
SEMINAIRE 16

Version AFI

D'un Autre à l'autre

J. LACAN

SÉMINAIRE 1968 -1969

Publication hors commerce. 
Document interne à l'Association Freudienne et destiné à ses membres

Tables des matières, p. 5

Début, p. 7

La pagination respecte celle du document source

325



SEMINAIRE 16

2

326



SEMINAIRE 16

Au lecteur
"Ce à quoi sert cette topologie, ce n'est pas à ce que je vous donne la réponse, je veux dire que je  
déclare comme ça tout de go parce que ça m'irait ou même parce que je verrai un petit peu plus  
loin, étant donné que c'est moi qui ai fabriqué le truc et que je sais où je vais, que je vous dise : elle  
est  ici  ou  là.  C'est  que  la  question  se  pose."  Cette  remarque de  Lacan,  bien  antérieure  à  ce  
séminaire, vaut pour l'écriture de son titre. Y a-t-il un ordre obligé entre les deux a, ou celui-ci est-
il indifférent ?
Nous laisserons bien volontiers aux universitaires cette occasion de polémique. Que chaque lecteur  
pris  véritablement  par la psychanalyse comme psychanalysant  ou comme psychanalyste  veuille  
bien considérer que la question se pose à lui, même si elle lui semble en apparence tranchée par le  
choix que nous avons du faire lors de la réalisation de la présente édition.
3

327



SEMINAIRE 16

4

328



SEMINAIRE 16

TABLES DES MATIÈRES

329



SEMINAIRE 16

6

330



SEMINAIRE 16

LEÇON I, 13 NOVEMBRE 1968

L'essence de la théorie psychanalytique est un discours sans parole (écrit au tableau)
Nous nous retrouvons cette année pour un séminaire dont j'ai choisi le titre  D'un Autre à l'autre,  
pour indiquer ce que seront les grands repères autour de quoi doit, à proprement parler, tourner mon 
discours. C'est en ceci que ce discours, au point du temps où nous sommes, est crucial; il l'est pour 
autant qu'il définit ce qu'il en est de ce discours qui s'appelle le discours psychanalytique,  dont 
l'introduction, dont l'entrée en jeu dans ce temps emporte tant de conséquences.
Une étiquette a été mise sur ce procès du discours, le structuralisme, a-t-on dit, mot qui d'ailleurs n'a 
pas nécessité de la part du publiciste qui, soudain, il y a, mon Dieu, un nombre pas tellement grand 
de mois, l'a poussé pour englober un certain nombre dont le travail, depuis longtemps, avait tracé 
quelques avenues de ce discours - c'est ainsi que par les faits je viens de parler d'un publiciste,  
chacun sait les jeux de mots que je me suis permis autour de la "poubellication" - nous voilà donc 
un certain nombre de par la grâce de qui c'est l'office, réunis dans la même poubelle; on pourrait 
avoir plus désagréable compagnie ! A la vérité, ceux avec qui je m'y trouve conjoint n'étant que des 
gens pour le travail desquels j'ai la plus grande estime, je ne saurais, de toute façon, m'en trouver  
mal, surtout que, pour ce qui est de la poubelle, en ce temps dominé par le génie de Samuel Beckett, 
nous en connaissons un bout ; pour moi, personnellement, après avoir habité pendant aujourd'hui 
presque  trente  ans,  en  trois  sections  de  quinze,  de  dix  et  de  cinq  ans,  dans  trois  sociétés 
psychanalytiques, j'en connais un bout sur ce qu'il en est de cohabiter avec les ordures ménagères !
Pour ce qui est du structuralisme, à la vérité on comprend le malaise qui peut se produire chez 
certains du maniement que l'on prétendrait de l'extérieur infliger à notre commun habitat, et aussi 
bien que l'on puisse avoir l'envie d'en sortir un peu pour se dérouiller les jambes. Il n'en reste pas 
moins que, depuis que cette impatience semble, selon toute apparence, prendre certains, je m'avise 
que, en cette corbeille, je ne me trouve après tout pas si mal, puisque aussi bien, à mes yeux, il ne 
me semble pas, ce 7

331



SEMINAIRE 16

structuralisme,  pouvoir  être  identifié  à  autre  chose  que  ce  que  j'appellerai  tout  simplement  le 
sérieux, à aucun degré, certes, quoi qu'il en soit, à quelque chose qui ressemble à rien de ce que l'on 
peut appeler une philosophie si, par ce mot, l'on désigne une vision du monde ou même quelque 
façon d'assurer, à droite et à gauche, les positions d'une pensée. Qu'il suffise, pour réfuter le premier 
cas, s'il est vrai que psychanalyste, je ne pouvais me prétendre d'aucune façon introduire ce qui 
s'intitule ridiculement une anthropologie psychanalytique - il suffirait de rappeler, à l'entrée même 
de ce domaine des vérités constituantes tout ce qu'apporte, dans ce champ, la psychanalyse, c'est à 
savoir qu'il n'y a pas d'union de l'homme et de la femme sans que la castration
(a)  ne  détermine,  au  titre  du  fantasme,  précisément,  la  réalité  du  partenaire  chez  qui  elle  est 
impossible,
(b) sans qu'elle se joue, la castration, dans cette sorte de recel qui la pose comme vérité chez le 
partenaire à qui elle est réellement, sauf excès accidentel, épargnée.
Insistons bien que, répandant cette formule de la Genèse que Dieu les créa - il y a aussi le créa - 
homme et femme - c'est le cas de le dire, Dieu sait pourquoi ! - chez l'un, l'impossible de son 
effectuation, à la castration, vient à se poser comme déterminant de sa réalité; chez l'autre, le pire 
dont elle le menace comme possible n'a pas besoin d'arriver pour être vrai, au sens où ce terme ne  
comporte pas de recours.
Ce seul rappel, semble-t-il, implique qu'au moins, au sein du champ qui apparemment est le nôtre, 
nulle  harmonie,  de quelque façon que nous ayons  à  la  désigner,  n'est  d'aucune façon de mise, 
qu'assurément quelque propos s'impose à nous qui est celui justement du discours qui convient. 
Pour le mener, aurons-nous à nous poser en quelque sorte la question qui est celle d'où est partie 
toute la philosophie, c'est qu'au regard de tant de savoir, non sans valeur et efficace, qu'est-ce qui 
peut  distinguer  ce  discours,  de  soi-même  assuré,  qui,  se  fondant  sur  un  critère  que  la  pensée 
prendrait dans sa propre mesure, mériterait de s'intituler épistèmè : la science. Nous sommes portés, 
ne serait-ce que d'abord par ce défi que je viens de dessiner comme celui porté par la vérité au réel, 
à plus de prudence dans cette démarche de mise en accord de la pensée avec elle-même.
Une règle de pensée qui a à s'assurer de la non-pensée comme de ce qui peut être sa cause, voilà à 
quoi nous sommes confrontés avec la notion de l'inconscient. Ce n'est qu'à mesure de l'hors de sens 
des propos et non pas, comme on s'imagine et comme toute la phénoménologie le suppose, du sens, 
que je suis comme pensée. Ma pensée n'est pas réglable - que l'on ajoute ou non "hélas!"- à mon 
gré; elle est réglée. Dans mon acte, je ne vise pas à l'exprimer  mais à la causer. Mais il ne s'agit pas 
de l'acte. Dans le discours, je n'ai pas à suivre sa règle, mais à trouver sa cause. Dans l'entre8

332



SEMINAIRE 16

sens - entendez-le pour si obscène que vous pouvez l'imaginer - est l'être de la pensée. Ce qui est à 
passer par ma pensée, la cause, elle laisse passer purement et simplement ce qui a été, comme être, 
et ceci du fait que, déjà et toujours, là où elle est passée, elle est passée produisant toujours des 
effets de pensée.
"Il pleut" est événement de la pensée chaque fois qu'il est énoncé, et le sujet en est d'abord ce "il", 
ce "hile" dirai-je, qu'il constitue dans un certain nombre de significations. Et c'est pourquoi cet "il" 
se retrouve à l'aise dans toute la suite car à "il  pleut" vous pouvez donner "il  pleut des vérités  
premières" "il y a de l'abus" ; surtout à confondre la pluie, le météore, avec pluvia, l'aqua pluvia, la 
pluie, l'eau qu'on en recueille ; le météore est propice à la métaphore et pourquoi ? parce que déjà il 
est fait de signifiants. Il pleut. L'être de la pensée est la cause d'une pensée en tant que hors de sens.  
Il était déjà et toujours être d'une pensée avant.
Or, la  pratique de cette  structure repousse toute promotion d'aucune infaillibilité.  Elle  ne s'aide 
précisément que de la faille ou plutôt de son procès même car il y a un procès de la faille, et c'est le 
procès dont la pratique de la structure s'aide„ mais elle ne saurait s'en aider qu'à la suivre, ce qui 
n'est d'aucune façon la dépasser, sinon à permettre sa saisie dans la conséquence qui s'en fige au 
temps, au point même où la reproduction du procès s'arrête. C'est dire que c'est son temps d'arrêt qui 
en marque le résultat, et c'est ce qui explique, disons-le ici d'une touche discrète en passant, que tout 
art est défectueux ; que c'est du recueil de ce qui, au point où sa défaillance d'être accompli se 
creuse, c'est de ce recueil qu'il prend sa force, et c'est pourquoi la musique et l'architecture sont les 
arts suprêmes - j'entends suprêmes techniquement, comme maximum dans le banal, produisant la 
relation du nombre harmonique avec le temps et avec l'espace, sous l'angle précisément de leur 
incompatibilité.  Car le nombre harmonique n'est,  maintenant,  on le sait  bien,  que passoire à ne 
retenir ni l'un, ni l'autre, ni ce temps, ni cet espace.
Voilà ce dont le structuralisme est la prise au sérieux. Il est la prise au sérieux de ceci, du savoir  
comme cause,  cause dans la  pensée et,  le  plus  habituellement,  il  faut  bien le  dire,  d'une visée 
délirante. Ne vous effrayez pas, ce sont propos d'entrée, rappels de certitudes, non pas de vérités. Et 
je voudrais, avant d'introduire aujourd'hui les schémas d'où j'entends partir, marquer que si quelque 
chose d'ores et déjà doit vous en rester au creux de la main, c'est ce que j'ai pris soin d'écrire tout à  
l'heure au tableau ... (Phrase au tableau : "L'essence de la théorie psychanalytique est un discours  
sans parole"). ... sur l'essence de la théorie ; l'essence de la théorie psychanalytique est la fonction 
du discours et très précisément en ceci qui pourra vous sembler nouveau, à tout le moins paradoxal, 
que je le dirai sans parole. Il s'agit de l'essence de la théorie puisque c'est ceci qui est en jeu.
9

333



SEMINAIRE 16

Qu'en est-il de la théorie dans le champ psychanalytique ? Autour de ceci, j'entends bruire autour de 
moi d'étranges échos ; le malentendu ne manque pas, et sous prétexte qu'à poser tout un champ de la 
pensée comme manipulation, je semble mettre en cause des principes traditionnels, j'entends - et 
ceci est traduit étonnamment pour être dans des lieux ou dans des têtes qui me sont proches - par je 
ne sais quoi qui s'appellera "de l'impossibilité théorique" ; voire, n'ai-je pas trouvé cela au détour de 
quelques lignes que ce qu'un jour j'ai énoncé dans un contexte qui disait bien ce que cela voulait 
dire, qu'il n'y a pas d'univers de discours, alors à quoi bon nous fatiguer, semble-t-on en conclure. 
Sans doute importe-t-il moins à mes yeux de corriger mon dire, car il ne prête à aucune ambiguïté, 
et on ne voit pas ce en quoi le fait que l'on puisse énoncer précisément de ce qu'on l'ait énoncé, qu'il 
n'y a point de clôture du discours, que le discours est pour autant, bien loin de là, ni impossible, ni 
même seulement dévalorisé, c'est précisément à partir de là que, de ce discours, vous avez la charge, 
et spécialement celle de le bien conduire, tenant compte de ce que veut dire cet énoncé qu'il n'y a 
pas d'univers du discours. Il n'y a certes donc à cet égard rien de ma part à corriger, simplement à y 
revenir pour faire les pas suivants; de ce qui, du discours déjà avancé s'induit de conséquences mais 
aussi peut-être à revenir sur ce qui peut faire qu'étant attaché autant que peut l'être un analyste aux 
conditions de ce discours, il peut à tout instant montrer ainsi sa défaillance.
Il fut un temps - permettez-moi, avant d'entrer dans ce domaine, un peu de musique - où j'avais pris 
l'exemple du pot, non sans qu'on en fit un tel scandale que j'ai laissé ce pot, si je puis dire, en marge 
de mes Ecrits. Il s'agissait de ceci dont le pot est, en quelque sorte, l'image sensible, qu'il est cette  
signification  par  lui-même,  modelé,  grâce  à  quoi,  manifestant  l'apparence  d'une  forme  et  d'un 
contenu, il permet d'introduire dans la pensée que c'est le contenu qui est la signification, comme si 
la pensée manifestait là ce besoin de s'imaginer comme ayant autre chose à contenir, car c'est ce que 
le terme de "contenir" désigne quand il se pointe à propos d'un acte intempestif  ;  le pot, je l'ai 
appelé "de moutarde" pour faire remarquer que loin d'en contenir forcément, c'est précisément d'être 
vide qu'il prend sa valeur de pot de moutarde, à savoir que c'est parce que le mot "moutarde" est 
écrit dessus, mais moutarde qui veut dire que moult lui tarde, à ce pot, d'atteindre à sa vie éternelle 
de pot qui commence au moment où il sera, ce pot, troué ; car c'est sous cet aspect, à travers les 
âges, que nous le recueillons dans les fouilles, à savoir à chercher dans les tombes ce qui nous 
témoignera de l'état d'une civilisation. Le pot est troué, dit-on, en hommage au défunt et pour que le 
vivant ne puisse pas s'en servir. Bien sûr, c'est une raison. Mais il y en a peut-être une autre qui est 
celle-ci ; c'est que c'est ce trou qu'il est fait pour produire, pour que ce trou se produise, illustrant le  
mythe des Danaïdes. C'est dans cet état que, ce pot, quand nous 10

334



SEMINAIRE 16

l'avons ainsi de son lieu de sépulture ressuscité, vient trôner sur l'étagère du collectionneur et, dans 
ce moment de gloire, il en est de lui ce qu'il en est aussi pour Dieu, c'est dans cette gloire qu'il  
révèle précisément sa nature. La structure du pot - je ne dis pas sa matière - apparaît là ce qu'elle 
est, à savoir corrélative de la fonction du tube et du tambour, et, si nous allons chercher dans la 
nature les préformes, nous verrons, que cornes ou conques, c'est encore là, après que la vie ait été 
extraite, qu'il a à montrer ce qui est son essence, à savoir la capacité sonore.
Des civilisations entières ne sont plus représentées pour nous que par ces petits  pots qui ont la 
forme d'une tête ou bien encore de quelque animal couvert lui-même de tant de signes pour nous 
dès  lors  impénétrables,  faute  de documents  corrélatifs,  et  ici  nous sentons  que la  signification, 
l'image est bien à l'extérieur, que ce qui est à l'intérieur laissé à être est précisément ce qui gît dans 
la tombe où nous le trouvons, à savoir des matières précieuses,  les parfums, l'or, l'encens et la 
myrrhe, comme on dit. Le pot explique la signification de ce qui est là au titre de quoi ? Au titre 
d'une valeur d'usage, disons plutôt d'une valeur d'échange, avec un autre monde et une autre dignité,  
d'une valeur d'hommage. Que ce soit dans des pots que nous retrouvions les manuscrits de la Mer 
Morte, voilà qui est fait pour nous faire sentir que ce n'est pas le signifié qui est à l'intérieur, c'est 
très précisément le signifiant, et que c'est à lui que nous allons avoir affaire quand il s'agit de ce qui 
nous importe, à savoir le rapport du discours et de la parole dans l'efficience analytique.
Ici, je demande qu'on me permette un court-circuit au moment d'introduire ce qui, je pense, va vous 
imager l'unité de la fonction théorique dans cette démarche proprement ou improprement appelée 
structuraliste. Je ferai appel à Marx dont j'ai eu beaucoup de peine, importuné que j'en suis depuis 
longtemps, à ne pas plus tôt introduire le propos dans un champ où il est pourtant parfaitement à sa 
place. Je vais aujourd'hui introduire à propos de l'objet a la place où nous avons à situer sa fonction 
essentielle. Puisqu'il le faut, c'est d'une portée homologique que je procéderai, et rappellerai d'abord 
ce qui, par des travaux récents jusqu'ici, justement, et jusqu'au désaveu de l'auteur désigné comme 
structuraliste, a été parfaitement mis en évidence, et pas très loin d'ici,  dans un commentaire de 
Marx. La question est posée par l'auteur que je viens d'évoquer de ce qui est l'objet du Capital. Nous 
allons voir ce que, parallèlement, l'investigation psychanalytique permet d'énoncer sur ce point.
Marx part de la fonction du marché. Sa nouveauté est la place dont il y situe le travail. Ce n'est pas 
que le travail soit nouveau qui lui permet sa découverte, c'est qu'il soit acheté ; c'est qu'il y ait un 
marché du travail. C'est cela qui lui permet de démontrer ce qu'il y a, dans son discours, d'inaugural 
et qui s'appelle la plus-value. Il se trouve que cette démarche suggère l'acte révolutionnaire que l'on 
sait, ou plutôt que l'on sait fort mal, 11

335



SEMINAIRE 16

car il n'est pas sûr que la prise du pouvoir ait  résolu ce que j'appellerai  la subversion du sujet, 
capitaliste, qui est attendue de cet acte. Mais, pour l'instant, peu nous importe. Il n'est pas sûr que 
des marxistes riaient pas eu de fait à en recueillir bien des conséquences peu fastes. L'important, 
c'est  ce  que  Marx  désigne  et  ce  que  veut  dire  sa  démarche.  Que  ses  commentateurs  soient 
structuralistes ou pas, ils semblent bien, pourtant, avoir démontré que lui l'est, structuraliste. Car 
c'est  proprement  d'être  au  point,  lui,  comme être  de pensée  ,  d'être  au point  que détermine  la 
prédominance  du  marché  du  travail,  que  se  dégage  comme  cause  de  sa  pensée  cette  fonction 
obscure, il faut bien le dire, - si cette obscurité se reconnaît à la confusion des commentaires - qui  
est celle de la plus-value. L'identité du discours avec ses conditions, voilà qui, j'espère, va trouver 
éclairage de ce que je vais dire de la démarche analytique.
Pas plus que le travail n'était nouveau dans la production de la marchandise, pas plus la renonciation 
à la jouissance, dont je n'ai pas ici plus à définir la relation au travail, n'est nouvelle puisque, dès 
l'abord, et bien contrairement à ce que dit, ou semble dire, Hegel, c'est elle qui constitue le maître 
qui entend bien en faire le principe de son pouvoir. Ce qui est nouveau, c'est qu'il y ait un discours 
qui l'articule, cette renonciation, et qui y fait apparaître - car c'est là l'essence du discours analytique 
- ce que j'appellerai la fonction du plus de jouir. Cette fonction apparaît par le fait du discours parce 
que ce qu'elle démontre, c'est, dans la renonciation à la jouissance, un effet du discours lui-même. 
Pour marquer les choses, il faut supposer qu'au champ de l'Autre, il y ait ce marché, si vous voulez  
bien, qui en totalise les mérites, les valeurs, l'organisation des choix, des préférences, qui implique 
une structure ordinale, voire cardinale. Le discours détient les moyens de jouir en tant qu'il implique 
le sujet. Il n'y aurait aucune raison de sujet, au sens où l'on peut dire raison d'Etat, s'il n'y avait au  
marché de l'Autre un corrélatif, c'est qu'un plus de jouir s'établisse qui est capté par certains.
II faut un discours assez poussé pour démontrer comment le plus de jouir tient à l'énonciation, donc 
est produit par le discours, pour qu'il apparaisse comme effet. Mais aussi bien ce n'est pas là chose 
tellement nouvelle à vos oreilles si vous m'avez lu, car c'est l'objet de mon écrit Kant avec Sade où 
est faite la démonstration de la totale réduction de ce plus de jouir à l'acte d'appliquer sur le sujet ce 
qu'est le terme a du fantasme, par quoi le sujet peut être posé comme cause de soi dans le désir.
J'élaborerai ceci dans les temps qui viendront par un retour sur ce pari de Pascal qui illustre si bien 
le rapport de la renonciation à la jouissance à cet élément de pari où la vie dans sa totalité elle-
même se réduit à un élément de valeur. Etrange façon d'inaugurer le marché de la jouissance, de 
l'inaugurer, dis-je bien, dans le champ du discours. Mais, après tout, n'est-ce 12

336



SEMINAIRE 16

pas là une simple transition avec ce que nous avons vu dans l'histoire s'inscrire tout à l'heure dans 
cette  fonction  des  biens  voués  aux  morts  ?  Aussi  bien  n'est-ce  pas  là  pour  nous  ce  qui  est 
maintenant  en question.  Nous avons à  faire  à la  théorie  en tant  qu'elle  s'allège  précisément  de 
l'introduction de cette fonction qui est celle du plus  de jouir.  Autour du plus  de jouir  se joue la 
production d'un objet essentiel dont il s'agit maintenant de définir la fonction, c'est l'objet a.
La grossièreté des échos qu'a reçu l'introduction de ce terme est et reste pour moi la garantie qu'il  
est bien en effet de l'ordre d'efficace que je lui confère. Autrement dit, le passage est connu, repéré 
et  célèbre  où un Marx savourait,  dans  les  temps  qu'il  mettait  au développement  de  sa théorie, 
l'occasion de voir nager ce qui était l'incarnation vivante de la méconnaissance !
J'ai énoncé : le signifiant est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, - ceci comme toute 
définition  correcte,  c'est-à-dire  exigible  -  il  est  exigible  qu'une définition  soit  correcte  et  qu'un 
enseignement soit rigoureux ; il est tout à fait intolérable, au moment où la psychanalyse est appelée 
à donner à quelque chose dont ne croyez pas que j'ai l'intention de l'élider, à la crise que traverse le 
rapport de l'étudiant à l'Université, il est impensable qu'on réponde par l'énoncé qu'il y a des choses 
que l'on ne saurait d'aucune façon définir en un savoir. Si la psychanalyse ne peut s'énoncer comme 
un savoir et s'enseigner comme telle, elle n'a strictement que faire là où il ne s'agit pas d'autre chose. 
Si le marché des savoirs est très proprement ébranlé par le fait que la science lui apporte cette unité  
de  valeur  qui  permet  de  sonder  ce  qu'il  en  est  de  son  échange  jusqu'à  ses  fonctions  les  plus 
radicales,  ce  n'est  certes  pas  pour  qu'ici  ce  qui  peut  en  articuler  quelque  chose,  à  savoir  la 
psychanalyse, ait à se présenter par sa propre démission. Tous les termes qui peuvent être employés 
à ce propos, qu'ils soient ceux de "non conceptualisation" ou toute autre évocation de je ne sais 
quelle impossibilité, ne peuvent désigner en tout cas que l'incapacité de ceux qui les promeuvent. 
Ce n'est pas pour la raison que ce n'est dans nulle intervention particulière dite interprétation que 
peut résider la stratégie avec la vérité qui est l'essence de la thérapeutique, point où assurément 
toutes sortes de fonctions particulières, de jeux heureux dans l'ordre de la variable peuvent trouver 
leur opportunité mais n'ont de sens qu'à se situer au point précis où la théorie leur donne leur poids.
Voici ici, bel et bien, ce dont il s'agit. C'est dans le discours sur la fonction de la renonciation à la 
jouissance  que  s'introduit  le  terme  de  l'objet  a.  Le  plus  de  jouir  comme  fonction  de  cette 
renonciation sous l'effet  du discours, voilà qui donné sa place à l'objet a, tel au marché,  c'est à 
savoir à ce qu'il définit quelque objet du travail humain comme marchandise, tel chaque objet porte 
en lui-même quelque chose de la plus-value, ainsi le plus 13

337



SEMINAIRE 16

de jouir est-il ce qui permet l'isolement de la fonction de l'objet a.
Que faisons-nous dans l'analyse, sinon d'instaurer par la règle un discours tel que le sujet y suspende 
quoi ? Ce qui précisément est sa fonction de sujet, c'est-à-dire qu'il y soit dispensé de soutenir son 
discours d'un "je dis" car c'est autre chose de parler que de poser "je dis ce que je viens d'énoncer". 
Le  sujet  de  l’énoncé  dit  « je  dis »,  dit  « je  pose »  comme  ici  je  fais  dans  mon  enseignement. 
J'articule cette parole ; ce n'est pas de la poésie ; je dis ce qui est ici écrit et je peux même le répéter,  
ce qui est essentiel, sous la forme où, le répétant, pour varier, j'ajoute que je l'ai écrit.
Voici ce sujet dispensé de soutenir ce qu'il énonce. Est-ce donc par là qu'il va arriver à cette pureté  
de la parole, cette parole pleine dont j'ai parlé dans un temps d’évangélisation, il faut bien le dire,  
car le discours qu'on appelle Discours de Rome, à qui était-il adressé d'autre qu'aux oreilles les plus 
fermées  à  l'entendre.  Je  ne  qualifierai  pas  ce  qui  faisait  ces  oreilles  pourvues  de  ces  qualités 
opaques, ce serait là porter une appréciation qui ne saurait être d'aucune façon qu'offensante.
Mais observez ceci, c'est que parlant de  la Chose freudienne, il  m'est arrivé de me lancer dans 
quelque chose que moi-même j'ai appelé une prosopopée. Il s'agit de la vérité qui énonce: "Je suis  
donc pour vous l'énigme, celle qui se dérobe aussitôt apparue ; hommes qui tant vous entendez à  
me dissimuler sous les oripeaux de vos convenances. Je n'en admets pas moins que votre embarras  
soit sincère".  Je note que le terme "embarras" a été pointé pour sa fonction ailleurs.  "Car même 
quand vous vous faites mes hérauts, vous ne valez pas plus à porter mes couleurs que ces habits qui  
sont les vôtres et pareils à vous-même, fantômes que vous êtes. Où vais-je donc passer en vous, où  
étais-je avant ce passage ? Peut-être un jour vous le dirai-je. "  - Il s'agit là du discours -.  "Mais  
pour que vous me trouviez où je suis, je vais vous apprendre à quel signe me reconnaître. Hommes,  
écoutez, je vous en donne le secret. Moi, la vérité, je parle".
Je n'ai point écrit "je dis". Ce qui parle assurément, s'il venait,  comme je l'ai écrit ironiquement 
aussi, l'analyse, bien entendu, serait close. Mais c'est justement ou ce qui n'arrive pas, ou ce qui, 
quand cela arrive, mérite d'être ponctué d'une façon différente. Et, pour cela, il faut reprendre ce 
qu'il en est de ce sujet qui est ici mis en question par un procédé d'artifice, auquel il a été demandé, 
en effet,  de n'être  pas celui  qui soutient  tout  ce qui est  avancé.  Ne pas croire pourtant qu'il  se 
dissipe,  car  le  psychanalyste  est  très  précisément  là  pour  le  représenter,  je  veux  dire  pour  le 
maintenir tout le temps qu'il ne peut pas, en effet, se retrouver quant à la cause de son discours.
Et c'est ainsi qu'il s'agit, maintenant, de se rapporter aux formules fondamentales, à savoir celle qui 
définit le signifiant comme étant ce qui représente un sujet pour un autre signifiant. Qu'est-ce que 
ceci veut dire ? Je suis surpris que jamais personne n'ait à ce propos encore remarqué qu'il en 14

338



SEMINAIRE 16

résulte, comme corollaire, qu'un signifiant ne saurait se représenter lui-même. Bien sûr, ceci n'est 
pas nouveau non plus car dans ce que j'ai articulé autour de la répétition, c'est bien de cela qu'il  
s'agit. Mais là, nous avons à nous arrêter un instant pour bien le saisir sur le vif. Qu'est-ce que cela 
peut vouloir dire ici, au détour de cette phrase, que ce "lui-même" du signifiant ? Observez bien 
que, quand je parle du signifiant, je parle de quelque chose d'opaque  ; quand je dis qu'il faut définir  
le signifiant comme ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, cela veut dire que personne 
n'en saura rien sauf l'autre signifiant; et l'autre signifiant, ça n'a pas de tête, c'est un signifiant. Le 
sujet est là étouffé, effacé, aussitôt, en même temps qu'apparu. Il s'agit justement de voir pourquoi 
quelque chose de ce sujet  qui disparaît  d'être  surgissant,  produit  par un signifiant  pour aussitôt 
s'éteindre dans un autre, comment quelque part ce quelque chose peut se constituer et qui peut à la 
limite se faire prendre à la fin pour un SelbstBewusstsein, pour quelque chose qui se satisfait d'être 
identique  à  soi-même.  Or,  très  précisément,  ce que  ceci  veut  dire,  c'est  que le  signifiant,  sous 
quelque forme que ce soit qu'il se produise, dans sa présence de sujet bien entendu, ne saurait se 
rejoindre dans son représentant de signifiant sans que se produise cette perte dans l'identité qui 
s'appelle  à  proprement  parler  l'objet  a.  C'est  ce  que désigne  la  théorie  de  Freud concernant  la 
répétition,  moyennant  quoi  rien  n'est  identifiable  de  ce  quelque  chose  qui  est  le  recours  à  la 
jouissance dans lequel, par la vertu du signe, quelque chose d'autre vient à sa place, c'est-à-dire le 
trait qui la marque, rien ne peut là se produire sans qu'un objet n'y soit perdu.
Un sujet, c'est ce qui peut être représenté par un signifiant pour un autre signifiant, mais est-ce que 
ce n'est pas là quelque chose de calqué sur le fait que, valeur d'échange, le sujet dont il s'agit, dans 
ce que Marx déchiffre, à savoir la réalité économique, le sujet de la valeur d'échange est représenté 
auprès de quoi? de la valeur d'usage. Et c'est déjà dans cette faille que se produit, que choit ce qui  
s'appelle la plus-value. Ne compte plus à notre niveau que cette perte. Non identique désormais à 
lui-même, le sujet, certes, ne jouit plus mais quelque chose est perdu qui s'appelle le plus de jouir, il 
est strictement corrélatif à l'entrée en jeu de ce qui dès lors détermine tout ce qu'il en est de la  
pensée.  Et,  dans  le  symptôme,  de  quoi  s'agit-il  d'autre,  à  savoir  du  plus  ou  moins  aisé  de  la 
démarche autour de ce quelque chose que le sujet est bien incapable de nommer mais sans le tour de 
quoi il ne saurait même à quoi que ce soit procéder qui n'a pas seulement à faire aux relations avec 
ses semblables, à sa relation la plus profonde, à sa relation qu'on appelle vitale, et pour laquelle les 
références, les configurations économiques sont autrement plus propices que celles, lointaines en 
l'occasion quoique bien sûr non tout à fait impropres, qui sont celles qui s'offraient à Freud, celles 
de la thermodynamique.
15

339



SEMINAIRE 16

Voici donc le moyen, l'élément qui peut nous permettre d'avancer dans ce dont il s'agit concernant 
le discours analytique. Si nous avons posé théoriquement à priori et sans aucun doute sans avoir eu 
besoin d'une longue récursion pour constituer ces prémisses, s'il s'agit dans la définition du sujet 
comme causé par le rapport intersignifiant, de quelque chose qui, en quelque sorte, nous interdit à 
jamais  de  le  saisir,  voici  aussi  l'occasion  d'apercevoir  ce  qui  lui  donne  cette  unité,  disons-la 
provisoirement préconsciente, non pas inconsciente, celle qui a permis jusqu'à présent de soutenir le 
sujet dans sa prétendue suffisance. Loin qu'il soit suffisant, c'est autour de la formule $  a, c'est à 
savoir c'est autour de l'être de l' a, autour du plus  de jouir,  que se constitue le rapport qui nous 
permet jusqu'à un certain point de voir se faire cette soudure, cette précipitation, ce gel qui fait que 
nous pouvons unifier un sujet comme sujet de tout un discours.
S1   S2 S3  a 
S
Je ferai au tableau quelque chose qui figure d'une certaine façon ce dont il s'agit en l'occasion.
Voici ce qui se passe du rapport d'un signifiant à un autre signifiant, à savoir que c'est le sujet qui  
s'y représente, qui ici jamais ne saura; dès lors qu'un signifiant quelconque dans la chaîne peut être  
mis en rapport avec ce qui n'est pourtant qu'un objet, à savoir ce qui se fabrique dans ce rapport au 
plus de jouir,  dans ce quelque chose qui se trouve par ouverture du jeu de l'organisme pouvoir 
prendre figure de ces entités évanouissantes  dont j'ai déjà donné la liste,  qui vont du sein à la 
déjection et de la voix au regard, fabrication du discours de la renonciation à la jouissance. Le 
ressort  de  cette  fabrication  est  ceci,  c'est  qu'autour  d'eux  peut  se  produire  le  plus de  jouir.  
Qu'assurément si déjà à propos du pari de Pascal je vous ai dit que, n'y aurait-il même qu'une vie à 
parier de gagner au-delà de la mort, qu'il vaudrait bien que nous travaillions dans celle-ci assez pour 
savoir comment nous conduire dans l'autre. Dans le travail et son échange de pari avec quelque 
chose, quand nous saurions qu'il en vaut la peine, se trouve le ressort de ceci, c'est qu'au fond même 
de l'idée que Pascal manie, semble-t-il, avec l'extraordinaire aveuglement de celui qui est lui-même 
au début d'une période de déchaînement de la fonction du marché, elles sont corrélatives ; s'il a 
introduit le discours scientifique, n'oublions pas qu'il est aussi celui qui voulait, aux moments même 
les plus extrêmes de sa retraite et de sa conversion, inaugurer à Paris une Compagnie des Omnibus 
Parisiens ; que si ce Pascal, qui ne sait pas ce qu'il dit quand il parle d'une vie heureuse, nous en 
avons là l'incarnation, quoi d'autre sous le terme de heureux est saisissable sinon précisément cette 
fonction qui s'incarne dans le  plus de jouir ?  Et aussi bien nous n'avons pas besoin de parier sur 
l'au-delà pour savoir ce qu'il en vaut là où le plus de jouir se dévoile sous une forme 16

340



SEMINAIRE 16

nue, a un nom, ceci s'appelle la perversion. Et c'est bien pour cela qu'à sainte femme fils pervers. 
Nul besoin de l'au-delà pour voir ce qui se passe dans la transmission de l'une à l'autre d'un jeu du 
discours essentiel.
$ ($ ($a) 
a
Voici donc ouverte la figure, le schéma de ce qui permet de concevoir comment c'est autour du 
fantasme, à savoir du rapport de la réitération du signifiant qui représente le sujet par rapport à lui-
même que se joue ce qu'il en est de la production du a. Mais inversement, de ce fait, leur rapport 
prend consistance et c'est de ce qu'ici se produit quelque chose qui n'est plus ni sujet ni objet, mais 
qui s'appelle fantasme que, dès lors, les autres signifiants peuvent, s'enchaînant, s'articulant et du 
même coup ici, se gelant dans l'effet de signification, introduire cet effet de métonymie qui fait que 
ce sujet, quel qu’il soit, qu’il soit dans la phrase, au niveau de l’enfant du  On bat un enfant, au 
niveau du « on », quelque chose d’équivalent soude ce sujet et le fait cet être solidaire dont, dans le 
discours, nous avons la faiblesse de donner l’image comme une image omnivalente, comme s’il 
pouvait y avoir un sujet de tous les signifiants.
Si quelque chose, de par la règle analytique, peut être relâché dans cette chaîne assez pour que s'en 
produisent  des  effets  révélateurs,  quel  sens,  quel  accent  devons-nous  lui  donner  pour  que  ceci 
prenne une portée ? L'idéal,  sans doute, c'est ce "je parle" mythique qui fera, dans l'expérience 
analytique effet, image d'apparition de la vérité.
C'est ici, justement, qu'il s'agit de comprendre que cette vérité émise est là suspendue, prise entre 
deux registres qui sont ceux dont précisément j'ai posé les deux bornes dans les deux termes qui 
figurent au titre de mon Séminaire cette année. Car cet ou bien, référence au champ où le discours 
du sujet prendrait consistance, c'est-à-dire au champ de l'Autre qui est celui que j'ai défini pour ce 
lieu où tout discours au moins se pose pour pouvoir s'offrir à ce qui est ou non sa réfutation, qu'il  
puisse se démontrer, et sous la forme la plus simple - vous m'excuserez de n'avoir pas le temps de le  
faire aujourd'hui -, que le problème est totalement déplacé de savoir s'il est ou non un Dieu qui 
garantisse, comme pour Descartes, le champ de la vérité ; il nous suffit qu'il puisse se démontrer  
qu'au champ de l'Autre il n'y a pas de possibilité d'entière consistance du discours, et ceci, j'espère 
pouvoir, la prochaine fois, vous l'articuler précisément en fonction de l'existence du sujet.
Je l'ai déjà une fois écrit très rapidement au tableau. C'est une démonstration très aisée à trouver au 
premier chapitre de ce qu'on appelle la théorie des ensembles, mais encore faut-il, au moins pour 
une part des oreilles qui sont ici, montrer en quoi il est pertinent d'introduire dans l'élucidation de la 
fonction d'un discours comme celui qui est le nôtre, à 17

341



SEMINAIRE 16

nous analystes, de quelque façon extraite d'une logique dont ce serait tout à fait un tort que de croire 
que c'est une façon de l'exclure dans l'amphithéâtre voisin que de l'appeler logique mathématique. 
Si nulle part dans l'Autre ne peut être assurée d'aucune façon la consistance de ce qui s'appelle 
vérité, où donc est-elle sinon à ce qu'en réponde cette fonction du a. Aussi bien n'ai-je pas déjà à 
quelque autre occasion émis ce qu'il en est du cri de la vérité. "Moi, la vérité, ai-je écrit, je parle, et  
je suis pure articulation émise pour votre embarras". C'est là pour nous émouvoir ce que peut dire 
la vérité ; mais ce que dit celui qui est souffrance d'être cette vérité, celui-là doit savoir que son cri 
n'est que cri muet, cri dans le vide, cri que déjà dans un temps j'ai illustré de la gravure célèbre de  
Münch,  parce  qu'à  ce  niveau rien  d'autre  ne  peut  lui  répondre  chez  l'Autre  que  ce  qui  fait  sa 
consistance et dans sa foi naïve de ce qu'il est comme Moi, c'est à savoir qu'il en est le véritable  
support, à savoir sa fabrication comme objet a. En face de lui, il n'y a rien que celui-là, que l'un en 
plus parmi tant d'autres, et qui ne peut d'aucune façon répondre à ce cri de la vérité sinon qu'il est 
très  précisément  son équivalent,  la non jouissance,  la  misère,  la  détresse et  la  solitude;  c'est  la 
contrepartie de ce a, de ce plus de jouir qui , du sujet en tant que Moi, fait la cohérence.
Il n'y a rien d'autre, à moins de, pour aujourd'hui, vouloir vous quitter sur quelque chose qui fasse 
sourire un peu plus, que je reprenne les paroles qui, dans l'Ecclésiaste, d'un vieux roi qui ne voyait 
pas de contradiction entre être le roi de la sagesse et posséder un harem, qui vous dit :  "Tout est  
vanité, sans doute, jouis de la femme que tu aimes, c'est-à-dire fais anneau de ce creux, de ce vide  
qui est au centre de ton être, il n'y a pas de prochain si ce n'est ce creux même qui est en toi, c'est le  
vide de toi-même"  mais dans ce rapport assurément seulement garanti par la figure qui permit à 
Freud sans doute de se tenir à travers tout ce chemin périlleux et de nous permettre d'éclaircir des 
rapports qui, sans ce mythe, n'auraient pas été autrement supportables, la loi divine qui laisse dans 
son entière primitivité cette jouissance entre l'homme et la femme dont il faut dire," donne-lui ce 
que tu n'as pas, puisque ce qui peut t'unir à elle, c'est seulement sa jouissance". C'est là-dessus qu'à  
la façon d'une simple, d'une totale, d'une religieuse énigme, de celle qui n'est approchée que dans la 
Kabbale, je vous donnerai aujourd'hui quitus.
18

342



SEMINAIRE 16

LEÇON II, 20 NOVEMBRE 1968

La dernière fois, qui était une première, j'ai donc fait référence à Marx dans une relation que, dans 
un premier  temps,  j'ai  présentée  comme homologique,  avec  tout  ce que ce terme  comporte  de 
réserves. J'ai introduit à côté, disons, de la plus value qu'on appelle, dans la langue  originale  - 
non pas que cette notion bien sûr a été pour la première fois nommée mais découverte dans sa 
fonction essentielle - Mehrwert . Je l'ai écrit parce que Dieu sait ce qui arriverait si je ne faisais que 
le prononcer devant ce que j'ai comme auditoire, et spécialement de psychanalystes quand ils se 
recrutent parmi ce qu'on appelle, être de nature ou d'hérédité, des agents doubles ; bientôt on me 
dirait que c'est la mère verte, M.E.R.E., que je retombe dans les sentiers battus. C'est avec ça que, 
avec mon "ça parle", on réintègre le désir soi-disant obstiné du sujet de se retrouver bien au chaud 
dans le ventre maternel. Donc, à cette plus-value, j'ai accroché, j'ai superposé, j'ai enduit à l'envers 
la notion de plus de jouir. Ça s'est dit comme ça dans la langue originale. Ça s'est dit la dernière fois 
pour  la  première  fois,  c'est-à-dire  en  français.  Pour  la  rendre  à  la  langue  d'où  m'en  est  venue 
l'inspiration,  je  l'appellerai,  pour  peu  qu'aucun  germaniste  dans  cette  assemblée  ne  s'y  oppose 
Merhlust.
Bien sûr, je n'ai pas produit cette opération sans faire référence discrète, sous le mode où il m'arrive  
de le faire quelquefois, allusive, à celui dont, pourquoi pas, les recherches et la pensée m'y ont 
induit, à savoir à Althusser. Naturellement, selon l'usage, dans les heures qui suivent, ça a fait du 
pia-pia dans les cafés où on se réunit et combien n'en suis-je pas flatté, voire comblé, pour discuter 
le bout de gras sur ce qui s'était dit ici. A la vérité, ce qui peut se dire à cette occasion, et que je ne 
dénie pas puisque c'est sur ce plan que j'ai introduit mon propos de la dernière fois, à savoir ce 
facteur, le facteur poubellicant ou poubellicatoire, comme vous voudrez l'appeler, du structuralisme. 
J'avais précisément fait allusion au fait qu'aux derniers échos, Althusser ne s'y trouvait pas si à 
l'aise. J'ai simplement rappelé que, quoiqu'il en soit de ce qu'il avoue ou renie du structuralisme, il  
semble bien à qui le lit que son
discours fait de Marx un structuraliste et très spécialement en ceci qu'il souligne son sérieux. 
C'est là-dessus que je voudrais revenir puisque aussi bien, ce que j'indique, c'est qu'on aurait tort de voir dans  
quelque humeur que ce soit au 19

343



SEMINAIRE 16

ralliement à un drapeau ce qui est ici essentiel, à savoir que, comme je l'ai déjà souligné à d'autres  
occasions, ce que j'énonce au moins pour moi quand il s'agit de la structure, je l'ai déjà dit, c'est à  
prendre au sens de ce que c'est le plus réel, le réel même. Et quant j'ai dit au temps où ici,  au 
tableau, je dessinais, voire manipulais quelques-uns de ces schémas dont s'illustre ce qu'on appelle 
la topologie, je soulignais déjà que, là, il ne s'agit de nulle métaphore. De deux choses l'une, ou ce 
dont nous parlons n'a aucune espèce d'existence, ou, si le sujet en a une, j'entends telle que nous 
l'articulons, eh bien ! il est exactement fait comme ça, à savoir exactement il est fait comme ces  
choses que j'inscrivais sur le tableau - sur le papier qui m'en sert -, à condition bien entendu que 
vous sachiez que cette petite image qui est tout ce qu'on peut mettre, en effet, pour le représenter, 
sur une page, que cette petite image évidemment n'est là que pour vous figurer certaines connexions 
qui sont celles qui ne peuvent pas s'imaginer mais qui peuvent par contre parfaitement bien s'écrire.  
La structure, c'est donc réel. Ca se détermine par convergence vers une impossibilité, en général. 
Mais c'est comme ça et c'est parce que c'est réel. Alors il n'y aurait presque pas besoin de parler de 
la structure. Si là je parle, je parle de la structure, si j'en reparle aujourd'hui, c'est parce qu'on m'y 
force. A cause des petits pia-pia dans les cafés ! Mais je ne devrais pas avoir besoin d'en parler  
puisque je la dis. Ce que je dis, ça pose la structure parce que ça vise, comme je l'ai dit la dernière 
fois, Implicitement, et comme tout un chacun qui enseigne, à vouloir remplir cette fonction, je défie 
en principe qu'on me réfute par un discours qui motive le discours autrement que ce que je viens de 
dire, je le répète pour les sourds, c'est à savoir ce que ça vise, c'est la cause du discours lui-même. 
Que quelqu'un motive le discours autrement, comme expression ou comme rapport à un contenu 
pour quoi on invente la forme, libre à lui ! Mais je remarque alors qu'il est impensable, dans cette  
position, que vous inscriviez à quelque titre que ce soit la pratique de la psychanalyse. J'entends 
même pas comme charlatanisme. Entendez que la psychanalyse qu'ici j'indique, la question est de 
savoir si elle existe. C'est cela justement qui est en jeu.
Mais, d'autre part, il y a quelque chose par quoi elle s'affirme indiscutablement, elle est symptôme 
du point  du temps  où nous  sommes  parvenus,  disons,  dans  ce  mot  provisoire  que  j'appellerai,  
comme ça, la civilisation.  Pas de blague, hein ! Je ne suis pas en train de parler de la culture. C'est 
plus vaste ! C'est une question de convention d'ailleurs. La culture, nous essaierons de la situer dans 
l'usage actuel qu'on fait de ce terme à un certain niveau que nous appellerons commercial.
Bon! Revenons à mon discours.
Pour employer une métaphore, là, qu'il m'est arrivé d'employer plusieurs fois pour faire sentir ce  
que j'entends par un discours qui vaille, je 20

344



SEMINAIRE 16

le comparerai à un trait de ciseaux dans cette matière dont je parle quand je parle du réel du sujet.  
Ce trait de ciseaux dans ce que l'on appelle la structure, c'est par là, à la façon dont ça tombe, qu'elle 
se révèle - pour ce qu'elle est. Si l'on passe le trait de ciseaux quelque part, des rapports changent 
d'une telle façon que ce qui ne se voyait pas avant se voit après.
C'est ce que j'ai illustré en disant que ce n'est pas là métaphore, en vous rappelant que le trait de 
ciseaux dans la bande de Moëbius ça fait une bande qui n'a plus rien à faire avec ce qu'elle était 
précédemment, et que même, pour faire le pas suivant, on peut dire qu'à saisir cette transformation, 
on S'aperçoit que c'est le trait de ciseaux qui, en lui-même, est toute la bande ; j'entends, tant qu'elle 
est, pour autant qu'elle est la bande de Moëbius.
Voilà un moyen de parler de la moindre métaphore.  Autrement dit,  dans le principe, appelez-le 
structuraliste ou non, disons que ce n'est pas la peine de parler d'autre chose que du réel dans lequel 
le discours lui-même a des conséquences; appelez ça structuralisme ou pas, c'est ce que j'ai appelé 
la dernière fois la condition du sérieux. Elle est particulièrement exigible dans une technique dont 
c'est la prétention que le discours y ait des conséquences puisque le patient ne se soumet d'une façon 
artificiellement définie à un certain discours réglé que pour qu'il ait  des conséquences.  Rien ne 
prévaut contre ces remarques, même celles que l'on voit s'étaler dans des bouquins dont le texte est 
par ailleurs raclé de ce discours lui-même, pour dire que je néglige la dimension énergétique par 
exemple. Des trucs comme ça, je les laisse passer. Je les laisse passer quand il s'agit de réponses 
polémiques. Mais là, nous voici au vif du sujet puisque, comme je l'ai fait remarquer la dernière  
fois, à cette référence exaltante - surtout pour ceux qui ignorent même ce que ça veut dire - à 
l'énergétique, j'ai substitué une référence que, par les temps qui courent, on aurait du mal à suggérer 
qu'elle  est  moins  matérialiste,  une  référence  à  l'économie,  à  l'économie  politique.  Mais  ne 
dédaignons  point  l'énergétique  en  l'occasion.  Pour  qu'elle  se  rapportât  à  notre  champ,  si  nous 
mettons ce que je viens de dire en application, il faudrait que le discours y ait des conséquences.
Eh bien ! justement, il en a ! Je parle de la vraie énergétique, de là où elle se situe dans la science,  
de la physique. J'ai même dans un temps, et bien avant qu'on ne publie ces objections risibles, mis  
dans des cours que des intéressés ont pu parfaitement entendre puisqu'ils en ont fait usage par la 
suite  dans  leurs  propres  conférences,  j'ai  justement  souligné  que  l'énergétique  n'est  même  pas 
concevable  autrement  que comme conséquence  du discours.  Ce n'est  pas  parce  que c'est  de la 
physique  qu'il  n'est  pas clair  que,  sans repérage signifiant  des cotes et  des niveaux par rapport 
auxquels peut s'estimer, s'évaluer la fonction initiale du travail, bien entendu au sens de la physique, 
qu'il n'y a même pas probabilité de 21

345



SEMINAIRE 16

commencer à formuler ce qui s'appelle principe de toute énergétique au sens littéral de ce terme, 
c'est-à-dire la référence à une constante qui justement est ce qu'on appelle énergie, en rapport avec 
un système clos qui est une autre hypothèse essentielle. Qu'on puisse faire avec cela une physique,  
et  qui  fonctionne,  c'est  bien  la  preuve  de  ce  qu'il  en  est  d'un  discours  comme  ayant  des 
conséquences.
Ceci implique du même coup que la physique implique l'existence d'un physicien, et, qui plus est, 
pas n'importe lequel, un physicien qui ait un discours correct au sens où je viens de l'articuler, c'est-
à-dire un discours qui vaille la peine d'être dit et qui ne soit pas seulement un battement de cœur ; ce 
que devient l'énergétique quand on l'applique à un usage aussi délirant et fumeux que celui qu'on 
fait de la notion de libido quand on y voit ce qu'on appelle une "pulsion de vie". Bref, dire que la 
physique ne va pas sans le physicien n'est pas, comme j'espère il ne se trouve nul entendement ici 
pour formuler l'objection - qui serait assez bouffonne à l'intérieur de ce que je viens d'énoncer -, 
qu'il s'agit là d'un postulat idéaliste. Car ce que je suis en train de dire, c'est que c'est le discours de 
la physique qui détermine le physicien, non pas le contraire. C'est-à-dire qu'il n'y a jamais eu de 
physiciens véritables jusqu'à ce que ce discours prévale. Tel est le sens que je donne au discours 
recevable dans ce qu'on appelle la science.
Seulement voilà, irrésistiblement, on s'imagine que l'argument réaliste c'est de faire allusion à ceci 
que, que nous soyons là ou pas, nous et notre science, comme si notre science était nôtre, et si nous 
n'étions pas déterminés par elle, et bien la nature, dit-on, est toujours là. Je n'en discute absolument 
pas. La nature est là. Ce par quoi la physique se distingue de la nature, c'est que la physique vaut 
qu'on en dise quelque chose, que le discours y a des conséquences. Dans la nature, comme chacun 
sait - et c'est même pourquoi on l'aime tant - aucun discours rien a aucune ! C'est ce qui différencie 
la nature de la physique. Etre philosophe de la nature n'a jamais passé en aucun temps pour un 
certificat de matérialisme, par exemple, de scientificité non plus.
Mais reprenons, car ce n'est pas là que nous en sommes. Si la physique nous donne bien un modèle 
d'un discours qui vaille, les nécessités du nôtre doivent se reprendre de plus haut. Tout discours se 
présente comme gros de conséquences, mais obscures. Rien de ce que nous disons, en principe, 
n'est  sans  en  impliquer.  Néanmoins,  nous  ne  savons  pas  lesquelles.  Nous  remarquons  dans  le 
langage - car c'est au niveau du langage que je reprendrai les choses, et pour marquer bien les 
limites - une syntaxe telle que l'incarne un grand nombre de langues que, faute d'audace, on appelle 
les langues positives. Puisque j'y suis, et puisque je viens de vous faire une remarque qui, je pense, 
ne vous a point paru sans pertinence sur la 22

346



SEMINAIRE 16

nature,  mais pourquoi, pourquoi nous gêner et ne pas les appeler langues naturelles ? On verra 
mieux ainsi ce que concerne la linguistique et ce qui permet de la situer dans le discours de la 
science. Il est tout à fait clair que, même vis-à-vis du langage - quelque prévalence que nous lui  
donnions parce qu'on l'oublie comme réalité naturelle -, tout discours scientifique sur la langue se 
présente par réduction de son matériel. On met en valeur un fonctionnement où se saisissent des 
conséquences  ;  je dirai  plus,  où se saisit  la  notion même de conséquence avec ses  variétés  du 
nécessaire ou du contingent par exemple.
On opère donc un clivage discursif, et c'est ce qui permet de donner tout son prix à ce que d'abord 
j'affirme qu'il n'y a pas de métalangage, ce qui est vrai dans le champ du langage naturel. Mais dès 
lors que vous opérez cette réduction du matériel, c'est pourquoi ? Je viens de vous le dire, c'est pour 
mettre en valeur un fonctionnement où se saisissent des conséquences, et dès lors que vous saisissez 
ces conséquences, vous les articulez dans quelque chose que vous avez bien le droit de considérer 
comme métalangage, à ceci près que ce "méta" ne peut faire que confusion et que c'est pour ça que 
je préférerais ce que fait surgir le détachement dans le discours de ce qu'il faut bien appeler par son 
nom, la logique - je n'indique ici rien de plus -, toujours conditionné par rien d'autre que par une 
réduction de matériel; et j'illustre ici ce que je veux dire.
Réduction de matériel, cela veut dire que la logique commence à cette date précise dans l'histoire 
où, pour certains éléments du langage comme fonctionnant dans leur syntaxe naturelle, quelqu'un 
qui s'y entend, qui inaugure la logique, substitue à certains de ces éléments du langage une simple 
lettre. C'est à partir du moment où, dans "si ceci, alors cela" vous introduisez un A et un B que la 
logique commence. Et c'est seulement à partir de là que, dans le langage, vous pouvez, sur l'usage 
de ce A et de ce B, poser un certain nombre d'axiomes et de lois de la discussion qui mériteront le  
titre d'articulation méta- ou si vous préférez para-langagières. Donc pas plus que de physique qui 
s'étende, comme la bonté de Dieu, à toute la nature, pas plus de logique qui enserre tout le langage.
Il n'en reste pas moins, comme je l'ai dit, qu'ou c'est délire, folie absurde que de s'arrêter un instant - 
c'est bien en effet toute l'apparence qu'on en a dans ces publications, la plupart - de s'arrêter à la  
psychanalyse, ou bien ce qu'elle énonce c'est que tout ce que vous êtes, entendez jusqu'à ceci, en 
tant que sentant - je n'ai pas dit seulement en tant que pensant, encore qu'après tout, il n'y a lieu 
d'avoir  vis-à-vis  de  ce  terme  aucune  répugnance,  le  fait  de  penser  serait-il  le  privilège  des 
intellectuels intellectualistes qui, comme chacun sait, sont le poison de ce bas monde, et de ce bas 
monde psychanalytique, bien entendu - tout ce que vous êtes en tant que sentant tombe sous le coup 
des conséquences 23

347



SEMINAIRE 16

du discours. Même votre mort, j'entends l'idée falote que vous en pouvez avoir n'est pas séparable 
de ce que vous puissiez la dire, et j'entends là non pas la dire naïvement ; même l'idée, que j'ai 
appelée falote parce qu'en effet elle n'a pas pour vous grand poids, que vous vous faites de votre 
mort n'est pas séparable du discours maximal que vous puissiez tramer à son propos. C'est bien pour 
cela  que le sentiment  que vous en avez n'est  que falot.  Je dirai  même que naïvement,  vous ne 
pouvez même pas commencer à la dire. Car ce à quoi ici je fais allusion, ce n'est pas du tout au fait 
que les primitifs sont naïfs, c'est pour ça qu'ils en parlent si drôlement. Que chez eux c'est toujours 
un truc, un empoisonnement, un sort jeté, un machin qui ne va pas quelque part, pour tout dire un 
accident, ça ne prouve pas du tout qu'ils en parlent naïvement. Si vous trouvez que c'est naïf, ça ! 
C'est bien le contraire. Mais c'est justement pour ça que, eux aussi, ils tombent sous cette loi. Le 
sentiment qu'ils ont de leur mort n'est pas séparable de ce qu'ils peuvent en dire, ce qu'il fallait 
démontrer.
Il y a une personne, comme ça, tout à l'heure, parmi ceux qui pourraient ici un peu s'instruire et 
décrasser son bafouillage, qui est sortie parce qu'elle trouve sans doute que je dis des banalités. Il  
faut croire qu'elles sont nécessaires à dire ; sans ça pourquoi m'en donnerais-je la peine après tout ce 
que je viens de dire sur le fait qu'un discours ait des conséquences ou pas. Il a eu en tout cas pour 
conséquence cette sortie qui est signalétique.  C'est bien pourquoi il serait essentiel  que, dans la 
psychanalyse, nous ayons quelques esprits formés à ce qu'on appelle, je ne sais pourquoi, "logique 
mathématique", comme ça, par une vieille gêne, comme s'il y en avait une autre. C'est la logique 
tout court. Il se trouve qu'elle a intéressé les mathématiques. C'est tout ce qui la distingue de la 
logique aristotélicienne qui, très évidemment, ne l'intéressait pas beaucoup, la mathématique. C'est 
un progrès pour la logique qu'elle intéresse la mathématique, oui ! Cette logique mathématique, 
pour dire les choses par leur nom, elle est tout à fait essentielle à votre existence dans le réel; que  
vous le sachiez ou que vous ne le sachiez pas. C'est justement  parce que vous ne le savez pas 
beaucoup qu'il se passe des choses qui remuent de temps en temps, des choses toutes récentes. On 
attend que j'en parle, mais j'en parlerai, j'en parlerai ! Tout dépend du temps que je vais mettre à 
dérouler ce que j'ai préparé pour vous aujourd'hui, et j'aimerais bien avoir une petite pointe, comme 
ça, à vous en donner avant de vous quitter, mais ça n'est pas sûr, parce que je ne sais jamais bien, ce  
n'est jamais très minuté, ce que je vous apporte.
La question n'est pas là. Que vous le sachiez ou que vous ne le sachiez pas, la question bizarre, c'est 
qu'évidemment je viens de faire allusion au fait, puisque j'ai dit que vous le sachiez ou que vous ne 
le sachiez pas, si ça a toujours été vrai que la logique mathématique ait ces 24

348



SEMINAIRE 16

conséquences quant à votre existence de sujet dont je viens de dire qu'elles sont là, que vous le 
sachiez ou que vous ne le sachiez pas. Car alors la question se pose, comment ça pouvait se faire 
avant  que la  logique  qu'on appelle  mathématique  ne soit  venue au jour ?  C’est  la  question de 
l’existence de Dieu. Je l'ai déjà fait remarquer mais je le répète - on ne saurait trop se répéter - est-
ce que la logique mathématique était là, dans la comprenoire divine, avant que dans votre existence 
de  sujet  qui  aurait  été  dès  lors  conditionnée  dès  ce  moment,  vous  en  ayiez  été  d'ores  et  déjà 
affectés ?
C'est un problème qui a toute son importance parce que c'est autour de là que prend effet cette 
avancée qu'un discours a des conséquences. C'est à savoir qu'il a fallu quelque chose déjà attenant 
aux effets du discours pour que naisse celui de la logique mathématique, et qu'en tout cas, même si  
quelque  chose  pouvait  déjà  représenter  dans  une  existence  de  sujet  quelque  chose  que 
rétroactivement  nous pouvons rattacher  à  quelques  faits  dans  cette  existence  du discours  de la 
logique,  il  est  tout  à  fait  clair,  il  doit  être  fermement  tenu  que  ce  ne  sont  pas  les  mêmes 
conséquences que depuis que ce discours, j'entends celui de la logique mathématique, a été proféré.
Là se situent le nécessaire et le contingent dans le discours effectivement tenu. C'est bien là que je 
vois  mal  en  quoi  la  référence  structurale  méconnaîtrait  la  dimension  de  l'histoire.  Il  s'agit 
simplement de savoir de laquelle on parle ! L’histoire telle qu’elle est incluse dans le matérialisme 
historique me paraît  strictement  conforme aux exigences  structurales.  La plus-value était-elle  là 
avant  que  le  travail  abstrait,  j'entends  celui  dont  cette  abstraction  se  dégage,  j'entends  comme 
moyenne sociale, ait résulté de quelque chose que nous appellerons - je ne garantis pas l'exactitude 
du premier mot mais je veux dire un mot qui porte - l'absolutisation du marché. Il est plus que 
probable, et pour une bonne raison c'est que nous avons, pour cela, introduit le plus-de-jouir qu'on 
peut, cette absolutisation du marché, considérer qu'elle n'est qu'une condition pour que la plus-value 
apparaisse dans le discours. Il a donc fallu ceci qui peut difficilement être séparé du développement 
de certains effets de langage, à savoir l'absolutisation du marché au point qu'il englobe le travail lui-
même, pour que la plus-value se définisse en ceci qu'en payant avec de l'argent ou pas, avec de 
l'argent puisque nous sommes dans le marché, le travail, son vrai prix, telle que se définit dans le 
marché la fonction de la valeur d'échange, il y a de la valeur non payée dans ce qui apparaît comme  
fruit du travail, dans une valeur d'usage, dans ce qui est le vrai prix de ce fruit ; ce travail non payé 
quoique payé de façon juste par rapport à la consistance du marché, ceci dans le fonctionnement du 
sujet capitaliste, ce travail non payé, c'est la plus-value. C'est le fruit des moyens d'articulation qui 
constitue le discours capitaliste de la logique capitaliste.
25

349



SEMINAIRE 16

Sans doute, articulé ainsi, ceci entraîne une revendication concernant la frustration du travailleur. 
Ceci  entraîne  une  certaine  position  du  "je"  dans  le  système,  quand  ce  "je"  est  à  la  place  du 
travailleur, ce qui est le cas de plus en plus général. Que ça entraîne ça, c'est étrange. Voilà ce qu'il 
faut dire. Car il ne s'agit que des conséquences d'un discours parfaitement défini, dans lequel le 
travailleur s'inscrit lui-même en tant que travailleur, en tant que "je". J'ai dit "je" ici ; repérez que je 
n'ai pas dit sujet, alors que j'ai parlé du sujet capitaliste.
je vais lentement parce qu'après tout, j'y reviendrai, nous nous reverrons - sauf, j'espère, ceux qui 
sortent dans le milieu! - et vous verrez que ça n'est pas pour rien que je dis là "sujet", et là je dis 
"je". Parce que ça se retrouvera à un certain niveau, et à un niveau qui devrait fonctionner depuis 
longtemps  puisque c'est  celui  de mon graphe qu'il  y  a  plus  de dix ans j'ai  construit  devant  un 
auditoire d'ânes ; ils n'ont pas encore trouvé où était le "je" sur ce graphe ! Alors il faudra bien que 
je  leur  explique.  Pour  leur  expliquer,  il  faut  que  je  prépare.  Nous  labourons.  C'est  du  travail. 
Espérons que je pourrais vous dire avant la fin comment le travail,  pour nous, au niveau de ce 
discours, de l'enseignant, se situe. Donc c'est étrange que ça entraîne l'idée de frustration, avec les 
revendications qui suivent, les petites reconstructions qu'on distingue sous le nom révolution. C'est 
étrange, c'est intéressant.
Mais je ne peux pas ne pas faire dès maintenant que j'articule qu'en ce point précis, la dimension est 
conflictuelle, qui est introduite. Il est difficile de la désigner autrement. J'ai dit que c'était étrange, et 
que c'est intéressant. Ça devrait au moins vous inciter à la reconnaître, non ! je la désignerai par ce 
mot étrange, non moins qu'intéressant mais étrange, qui est le mot de vérité. Vous savez, la vérité, 
ça ne se saisit pas comme ça, hein! je l'ai déjà bien sûr introduite, comme ça, une fois, dans sa 
jonction, dont j'avais essayé de dessiner la topologie, dans sa jonction avec le savoir, parce qu'il est 
difficile de parler de quoi que ce soit en psychanalyse sans introduire cette jonction. Cela montre 
bien la prudence qu'il faut avoir parce que Dieu sait ce qui, à ce propos, m'est revenu de sottises qui 
cavalent!
Nous allons tâcher de nous en approcher d'un peu plus près et de voir comment la réalité capitaliste 
n'a pas de si mauvais rapports avec la science. Cela peut fonctionner comme ça, enfin, encore un 
certain temps, selon toute apparence. je dirai même qu'elle s'en accommode pas mal du tout. J'ai  
parlé de réalité, n'est-ce pas ? Je n'ai pas parlé de Réel. J'ai parlé de ce qui se construit sur le sujet  
capitaliste,  ce  qui  s'est  engendré  de  la  revendication  fondamentalement  insérée  sur  la 
reconnaissance - ou bien alors le discours de Marx n'a aucun sens -, qui s'appelle la plus-value. Ce 
qui est proprement l'incidence scientifique dans l'ordre de quelque chose qui est de l'ordre du sujet. 
Evidemment, à un certain niveau, ça ne 26

350



SEMINAIRE 16

s'accommode pas mal du tout avec la science. On nous envoie dans les orbes spatiales des objets 
tout à fait bien conformés autant qu'habitables, mais il n'est pas sûr qu'au niveau le plus proche, 
celui d'où s'est engendrée la révolution et les formes politiques qu'elle engendre, quelque chose soit 
entièrement résolu sur le plan de cette frustration que nous avons désignée être le niveau d'une 
vérité.  Sans doute le travailleur  est  le lieu sacré de cet  élément  conflictuel  qui  est  la  vérité  du 
système, à savoir qu'un savoir qui se tient d'autant plus parfaitement qu'il est identique à son propre 
perçu dans l'être se déchire quelque part. Alors faisons ce pas que nous permet le fait qu'il s'agit 
sans aucun doute de la même substance. Tâtons ce qu'il en est de l'étoffe structurale, et donnons 
notre coup de ciseaux. Il s'agit du savoir. C'est par rapport à lui, sous sa forme scientifique, que je 
viens prudemment d'apprécier ce qu'il en est dans des relations, dans les deux réalités qui s'opposent 
dans notre monde politique.
Le savoir, quoique tout à l'heure j'ai paru en amorcer mon discours, le savoir ce n'est pas le travail. 
Ça vaut du travail quelquefois, mais ça peut vous être donné sans. Le savoir, à l'extrême, c'est ce 
que nous appelons le prix. Le prix, ça s'incarne quelquefois dans de l'argent, mais le savoir aussi 
bien ! Ça vaut de l'argent, et de plus en plus. C'est ce qui devrait vous éclairer ! Le prix de quoi ? 
C'est  clair,  le  prix  de  la  renonciation  à  la  jouissance.  Originellement,  c'est  par  là  que  nous 
commençons d'en savoir un petit bout. Pas besoin de travail pour cela. C'est pas parce que le travail 
implique la renonciation à la jouissance que toute renonciation à la jouissance ne se fait que par le  
travail. Une illumination comme ça vous arrive pour peu que vous sachiez vous retenir, ou vous 
contenir, comme j'y ai fait allusion la dernière fois pour définir la pensée.
Un  petit  temps  d'arrêt.  Vous  pouvez  vous  apercevoir,  par  exemple,  que  la  femme  ne  vit  pas 
seulement de pain, mais aussi de votre castration, ceci pour les mâles. Après ça, vous conduirez plus 
sûrement votre vie. C'est une valeur d'usage, ça ! Le savoir, ça n'a rien à faire avec le travail. Mais  
pour que quelque chose s'éclaire dans cette  affaire,  il  faut qu'il y ait  un marché,  un marché du  
savoir, que le savoir devienne une marchandise. Or, c'est là ce qui se précipite. Si on en avait pas 
l'idée, on devrait en avoir au moins une petite suggestion, à voir la forme que prennent les choses, à 
voir l'air de foire que, depuis quelque temps, ça prenait dans l'Université par exemple.
Il  y  a  des  choses  comme ça,  dont  j'ai  parlé  incidemment  sous  d'autres  angles;  il  n'y a  pas  de 
propriété intellectuelle, par exemple. Ça ne veut pas dire qu'il n'y ait pas de vol. C'est même comme 
ça qu'elle commence, la propriété! Tout cela est bien compliqué. Ça n'existe, bien sûr, que depuis 
qu'on paye les conférences faites à l'étranger. Je veux dire que c'est à l'étranger qu'on les paye. Et 
voilà, même en France, ça commence. 27

351



SEMINAIRE 16

C'est à partir  de ce moment-là qu'on peut  décerner  ce que j'ai  appelé autrefois,  dans un cercle 
intime, un "prix haut-le-cœur" à quiconque se démontre spécialement en vue dans cette sorte de 
spéculation. Mais tout ceci n'est qu'anecdote. Le savoir devient marché pas du tout par l'effet de la 
corruption ni de l'imbécillité  des hommes.  Comprenez par exemple que la Sorbonne, c'est bien 
connu que depuis longtemps, elle est le lieu élu de cette sorte de qualité négative, de cette sorte de 
faiblesse. On connaissait ça à tous les bouts de champ dans toute l'histoire. Au moment de Rabelais,  
c'était déjà des salauds. Au moment des Jansénistes... Ça ne rate jamais, ils sont toujours du bon 
côté, c'est-à-dire du mauvais ! C'est pas ça le nouveau. C'est pas ça ! J'ai cherché la racine de ce que 
l'on appelle ridiculement "les événements"; il n'y en a pas le moindre, événement, dans cette affaire. 
Mais ça, je vous expliquerai ça une autre fois.
Le procès même par où s'unifie la science en tant qu'elle prend son nœud d'un discours conséquent 
réduit tous les savoirs à un marché unique, et ceci, pour ce que nous interrogeons, est la référence 
nodale. C'est à partir
de là que nous pouvons concevoir qu'il y a quelque chose là aussi qui, en tant que payé à son vrai  
prix de savoir selon les normes qui se constituent du marché de la science, est pourtant obtenu pour 
rien. C'est ce que j'ai appelé le plus-de-jouir. A partir du savoir, ce qui n'est pas nouveau mais ce qui 
ne se révèle qu'à partir de l'homogénéisation des savoirs sur le marché, on aperçoit enfin que la 
jouissance s'ordonne et peut s'établir  comme recherchée et  perverse. Qu'est-ce qui donc,  à cette 
occasion,  représente le  malaise de la  civilisation,  comme on s'exprime ? C'est  un  plus-de-jouir  
obtenu de la renonciation à la jouissance, justement étant respecté le principe de la valeur du savoir. 
Le savoir est-il un bien ? Telle est la question qui se pose, parce que son corrélatif est celui-ci: non 
licet omnibus -  comme je l'ai déjà dit –  a dire Corynthum .  Tout le monde n'a point accès pour 
autant au plus-de-jouir.
Qu'est-ce qui est donc en cette affaire payé ou pas ? Le travail, avons-nous vu plus haut. Mais dans 
ce  registre,  de  quoi  s'agit-il?  Ce  que  déjà  j'ai  pointé  tout  à  l'heure,  quant  à  ce  qui  surgit  de 
conflictuel de la fonction de la plus-value nous met sur la voie, et c'est ce que déjà j'ai appelé la  
vérité. La façon dont chacun souffre dans son rapport à la jouissance pour autant qu'il ne s'y insère 
que par la fonction du  plus-de-jouir,  voilà le symptôme, et le symptôme en tant qu'il apparaît de 
ceci qu'il n'y ait plus qu'une vérité sociale moyenne, une vérité abstraite. Voilà ce qui résulte de ce 
qu'un savoir est toujours payé sans doute selon son vrai prix, mais au-dessous de la valeur d'usage 
que  cette  vérité  engendre  toujours  pour  d'autres  que  ceux qui  sont  dans  le  vrai.  Voilà  ce  que 
comporte la fonction du plus-de-jouir,  de la  Mehrlust,  cette  Mehrlust  qui se moque bien de nous, 
parce
qu'on ne sait pas où elle niche. Bien ! Voici pourquoi votre fille est muette, 28

352



SEMINAIRE 16

chers enfants ! C'est à savoir pourquoi, en Mai, ça a bardé. Une grande "prise de parole" comme 
s'est exprimé quelqu'un qui n'a pas dans mon champ une place négligeable. Prise de parole, je crois  
qu'on aurait tort de donner à cette prise une homologie avec la prise d'une Bastille quelconque. Prise 
de tabac ou de came, j'aimerais mieux. C'est que c'était positivement la vérité qui se manifestait en 
cette occasion. Une vérité collective, et qu'il faut bien voir au sens où la grève ne consonnait avec 
cette vérité pas mal du tout, est justement cette sorte de rapport qui soude le collectif au travail.  
C'est même le seul. Parce qu'on aurait tout à fait tort de croire qu'un type pris dans une chaîne y  
travaille collectivement.  C'est bien lui qui fait le boulot, quand même ! Dans la grève, la vérité 
collective du travail se manifeste, et ce que nous avons vu en Mai, c'était la grève de la vérité. Là 
aussi, le rapport à la vérité était évident. La vérité s'étalait sur les murs. Naturellement, il faut se 
souvenir à ce moment-là du rapport qu'heureusement j'avais bien pointé trois mois auparavant que 
la vérité de la connerie n'est pas sans poser la question de la connerie de la vérité. Il y a même des 
conneries qu'on aurait dit du discours de Lacan. Ça le reproduisait comme ça - c'était le hasard, bien 
sûr -, presque textuellement. Ceci tient évidemment à ceci que des choses extraites de leur contexte 
ça peut être des vérités mais ça n'exclue pas que ce soit des conneries. C'est bien pour ça que ce que 
je préfère, c'est un discours sans paroles.
L'étrange, ça a été ce que l'on a vu d'une interrogation passionnée, de celle qui surgissait dans l'âme 
de ce que j'appellerai - je pense que vous verrez se profiler sa silhouette - le curé communiste, lui 
dont la bonté non plus n'a pas de limite dans la nature ; pour recevoir, avec lui, des propos moraux, 
on peut y compter, c'est des choses qui viennent avec l'âge. Il y en a un que j'épingle à jamais du 
titre de Mudjer Muddle. C'est un nom que je lui donne, c'est de mon crû. Ça évoque le crocodile et 
la boue où il baigne et le fait que, d'une larme délicate, il vous attire dans son monde bienfaisant. Je  
l'ai rencontré, Mudjer Muddle, sur le trottoir du boulevard Saint-Germain. Il m'a dit qu'il cherchait 
la théorie marxiste et qu' il était inondé - par quoi ? Par le bonheur que tout ça respirait. Mais il ne 
lui était pas venu à l'idée que le bonheur, ça peut provenir de la grève de la vérité. Qui n'en serait  
heureux, bien sûr; au poids qu'elle pèse sur nous à chaque instant de notre existence, nous pouvons 
nous rendre compte de ce que c'est que de n'avoir plus avec elle qu'un rapport collectif.
Donc je ne porte nulle dépréciation dans ceci que ces vérités qui s'étalaient sur les murs, ça faisait  
con quelquefois. Je vous l'ai dit, personne ne remarque qu'elles sont aussi dans mon discours. C'est 
parce que, dans le mien, ça fait peur. Mais sur les murs, ça faisait peur aussi. Et c'est bien là qu'elle 
ressort, c'est que tant de choses connes, ça fait une peur sans égale ; quand la vérité collective sort,  
on sait que tout le discours peut foutre le camp.
353

353



SEMINAIRE 16

Voilà. C'est rentré un peu dans le rang. Mais ça couve. C'est pour ça que les capitaux foutent le 
camp . Eh bien !, puisque je me suis risqué aujourd'hui à donner mon interprétation à moi de ce que 
l'on appelle  les  événements,  je  voudrais  vous dire,  ne  croyez  pas  pour  autant  que ça arrête  le  
processus. Vous auriez tort de ne pas vous apercevoir que, pour l'instant, il n'est même pas question 
que ça s'arrête, ce que j'ai appelé le marché du savoir! Et c'est vous-mêmes qui agirez pour qu'il  
s'établisse de plus en plus. L'apparition dans la réforme d'une notion comme celle de "l'unité de 
valeur", au niveau des petits papelards qu'on veut vous décerner, mais l'unité de valeur, c'est ça ! 
C'est le signe de ce que le savoir va devenir de plus en plus dans ce champ, dans ce marché qu'on 
appelle l'Université.
Alors, bien sûr, ces choses doivent être suivies de très près pour simplement qu'on s'y repère de ce 
qu'il est bien évident que la vérité peut avoir là des fonctions spasmodiques, mais que ce n'est pas  
du tout ça qui règlera pour chacun votre existence de sujet. De ce que la vérité, je vous l'ai rappelé 
la dernière fois, la vérité, mon Dieu, dans un texte, j'ai été très gentil, je lui ai fait tenir les propos 
les plus intelligents que je pouvais lui attribuer, je les empruntai à ce que je dis quand je ne dis pas  
la vérité. Autrement dit, nul discours ne peut dire la vérité. Le discours qui tient, c'est celui qui peut 
tenir assez longtemps sans que vous ayez besoin de lui demander raison de sa vérité. Attendez là, au 
pied du mur, ceux qui pourront se présenter devant vous en vous disant "La psychanalyse, vous 
savez, hein ... nous ... on n'en peut rien dire!" Ce n'est pas le ton de ce que vous devez exiger si vous 
voulez maîtriser ce monde d'une valeur qui s'appelle le savoir. Si un discours se dérobe, vous n'avez 
qu'une chose à faire, lui demander raison. Pourquoi? Autrement dit, un discours qui ne s'articule pas 
de dire quelque chose est un discours de vanité.
Ne croyez pas que le fait de dire que tout est vanité, qui est ce sur quoi je vous ai laissés la dernière 
fois, soit autre chose ici qu'un leurre sur lequel, comme je vous l'ai dit, j'ai voulu vous laisser partir  
l'âme en peine jusqu'à ce que, ce discours, je le reprenne. Et sur ce qu'il en est de ceux qui posent au 
principe une essentielle vanité de tout discours, c'est là que celui que je vous tiens aura la prochaine 
fois à nous reprendre ensemble.
354

354



SEMINAIRE 16

LEÇON III 27, NOVEMBRE 1968

Nous sommes arrivés, la dernière fois, à un point qui commande que je vous donne aujourd'hui 
quelques éclaircissements que j'appellerai topologiques. Ce n'est pas là chose nouvelle à ce que je 
l'introduise ici,  mais il convient que je la conjoigne avec ce que précisément j'ai introduit  cette 
année sous cette forme qui désigne le rapport du savoir à quelque chose, certes, de plus mystérieux, 
de plus fondamental, à quelque chose dont c'est bien le danger qu'il soit pris dans la fonction d'un 
fond  par  rapport  au  champ  d'une  forme  alors  qu'il  s'agit  de  bien  autre  chose,  j'ai  nommé  la 
jouissance. La jouissance dont bien sûr il n'est que trop évident qu'elle fait la substance de tout ce 
dont nous parlons dans la psychanalyse. On sait bien par là qu'elle n'est pas informe ; la jouissance a 
ici cette portée, qu'elle nous permet d'introduire cette fonction proprement structurale qui est celle 
du plus-de-jouir. Ce plus-de-jouir est apparu, dans mes derniers discours, en fonction d'homologie 
par rapport à la plus-value marxiste. Homologie, c'est bien dire - et je l'ai souligné - que leur rapport  
n'est pas d'analogie. Il s'agit bien de la même chose. Il s'agit bien de la même étoffe en tant que ce  
dont il s'agit, c'est le trait de ciseaux du discours.
Me fais-je bien entendre ?
S'il est bien vrai que ce qui est ici intéressé dans le mien - car ce rapport du plus-de-jouir à la plus-
value, chacun qui suit depuis un temps suffisant ce que j'énonce voit autour de quelle fonction il 
tourne, ce rapport - c'est la fonction de l'objet a, cet objet a, si en un certain sens je l'ai inventé 
comme on peut dire que le discours de Marx invente, qu'est-ce à dire ? C'est la trouvaille de la plus-
value. Ce n'est pas dire, bien sûr, qu'il n'ait pas été avant mon propre discours, approché, et c'est ce 
qu'on a appelé mais de façon franchement insuffisante, aussi insuffisante qu'était la définition de la 
plus-value avant que la fasse apparaître dans sa rigueur le discours de Marx. Mais l'important n'est 
pas de souligner cette équivalence dans l'ordre de l'importance de la trouvaille. L'important est de 
poser la question de ce que nous pouvons penser du fait même de la trouvaille si, d'abord, je la 
définis comme effet d'un discours. Car il ne s'agit pas de théorie au sens où elle recouvrirait quelque 
chose qui, à un moment donné, deviendrait apparent. L'objet a est effet du discours analytique et, 
comme tel, ce que j'en dis n'est que cet effet même.
355

355



SEMINAIRE 16

Est-ce à dire qu'il n'est qu'artifice créé par le discours analytique ? Là est le point que je désigne, qui 
est consistant avec le fond de la question telle que je la pose, quant à la fonction de l'analyste. Si 
l'analyste  lui-même  n'était  pas  cet  effet,  je  dirais  plus,  ce  symptôme  qui  résulte  d'une  certaine 
incidence dans l'Histoire, impliquant transformation du rapport du savoir avec ce fond énigmatique 
de la jouissance, du rapport du savoir en tant qu'il est déterminant pour la position du sujet, il n'y 
aurait ni discours analytique ni bien sûr révélation de la fonction de l'objet  a. Mais la question de 
l'artifice, vous le voyez bien, se modifie, se suspend, trouve sa médiation dans ce fait que ce qui est 
découvert dans un effet de discours est déjà apparu comme effet de discours dans l'Histoire. Que la 
psychanalyse, autrement dit, n'apparaît comme symptôme que pour autant qu'un tournant du savoir 
dans l'Histoire - je ne dis pas de l'histoire du savoir - qu'un tournant de l'incidence du savoir dans 
l'Histoire est déjà là qui a concentré, si je puis dire, pour nous l'offrir, pour la mettre à notre portée,  
cette  fonction.  Je  parle  de  celle  définie  par  l'objet  a.  Il  est  clair  que  personne,  sauf  une,  ma 
traductrice italienne dont je n'offenserai pas la modestie, du fait qu'elle a raté l'avion ce matin elle 
n'est pas là, qui s'est fort bien aperçue, il y a quelque temps, de l'identité de cette fonction de la plus-
value et de l'objet a. Pourquoi pas plus ? Pas plus de personnes à l'avoir énoncée si tant est qu'il ait 
pu se faire que la chose ne m'ait point été communiquée ?
Là est l'étrange. L'étrange qui assurément se tempère à saisir sur le vif comme je fais, c'est mon  
destin, la difficulté du progrès de ce discours analytique, la résistance qui s'accroît à mesure même 
qu'il se poursuit. Et pourtant, n'est-il pas singulier, puisque aussi bien j'ai là un témoignage qui après 
tout prend sa valeur de provenir de quelqu'un qui est d'une génération des plus jeunes, n'est-il pas 
singulier  de  voir  que,  par  un  effet  qu'assurément  je  ne  désignerai  pas  pour  être  celui  de  mon 
discours, mais pour être celui du progrès de la difficulté croissante qui s'engendre de ce que j'ai 
appelé cette absolutisation du marché du savoir, je puis toucher très fréquemment combien plus 
aisé,  dans  la  génération  qui  vient,  est  mon échange avec  ceux dont,  après  tout,  par  une petite 
expérience de calcul, j'ai pu faire la moyenne d'âge, disons avec ceux qui ont vingt quatre ans.
Je n'irai pas dire qu'à  vingt quatre  ans tout le monde est lacanien, mais sûrement qu'en quelque 
sorte,  rien de ce que j'ai  pu rencontrer dans le temps,  comme on dit,  comme difficultés à faire 
entendre ce discours ne se produit plus, tout au moins pas à la même place que là où j'ai à faire à 
quiconque - je dis même n'étant point psychanalyste - approche seulement les problèmes du savoir 
sous leur angle le plus moderne, et disons a quelque ouverture sur le domaine de la logique ... Vous 
voulez que je parle un peu plus haut là-bas ? ... Vous me faites, là, un petit geste ... bon! ...
356

356



SEMINAIRE 16

Aussi, puisque c'est au niveau de cette génération qu'on se met - j'en ai des échos, déjà, des fruits,  
des résultats - à étudier mes Ecrits, et même à commencer de pondre ce que l'on appelle diplômes 
ou thèses, bref !
à se mettre à l'épreuve d'une transmission universitaire, j'ai pu récemment, et non pas du tout pour 
en être surpris, constater assurément la difficulté qu'ont ces jeunes auteurs à extraire de ces Ecrits ce 
qu'on peut appeler  une formule qui soit  recevable et  classable dans ce qu'on leur offre comme 
tiroirs. Assurément, ce qui leur échappe le plus c'est ce qui est là-dedans, qui en fait le poids et 
l'essentiel, ce qui sans doute retient ces lecteurs que je suis toujours si étonné de savoir si nombreux, 
c'est la dimension du travail  qui,  si précisément,  s'y représente.  Je veux dire que chacun d'eux, 
chacun de ces  Ecrits  représente quelque chose que j'ai eu à déplacer, à pousser, à charrier dans 
l'ordre de cette dimension de résistance qui n'est point d'ordre individuel, qui est seulement, du fait 
que les générations déjà au temps où je commençai de parler, qui se recrutaient déjà à un niveau 
plus âgé, dans ce rapport en plein glissement au savoir, qui se trouvaient, pour tout dire, formées de 
toutes les façons sous un mode tel que rien, en soi, n'était plus difficile que de les situer au niveau 
de cette expérience annonciatrice, dénonciatrice qu'est la psychanalyse.
C'est bien pour cela que ce que j'essaie aujourd'hui d'articuler, je le fais dans un certain espoir que 
quelque chose se conjoigne qui soit  de ce qui m'est  offert  dans l'attention des générations  plus 
jeunes avec ce qui effectivement se présente comme un discours. Néanmoins, qu'on ne s'attende 
d'aucune façon que ce discours puisse se faire profession articulée d'une position de distance à 
l'endroit de ce qui s'opère vraiment dans ce progrès du discours analytique.
Ce que j'énonce du sujet comme effet lui-même du discours rend absolument exclu que le mien se 
fasse système, alors que ce qui en fait la difficulté c'est d'indiquer, par son procès même, comment  
ce discours est lui-même commandé par une subordination du sujet, du sujet psychanalytique dont 
je me fais ici support par rapport à ce qui le commande et qui tient à tout le savoir. Ma position,  
chacun le sait, est identique en plusieurs points où, sous le nom d'épistémologie, une question se 
pose qu'on pourrait en quelque sorte toujours définir par ceci, qu'en est-il du désir qui soutient de la  
façon  la  plus  cachée  le  discours  qui  en  est  apparemment  le  plus  abstrait,  disons  le  discours 
mathématique ?
Pourtant, la difficulté est d'un ordre tout différent au niveau où je dois me placer pour la raison que 
si le suspens peut être mis sur ce qui anime le discours mathématique, il est clair que chacune de ses 
opérations  est  faite  pour  boucher,  élider  et  recoudre,  suturer  cette  question  à  tout  instant,  et 
rappelez-vous ce qui, ici, en est apparu déjà, il y a quatre ans, sous la fonction de la suture. Alors 
qu'au contraire, ce dont il s'agit dans le 33

357



SEMINAIRE 16

discours  analytique  c'est  de  donner  sa  présence  pleine  à  cette  fonction  du  sujet,  au  contraire 
retournant  ce mouvement de réduction qui est  dans le discours logique qui est  perpétuellement 
centré,  et  d'une  façon  d'autant  plus  problématique  qu'il  ne  nous  est  permis  d'aucune  façon  de 
suppléer à ce qui est faille, sinon par artifice, et en indiquant bien ce que nous faisons à cet instant 
quand nous nous permettons de désigner ce manque, effet de la signifiance de quelque chose qui, 
prétendant le signifier, ne saurait être, par définition, un signifiant.

Si nous indiquons signifiant de  A (- S (A) -, c'est en quelque sorte pour indiquer ce manque, et, 
comme je l'ai plusieurs fois articulé, ce manque dans le signifiant. Qu'est-ce à dire ? Qu'est-ce qui 
représente ce manque dans le signifiant, si, aussi bien, nous pouvons admettre que ce manque soit 
quelque chose de spécifique à notre destin d'égaré ? Là nous désignons le manque, il a toujours été 
le  même,  et  s'il  y a  quelque chose qui  nous met  en rapport  avec l'Histoire,  c'est  de concevoir  
combien, pendant tant de temps, les hommes ont pu y parer. Mais ce n'est pas la question que je suis 
aujourd'hui venu soulever devant vous ; bien au contraire, je vous l'ai dit, il s'agit de topologie. S'il y 
a une formule que j'ai répétée ces jours-ci, ces temps-ci avec insistance, c'est celle qui enracine la 
détermination du sujet en ceci qu'un signifiant le représente, le représente pour un autre signifiant.
Cette formule a l'avantage d'insérer dans une connexion la plus simple, la plus réduite, celle d'un 
signifiant 1, S1, à un signifiant 2, S2, SI  S2 ; ce de quoi il nous faut partir pour ne pas perdre, ne 
plus  pouvoir  perdre un seul  instant  la  dépendance  du sujet.  Le rapport  de ce signifiant  1  à  ce 
signifiant 2, tous ceux - et il n'est pas du tout rare de pouvoir l'espérer, à partir d'un certain moment  
- tous ceux qui ont quelque audition de ce qu'il en est en logique, dans ce qu'il en est proprement 
dans la théorie des ensembles, de ce qu'on appelle une paire ordonnée, je ne puis ici qu'en donner 
l'indication quitte à ce que, sur telle demande qui me vienne, j'en donne plus tard un commentaire. 
Cette référence théorique est néanmoins importante à être ici attachée.
Pourtant, ceci que j'appelle mon discours ne date pas d'hier; je veux dire que, comme je vous l'ai 
annoncé la dernière fois, il y a quelque chose au bord de quoi notre chemin nous mène, c'est ce qui 
déjà est construit au niveau même de l'expérience et je dirais, du travail, du travail qui consiste à 
faire  rentrer  dans  mon  discours,  dans  un  "je  dis"  provoquant  ceux  qui  veulent  bien  franchir 
l'obstacle que rencontre ce seul fait que ce discours, à un moment, ait été commencé au sein d'une 
institution qui, comme telle, était faite pour le suspendre. Et ce discours, j'ai essayé de le situer, de 
le construire dans sa relation fondamentale au rapport du savoir dans quelque chose que certains de 
ceux qui ont pu ouvrir mon livre ont pu trouver à une 34

358



SEMINAIRE 16

certaine page dessiné sous le nom de graphe - dix ans ! Dix ans déjà que cette opération a abouti à 
sa venue au jour dans le Séminaire de 1957-58 sur Les Formations de l'Inconscient.  Et pour bien 
marquer les choses dans le vif de ce dont il s'agit, je dirai que c'est par un commentaire du Witz, du 
mot  d'esprit,  comme  Freud  s'exprime,  du  mot  d'esprit,  donc,  dis-je,  que  cette  construction  a 
commencé. A la vérité, ce n'est pas à m'y reporter, à ce discours lui-même, que je me suis employé  
directement - pour reprendre ici le point où je l'ai laissé la dernière fois - mais bien plutôt à quelque 
chose qui, il faut le dire, sans être parfait, et même sans témoigner de négligence singulière, a la 
portée pourtant de témoigner qu'à telle date, à savoir à celle où, dans le Bulletin de Psychologie, ce 
compte-rendu,  ce  résumé  a  été  imprimé  ;  on  peut  y  voir  que  dès  cette  époque,  combien 
préhistorique par rapport à l'émergence comme telle de l'objet  a qui n'était encore désigné - à ce 
niveau qui suivait ce que j'avais fait l'année précédente sur la relation d'objet - qui n'est désigné - 
mais  bel  et  bien  préfiguré pour  quiconque a  entendu la  suite  -  que dans  la  fonction  de l'objet 
métonymique.  Les choses sont  mises  à leur place dès ce moment et  chacun peut,  sans avoir  à 
recourir à des notes non publiées, en trouver ici témoignage dans ce compte-rendu des Formations  
de l'Inconscient qui recouvre, dans une première section, les leçons des 6, 13 et 20 Novembre 1957. 
Nous trouvons un premier dessin qui se présentait ainsi (Fig.1)
De la façon la plus claire, c'est ici en δ que part cette ligne pour aboutir ici à δ'; que nous mettions le 
δ' ou que nous ne le mettions pas, il est clair que, à voir le dessin de cette courbe avec cette marque 
de flèche à l'extrémité et cette petite pyramide au départ [J.Lacan désigne l'arrivée et le départ du 
graphe] il  n'est  pas question de la faire partir  d'ici  pour aller  en sens contraire  [J.L.  désigne le 
mouvement inverse, partant, au départ, de la flèche de gauche, vers la droite].
Qu'importe,  à ce détail  près, le témoignage de l'auteur du résumé garde son intérêt.  Son intérêt 
surtout en ceci dont il témoigne que si, comme la chose est devenue banale, que cette première 
ébauche du graphe a pour fonction d'inscrire quelque part ce qu'il en est d'une unité de la chaîne  
signifiante pour autant qu'elle ne trouve son achèvement que là où elle recoupe l'intention au futur-
antérieur qui la détermine, à savoir que, si quelque chose s'instaure qui est le vouloir 35

359



SEMINAIRE 16

dire, disons que ce qui se déroulera du discours ne s'achèvera qu'à le rejoindre, autrement dit ne 
prend sa pleine portée que de la façon ici désignée, c'est-à-dire rétroactive ; que c'est à partir de là 
qu'on peut faire une première lecture de ce rapport à un A pris comme Autre, lieu du code, à savoir 
de ce qu'il faut supposer déjà comme trésor du langage pour que puissent en être extraits, sous le  
sceau de l'intention, ces éléments qui viennent s'inscrire les uns après les autres pour se dérouler à 
partir de là sous la forme d'une série de S, S2, S3, autrement dit d'une phrase qui ne se boucle que 
jusqu'à ce que quelque chose s'en soit réalisé fermement.
Quoi serait plus naturel, ne serait-ce que d'une façon didactique, que d'avoir articulé alors - et après 
tout, pourquoi moi-même ne tremblerais-je pas à présent quand je songe combien fut longue cette 
marche -, de m'être laissé aller alors à une pareille faiblesse ; Dieu merci, il n'en est rien. Je lis sous 
la plume du scribe d'alors qui, malgré ses négligences, n'en a pas moins fort bien retenu ici ce qui  
est  essentiel  :  "Notre  schéma  représente  non  le  signifiant  et  le  signifié,  mais  deux  états  du 
signifiant". Le circuit, je ne vous le répète pas comme il l'énonce puisqu'il l'énonce de travers mais  
c'est évidemment celui-ci ; le circuit qui se désigne : δA γ δ', "représente la chaîne du signifiant en 
tant qu'elle reste perméable aux effets de la métaphore et de la métonymie , c'est pourquoi nous la 
tenons pour constituée au niveau des phonèmes". "La deuxième ligne, - c'est celle que vous voyez 
ici  dessinée,  quelque  embrouille  qu'y  introduise  un  mauvais  repérage  sur  un  schéma  ici  mal 
reproduit, je vous le dis simplement au niveau près des désignations littérales - représente le cercle 
du discours, discours commun constitué par des sémantèmes qui, bien entendu, ne correspondent 
pas de façon univoque à du signifié mais sont définis par un emploi". Vous sentez bien combien 
ceci, au niveau où je l'édifie,  peut être conditionné par la nécessité de mettre en place - encore 
fallait-il  s'apercevoir  que c'était  là  l'accès  le  plus  évident  -  de mettre  en place  la  formation  de 
l'Inconscient en tant qu'elle peut produire à l'occasion le Witz, ce qu'il en est dans la formation du 
mot "famillionnaire". Est-ce qu'il n'est pas évident que ceci ne peut se produire que pour autant que 
puisse se recouper en une interférence précise, structuralement définissable, quelque chose qui joue 
au niveau des phonèmes avec quelque chose qui est  du cercle  du discours,  du discours le plus 
commun ? Quand Hirsch Hyacinthe - dont il est essentiel qu'ici ce ne soit pas par Henri Heine, autre 
H.H., qu'il soit raconté - quand Hirsch Hyacinthe parlant de Salomon Rothschild dit qu'il l'a reçu 
d'une façon "tout à fait familière", voilà ce qui vient familièrement sur le cercle du discours, vient à 
dire  qu'il  l'a  reçu d'une façon "famillionnaire",  c'est-à-dire qu'il  y inscrit,  qu'il  y fait  entrer  ces 
phonèmes supplémentaires, qu'il réalise cette formule impayable qui ne manque pas d'avoir, pour 
quiconque, sa portée, cette familiarité, qui, comme quelque part s'exprime Freud, ne manque pas 
d'avoir un arrière36

360



SEMINAIRE 16

goût de millions, ceci n'est pas un trait d'esprit, personne ne rit si vous l'exprimez ainsi ; si vous  
l'exprimez, si ça apparaît, si cela perce sous la forme famillionnaire, le rire ne manque pas.
Pourquoi tout de même, ne manque-t-il pas ? Il ne manque pas très précisément en ceci qu'un sujet 
y est intéressé. Quand il s'agit de savoir où le placer, et très évidemment nous ne pouvons ici -  
comme Freud lui-même l'articule - que nous apercevoir que ce sujet est toujours fonctionnant dans 
un registre triple, qu'il n'y a de mot d'esprit qu'au regard de la présence d'un tiers, que le mot d'esprit 
ne  tient  pas,  comme tel,  d'un interlocuteur  à  l'autre,  à  savoir  au  moment  où Hirsch Hyacinthe 
raconte la chose au copain, mais où celui-ci l'aperçoit comme étant lui-même ailleurs, comme étant 
tout près d'aller le raconter à un tiers autre. Et effectivement cette triplicité se maintient quand ce 
tiers autre le répète, car pour qu'il porte sur celui à qui il va le raconter, c'est précisément en tant que 
Hirsch Hyacinthe ici reste seul et interroge de sa place ce qu'il en est de celui qui le raconte à celui 
vers qui le message se trouve reporté, à savoir le nouvel auditeur. Où est le point sensible de cette  
famillionnarité sinon, très précisément en ceci qui échappera à chacun de ceux qui le transmettent, 
c'est à savoir cette nouveauté du sujet que je n'hésiterai pas, à l'occasion, à transplanter dans ce 
champ de la relation que j'ai fait intervenir, que j'ai introduit dans notre discours sous le terme du 
sujet capitaliste ? Quelle est la fonction de chacun de ceux qui passent entre les mailles du réseau de 
fer que constitue ceci que insuffisamment épingle la notion de l'exploitation de certains hommes par 
d'autres, tous ceux qui ne sont pas pris dans ces deux extrêmes de la chaîne, que sont-ils dans cette 
perspective, sinon des employés ? C'est en tant, précisément, que chacun des interlocuteurs, sur le 
passage de cette douce rigolade du "famillionnairement" se sent, sans le savoir, intéressé comme 
employé ou comme vous voudrez, comme impliqué dans le secteur tertiaire, que cela fait rire.
Je veux dire qu'il n'est point indifférent que ce soit Henri Heine qui nous dise qu'il l'a recueilli de la 
bouche de Hirsch Hyacinthe. Mais n'oublions pas qu'après tout, si Hirsch Hyacinthe a existé, il est  
aussi la création de Henri Heine ; j'ai assez montré quelles ont pu être les relations de Henri Heine 
avec la baronne Betty et que quiconque s'introduit de ce biais dans ce quelque chose qui paraît 
seulement une pointe, une saillie, un mot d'esprit, s'il rit, c'est en tant qu'intéressé à cette capture 
exercée,  par non pas n'importe  laquelle,  une certaine forme de richesse,  certains  modes de son 
incidence  dans  une relation  qui est  celle,  non pas seulement  d'une oppression sociale,  mais  de 
l'intéressement de toute position du sujet dans le savoir qu'elle commande.
Mais  l'intérêt  qu'il  y  a  à rappeler  cette  structure,  à  rappeler  que dès  ce point  c'est  d'une façon 
rigoureuse que je distingue ici le cercle du 37

361



SEMINAIRE 16

discours, c'est bien pour montrer qu'ainsi se trouvait préparée la vraie fonction de ce qui complète 
cette première approximation de ce qu'il en est dans le discours. C'est à savoir que rien n'en saurait 
être articulé concernant la fonction du sujet si ce n'est à le doubler de ce qui semble, à un autre 
niveau, uniquement en vertu des dimensions du papier, se présenter comme l'étage supérieur, mais 
qui n'est là - on pourrait aussi bien le décrire à l'envers - qu'en tant qu'il est appendu précisément à  
cette fonction du grand A qui est celle que nous avons aujourd'hui à interroger.
Nous l'interrogeons parce qu'il n'est pas une part du discours qui, d'elle-même, ne l'interroge. Je l'ai 
dit, de quelle façon, si bien articulée,
si  bien mise  en évidence  par  le  discours analytique  lui-même,  dans  la  façon dont  j'ai  introduit 
l'hameçon puis-je dire, quand j'ai commencé de la dessiner ainsi, brochant sur le graphe simplifié un 
point d'interrogation qui le surmonte et que j'ai appelé d'une référence au  Diable amoureux,  "che 
vuoi ?" Que veut-il ? Que veut l'Autre ? Je me le demande (fig. 2). Cette duplicité du rapport à 
l'Autre qui fait que nous avons ici dédoublé ce qui se 
présente comme discours ou, disons
le d'une façon plus épurée, énonciation qui se présente comme demande, d'une façon ici déjà parfai-
tement indiquée, que ce sujet barré mis dans une conjonction, celle définie par ce que j'appelle 
provisoirement le poinçon  avec la demande D, articulée comme telle (fig. 3). C'est d'ailleurs ce 
dont ce texte et ce relevé portent le témoignage, que déjà, c'est bel et bien comme demande que 
cette ligne est constituée. Si ici, ce qui s'y rapporte comme homologue à la fonctions (A), c'est-à-
dire à ce qui se produit comme effet de sujet dans 38

362



SEMINAIRE 16

l'énonciation, ici, donc, l'indice ou l'indication S (A)) est maintenant ce que nous avons non pas je 
dirai à interpréter pour la première fois, car je l'ai fait déjà sous plusieurs formes, mais à réinterroger 
dans la perspective qu'aujourd'hui nous introduisons, il convient donc de repartir du point où le sujet 
se définit au niveau le plus bas de ce qui, ici, se présente en échelle comme étant ce que représente 
un signifiant pour un autre signifiant.
Ce n'est pas seulement par la façon de superposer la fonction de l'Imaginaire au Symbolique qu'ici 
j'ai  indiqué  dans  mon  premier  schéma  la  présence  de  l'objet  seulement  appelé  alors  objet 
métonymique, pour le mettre en correspondance avec quelque chose qui en est l'image et le reflet en 
m, autrement dit le moi, l'image de a. L'interrogation sur le désir de l'Autre est ici le ressort d'iden-
tification imaginaire. Imaginaire apparemment, c'est pour cela que je le mets en rouge, et dont nous 
allons voir que lui aussi s'articule sous un mode symbolique. Ici, vous le savez, apparut pour la 
première fois la formule du fantasme, sous la forme de $ poinçon de a,$  a. (fig. 4)
S'il est, dès ce moment, bien indiqué que la chaîne qui rétroverse celle-ci δ A γ δ' est la chaîne du 
signifiant,  c'est  bien  parce  qu'ici  est  déjà  contenu le  rapport  du signifiant  1,  Si,  à  cette  forme 
minimale que j'ai appelée la paire ordonnée à laquelle se limite l'énoncé du signifiant comme étant 
ce qui représente un sujet, un sujet pour quoi ? Pour un autre signifiant. Cet autre signifiant, dans 
cette connexion radicale, est très précisément ce qui représente le savoir, le savoir donc, dans la 
première articulation de ce qu'il en est de la fonction du signifiant en tant qu'elle détermine le sujet,  
le savoir est ce terme opaque où vient, si je puis dire, se perdre le sujet lui-même, s'éteindre encore 
si vous voulez, et c'est ce qui toujours représente la notion que j'ai soulignée de l'emploi du terme 
fading. Dans cette relation, dans cette genèse subjective, au départ, le savoir se présente comme ce 
terme où vient s'éteindre le sujet ; c'est là le sens de ce que Freud désigne comme l'Urverdrängung.  
Ce prétendu refoulement qui est 39

363



SEMINAIRE 16

dit, expressément formulé comme n'en étant pas un, mais comme étant ce noyau déjà hors de portée 
du sujet tout en étant savoir, c'est là ce que signifie la notion d'Urverdrängung pour autant qu'elle 
rend possible que toute une chaîne signifiante vienne la rejoindre, impliquant cette énigme, cette 
véritable contradiction in adjecto qu'est le sujet comme inconscient.
Nous avons donc dessiné ici, dès un temps précoce ou suffisamment tel, dans l'articulation de ce 
discours que je me trouve supporter dans l'expérience analytique, nous avons déjà mis en question, 
mis  en  cause,  cette  question  de  qui  peut  dire,  au  niveau  du  discours,  de  la  formation  de 
l'Inconscient, du Witz à l'occasion, qui peut ici dire: "Je dis". Car j'ai précisément distingué, et ceci 
dès l'origine de ce discours, ce qu'il en est du discours et de la parole, et la formule-clé que j'ai 
inscrite cette  année au premier de ces séminaires,  de ce qu'il  en est d'un discours sans paroles, 
essence, ai-je dit, de la théorie analytique, c'est bien là pour vous rappeler que c'est dans ce joint que 
va se mettre en jeu, cette année, ce que nous avons à avancer pour ce que, dans D'un Autre à l'autre, 
à qui avons-nous à laisser la parole ? Il ne s'agit point ici de la parole et je ne vous ai point encore  
montré, si déjà pourtant je l'ai fait entrer en jeu en vous rappelant le discours que j'ai attribué à cette 
personne insaisissable essentiellement  que j'ai  appelée la Vérité,  si  je lui  ai  fait  dire : "Moi, je  
parle ... ", c'est bien, je l'ai souligné, qu'il s'agit d'autre chose que de ce qu'elle dit. Je l'indique ici 
pour marquer qu'elle est à l'arrière-plan, qu'elle nous attend quant à ce que nous avons à dire de la  
fonction du discours. Reprenons-la maintenant et observons que dans ce dont il s'agit dans la chaîne 
du signifiant - toujours la même, je la redessine - c'est du rapport du signifiant à un autre signifiant.
Contentons-nous, c'est un artifice d'exposition - je n'ai point ici à le dissimuler - qui m'évite une 
introduction par la voie de la théorie des ensembles et le rappel - s'il fallait que je le fasse, il faudrait  
que je le fasse un tant soit peu articulé - le rappel de ce fait qu'au premier pas, cette théorie trébuche 
sur  un paradoxe,  celui  qu'on appelle  le  paradoxe de Russell,  c'est  à  savoir  que faire  dans  une 
certaine définition qui est celle des ensembles, à savoir de ce qui est au plus près de la relation 
signifiante,  une  relation  de  connexion.  Rien  d'autre  n'est  indiqué  encore  dans  ce  qu'articule  la 
première définition de la fonction du signifiant, si ce n'est que le signifiant 1, dans un rapport, que 
nous  pouvons  définir  comme  nous  voulons,  le  terme  le  plus  simple  sera  celui  d'appartenance, 
rapport d'un signifiant à un autre signifiant, dans ce rapport, avons-nous dit, il représente le sujet,
 S1   S2. Cette connexion si simple et qui suffit à nous indiquer, si tant d'autres traits ne nous  
l'indiquaient pas, à nous indiquer que de la logique mathématique, comme maints linguistes s'en 
sont aperçus, c'est la théorie des ensembles qui se trouve le plus à portée d'en traiter, je ne dis pas 40

364



SEMINAIRE 16

de la formaliser, de traiter de cette connexion. Je vous rappelle, pour ceux qui en ont un petit peu 
entendu parler, que le premier pas qui se rencontre c'est qu'à cette seule condition de considérer 
comme une classe - et ceci même se démontre - tout élément d'une telle connexion en tant qu'on 
peut  écrire  qu'il  ne  s'appartient  pas  à  lui-même,  va  entraîner  un  paradoxe.  Je  le  répète,  cette 
introduction, je ne fais ici qu'en indiquer la place, la développer nous ferait rebondir sur des énoncés 
encore  bien  plus  singuliers.  Peut-être  si  le  temps  nous  en  est  laissé  ou  si  nous  le  prenons 
ultérieurement pourrons-nous le faire.
je vais procéder autrement et, ne partant que de mon graphe, essayer de vous montrer d'une façon, 
elle formelle, à quoi nous conduit ceci que nous prenons de la formule, le signifiant ne représente le 
sujet que pour un autre signifiant, que nous prenons les éléments que nous offre le graphe lui-même 
au départ, d'ici. C'est S, un signifiant que nous allons mettre ici. Si

nous prenons comme autre signifiant celui-ci que constitue le grand A, si nous avons appelé d'abord le  
grand  A  le  lieu,  le  trésor  des  signifiants,  ne  nous  trouvons-nous  pas  en  posture  d'interroger  la  
disposition suivante, qu'est-ce qu'il en est de poser comme signifiant de la relation elle-même le même  
signifiant qui intervient dans la relation? Autrement dit, s'il est important, comme je l'ai souligné, que  
dans  cette  définition  du  signifiant  n'intervienne  que  l'altérité  de  l'autre  signifiant,  à  quoi  va  nous  
conduire,  est-il  formalisable  d'une  façon  qui  mène  quelque  part,  d'épingler  de  ce  signifiant  même  
grand A, altérité de l'Autre, ce qu'il en est de la relation ? Cette façon de poser le problème - je le dis  
pour rassurer aussi ceux que cela peut inquiéter - n'est point du tout étrangère à ce qui constitue le  
départ  d'un  certain  phylum  de  formalisation  dans  la  logique  mathématique.  Ceci,  à  ce  niveau,  
nécessiterait que je développe suffisamment la différence que constitue la définition de l'ensemble par  
rapport à la classe. La question est si  bien posée au niveau de la logique mathématique qu'il est un  
point où il s'indique dans cette logique dont, plût au Ciel qu'elle nous concernât de plus près car les  
problèmes y sont résolus, c'est à savoir que la classe des ensembles qui se contiennent eux-mêmes -  
vous  en  voyez  là  un  exemple  au  moins  indiqué  sous  la  forme  de  cette  inscription  -,  cette  classe  
n'existe pas.  Mais  nous avons autre chose à  faire  que de la logique mathématique.  Notre rapport  à  
l'Autre est un rapport plus brûlant et le fait de 41

365



SEMINAIRE 16

savoir si ce qui surgit du seul fait de la demande que l'Autre contient déjà en quelque sorte, tout ce 
autour  de quoi  elle  s'articule,  s'il  s'agissait  seulement  de discours,  autrement  dit  s'il  y  avait  un 
dialogue, ce que très précisément, à la fin de l'année dernière, j'ai ici proféré qu'il n'y est pas ce 
dialogue, si donc cet Autre pouvait être conçu comme le code fermé, celui sur le clavier duquel il  
n'y a qu'à appuyer pour que le discours s'institue sans faille, pour que le discours puisse s'y totaliser,  
c'est ceci que, de cette façon rudimentaire et, en quelque sorte en marge de la théorie des ensembles, 
j'interroge. J'aurais pu mettre à la place de ce S un petit b, comme cela, vous vous seriez aperçu qu'il 
s'agit du b, a, ba. Nous sommes au b, a, ba de la question et dès le b, a, ba, vous allez voir comment 
elle se creuse et ceci topologiquement; si c'est ainsi que nous avons posé la question, il est clair que 
ce qui est A dans la paire ordonnée qui constitue cet ensemble est pris pour identique au A qui le  
désigne. Nous allons donc écrire ainsi, rapport de S avec S en rapport avec grand A, S - (S - A).
Je substitue à ce A ce que ce A est en tant qu'il est le signifiant de l'ensemble constitué par le 
rapport de S à A, rapport de paire ordonnée. Ceci est tout à fait usuel dans tout développement d'une 
théorie des ensembles dont le fondement même est ceci, que tout élément est supposé pouvoir être 
ensemble lui-même. Vous voyez donc ce qui se produit ; à partir de ce procès nous allons avoir une  
série  de -  je ne sais  pas ce que c'est  que ces cercles  que je dessine,  ils  nous ont servi à faire  
fonctionner l'ensemble et sa désignation comme telle -, nous avons une répétition indéfinie du S 
sans que nous puissions à la fin jamais arrêter le recul, si je puis dire, du grand A.

Ne vous mettez pas dans la tête pourtant qu'il se réduit, qu'il s'évanouit, si je puis dire, spatialement, 
que d'aucune façon ici soit indiqué quelque chose qui constitue, qu'il soit de l'ordre d'une réduction 
infinitésimale d'une distance, ou de quelque passage à la limite. Il ne s'agit que de l'insaisissabilité, 
encore qu'il reste toujours le même, de ce A comme 42

366



SEMINAIRE 16

tel. Ce caractère insaisissable n'est sûrement pas pour nous surprendre puisque nous en avons fait de 
ce  grand  A  le  lieu  de  l'Urverdrüngung.  Elle  nous  permet  de  voir  précisément  que  ce  que 
j'interrogeais  tout  à  l'heure,  à  savoir  ce  qu'il  en  était  de  ce  qui  ici  se  désigne  comme  le  tracé 
circulaire, c'est que dans la mesure où le grand A le fait ainsi se multiplier, simplement de ce fait,  
nous pouvons l'écrire à l'extérieur et à l'intérieur, que ces cercles ne font qu'indexer cette identité. 
Autrement  dit,  que  ce  cercle,  plus  poussé  dans  un  sens,  de  ce  qui  surgit  de  cette  notation  de 
dissymétrie reviendra toujours au dernier terme se conjoindre avec le cercle de départ, que cette 
fuite qui fait que c'est en son intérieur même qu'une enveloppe retrouve son dehors, c'est ce que - 
vous en sentez ou non la parenté - ce que nous avons dessiné dans une des années précédentes sous 
la forme topologique du plan projectif et illustré d'une façon matérialisée pour l’œil par le crosscap. 
Que le grand A, comme tel, ait en lui cette faille qu'on ne puisse savoir ce qu'il contient si ce n'est  
son propre signifiant, c'est là la question décisive où se pointe ce qu'il en est de la faille du savoir. 
Pour  autant  que c'est  au lieu  de l'Autre  qu'est  appendue la  possibilité  du sujet  en tant  qu'il  se 
formule, il est des plus importants de savoir que ce qui le garantirait - à savoir le lieu de la Vérité -  
est lui-même un lieu troué.
En  d'autres  termes,  ce  que  nous  savons  déjà  d'une  expérience  fondamentale  qui  n'est  point 
expérience de hasard, production caduque des prêtres, à savoir la question Dieu existe-t-il ?, nous 
nous apercevons que cette question ne prend son poids que de précisément reposer sur une structure 
plus fondamentale, c'est à savoir, au lieu du savoir pouvons-nous dire qu'en quelque façon le savoir 
se sache lui-même ? C'est toujours ainsi que j'ai essayé, pour ceux qui m'entendent, de déplacer 
cette question qui ne saurait faire que l'objet d'un pari de l'existence de Dieu, de la déplacer sur ceci 
qui peut s'articuler bel et bien, à savoir de quelque façon que nous supportions la fonction du savoir, 
nous ne pouvons, fait d'expérience, la supporter qu'à l'articuler dans le signifiant. Le savoir se sait-il  
lui-même ou de sa structure est-il béant ?
Ce cercle qui dessine cette forme que, plus simplement encore, je veux dire A, pour que vous vous 
y retrouviez, j'aurai pu, étant donné ce caractère qu'a mon dessin d'être un cercle qui se retrouve lui-
même, mais retourné, puisque le plus intérieur vient se conjoindre pour que sens puisse lui être 
donné d'index de la difficulté dont il s'agit, me référer, dis-je, à la bouteille de Klein, dont j'ai assez 
fait, j'espère, de dessins ici pour que quelques-uns s'en souviennent. Ce qui en apparaît, c'est quoi ? 
C'est que cette structure, et en tant que, vous le voyez, nous pouvons lui donner quelque support 
imaginaire - et c'est bien ce en quoi nous devons être particulièrement sobres -, cette structure n'est 
rien d'autre que l'objet a. C'est justement en ceci que l'objet a, c'est le trou qui se désigne au niveau 
de 43

367



SEMINAIRE 16

l'Autre comme tel, qui est mis en question pour nous dans sa relation au sujet.
Car essayons maintenant, ce sujet, de le tenir, où il est représenté. Tâchons de l'extraire ce S, ce 
signifiant qui le représente, de l'ensemble constitué par la paire ordonnée. C'est là qu'il vous sera 
très simple de retomber sur un terrain connu, c'est le paradoxe de Russell. Que faisons-nous ici ? 
sinon extraire de l'ensemble A ceux des signifiants dont nous pouvons dire qu'ils ne se contiennent 
pas eux-mêmes. Il suffit - et je vous laisse aller chercher dans les premières pages de n'importe 
quelle théorie, naïve ou pas, des ensembles - il suffit que vous vous y reportiez pour savoir que, de 
la même façon que c'est parfaitement illustré dans l'articulation du sophisme, la classe de tous les 
catalogues qui ne se contiennent pas eux-mêmes ne saurait d'aucune façon se situer sous forme 
d'ensemble pour la bonne raison qu'elle ne peut d'aucune façon se reconnaître dans les éléments 
déjà inscrits de cet ensemble. Elle en est distincte, j'ai déjà rebattu ce thème, il est courant, il est 
trivial. Il n'y a aucune façon d'inscrire dans un ensemble ce quelque chose que vous pourriez en 
extraire en le désignant comme l'ensemble des éléments qui ne se contiennent pas eux-mêmes.
Je ne vous en ferai  pas ici  au tableau étalage; il suffit simplement  de ceci qu'il  en résulte qu'à 
seulement poser la question de savoir si S est dans A - en tant que contrairement à lui il ne part pas 
de ceci,  que comme A, par rapport  à lui-même,  il  se contient  lui-même -,  à seulement  vouloir 
l'isoler, vous ne savez, faites-en l'épreuve, où le loger ; s'il est dehors il est dedans, s'il est dedans il 
est dehors. En d'autres termes que d'aucune façon, pour tout discours qui se pose comme fondé 
essentiellement sur le rapport d'un signifiant à un autre signifiant, il est impossible de le totaliser 
comme discours dans la mesure où ceci est dit et se pose comme question, que l'univers du discours  
- je parle ici non pas du signifiant, mais de ce qui est articulé comme discours - sera toujours à  
extraire de quelque champ que ce soit qui prétend le totaliser.
En d'autres termes, que ce que vous verrez se produire à l'inverse de ce schéma, c'est que, à mesure 
que vous vous interrogerez sur l'appartenance à l'ensemble d'un S quelconque d'abord posé comme 
dans cette relation, le S sera forcément exclu du petit a, et que le prochain S que vous interrogerez -  
j'ai dit petit a, je me suis trompé -, le prochain S que vous interrogerez est celui qui se reproduit 
dans la relation S (A) que j'ai ici montrée,  reproduite, en sortira également,  qu'ils sortiront tous 
indéfiniment donnant l'essence de ce qui est essentiellement métonymique dans la continuité de la 
chaîne signifiante. A savoir que tout élément signifiant s'extrait de toute totalité concevable.
Ceci, je m'en excuse, pour finir, est sans doute un peu difficile, mais 44

368



SEMINAIRE 16

observez qu'à voir ce procès s'étaler de sorties successives d'enveloppes jamais infécondes, et non 
plus ne pouvant jamais s'englober, ce qui s'indique, c'est que ce qui est là tangible de la division du 
sujet sort précisément de ce point - que, dans une métaphore spatiale nous appelons trou, en tant que 
c'est la structure du crosscap ou de la bouteille de Klein - sort précisément de ce centre où le a se  
pose comme absence.
Ceci est suffisant pour vous faire appréhender la suite de la conséquence que je poursuivrai quant au 
graphe et qui pourra prendre sa pleine portée quant à la place de l'interrogation analytique entre la  
chaîne de la demande et la chaîne de l'énonciation; entre l'énonciation dont le sujet ne s'énonce que 
comme  "il"  et  entre  ce  qui  apparaît  non pas  seulement  de  la  demande,  mais  du rapport  de  la 
demande à la chaîne de l'énonciation, comme "je" et comme "tu", c'est ce qui fera l'objet de notre 
prochaine rencontre.
45

369



SEMINAIRE 16

46

370



SEMINAIRE 16

LEÇON IV, 4 DECEMBRE 1968

Entrons dans le vif parce que nous sommes en retard et reprenons en rappelant sur quoi, en somme,  
se centraient nos derniers propos, sur l'Autre en somme, sur ce que j'appelle  le grand Autre.  J'ai 
terminé en promouvant certains schémas, avertissant, je pense, assez qu'ils n'étaient pas à prendre 
uniquement sur leur aspect plus ou moins fascinant, mais à rapporter à une articulation logique, 
celle, proprement, qui se compose de ce rapport d'un signifiant à un autre signifiant, S1  S2, que 
j'ai  essayé  d'articuler  pour en tirer  les conséquences en partant  de la fonction,  élaborée dans la 
théorie des ensembles, de la paire ordonnée. Du moins est-ce sur ce fondement logique que j'ai  
essayé la dernière fois de vous faire sentir ce quelque chose qui a une pointe, une pointe autour de 
quoi tourne l'intérêt - l'intérêt pour tous j'espère -, l'intérêt qu'il y a à ce que ceci s'articule bien, que 
l'Autre, ce grand Autre, A, dans sa fonction comme je l'ai déjà approchée, l'Autre n'enferme nul 
savoir dont il se puisse présumer, disons, qu'il soit un jour absolu. Voyez-vous, là je pointe les 
choses vers le futur alors que d'ordinaire j'articule vers le passé, que cette référence à l'Autre est le  
support erroné du savoir comme déjà là ... Bon ! Alors, ici je pointe - parce que tout à l'heure nous 
allons avoir à le redire -, je pointe l'usage que j'ai fait de la fonction de la paire ordonnée parce que 
j'ai  eu,  mon Dieu,  quelque chose qui peut  s'appeler  le  bonheur,  de recevoir  d'une main  que je 
regrette anonyme, un petit papier me posant la question de m'expliquer peut-être un peu plus sur 
l'usage qui, sans doute, à l'auteur de ce billet semble un peu précipité, sinon abusif - il ne va peut-
être même pas jusque là -, précipité, disons, de la paire ordonnée. Je ne vais pas commencer par là, 
mais je prends date pour dire que tout à l'heure donc, j'y reviendrai.
Que l'Autre soit ici mis en question, voilà qui importe extrêmement à la suite de notre discours. Il  
n'y a dans cet énoncé, disons-le d'abord - cet énoncé que l'Autre n'enferme nul savoir qui soit ni déjà 
là ni à venir, dans un statut d'absolu -, il n'y a dans cet énoncé rien de subversif.
J'ai lu quelque chose récemment quelque part, en un point idéal qui d'ailleurs restera dans son coin, 
si je puis dire, le terme de subversion du savoir. Ce terme subversion du savoir était là, mon Dieu, 
avancé plus ou moins sous mon patronage ; je le regrette car à la vérité je n'ai absolument
rien avancé de tel, et de tels glissements ne peuvent être considérés que 47

371



SEMINAIRE 16

comme très  regrettables  et  rentrer  dans  cette  sorte  d'usage  de  pacotille  qu'on  pourrait  faire  de 
morceaux même pas bien détachés de mon discours, de revissage de termes que mon discours, 
précisément, n'a jamais songé à rapprocher pour les faire fonctionner sur un marché qui ne serait  
pas du tout heureux s'il prenait la tournure de faire usage de colonisation universitaire. Pourquoi le 
savoir serait-il subverti de ne pouvoir être absolu? Cette prétention, où qu'elle se montre, où qu'elle 
se soit montrée, il faut le dire, a toujours été risible. Risible, justement, nous sommes là au niveau 
du vif de notre sujet, je veux dire que ce redépart pris dans le mot d'esprit pour autant qu'il provoque 
le rire, il provoque le rire, justement, en somme, en tant qu'il est proprement accroché sur la faille  
inhérente au savoir.
Si vous me permettez une petite parenthèse, n'est-ce pas, j'évoquerai, j'évoquerai quelque part dans - 
je croyais encore avoir 25 minutes, au moment où j'ai commencé, Dieu merci, à signaler qu'on me
demande un taxi, de sorte que je n'ai pas retrouvé exactement la page du premier chapitre de la 
troisième partie du Capital, La Production de la Plus-value absolue et le chapitre V sur Le travail  
et sa mise en valeur; c'est là je crois que se trouvent quelques pages, quelque chose dont il faut bien 
le dire, je n'ai pas attendu les récentes recherches sur le structuralisme de Marx pour le repérer, je 
veux dire que ce vieux volume que vous voyez là plus ou moins se détacher en morceaux, je me 
souviens du temps où je le lisais dans ce qui était mon véhicule d'alors, quand j'avais une vingtaine 
d'années, à savoir le métro, quand je me rendais à l'hôpital, et alors là, il y a quelque chose qui 
m'avait retenu et frappé, c'est à savoir comment Marx, au moment où cette plus-value il l'introduit,  
il l'introduit un peu plus, un peu plus-value, il ne l'introduisait pas, ni plus ni value, je t'embrouille, 
mais il l'introduit et il l'introduit après un temps pris, un temps pris comme ça, l'air bonhomme, où il 
laisse la parole  à l'intéressé,  c'est-à-dire  au capitaliste.  Il  lui  laisse en quelque sorte justifier  sa 
position  par  ce  qui  est  alors  le  thème,  enfin  le  service  en  quelque  sorte  rendu de  mettre  à  la 
disposition  de  cet  homme  qui  n'a,  mon  Dieu,  que  son  travail,  et  tout  au  plus  un  instrument 
rudimentaire, sa varlope, le tour et la fraiseuse grâce à quoi il va pouvoir faire des merveilles ;  
échange de bons services et même loyaux, tout un discours que Marx laisse prendre son temps pour 
se  développer,  et  ce qu'il  signale,  ce qui  m'avait  frappé alors,  au temps de ces  bonnes  vieilles 
lectures, c'est qu'il pointe là que le capitaliste, personnage fantômal auquel il s'affronte, le capitaliste 
rit.
C'est là un trait qui semble superflu, il  me paraît pourtant, il  m'apparut dès lors que ce rire est  
proprement ce qui se rapporte à ce qu'à ce moment-là Marx dévoile, à savoir ce qu'il en est de 
l'essence de cette plus
value ; "Mon bon apôtre", lui dit-il, "cause toujours, le service comme tu l'entends, si tu veux, de 
cette mise à la disposition de celui qui peut 48

372



SEMINAIRE 16

travailler du moyen que tu te trouves détenir, mais ce dont il s'agit, c'est que ce travail, ce travail 
que tu vas payer pour ce qu'il fabrique avec ce tour et sa fraiseuse, tu ne lui payeras pas plus cher 
que ce qu'il ferait avec la varlope - que j'ai évoquée tout à l'heure - c'est-à-dire ce qu'il s'assurerait 
par ce moyen de sa varlope à savoir sa subsistance." Ce qui est mis en relief au passage, et bien sûr 
non noté, de la conjonction du rire avec ce rapport, ce rapport qui est là dans un plaidoyer qui n'a  
l'air de rien, que du discours le plus honnête, ce rapport avec cette fonction radicalement éludée, 
dont  déjà  dans  notre  discours  j'ai  suffisamment  indiqué  le  rapport  propre  avec  cette  élision 
caractéristique en tant qu'elle constitue proprement l'objet a.
C'est là toujours, je le dis de n'avoir pu, au temps où je commençai sur le mot d'esprit de construire 
le graphe, c'est là le rapport foncier autour de quoi tourne toujours le sursaut, le forcing, l'un peu 
plus, l'un peu moins dont je parlais tout à l'heure, le tour de passe-passe, le passez muscade, qui 
nous saisit au ventre dans l'effet du mot d'esprit. En somme, la fonction radicale, essentielle, de la 
relation qui se cache dans un certain rapport de la production au travail, est bien, comme vous le 
voyez, là comme ailleurs, en un autre point plus profond qui est celui où j'essaie de vous mener; 
autour du plus de jouir il y a quelque chose comme d'un gag foncier qui tient à proprement parler à 
ce joint où nous avons à enfoncer notre coin quand il s'agit de ce rapport qui joue dans l'expérience  
de l'inconscient dans sa fonction la plus générale. Ce n'est pas dire - et là encore je vais reprendre 
quelque chose qui pourrait servir à des formules scabreuses - ce n'est pas dire qu'il puisse d'aucune 
façon y avoir théorie de l'inconscient. De par là même, faites-moi confiance, ce n'est rien de tel à  
quoi je vise.
Qu'il y ait théorie de la pratique psychanalytique assurément, de l'inconscient non, sauf à vouloir 
faire  verser  ce  qu'il  en  est  de  cette  théorie  de  la  pratique  psychanalytique  qui  quoi  ?  dans 
l'inconscient nous donne ce qui peut être pris dans le champ de cette pratique, mais rien d'autre. 
Parler de théorie de l'inconscient, c'est vraiment ouvrir la porte à cette sorte de déviation bouffonne 
que  j'espère  barrer  qui  est  celle  qui  s'est  étalée  déjà,  de  longues  années,  sous  le  terme  de 
"psychanalyse appliquée", qui a permis toutes sortes d'abus ; de l'appliquer précisément à quoi ? 
Aux beaux-arts notamment ! Bref, je ne veux pas insister plus vers cette forme de bascule ou de  
déversement sur le bord de la route analytique, celle qui aboutit à un trou que je trouve déshonorant.
Reprenons. L'Autre ne donne que l'étoffe du sujet, soit sa topologie ou ce par quoi le sujet introduit 
une subversion certes, mais qui n'est pas seulement la sienne au sens où je l'ai épinglée quand j'ai 
parlé de subversion du sujet; subversion du sujet par rapport à ce qu'on en a énoncé jusqu'alors, telle 
est bien ce que veut dire cette articulation dans le titre où je l'ai mise, mais la subversion dont il  
s'agit c'est celle que le sujet certes introduit, mais 49

373



SEMINAIRE 16

dont se serre le Réel, qui dans cette perspective, se définit comme l'impossible. Or, il n'y a de sujet 
au point précis où il nous intéresse, il n'y a de sujet que d'un dire. Si je pose ces deux références, 
celle au Réel et celle au dire, c'est bien pour marquer que c'est là que vous pouvez vaciller encore et 
poser la question par exemple, si ce n'est pas là de toujours ce qui s'est imaginé du sujet; c'est bien 
aussi là qu'il vous faut saisir ce que le terme de sujet énonce pour autant que de ce dire il est l'effet,  
la dépendance ; il n'y a de sujet que d'un dire, c'est là ce que nous avons à serrer correctement pour 
n'en point détacher le sujet.
Dire d'autre part que le Réel c'est l'impossible, c'est aussi énoncer que c'est seulement ce serrage le 
plus extrême du dire en tant que c'est le possible qu'il introduit et non simplement qu'il énonce. La 
faille reste sans aucun doute, pour certains, que ce sujet serait alors, en quelque sorte, sujet valant de 
ce discours, qu'il ne serait là que déploiement, chancre croissant au milieu du monde où se ferait  
cette jonction qui, ce sujet, tout de même, le fait vivant.
Ce n'est pas n'importe quoi dans les choses qui fait sujet ; c'est là qu'il importe de reprendre les 
choses au point où nous ne versions pas dans la confusion au niveau de ce que nous disons - celle 
qui permettrait de restaurer ce sujet comme sujet pensant, quelque pathos que ce soit - du signifiant 
j'entends, de par le signifiant, ne fait pas sujet de lui-même à ce pathos. Ce que définit ce pathos 
c'est dans chaque cas, tout simplement, ce qu'on appelle un fait et c'est là que se situe l'écart où nous 
avons à interroger ce que produit notre expérience; quelque chose d'autre et qui va bien plus loin 
que l'être qui parle en tant que c'est l'homme dont il s'agit. L'effet du signifiant, plus d'une chose en 
est passible, tout ce qui est au monde qui ne devient proprement fait qu'à ce que le signifiant s'en 
articule; ni oncques, jamais, vient quelque sujet qu'à ce que le fait soit dit. Entre ces deux frontières, 
c'est là que nous avons à travailler. Ce qui du fait ne peut se dire est désigné mais dans le dire, par  
son manque, et c'est cela la vérité. C'est pourquoi la vérité toujours s'insinue, mais peut s'inscrire 
aussi de façon parfaitement calculée là où seulement elle a sa place, entre les lignes. Sa substance, à 
la vérité, est justement ce qui pâtit du signifiant. Ça va loin. Ce qui en pâtit de sa nature. Disons, 
quand je dis que cela va loin, cela va justement fort loin dans la nature.
Longtemps on sembla accepter ce que l'on appelait l'esprit. C'est une idée qui a passé un tant soit  
peu - rien ne passe jamais tant qu'on le croit d'ailleurs - enfin elle a passé un peu de ce qui s'avère 
qu'il ne s'agit sous ce nom d'esprit jamais que du signifiant lui-même. Ce qui évidemment met en 
porte-à-faux pas mal de la métaphysique. Sur les rapports de notre effort avec la métaphysique, sur 
ce qu'il en est d'une mise en question qui tend à n'en pas perdre tout bénéfice de son expérience, à la  
métaphysique, il 50
en reste quelque chose, à savoir ceci qui est bien dans un certain nombre de points, de zones plus 
variées ou plus fournies qu'on ne le dirait au premier abord et de qualités fort diverses, il s'agit de 
savoir ce que ce qu'on appelle "structuralisme" a à opérer. La question est soulevée dans un recueil  
qui vient de paraître, j'en ai eu les prémices, je ne sais s'il est encore en circulation : Qu'est-ce que le  
structuralisme ?  que nous devons aux rappels battus auprès de certains  par notre ami François 
Wahl. Je vous conseille de ne pas le manquer, il met un certain nombre de questions au point. Mais 
assurément, c'est dire qu'il est assez important de marquer notre distinction de la métaphysique. A la 
vérité, nous avons, là-dessus, cela marqué qu'il n'est pas inutile d'énoncer qu'il ne faut pas trop en 
croire de ce qui s'affiche comme désillusion. La désillusion de l'esprit n'est pas complet triomphe si 
elle soutient ailleurs la superstition qui désignerait dans une idéalité de la matière cette substance 
même impassible qu'on mettait  d'abord dans l'esprit.  Nous l'appelons superstition parce qu'après 
tout on peut bien faire sa généalogie. Il y a une tradition, la tradition juive, curieusement, où l'on 
peut bien mettre en relief ce qu'une certaine transcendance de la matière peut devoir esquisser, ce 
qui  s'énonce dans les Ecritures,  singulièrement  inaperçu  bien entendu,  mais  tout  à  fait  en clair 
concernant la Corporéité de Dieu. C'est des choses sur lesquelles nous ne pouvons pas aujourd'hui 
nous étendre. C'était un chapitre de mon séminaire sur le Nom du Père, qui, comme vous le savez 
[geste d'une croix dans l'air], sur lequel j'ai fait une croix, c'est le cas de le dire. Mais enfin, cette 
superstition dite matérialiste - on a beau ajouter vulgaire, cela ne change rien du tout -, elle mérite la 
cote d'amour dont elle bénéficie auprès de tous, pour ce qu'elle est bien ce qu'il y a eu de plus 
tolérant  jusqu'à présent à la pensée scientifique.  Mais faut pas croire que ça durera toujours. Il 

374



SEMINAIRE 16

suffirait  que  la  pensée  scientifique  donne  un  peu  à  souffrir  de  ce  côté-là  -  et  ce  n'est  point  
impensable - pour que ça ne dure pas, la tolérance en question!
Susceptibilité qu'on évoque déjà envers, mon Dieu, des remarques comme celle que je fis un jour 
devant  un  honorable  membre  de  l'Académie  des  Sciences  de  l'U.R.S.S.,  que  cosmonaute  me 
paraissait une mauvaise dénomination, parce qu'à la vérité, rien ne me paraissait moins cosmique 
que le trajet qui était son support. Une espèce de trouble, d'agitation pour un propos, mon Dieu, si 
gratuit, la résistance à proprement parler inconsidérée, qu'il n'est pas sûr, après tout - c'est tout ce 
que je voulais dire - que quoi que ce soit, que vous l'appeliez Dieu au sens de l'Autre, ou la Nature - 
ce n'est pas la même chose -, mais c'est bien à un de ces deux côtés qu'il faudrait réserver, attribuer 
une connaissance préalable de la loi newtonienne, pour qu'on pût à proprement parler, parler de 
cosmos et de cosmonaute. C'est là qu'on sent ce qui continue de s'abriter d'ontologie métaphysique, 
même dans les lieux les plus inattendus.
51

375



SEMINAIRE 16

Ce qui nous importe est ceci qui justifie la règle dont s'instaure la pratique psychanalytique, tout 
bêtement,  celle  dite  d'association  libre.  Libre  ne veut  rien dire  d'autre  que  congédiant  le  sujet. 
Congédier le sujet c'est une opération, une opération qui n'est pas obligatoirement réussie ; il ne 
suffit pas toujours de donner congé à quiconque pour qu'il s'en aille. Ce qui justifie cette règle c'est  
que la vérité, précisément, ne se dit pas par un sujet mais se souffre. Epinglons là quelque chose de 
ce  que  nous  appellerons  l'infatuation  phénoménologique.  J'ai  déjà  relevé  un  de  ces  menus 
monuments qui s'étalent dans un champ où les énoncés prennent volontiers patente de l'ignorance ; 
Essence  de  la  Manifestation,  tel  est  le  titre  d'un  livre  combien  bien  accueilli  dans  le  champ 
universitaire,  dont  après  tout  je n'ai  point  raison de dire  l'auteur  puisque je  suis en train  de le 
qualifier  de fat.  Essence de sa manifestation à lui,  en tout cas, à ce titre que la puissance avec 
laquelle à telle page est articulé que quelque chose nous est donné comme certitude, c'est que la 
souffrance, elle, n'est rien d'autre que la souffrance. Je sais, en effet, cela vous fait quelque chose 
toujours quand on vous dit ça ! Il suffit d'avoir eu un mal de dent et n'avoir jamais lu Freud pour 
trouver cela assez convaincant. Voilà après tout pourquoi on peut penser incidemment - mais là 
vraiment je crois que je suis moi aussi un peu traditionnel - en quoi on peut rendre grâce à de tels 
pas de clercs, c'est le cas de le dire, de les appeler comme ça, de promouvoir, si on peut dire, l' à ne 
pas dire, pour qu'on puisse bien marquer la différence de ce qu'il y a à dire vraiment. C'est un petit 
peu trop de justification donnée à l'erreur et c'est bien pourquoi je signale au passage qu'à dire ceci, 
je n'y adhère pas entièrement. Mais pour cela, mon Dieu, il faudrait que je rétablisse ce dont il s'agit 
dans une apologie des sophistes, et Dieu sait où cela nous entraînerait.
Quoi  qu'il  en  soit,  la  différence  est  ceci.  Si  ce  que  nous  faisons,  nous  analystes,  opère,  c'est 
justement de ceci que la souffrance n'est pas la souffrance et que pour dire ce qu'il faut dire, il faut 
dire : "la souffrance est un fait". Ça a l'air de dire presque pareil, mais ce n'est pas du tout pareil, 
tout au moins si vous avez bien entendu ce que je vous ai dit tout à l'heure de ce que c'est qu'un fait.  
Plutôt soyons plus modeste; il y a de la souffrance qui est fait, c'est-à-dire qui recèle un dire ; c'est 
par cette ambiguïté que se réfute qu'elle soit indépassable dans sa manifestation, que la souffrance 
peut être symptôme, ce qui veut dire vérité. Je fais dire à la souffrance, comme j'ai fait dire à la 
vérité dans une première approche - il faut tempérer les effets du discours -, je leur ai fait dire 
quoiqu'en des termes pour l'une ou l'autre modulés pas du même ton,  je parle.  Je l'évoque pour y 
être récemment revenu.
Tâchons  dans  notre  avance  d'être  plus  rigoureux.  La  souffrance  a  son  langage  et  c'est  bien 
malheureux que n'importe qui puisse le dire sans savoir ce qu'il dit. Mais enfin ça, c'est précisément 
l'inconvénient de tout 52

376



SEMINAIRE 16

discours, c'est qu'à partir du moment où il s'énonce rigoureusement, comme le vrai discours est un 
discours sans paroles, comme je l'ai écrit cette année en frontispice, n'importe qui peut le répéter  
après que vous l'ayez tenu. Cela n'a pas plus de conséquences. Voilà un des côtés scabreux de la 
situation. Laissons donc de côté la souffrance et pour la vérité précisons ce que nous allons avoir 
dans la suite à focaliser.
La vérité, elle, parle essentiellement. Elle parle "je" et vous voyez là définis deux champs limites, 
celui où le sujet ne se repère que d'être effet du signifiant, celui où il y a pathos du signifiant sans  
aucun arrimage encore fait dans notre discours au sujet, le champ du fait, et puis ce qui enfin nous 
intéresse et qui n'a même pas été effleuré ailleurs que sur le Sinaï, à savoir ce qui parle "je". Sur le  
Sinaï - je m'excuse, il vient de me sortir d'entre les jambes - je ne voulais pas me ruer sur le Sinaï  
mais puisqu'il vient de sortir il faut bien que je justifie pourquoi. Il y a un bout de temps, tout autour  
de cette petite faille de mon discours qui s'appelait  Le Nom du Père  et qui reste béante, j'avais 
commencé d'interroger la traduction d'un certain - je ne prononce pas bien l'hébreu - "Haye". Je 
crois que ça se prononce "Hacher Haye", ce que des métaphysiciens, les penseurs grecs ont traduit 
par "je suis celui qui est". Bien sûr, il leur fallait de l'être. Seulement, ça ne veut pas dire ça. Il y a 
des moyens termes, je parle de gens qui disent: " Je suis celui qui suis", ça ne veut rien dire ; ça a la 
bénédiction romaine. J'ai fait observer, je croyais qu'il fallait entendre "je suis ce que je suis". En 
effet, ça a tout au moins une valeur de coup de poing dans la figure. Vous me demandez mon nom,  
je réponds "je suis ce que je suis" et allez vous faire foutre. C'est bien ce que fait le peuple juif  
depuis ce temps.
Puisque le Sinaï m'est là ressorti à propos de la vérité qui parle "je", il m'est ressorti le Sinaï ! Mais  
j'ai déjà pensé à la question. Je ne croyais pas vous en parler aujourd'hui. Mais enfin puisque c'est 
fait allons-y. Je crois qu'il faut traduire : "Je suis ce que je est". C'est pour ça que le Sinaï m'est  
ressorti comme ça. C'est pour vous illustrer ce que j'entends interroger autour de ce qu'il en est du 
"je", en tant que la vérité parle "je". Naturellement, le bruit se répandrait à Paris, dans les petits  
cafés où se tiennent les pia-pia-pia que, comme Pascal, j'ai fait le choix du Dieu d'Abraham, d'Isaac 
et  de  Jacob.  Que  les  âmes,  de  quelque  côté  qu'elles  soient  portées  à  accueillir  cette  nouvelle, 
remettent leurs mouvements dans le tiroir, la vérité parle "je", mais la réciproque n'est pas vraie.  
Tout ce qui parle "je" n'est pas la vérité, où irions-nous sans ça ?
Ceci ne veut pas dire que ces propos soient là complètement superflus parce qu'entendez; bien qu'en 
mettant en question la fonction de l'Autre, et sur le principe de sa topologie même, ce que j'ébranle, 
ce n'est pas une trop grande prétention, c'est vraiment la question à l'ordre du jour,
c'est proprement ce que Pascal appelait le Dieu des Philosophes. Or, cela, le 53

377



SEMINAIRE 16

mettre en question, c'est pas rien ! Parce que tout de même, jusqu'à présent il a la vie dure, et sous le 
mode où tout à l'heure j'y ai fait allusion, il reste tout de même bien présent à un tas de modes de 
transmission de ce savoir quand je vous dis qu'il  n'est pas du tout subverti,  même et bien plus 
encore,  à mettre  en question cet  Autre  censé pouvoir le  totaliser.  C'était  le sens de ce que j'ai 
apporté la dernière fois.
Par contre, qu'il ait dit vrai ou non, l'autre Dieu dont il faut rendre hommage à notre Pascal d'avoir 
vu qu'il n'a strictement rien à faire avec l'autre, celui qui dit "je suis ce que je est", que cela se soit  
dit a eu quelques conséquences et je ne vois pas pourquoi, même sans y voir la moindre chance de 
vérité, nous ne nous éclairerions pas de certaines de ses conséquences pour savoir ce qu'il en est de 
la vérité en tant qu'elle parle "Je".

Une petite chose intéressante, par exemple, c'est de nous apercevoir que puisque la vérité parle "je" 
et que la réponse s'y donne dans notre interprétation, pour nous psychanalystes, c'est une occasion 
de noter que de l'interprétation, nous n'avons pas le privilège. C'est quelque chose dont j'ai déjà 
parlé en son temps sous le titre Le Désir et son Interprétation.  J'ai fait remarquer qu'à poser ainsi 
autour  du  "je"  la  question,  nous  devons,  ne  fut-ce  que  pour  en  prendre  avertissement,  voire 
ombrage,  nous  apercevoir  que  dès  lors,  l'interprétation  doit  être  mieux  cernée  puisque  le 
prophétisme ça n'est rien d'autre - pour parler "je" dans un certain sillage qui n'est pas celui de notre 
souffrance -, c'est aussi de l'interprétation. Le sort de l'Autre est donc suspendu, je ne dirai pas à la 
question, je ne dirai pas à ma question, à la question que pose l'expérience psychanalytique. Le 
drame  est  que  quel  que  soit  le  sort  que  lui  réserve  cette  mise  en  question,  ce  que  la  même 
expérience  démontre,  c'est  que  c'est  de  son  désir  à  l'Autre  que  je  suis  -  dans  les  deux  sens  
merveilleusement homonymiques en français de ces deux mots - que je suis la trace. C'est d'ailleurs  
précisément en cela qu'au sort de l'Autre je suis intéressé. Alors, il nous reste un quart d'heure et le  
petit mot que j'ai reçu s'énonce ainsi : "Mercredi dernier vous avez mis en rapport sans préciser la  
paire ordonnée et un signifiant représente le sujet pour un autre signifiant (S  S)". C'est tout à fait 
vrai. C'est pour ça que sans doute mon correspondant a mis dessous une barre, et au dessous de la 
barre, "pourquoi ?", avec un point d'interrogation. En-dessous de "pourquoi ?" une autre barre, puis, 
marqué par deux gros points ou plus exactement deux petits cercles remplis de noir.  "Quand la  
paire ordonnée est introduite en mathématique, il faut un coup de force pour la créer." A ceci, je 
reconnais que la personne qui m'a envoyé ce papier sait ce qu'elle dit, c'est-à-dire qu'elle a au moins 
une ombre, qui est probablement plus encore, d'instruction mathématique. C'est 54

378



SEMINAIRE 16

tout à fait vrai. On commence par articuler la fonction de ce que c'est qu'un ensemble et si on n'y 
introduit pas, en effet, la fonction de la paire ordonnée par cette sorte de coup de force qu'on appelle 
en logique un axiome, eh bien !, il n'y a rien de plus à en faire que ce que vous avez d'abord défini 
comme  ensemble.  Entre  parenthèses,  ajoute-t-on -  soit  direct,  soit  indirect  -  l'ensemble  a  deux 
éléments. "Le résultat de ce coup de force est de créer un signifiant qui remplace la coexistence de  
deux signifiants".  C'est tout à fait exact. Deuxième remarque.  "La paire ordonnée détermine ces  
deux  composants,  tandis  que  dans  la  formule  un  signifiant  représente  le  sujet  pour  un  autre  
signifiant, il serait étonnant qu'un sujet détermine deux signifiants." Je n'ai plus qu'un quart d'heure 
et pourtant j'espère avoir le temps d'éclairer comme il faut, car ce n'est pas difficile, ce que j'ai  
énoncé la dernière fois, qui prouve que je ne l'ai pas suffisamment bien énoncé puisque quelqu'un, 
en ces termes, comme vous le voyez des plus sérieux, m'interroge.
Je vais donc écrire au tableau - quel que soit l'inconvénient qu'on m'a signalé déjà la dernière fois de 
l'usage de ce tableau, qui devrait être placé là pour que tout le monde le voie, ce que j'écris, et ça ne 
sera pas encore pour aujourd'hui, au regard des difficultés qu'a conditionnée ma venue en retard -, 
ceci: < S1, S2>; à aucun moment je n'ai subsumé dans un sujet la coexistence de deux signifiants. Si 
j'introduis la paire ordonnée que, comme le sait sûrement mon interlocuteur, j'écris par exemple 
ainsi  ,<Sl,S2>, ces deux signes se trouvent  par un bon hasard être  les  deux morceaux de mon 
poinçon quand ils se rejoignent, ces deux signes ne servent dans l'occasion qu'à très précisément 
écrire que ceci est paire ordonnée. La traduction sous forme d'ensemble, je veux dire articulé dans 
le  sens  du  bénéfice  qu'on  attend  du coup de  force  en  question,  c'est  de  traduire  ceci  dans  un 
ensemble  dont  les  deux  éléments,  les  éléments  dans  un  ensemble  étant  toujours  eux-mêmes 
ensemble, vous voyez se répéter le signe de la parenthèse {{S1},{S1,S2}} deuxième élément de cet 
ensemble {S1 , S2}, une paire ordonnée est un ensemble qui a deux éléments, un ensemble formé  
du premier  élément  de la  paire  et  un second ensemble  ;  ce  sont  donc l'un et  l'autre  des  sous-
ensembles formés des deux éléments de la paire ordonnée.

Loin  que  le  sujet  ici  d'aucune façon subsume les  deux signifiants  en  question,  vous voyez,  je  
suppose, combien il est aisé de dire que le signifiant Si, ici, ne cesse de représenter le sujet comme 
ma définition le signifiant représente un sujet pour un autre signifiant  l'articule, cependant que le 
second sous-ensemble présentifie ce que mon correspondant appelle cette "coexistence", c'est-à-dire 
dans sa forme la plus large cette forme de relation qu'on peut appeler "savoir". La question que je 
pose à ce propos et sous sa 55

379



SEMINAIRE 16

forme la plus radicale, si un savoir est concevable qui réunisse cette conjonction des deux sous-
ensembles  en un seul,  d'une façon telle  qu'ils  puissent être sous le nom de A, du grand Autre, 
identiques  à  la  conjonction  telle  qu'elle  est  ici  articulée  en  un  savoir  des  deux  signifiants  en 
question.
C'est pourquoi après avoir épinglé du signifiant A un ensemble de S fait que je n'ai plus besoin de 
mettre 1, 2 ... puisque j'ai substitué à {S1 S2}, A; j'ai interrogé ce qui s'en suivait de la topologie de  
l'Autre  et  c'est  à  cette  suite  que  je  vous  ai  montré  d'une  façon  certes  trop  figurée  pour  être 
logiquement pleinement satisfaisante, mais dont la nécessité de figure me permettait de vous dire 
que cette suite de cercles s'involuant d'une façon dissymétrique, c'est-à-dire maintenant toujours à 
mesure  de  leur  plus  grande  apparente  intériorité  la  subsistance  de  A,  mais  en  tant  que  cette 
figuration  suggérait  une topologie qui  est  celle  grâce à quoi  le  plus petit  des cercles  venait  se 
conjoindre au plus grand sur cette figure, et la topologie suggérée par une figuration semblable, en 
faire l'index de ceci que le grand A, si nous le définissons comme s'incluant possiblement, c'est-à-
dire  devenu savoir  absolu,  a  cette  conséquence  singulière  que ce qui  représente  le  sujet  ne s'y 
inscrit, ne s'y manifeste que sous la forme d'une répétition infinie, comme vous l'avez vu s'inscrire 
sous la forme de ce S, grand S, dans la série de parois du cercle où ils s'inscrivent indéfiniment.

Le sujet ainsi, de ne s'inscrire que comme répétition de soi-même infinie, s'y inscrit d'une façon telle 
qu'il est très précisément exclu, et non pas d'un rapport qui soit d'intérieur ni d'extérieur, de ce qui 
est posé d'abord comme savoir absolu. Je veux dire qu'il y a là quelque chose qui rend compte, dans 
la  structure  logique,  de  ce  que  la  théorie  freudienne  implique  de  fondamental  dans  le  fait 
qu'originellement  le sujet,  au regard de ce qui le rapporte  à quelque chute de la jouissance,  ne 
saurait se manifester que comme répétition et répétition inconsciente. C'est donc une des limites 
autour de quoi s'articule  le  lien du maintien de la référence au savoir  absolu,  au  sujet  supposé 
savoir,  comme nous l'appelons dans le transfert avec cet index de la nécessité répétitive qui en 
découle qu'est logiquement l'objet petit a, l'objet petit a en tant qu'ici l'index en est 56

380



SEMINAIRE 16

représenté par ces cercles concentriques.
Par contre, ce sur quoi j'ai terminé la dernière fois est l'autre bout de l'interrogation que nous avons 
à poser au grand A, au grand Autre pour autant que nous lui imposerions la condition de ne pas se 
contenir lui-même. Le grand A ne contient que des S1, S2, S3 qui tous sont distincts de ce que 
grand A représente comme signifiant. Est-il possible que sous cette autre forme le sujet puisse se 
subsumer  d'une  façon  qui,  sans  rejoindre  l'ensemble  ainsi  défini  comme  univers  du  discours, 
pourrait être sûr d'y rester inclus ? C'est le point sur lequel peut-être suis-je passé un peu vite et c'est 
pourquoi, pour terminer aujourd'hui, j'y reviens.

La définition d'un ensemble en tant qu'il joint des éléments, veut dire qu'est défini ensemble tout 
point à quoi plusieurs autres se rattachent je prends point parce qu'il n'y a pas de façon plus sensible 
de figurer l'élément comme tel ; ces points, par exemple, sont par rapport à celui-ci éléments de 
l'ensemble que ce quatrième point peut figurer à partir simplement du moment où nous le 
définissons comme élément. A l'intérieur, donc, du grand Autre, où ne figurera aucun A comme 
élément, puis-je définir le sujet sous cette forme ultra simple qu'il est précisément constitué, ce qui  
semble être exhaustif, par tout signifiant en tant qu'il n'est pas élément de lui-même, c'est-à-dire que 
ni S1 ni S2 ni S3 ne sont signifiants semblables au grand A, que grand A est leur Autre à tous ?
Vais-je,  comme  sujet  du  dire  -  à  simplement  émettre  cette  proposition  que  S,  un  signifiant 
quelconque,  Sq voulant  dire  quelconque,  n'est  pas  élément  de lui-même -  vais-je  pouvoir  ainsi 
rassembler quelque chose qui sera ce point là, à savoir l'ensemble qui conjoint tous les signifiants 
ainsi définis, je l'ai dit, par un dire ? Ceci est essentiel pour vous à retenir pour la suite car ce "par 
un dire" autrement dit, proposition, ce autour de quoi il faut faire tourner d'abord la fonction du 
sujet pour en saisir la faille, car quelque usage que vous donniez ensuite à une énonciation, même 
son usage de demande, c'est d'avoir marqué ce que comme simple dire elle démontre de faille, que 
vous pourrez le plus correctement, dans la faille de la demande, cerner dans l'énonciation de la 
demande ce qu'il en est de la faille du désir.
Le  structuralisme  c'est  la  logique  partout,  ce  qui  veut  dire,  même  au  niveau  où  vous  pouvez 
interroger le désir - et Dieu sait bien sûr qu'il y en
a plus d'une façon - il y a des types qui brament, il y a des types qui 57

381



SEMINAIRE 16

clament, des typesses qui drament hein ! Et ça vaut ! Simplement vous ne saurez jamais rien de ce 
que ça veut dire pour la simple raison que le désir,  ça ne peut se dire.  Du dire il  n'est  que la 
désinence et  c'est pourquoi cette  désinence doit  d'abord être  serrée dans le pur dire,  là où seul 
l'appareil  logique  peut  en  démontrer  la  faille.  Or,  il  est  clair  que  ce  qui,  ici,  aurait  le  rôle  du 
deuxième signifiant, par essence - ici je les ai appelés S alpha, S bêta, S gamma - ce deuxième 
signifiant, le sujet en tant qu'il est le sousensemble de tous les signifiants en tant qu'ils ne sont pas 
éléments d'eux-mêmes, en tant que A n'est pas A, qu'allons-nous pouvoir en dire ?
Nous avons posé comme condition, - prenons ici pour être simple les lettres auxquelles vous êtes 
déjà le plus habitués à savoir X n'est pas élément de X , pour que quelque chose s'inscrive sous la  
rubrique de S2, le sous-ensemble formé par ce signifiant auprès de qui va être représenté par tous 
les autres le sujet, c'est-à-dire justement celui qui le subsume comme sujet, il faut pour que X, quel 
qu'il soit, soit élément de B ceci, première condition, que X ne soit pas élément de X et secundo, 
nous prenons X comme élément de A, puisque le grand A les rassemble tous. Alors ! Que va-t-il en 
résulter ? Ce S2 est-il élément de lui-même ? S'il était élément de lui-même il ne répondrait pas à la 
façon dont nous avons construit le sousensemble des éléments en tant qu'ils ne sont pas éléments 
d'eux-mêmes. Il n'est donc pas élément de lui-même; il n'est donc pas parmi ces S alpha, S bêta, S 
gamma, il est là où je l'ai placé en tant qu'il n'est pas élément de lui-même. S2 n est pas élément de 
lui-même. C'est ce que j'écris là: S2  S2.

Supposons qu'il soit, S2, élément de grand A, qu'est-ce que cela veut dire ? C'est que S2 est élément  
de S2 puisque tout ce qui n'est pas élément de soi-même, tout en étant élément de grand A, nous 
l'avons défini comme faisant partie, comme constituant le sous-ensemble défini par X élément de
S2, ε S2. Il faut donc écrire que S2 est élément de S2, ce que nous avons 58

382



SEMINAIRE 16

repoussé tout à l'heure puisque sa définition à ce sous-ensemble, c'est qu'il est composé d'éléments 
qui ne sont point éléments d'eux-mêmes. Qu'en résulte-t-il ?
Pour ceux qui ne sont pas habitués à ces sortes de raisonnements pourtant simples, je le figure, 
encore que la figuration soit ici tout à fait puérile ; c'est que S2 n'étant pas élément de grand A, ne  
peut être figuré qu'ici, c'est-à-dire en dehors, ce qui démontre que le sujet de quelque façon qu'il 
entende s e subsumer, soit d'une première position du grand Autre comme s'incluant lui-même, soit 
dans le grand Autre à se limiter aux éléments qui ne sont point éléments d'eux-mêmes, implique 
quelque chose qui,  quoi ? Comment allons-nous traduire cette  extériorité  où je vous ai  posé le 
signifiant du sous-ensemble, à savoir S2 ? Ceci veut dire très précisément que le sujet, au dernier  
terme, ne saurait être universalisé, qu'il n'y a pas de proposition qui dise d'aucune sorte, même sous 
la forme de ceci que le signifiant n'est pas élément de soi-même, que ce que définit ceci soit une 
définition englobante par rapport au sujet. Et ceci aussi démontre non pas que le sujet n'est point 
inclus dans le champ de l'Autre, maïs que ce qui peut être le point où il se signifie comme sujet, est  
un point disons entre guillemets "extérieur" à l'Autre, extérieur à l'univers du discours. Dire comme 
je l'ai aussi entendu répéter en écho de mon articulation, qu'il n'y a pas d'univers du discours, ce qui 
voudrait dire qu'il n'y a pas de discours du tout, il me semble que si je n'avais pas ici soutenu un 
discours assez serré, c'est très précisément ce dont vous n'auriez aucune espèce d'idée. Que ceci 
vous serve d'exemple  et  d'appui  pour  notre  méthode et  aussi  de point  d'attente  pour ce que la 
prochaine fois, 11 Décembre, j'espère, nous réussirons à pousser plus avant de cette articulation 
dans ce qui nous intéresse, non pas seulement en tant que, psychanalystes, vous en êtes le point 
vivant, mais aussi en tant que psychanalysants vous êtes à sa recherche.
59

383



SEMINAIRE 16

60

384



SEMINAIRE 16

LEÇON V, 11 DECEMBRE 1968

Je note quelquefois,  à part  moi,  des petites  adresses à votre  intention.  Alors là,  au moment de 
brasser ces papiers, j'en retrouve une qui va me fournir mon entrée : "Qu'il est regrettable," écrivai-
je je ne sais plus quand, "que Dieu serve à écarter par ce que nous appellerons la proscription de  
son Nom "- ça a pris forme d'un interdit précisément sans doute là où on pourrait savoir le mieux ce 
qu'il en est de la fonction de ce terme, Dieu, à savoir chez les Juifs; vous savez que chez eux il a un 
nom imprononçable - eh bien !, " cette proscription, justement, sert à écarter, commençai-je à dire, 
un certain nombre de références absolument essentielles au maintien du "je" dans une lumière  
suffisante, suffisante pour qu'on ne puisse pas le jeter - il y  a je là-dedans –  le jeter aux chiens,  
c'est-à-dire aux professeurs".
Ce dont je suis parti pour, en somme, la dernière fois, vous l'avez entendu, sinon vu, presque malgré 
moi, pousser d'abord et en avant cette référence "je". Par l'intermédiaire du Dieu en question j'ai 
traduit ce qui fut proféré un jour sous la forme: היהא היהא דשא  Eyè acher eyè par "je suis ce que je est". 
Je vous ai dit alors avoir été moi-même un peu débordé par l'avance de cette énonciation que j'ai  
justifiée comme traduction, ou crois avoir justifiée. Puis j'ai dit qu'après tout, là, le Sinaï m'avait 
émergé, malgré moi, du sol entre les jambes ; cette fois-ci, je n'ai pas reçu de petit papier comme la 
dernière fois, je l'attendais pourtant, que quelqu'un me fasse remarquer que ces paroles sont sorties 
du buisson ardent. Vous voyez ce que ça aurait fait si je vous avais dit que le buisson ardent m'était 
sorti  entre  les  jambes  ?  C'est  bien  en  cela  que  la  phrase  se  donne  des  ordres  à  elle-même, 
rétroactivement. C'est bien parce que je voulais la définir entre les jambes que j'ai mis d'abord le  
Sinaï à la place du buisson ardent. D'autant plus qu'après tout, sur le Sinaï, c'est des suites de la  
chose  dont  il  s'agit.  C'est-à-dire  que,  comme  je  l'ai  déjà  fait  remarquer  dans  le  Séminaire  sur 
l'Ethique, celui qui s'est annoncé - à mon dire tout au moins - comme "je suis ce que je est", celui-là, 
sous la forme de ce qui, depuis, se transmet dans l'impératif de la liste des Dix Commandements  
dits de Dieu, n'a fait, je l'ai expliqué il y a bien longtemps, qu'énoncer les lois du "je parle". S'il est  
vrai, comme je l'énonce, que la vérité parle "je", il paraît bien aller de soi que : "Tu n'adoreras que 
celui qui a dit: Je suis ce que je est" et que tu n'adoreras que lui seul, par la même conséquence, "Tu 
aimeras", comme il se dit aussi, "ton 61

385



SEMINAIRE 16

prochain  comme  toi-même",  toi-même  n'étant  rien  d'autre  que  ce  à  quoi  il  est  dit,  dans  ces 
commandements mêmes, ce à quoi on s'adresse comme à un "Tu" et même à un "Tu es", dont j'ai 
souligné  depuis  longtemps  l'ambiguïté  vraiment  magique  dans  la  langue  française;  ce 
commandement dont le prélude sous-jacent est ce "Tu es" qui vous institue comme "je", c'est aussi 
la même pente offerte à ce "tu-ant" qu'il y a dans toute invocation. Et l'on sait qu'il n'y a pas loin de 
l'ordre à ce qu'on y réponde. Tout Hegel est construit pour montrer ce qui s'édifie là-dessus.
On pourrait les prendre un par un, en passant, bien sûr par celui sur le mensonge, puis ensuite sur 
cet interdit de "convoiter la femme, le bœuf ni l'âne de ton voisin" qui est toujours celui qui te tue.  
On voit mal ce qu'on pourrait convoiter d'autre ! La cause du désir étant précisément bien là. Il est à 
remarquer qu'assurément,  par une solidarité qui participe de l'évidence, il  n'y a pas de parole, à 
proprement parler, que là où la clôture de tel commandement la préserve. Ce qui explique bien 
pourquoi ces commandements, depuis que le monde est monde, personne très exactement ne les 
observe, et que c'est pour cela que la parole, au sens où la vérité parle "je", reste- profondément 
cachée  et  n'émerge  qu'à  montrer  un  petit  bout  de  pointe  de  nez,  de  temps  en  temps,  dans  les 
interstices du discours.
Il convient donc, il convient pour autant qu'il existe une technique qui fait confiance à ce discours 
pour y retrouver quelque chose, un chemin, une voie comme on dit qui se présume n'être pas sans  
rapport avec, comme on s'exprime, - mais méfions-nous toujours des envers du discours - la vérité 
et la vie. Il convient peut-être d'interroger de plus près ce qui, dans ce discours, se fonde comme 
pouvant amorcer, nous donner un pont vers ce terme radical, inaccessible, qu'avec quelque audace 
le dernier des philosophes, Hegel, crut pouvoir réduire à sa dialectique.
Pour nous, dans un abord qui est celui que j'ai commencé de frayer, c'est devant l'Autre, comme 
permettant de cerner une défaillance logique, comme lieu d'un défaut d'origine porté dans la parole 
en tant qu'elle pourrait répondre, c'est là qu'apparaît le "je" comme, premièrement assujetti, comme 
as-sujet ai-je écrit quelque part pour désigner ce sujet, en tant que dans le discours il ne se produit 
jamais que divisé. Que l'animal qui parle ne puisse s'étreindre au partenaire qu'à s'assujettir d'abord ; 
c'est parce qu'il a été toujours, déjà parlant,  qu'en l'approche même de cette étreinte  il  n'y peut  
formuler le "Tu es" qu'à s'y tuer, qu'il autrifie le partenaire, qu'il en fait le lieu du signifiant.
Ici on me permettra de revenir un instant sur ce "je est" de la dernière fois, puisque aussi bien, et 
d'une tête pas mal faite j'ai vu revenir l'objection qu'à le traduire ainsi je rouvrais la porte, disons au 
moins à une référence d'être. Que ce "est" fut au moins, par une oreille, entendu comme 62

386



SEMINAIRE 16

un appel à l'être, à l'être si selon la terminologie de la tradition il est suspendu à ce que j'énoncerai  
comme - de par quelque ordre de nature, au sens le plus original - subsistant dans cette nature. La 
tradition édifie cet être suprême pour y répondre de tous les "étant". Tout change, tout tourne autour 
de celui qui prend la place du pivot de l'univers, ce x grâce à quoi il y a un Univers.
Rien n'est plus éloigné de l'intention de cette traduction que ce que j'ai formulé, que pour le faire 
entendre, je peux reprendre dans "je suis ce qu'est le Je". Disons qu'ici le "est" se lit mieux et que 
nous revenons à proprement énoncer dans le "je" ce qui donne le fond proprement de la vérité en 
tant qu'elle parle seulement. Ces commandements qui la soutiennent, l'ai-je assez dit tout à l'heure, 
sont proprement l'anti-physique, et pourtant pas moyen, sans s'y référer, de ce qu'on appelle dire la  
vérité. Essayez donc ! En aucun cas ! C'est un point idéal, c'est bien le cas de le dire. Personne ne 
sait même ce que ça veut dire. Dès qu'on tient un discours, ce qui surgit,  ce sont les lois de la 
logique, à savoir une cohérence fine, liée à la nature de ce qui s'appelle articulation signifiante. C'est 
ce qui fait qu'un discours est soutenable ou non, de par la structure de cette chose qui s'appelle le 
signe, et qui a à faire avec ce qu'on appelle communément la lettre pour l'opposer à l'esprit. Les lois  
de cette articulation, voilà ce qui d'abord domine le discours.
Ce que j'ai  commencé d'énoncer  dans  mon  exposé cette  année c'est  ce  champ de l'Autre  pour 
l'éprouver  comme concevable  au  titre  de  champ d'inscription  de  ce  qui  s'articule  ainsi  dans  le 
discours. Ce champ de l'Autre, ce n'est pas, d'abord, lui donner aucune incarnation ; c'est à partir de 
sa structure que pourra se définir la possibilité du "Tu" qui va nous atteindre et faire appel à quelque 
chose, troisième temps, qui aura à se dire "je". Il est clair que ce qui va se montrer c'est ce que nous  
attendons, c'est ce que nous savons bien, que ce "je" est imprononçable, toujours imprononçable en 
toute vérité.  C'est  bien pour cela que tout le monde sait  à quel point  il  est encombrant  et  que, 
comme le rappellent les lois de la parole elle-même auxquelles je me référais tout à l'heure, il est 
préférable de ne jamais dire "je jure".
Alors,  avant  de  préjuger  ce  qu'il  en  est  de  l'Autre,  laissons  ouverte  la  question.  Que  ce  soit  
simplement la page blanche, même à cet état, il nous fera assez de difficultés, puisque c'est ce que 
j'ai démontré au tableau la dernière fois, c'est qu'à supposer que vous ayez inscrit sur cette page 
blanche à condition qu'elle soit page, c'est-à-dire finie - la totalité des signifiants, ce qui est, après 
tout,  concevable  puisque  vous  pouvez  choisir  un  niveau  où  il  se  réduit  aux  phonèmes,  il  est 
démontrable qu'à la seule condition de croire que vous pouvez y rassembler quoi que ce soit dont 
vous pourriez énoncer ce jugement - c'est le sujet, le terme nécessité par ce 63

387



SEMINAIRE 16

rassemblement  -,  ce  choix  sera forcément  à  situer  hors  de cette  totalité.  C'est  hors  de  la  page 
blanche que le S2, celui qui intervient quand j'énonce le signifiant c'est ce qui représente un sujet  
pour un autre signifiant ; cet autre signifiant, le S2, sera hors page. Il faut partir de ce phénomène 
démontrable comme interne à toute énonciation comme telle, pour savoir tout ce que nous pourrons 
avoir à dire par la suite de quoi que ce soit qui s'énonce, et c'est pourquoi il vaut encore de s'y 
attarder un instant.
Prenons l'énonciation la plus simple. Dire que quelqu'un annonce qu'il pleut, ne se juge, ne peut se 
juger pleinement qu'à s'attarder à ce qu'il y a d'émergence dans le fait qu'il soit dit qu'il y a du  
"pleut". 
C'est  ça  l'événement  du  discours  par  lequel  celui  même qui  le  dit  se  pose  comme  secondaire. 
L'événement  consiste en un dit;  celui,  sans doute,  dont le "il"  marque la place.  Mais il  faut se 
méfier.  Le  sujet  grammatical  qui,  d'ailleurs,  peut  présenter  selon les  langues  des  morphologies 
distinctes, qui n'est pas nécessairement isolé, le sujet grammatical ici a un rapport avec ce que j'ai 
appelé tout à l'heure l' hors champ, plus ou moins individualisé comme je viens de le rappeler, c'est-
à-dire aussi bien, par exemple, réduit à une désinence, "pleut". Le "t", ce petit "t", d'ailleurs, que 
vous retrouverez baladeur dans toutes sortes de coins du français lui-même, pourquoi nous revient-il 
se loger là où il n'a que faire ? Dans un orne-t-il  par exemple ? C'est-à-dire là où il n'était pas du 
tout dans la conjugaison. Ce sujet grammatical, donc, si difficile à bien cerner, n'est que la place où 
quelque chose vient à se représenter.
Revenons sur ce S1 en tant que c'est lui qui représente ce quelque chose, et rappelons que quand la 
dernière fois nous avons voulu extraire du champ de l'Autre comme il s'imposait, ce S2, puisqu'il 
n'y pouvait tenir, pour rassembler les S alpha, S bêta, S gamma où nous prétendions saisir le sujet,  
c'est en tant, justement, que dans le champ de l'Autre nous avions défini ces trois S par une certaine 
fonction, appelons-là R définie par ailleurs, à savoir que x n'était pas élément de x et que ce R (x)  
(fig. 5) c'est ce qui transformait tous ces éléments signifiants dans l'occasion en quelque 64

388



SEMINAIRE 16

chose qui restait, puisque ouvert, indéterminé, qui prenait, pour tout dire, fonction de variable. C'est 
en tant que nous avons spécifié ce à quoi doit répondre cette variable, à savoir une proposition qui 
n'est pas n'importe laquelle, qui n'est pas, par exemple, que la variable doit être bonne, ou n'importe 
quoi d'autre, ou rouge, ou bleue, mais qu'elle doit être sujet, que surgit la nécessité de ce signifiant  
comme Autre, qu'il ne saurait d'aucune façon s'inscrire dans le champ de l'Autre. Ce signifiant est 
proprement, sous sa forme la plus originelle, ce qui définit la fonction dite du savoir. J'aurai, bien 
sûr, à y revenir, car cette place est, même par rapport à ce qui a été jusqu'ici énoncé quant aux 
fonctions logiques, peut-être encore pas assez accentuée, qu'essayer de qualifier le sujet comme tel 
nous met hors-l'Autre, ce "nous met" est peut-être une forme de "noumen " qui nous mènera plus 
loin que nous ne pensons.
Qu'il me suffise ici d'interroger s'il n'est pas vrai que les difficultés que nous apportent, dans une 
réduction  logique,  les  énoncés  classiques,  je  veux  dire  aristotéliciens  de  l'universel  et  de  la 
particulière propositions, ne tiennent pas, c'est qu'on ne s'aperçoit pas que c'est là, hors du champ, 
du champ de l'Autre, que doivent être placés le "tous" et le "quelque", et que nous aurions moins  
d'embarras  à  nous  apercevoir  que  les  difficultés  qu'engendre  la  réduction  de  ces  propositions 
classiques  au  champ des  quantificateurs  tiennent  à  ceci,  c'est  que  plutôt  que  dire  que  tous  les 
hommes sont bons, ou mauvais, peu importe, la juste formule serait d'énoncer les hommes, ou quoi 
que ce soit d'autre, quoi que ce soit que vous pouvez habiller d'une lettre, en logique, sont tous bons, 
ou sont quelques bons. Bref, qu'à mettre hors du champ la fonction syntaxique de l'universel et du 
particulier, vous verriez moins de difficultés à les réduire ensuite au champ mathématique. Car le 
champ mathématique  consiste  justement  à  opérer  désespérément  pour  que le  champ de l'Autre 
tienne  comme tel.  C'est  la  meilleure  façon d'éprouver  qu'il  ne tient  pas.  Mais  de l'éprouver  en 
envoyant s'articuler tous les étages, car c'est à des niveaux bien divers qu'il ne tient pas. L'important 
est de voir ceci, c'est que c'est en tant que ce champ de l'Autre n'est, comme on dit techniquement, 
"pas consistant", que l'énonciation prend la tournure de la demande, ceci avant que quoi que ce soit,  
qui charnellement puisse répondre, soit même venu s'y loger.
L'intérêt d'aller aussi loin qu'il est possible dans l'interrogation de ce champ de l'Autre comme tel,  
c'est d'y noter que c'est à une série de niveaux différents que sa faille se perçoit. Ce n'est pas la 
même chose, et pour en faire l'épreuve c'est là que les mathématiques nous apportent un champ 
d'expérience exemplaire, c'est qu'elles peuvent se permettre de limiter ce champ à des fonctions 
bien définies,  l'arithmétique,  par exemple ; peu importe  encore, pour l'instant,  ce qu'en fait  elle 
manifeste, cette recherche arithmétique. Vous en avez entendu assez pour savoir que dans 65

389



SEMINAIRE 16

ces champs, et choisis parmi les plus simples, la surprise est grande quand nous découvrons qu'il 
manque, par exemple, la complétude ; à savoir que l'on ne puisse dire que quoi que ce soit qui s'y 
énonce doive être ou bien démontré ou bien démontré que non. Mais, plus encore que dans tel 
champ, et parmi les plus simples, il peut être mis en question que quelque chose, quelque énoncé y 
soit démontrable, qu'un autre niveau se dessine d'une démonstration possible, qu'un énoncé n'y soit 
pas  démontrable  ;  mais  qu'il  devient  très  singulier  et  très  étrange  qu'en  certains  cas  ce  pas 
démontrable lui-même échappe pour quelque chose qui s'énonce dans le même champ. C'est-à-dire 
que, ne pouvant même pas être affirmé qu'il n'est pas démontrable, une dimension distincte s'ouvre, 
qui s'appelle le non décidable.
Ces échelles, non pas d'incertitude mais de défaut dans la texture logique, sont-ce elles-mêmes qui 
peuvent nous permettre d'appréhender que le sujet comme tel pourrait, en quelque sorte, y trouver 
son appui,  son statut,  la  référence,  pour tout  dire,  qui,  au niveau de l'énonciation,  se satisfasse 
comme adhésion à cette  faille  même.  Est-ce qu'il  ne vous semble pas que comme,  peut-être,  à 
condition qu'un auditoire  aussi nombreux y mette  quelque complaisance,  comme peut-être nous 
pourrons le faire sentir dans quelque construction, quitte, comme je l'ai fait déjà à propos de ce 
champ de l'Autre, à l'abréger, il puisse être, en quelque sorte, rendu nécessaire dans un énoncé de 
discours qu'il ne saurait même y avoir de signifiant, comme, semble-t-il,  on peut le faire, car à 
aborder  ce champ de l'extérieur,  de la  logique,  rien ne nous empêche,  semble-t-il,  de forger  le 
signifiant dont se connote ce qui, dans l'articulation signifiante même fait défaut. S'il pouvait, ce 
qu'ici je laisse encore en marge, s'articuler ce quelque chose, et c'est ce qui a été fait, qui démontre 
que ne peut pas se situer ce signifiant dont un sujet, au dernier terme, se satisfasse pour s'y identifier 
comme identique au défaut même du discours, si vous me permettez ici cette formule abrégée, est-
ce que tous ceux qui sont ici et qui sont analystes ne se rendent pas compte que c'est faute de toute  
exploration de cet ordre que la notion de la castration qui est bien ce que j'espère vous avez senti au 
passage être l'analogue de ce que j'énonce, que la notion de la castration reste si floue, si incertaine 
et se trouve maniée avec l'épaisseur et la brutalité que l'on sait ? A vrai dire, dans la pratique, elle 
n'est pas maniée du tout. On lui substitue tout simplement ce que l'autre ne peut pas donner. On 
parle de frustration là où il s'agit de bien autre chose. A l'occasion, c'est par la voie de la privation 
qu'on en approche, mais vous le voyez, cette privation est justement ce qui participe de ce défaut 
inhérent au sujet qu'il s'agit d'approcher.
Bref, je ne ferai,  pour quitter ce dont aujourd'hui je ne fais que tracer le pourtour sans pouvoir  
même prévoir ce que d'ici la fin de l'année j'arriverai à vous faire supporter, que simplement, en 
passant, j'indique que 66

390



SEMINAIRE 16

si quelque chose a pu être énoncé dans le champ logique, vous pouvez, tous ceux, tout au moins, qui 
ici ont quelque notion des derniers théorèmes avancés dans le développement de la logique, ceux-là 
savent que c'est très précisément en tant que ce S, à propos de tel système, système arithmétique par 
exemple, joue proprement sa fonction en tant que c'est du dehors qu'il compte tout ce qui peut se 
théorématiser à l'intérieur d'un grand A bien défini. Que c'est en tant, en d'autres termes, que cet "il 
compte", un homme de génie qui s'appelle Gödel a eu l'idée de s'apercevoir que c'était à prendre à la 
lettre,  qu'à  condition de donner  à  chacun des  énoncés  des théorèmes comme situables  dans un 
certain champ, leur nombre dit nombre de Gödel, que quelque chose pouvait être approché de plus 
sûr qui n'avait jamais été formulé concernant ces fonctions auxquelles je n'ai pu faire qu'allusion 
dans  ce  que  je  viens  préalablement  d'énoncer,  quand  elles  s'appellent  la  complétude  ou  la 
décidabilité.
Il est clair que tout diffère d'un temps passé où pouvait s'énoncer qu'après tout les mathématiques 
n'étaient que tautologies, que le discours humain peut rester, car c'est un champ qui, dans ce dire, 
aurait tenu celui de la tautologie, qu'il y a quelque part un A qui reste un grand A identique à lui-
même, que tout diffère à partir du temps où ceci est réfuté, réfuté de la façon la plus sûre. Que c'est  
un  pas,  que  c'est  un acquis  et  qu'à  quiconque  se trouve confronté  dans  l'expérience,  dans  une 
expérience  qui  nous  paraît  comme  une  aporie  transcendante  au  regard  d'une  histoire  naturelle 
comme est l'expérience analytique, nous ne voyons pas l'intérêt à aller prendre appui dans le champ 
de ces structures. De ces structures, comme je l'ai dit, en tant qu'elles sont structures logiques pour 
situer,  pour mettre  à  leur place ce x à quoi nous avons affaire  dans le  champ d'une tout  autre 
énonciation, celle que l'expérience freudienne permet et qu'aussi bien elle dirige.
C'est donc d'abord en tant que l'Autre n'est pas consistant que l'énonciation prend la tournure de la 
demande et c'est ce qui donne sa portée à ce qui, dans le grand graphe complet, celui que j'ai dessiné 
ici (fig. 6), ici s'inscrit sous la forme $  D, $ poinçon de D. Il ne s'agit que de ceci, qui s'énonce 
d'une façon qui n'est pas énoncée en ceci qui distingue tout énoncé, c'est qu'il y est soustrait ce "je 
dis que" qui est la forme où le "je" est limité. Le "je" de la grammaire peut s'isoler hors de tout 
risque essentiel, peut se soustraire de l'énonciation et, de ce fait, la réduit à l'énoncé si ce "je dis 
que",  de  n'être  pas  soustrait,  laisse  intégral  que,  du  seul  fait  de  la  structure  de  l'Autre,  toute 
énonciation, quelle qu'elle soit, se fait demande ; demande de ce qui lui manque à cet Autre. Au 
niveau de ce $ poinçon de D, la question double c'est:  je me demande ce que tu désires,  et son 
double qui est précisément la question que nous pointons aujourd'hui, à savoir : je te demande, non 
qui je suis, mais, plus loin encore, ce qu'est le.
67

391



SEMINAIRE 16

Ici s'installe le nœud même, qui est celui que j'ai formulé en proférant que le désir de l'homme c'est 
le  désir  de  l'Autre,  c'est-à-dire  que,  si  je  puis  dire,  si  vous  prenez  les  vecteurs  tels  qu'ils  se 
définissent sur ce graphe (fig. 6), à savoir venant ici du départ de la chaîne signifiante pure, pour ici, 
du carrefour désigné par $  D, avoir ce retour qui complète la rétroaction ici marquée, c'est bel et 
bien en ce point dit d de A, désir de l'Autre, 
que convergent ces deux éléments que j'ai articulés sous la forme je me demande ce que tu désires.  
C'est la question qui se branche au niveau même de l'institution du A ; "ce que tu désires", c'est-à-
dire ce qui te manque lié à ce que je te suis assujetti.
Et d'autre part, je te demande ce qu'est "je", le statut du "je" comme tel, en tant que c'est ici qu'il  
s'instaure  -  je  le  marque  en  rouge  -  ce  statut  du  "Tu"  est  constitué  d'une  convergence,  une 
convergence  qui  se  fait,  que  toute  énonciation  en  tant  que  telle,  l'énonciation  indifférente  de 
l'analyse, puisque c'est ainsi que la règle la pose en principe, si elle tourne à la demande, c'est qu'il  
est radicalement de sa fonction même d'énonciation d'être demande, concernant le "Tu" et le "je". 
Quant au "Tu", c'est demande convergente, interrogation suscitée par le manque lui-même en tant 
qu'il est au cœur du champ de l'Autre, structuré de pure logique. C'est précisément ce qui va donner 
valeur et portée à ce qui se dessine, tout autant vectorisé de l'autre côté du graphe, c'est à savoir que 
la division du sujet y est rendue sensible comme essentielle à ce qui se pose comme "je". A la 
demande de "qui est je", la structure même répond par ce refus signifiant de A, tel que je l'ai inscrit  
dans le fonctionnement de ce graphe, de même ce qui est ici le "Tu", l'institue d'une convergence 
entre la demande la plus radicale, celle qui nous est faite à nous analystes, la seule qui soutienne, au 
dernier terme, le discours du sujet ; "je viens ici pour te demander", au premier temps, c'est bien de 
"qui je suis" qu'il s'agit si c'est au niveau du "qui est je" qu'il est répondu, c'est bien sûr que c'est la  
nécessité logique qui donne là ce recul.
Convergence, donc, de cette demande et, ici, quelque chose d'une promesse, ce quelque chose qui, 
en S2 est l'espoir du rassemblement de ce 68

392



SEMINAIRE 16

"Je". C'est bien ce que, dans le transfert j'ai appelé du terme le sujet supposé savoir, c'est-à-dire 
cette prime conjonction, S lié à S2, en tant que, comme je l'ai rappelé la dernière fois, dans la paire 
ordonnée, c'est lui, c'est cette conjonction, c'est ce nœud qui fonde ce qui est savoir.
Qu'est-ce donc à dire ? Si le "je" n'est sensible que dans ces deux pôles, eux, divergents qui l'un 
s'appelle ce que ici j'articule comme le non, le refus qui donne forme au manque de la réponse, et ce 
quelque chose d'autre qui est là articulé comme petit s de grand A, cette signification quelle est-
elle ? Car n'est-il pas sensible que tout ce discours que je file pour donner l'armature au "je" de 
l'interrogation dont s'institue cette expérience, n'est-il pas sensible que je le poursuis en laissant en-
dehors, au moins jusqu'à ce point où nous arrivons ici, aucune signification ?
Qu'est-ce à dire ? Qu'après vous avoir, de longues années, formés à fonder sur la différenciation 
d'origine  linguistique  du  signifiant  comme  matériel,  du  signifié  comme  son  effet,  je  laisse  ici 
soupçonner,  apparaître  que  quelque  mirage  repose  au  principe  de  ce  champ  défini  comme 
linguistique, la sorte d'étonnante passion avec laquelle le linguiste articule que ce qu'il tend à saisir 
dans la langue c'est pure forme, non contenu ?
Je vais ici  vous ramener  à ce point,  qu'en ma première conférence,  disons,  j'ai  d'abord produit 
devant vous, et non sans intention, sous la forme du pot ; rien, que ceux qui prennent des notes le  
sachent,  n'est  sans  préméditation  dans  ce  qu'on  pourrait,  d'un  premier  champ,  appeler  mes 
digressions . Si je suis revenu digressivement apparemment sur le pot de moutarde, ce n'est certes 
pas sans raison. Et vous pouvez vous souvenir que j'ai fait place à ce qui, dans les formes premières 
de son apparition, à ce pot, est hautement à signaler, c'est qu'il n'y manque jamais, à sa surface, les 
marques du signifiant lui-même; est-ce qu'ici ne s'introduit pas ceci où le "je" se formule ?. C'est 
que ce qui soutient toute création humaine, celle dont nulle image n'a jamais paru meilleure que 
l'opération du potier, c'est très précisément de faire ce quelque chose, ustensile, qui nous figure par 
ses propriétés, qui nous figure cette image que le langage dont il est fait - car où il n'y a pas de 
langage il n'y a pas non plus d'ouvrier - que ce langage est un contenu. Il suffit un instant de penser  
que la référence même de cette opposition philosophiquement traditionnelle de forme et contenu, 
c'est cette fabrication même qui est là pour l'introduire. Ce n'est pas pour rien que j'ai, dans ma 
première introduction de ce pot, signalé que là où on le livre à l'accompagnement du mort dans la 
sépulture on y met cette addition qui proprement le troue ; c'est bien, en effet, que ce qui est son 
principe spirituel, son origine de langage, c'est qu'il y a quelque part un trou par où tout s'enfuit. 
Quand il rejoint à leur place ceux qui sont passés au-delà, le pot lui aussi, retrouve sa véritable 
origine, à savoir le trou qu'il était fait pour masquer dans le langage. Aucune signification qui ne 
fuit au regard de 69

393



SEMINAIRE 16

ce que contient une coupe, et il est bien singulier que j'ai fait cette trouvaille qui n'était certes pas 
faite au moment où je vous ai énoncé cette fonction du pot. Allant chercher, mon Dieu, là où je me 
réfère d'habitude, à savoir dans le Bloch et von Wartburg, ce qu'il peut en être du pot, j'ai eu, si je  
puis dire, la bonne surprise de voir que ce terme, comme en témoignent, paraît-il, le bas-allemand et 
le néerlandais avec lesquels nous l'avons en commun, est un terme préceltique. C'est donc qu'il nous 
vient de loin ; du néolithique, pas moins. Mais il y a mieux. C'est que pour avoir cette idée, au 
moins lui donner une petite base, nous nous fondons sur ces pots qu'on trouve d'avant l'invasion 
romaine, ou plus exactement comme représentant ce qui était institué avant elle, à savoir les pots 
qu'on déterre, paraît-il, dans la région de Trèves; Bloch et von Wartburg s'expriment ainsi: "Nous y 
voyons inscrit le mot Potus". C'en est assez, pour eux, pour désigner l'origine très antique, puisqu'il 
s'agit d'un usage, qu'ils indiquent que "Potus", à titre hypochoristique, comme on s'exprime, peut 
désigner les fabricants. Qu'importe ! La seule chose qui, pour moi, importe, c'est que quand le pot 
apparaît, il est toujours marqué, sur sa surface, d'un signifiant qu'il supporte. Le pot ici nous donne 
cette fonction distincte de celle du sujet, pour autant que dans la relation au signifiant le sujet n'est 
pas un préalable mais une anticipation ; il est supposé, upokeimenon. C'est son essence, c'est sa 
définition logique, supposé, presque induit, certainement même, il n'est pas le support. Par contre, 
c'est légitimement que nous pouvons au signifiant donner un support fabriqué et même, dirai-je, 
ustensile.  L'origine de l'ustensile  en tant  qu'il  distingue le  champ de la  fabrication humaine est 
même proprement là.
La signification comme produite, voilà ce qui sert, et comme leurre, à nous voiler ce qu'il en est de 
l'essence du langage, en tant que, par son essence, proprement il ne signifie rien. Ce qui le prouve 
c'est que le dire dans sa fonction essentielle n'est pas opération de signification et c'est bien ainsi 
que nous-mêmes analystes l'entendons. Ce que nous cherchons c'est ce qui, non pas d'Autre, mais 
hors de l'Autre comme tel, suspend ce qui de l'Autre s'articule, le S2, comme hors du champ. Là est 
la question de savoir quel en est le sujet,  et si ce sujet ne peut d'aucune façon être saisi par le 
discours; là aussi est la juste articulation de ce qui peut s'y substituer.
Le sens de ce qu'il en est de la castration s'équilibre avec celui de la jouissance, mais il ne suffit pas  
d'apercevoir cette relation comme assurément dans ce qui s'est manifesté dans un temps qui nous est 
proche,
de quelque chose où en même temps ce cri, besoin de vérité, est appel à la jouissance. Il ne suffit 
assurément  pas d'aspirer  à la  jouissance sans entraves,  s'il  est  patent  que la jouissance ne peut  
s'articuler pour tout être - lui-même inclus dans le langage et l'ustensile - ne peut s'articuler que dans 
ce registre de reste inhérent à l'un et à l'autre que j'ai défini comme le plus de jouir. C'est ici que le 8 
Janvier nous reprendrons notre discours.
70

394



SEMINAIRE 16

LEÇON VI, 8 JANVIER 1969

Je vous souhaite alors la borne année, la bonne année 69 ; c'est un bon chiffre ! Pour l'ouvrir, je 
vous signale qu'à telle occasion, je reçois toujours de quelque horizon un petit cadeau. Le dernier,  
celui  à  cette  occasion-ci,  c'est  un petit  article  qui est  paru dans le  numéro du ter  janvier de la 
Nouvelle Revue Française où il y a un article intitulé Quelques extraits du style de Jacques Lacan.  
En effet, hein! mon style, c'est un problème ! Ce par quoi j'aurais pu commencer mes Ecrits, c'est 
par un très vieil article que je n'ai jamais relu, qui était justement sur le problème du style. Peut-être 
que si je le relis, ça m'éclairera ! En attendant,  bien sûr, je suis le dernier à pouvoir en rendre  
compte, et mon Dieu, on ne voit pas pourquoi quelqu'un d'autre ne s'y essaierait pas. C'est ce qui 
s'est  produit,  tombant  de  la  plume  d'un  professeur  de  linguistique  et  je  n'ai  pas  à  apprécier 
personnellement le résultat de ses efforts. Je vous en fais juge. En gros, j'ai plutôt eu l'écho que dans 
le contexte actuel,  où un soupçon est porté,  enfin,  dans quelques endroits  retirés,  sur la qualité 
générale de ce qui se dispense d'enseignement de la bouche des professeurs, on pense que ce n'était  
peut-être pas le moment de publier ça ; ce n'est pas le moment le plus opportun. Enfin, il m'est 
revenu que certains n'ont pas trouvé ça très fort.
Enfin, je vous le dis, je vous en fais juge. Quant à moi, je ne m'en plains pas ! Je vois mal que 
quelqu'un  puisse  y  prendre  la  moindre  idée  de  ce  que  j'ai  répandu  comme  enseignement.  
Néanmoins, il y a une pointe ; j'aurais osé, paraît-il, écrire quelque part : "Freud et moi". Vous 
voyez ça, hein !... Il ne se prend pas pour la queue d'une poêle ! Ça n'a peut-être pas tout à fait le 
sens que croit devoir lui donner l'indignation d'un auteur, mais ça montre bien dans quel champ de 
révérence, au moins dans certains domaines, on vit. Pourquoi, pour cet auteur qui avoue n'avoir pas 
la moindre idée de ce que Freud a apporté,  y a-t-il  quelque chose de scandaleux de la  part  de 
quelqu'un qui a passé sa vie à s'en occuper, à dire "Freud et moi" ? Je dirai plus, à retentir moi-
même de cet attentat au degré du respect qui me serait là reproché, je n'ai pu faire autrement que de 
me souvenir de l'anecdote que j'ai citée ici, du temps où, en compagnie de P'tit Louis, comme je 
l'évoquais, je me livrais sous la forme la plus difficile aux menues industries qui font vivre les 
populations côtières. Avec ces trois excellents types dont le nom m'est encore cher, il est arrivé que 
j'aie fait bien 71

395



SEMINAIRE 16

des choses sur lesquelles je passe. Mais il m'est arrivé aussi d'avoir avec le dit P'tit Louis le dialogue 
suivant. C'était, comme je l'ai dit, à propos d'une boîte de conserve de sardines que nous venions de 
consommer et qui flottait  aux abords du bateau, et P'tit  Louis me dit ces paroles très simples :  
"Hein, cette boîte, tu la vois parce que tu la regardes. Ben elle, elle a pas besoin de te voir pour te  
regarder".
Le rapport de cette anecdote avec "Freud et moi" laisse ouverte la question d'où, dans ce couple, je 
me place. Et bien, rassurez-vous, je me place toujours à la même place, à la place où j'étais et où je 
reste encore vivant. Freud n'a pas besoin de me voir pour qu'il me regarde. Autrement dit, comme 
l'énonce un texte que j'ai déjà cité ici,  "un chien vivant vaut mieux que le discours d'un mort",  
surtout quand celui-ci en est venu au degré qu'il a atteint de pourriture internationale.
Ce que j'essaie de faire, c'est de rendre aux termes freudiens leur fonction en tant que ce dont il 
s'agit dans ces termes, c'est d'un renversement des principes mêmes du questionnement. Autrement 
dit - ce qui ne veut pas dire, dit la même chose - autrement dit ce qui y est engagé, c'est l'exigence 
minimale du passage à ce questionnement renouvelé. L'exigence minimale est celle-ci, il s'agit de 
faire des psychanalystes, car ce questionnement, pour se poser, exige un replacement du sujet dans 
sa position authentique, et c'est pourquoi j'ai rappelé au début de cette année de quelle position il 
s'agit.  C'est  celle  qui  le  met  d'origine dans la  dépendance du signifiant.  Autour,  donc,  de cette 
exigence, de cette condition fondamentale s'ordonne tout ce qui s'est affirmé de recevable jusqu'ici 
dont il y avait des éléments dans la première pratique de l'analyse où l'on a tenu compte assurément 
des jeux de mots et des jeux de langage. Et pour cause ! Ce niveau-là, je l'ai simplement repris, 
légalisé  dirai-je,  en  m'emparant  de  ce  que  fournissait  la  linguistique  dans  cette  base  qu'elle 
dégageait et qui s'appelle phonologie, jeu du phonème comme tel. Car il s'imposait vraiment de 
s'apercevoir que ce que Freud avait frayé trouvait là tout simplement son statut, avec quelque retard, 
certes, mais évidemment moins de retard que le public en général ne pouvait avoir, et du même 
coup les psychanalystes.
Ce n'est pas une raison pour s'en tenir là, et c'est pourquoi vous me voyez, quelque soit par ailleurs  
le degré de compétence que j'ai montré précédemment dans cet usage de ce qui n'est, après tout, 
qu'une partie de la linguistique, poursuivre ce travail qui consiste à saisir partout où les disciplines 
déjà constituées en prêtent l'occasion, poursuivre cette recherche qui , du niveau où il  s'agissait 
vraiment d'une coïncidence, car c'est vraiment du matériel phonématique lui-même qu'il s'agit dans 
les jeux de l'inconscient,  de poursuivre au niveau où une autre discipline nous permet,  entre ce 
statut du sujet et ce qu'elle développe, de repérer un isomorphisme 72

396



SEMINAIRE 16

qui est de l'abord, mais qui aussi bien peut se révéler recouvrir une identité d'étoffe, comme je l'ai 
déjà affirmé.
Et quelle est cette discipline ? Je l'appellerai la pratique logicienne, terme qui ne me semble pas 
mauvais pour désigner ce dont il s'agit exactement,  car c'est d'un lieu où cette pratique s'exerce 
qu'elle trouve maintenant ce qui l'impose; mais il n'est pas inconcevable qu'elle trouve à se porter 
ailleurs.  Le lieu où effectivement  elle  s'exerce,  où il  s'est  passé quelque chose qui a décollé  la 
logique  de  la  tradition  où,  au  long  des  siècles,  elle  était  restée  enfermée,  c'est  le  domaine 
mathématique. Il n'est certes pas de hasard, il était tout à fait prévisible, malheureusement, après 
coup, que ce serait  au niveau du discours mathématique que la pratique logicienne trouverait  à 
s'exercer. Quoi de plus tentant, en effet, que ce lieu où le discours j'entends discours démonstratif, 
semblait assis sur une entière autonomie, autonomie au regard de ce qui s'appelle expérience. Il 
semblait, il n'avait pu sembler que ce discours ne tenait que de lui-même sa certitude, à savoir des 
exigences de cohérence qu'il s'imposait.
Qu'allons-nous dire de cette référence ? Allons-nous, cette logique qui s'est attachée au domaine 
mathématique, pour en donner une sorte d'image, l'y désigner comme un recès de ce qui ne serait 
soi-même, dans un certain mode de pensée pour la mathématique, qu'aussi quelque chose à l'écart, 
quoique soutenant le courant scientifique, quelque chose qui, au regard d'un certain progrès, serait 
ça et puis ça encore : recessus. C'est une image, mais une image digne d'être exorcisée car nous 
allons voir qu'il ne s'agit de rien de pareil.
C'est une occasion pour rappeler que le recours à l'image pour expliquer la métaphore est toujours 
faux; toute domination de la métaphore par l'image doit être suspecte, le support en étant toujours 
l'image spéculaire du corps, anthropomorphe, laquelle est en défaut parce que, c'est très simple à 
illustrer encore que ce ne soit qu'une illustration, cette image masque simplement la fonction des 
orifices. D'où la valeur d'apologue de mon pot troué sur lequel je vous ai quittés l'année dernière. Il 
est bien clair que de ce pot dans le miroir on ne voit le trou que si l'on regarde au travers du dit trou. 
D'où la valeur retournée de cet ustensile que je n'ai, je vous l'ai rappelé aussi en vous quittant, mise  
en avant que pour vous indiquer ceci que sous ses formes les plus simples, les plus primaires, ce que 
l'industrie humaine fabrique est fait à proprement parler pour masquer ce qu'il en est des vrais effets 
de structure. C'est en ce nom que je reviens, et ma digression est faite pour l'introduire, sur cette 
distinction expresse à rappeler que la forme n'est pas le formalisme. Il arrive dans certains cas que 
même les 73

397



SEMINAIRE 16

linguistes - je ne parle bien entendu pas de ceux qui ne savent pas ce qu'ils disent - fassent des 
petites erreurs là-dessus. L'auteur dont je parlais tout à l'heure, qui ne me donne aucune preuve de 
son expresse compétence,  m'impute d'avoir parlé de Hjelmslev,  précisément c'est  ce que je n'ai 
jamais fait. Par contre, le nom de Jakobson, à ma vue - car j'ai lu, comme il s'exprime lui-même, en 
diagonale, son article - est remarquablement absent, ce qui lui évite sans doute d'avoir à juger si oui 
ou non est pertinent l'usage que j'ai fait des fonctions de la métaphore et de la métonymie.
Pour revenir à ce point vif de la distinction de la forme et du formalisme, j'essaierai, car c'est ce 
qu'il  faut  d'abord,  de  l'illustrer  de  quelques  formes.  C'est  bien  nécessaire  pour  quiconque  qui, 
comme l'est le psychanalyste, est engagé dans les coupures qui, pour atteindre un champ auquel le 
corps est exposé, aboutit bien à la chute de quelque chose qui a quelque forme. Néanmoins, je  
rappellerai  -  pour  toucher  à  une  de  ces  images  qu'isole,  et  l'on  ne  sait  pas  d'où,  l'expérience 
psychanalytique - la coupe qui contient le lait, celle qu'évoque sa prise à l'envers sous le nom du 
sein,  premier  des  objets  a,  cette  coupe  n'est  pas  la  structure  par  où  le  sein  s'affirme  comme 
homologue au placage placentaire, car c'est là même, physiologiquement, et sans l'entrée en jeu du 
verbe,  sa réalité.  Seulement  même pour le  savoir,  ce que je viens de dire,  à  savoir  avant  qu'il  
s'implique,  ce sein,  dans la  dialectique  de l'objet  a,  même pour  savoir  ce qu'il  est  là,  j'entends 
physiologiquement,  il  faut  avoir  une  zoologie  assez  avancée,  et  ceci  de  par  l'emploi  exprès, 
autrement ce n'est pas visible, d'une classification dont on aurait tort de minimiser les relations à la 
logique.  On a reproché à la logique aristotélicienne d'avoir,  avec son emploi  des termes genre, 
espèce, seulement collé à une pratique zoologique l'existence des individus zoologiquement définis. 
Il  faut  être  cohérent  et,  si  l'on énonce cette  remarque plus ou moins  répréhensive,  s'apercevoir 
qu'inversement  cette  zoologie implique elle-même une logique,  fait  de structure,  et  de structure 
logique,  bien sûr.  Vous le voyez,  c'est la  frontière entre  ce que déjà implique toute expérience 
explorative et ce qui va nous être mis en question de l'émergence du sujet.
En mathématique, le formalisme, dans sa fonction de coupure, sans doute, se dégagera mieux. Et en 
effet,  que voyons-nous de ce qu'il en est là de son usage ? Le formalisme en mathématique se  
caractérise ainsi ; il est fondé sur l'essai de réduire ce discours que j'ai annoncé tout à l'heure, le 
discours mathématique, discours dont on a pu dire - et non certes du dehors, on l'a dit du dehors 
aussi,  c'était  ce que disait  Kojève mais  il  ne faisait  que le reprendre de la bouche de Bertrand 
Russell - que ce discours n'a pas de sens et qu'on ne sait jamais si ce qu'on y dit est vrai. Formule 
extrême, paradoxale,  et dont il vaut de rappeler que c'est celle,  dans Bertrand Russell,  d'un des 
initiateurs de la formalisation logique de ce 74

398



SEMINAIRE 16

discours lui-même. Cette tentative de prendre ce discours et de le soumettre à cette épreuve que 
nous pourrions définir en somme en ces termes, y prendre l'assurance de ce qu'il paraît bien être, à 
savoir de fonctionner sans le sujet ; car enfin pour faire sentir, même à ceux qui n'y sont pas tout de  
suite,  ce que je désigne là, qui donc irait  jamais parler,  quant à ce qui s'assure de construction 
mathématique, d'une incidence quelconque de ce qui ailleurs se détache comme l'observateur ? Pas 
trace, là, concevable de ce qui s'appelle "erreur subjective", même si c'est là qu'on peut donner les 
appareils  qui permettent  ailleurs de lui  donner un sens mesurable.  Ceci n'a rien à faire  avec le 
discours mathématique lui-même ; même quand il discourt de l'erreur subjective, c'est en des termes 
- j'entends les termes du discours - pour lesquels il n'y a pas de milieu, ils sont exacts, irréfutables,  
ou ils ne le sont pas. Telle est du moins son exigence; rien n'en sera reçu qui ne s'impose comme tel.
Il reste quand même qu'il y a le mathématicien.  L'usage, la recherche de la formalisation de ce 
discours,  consiste,  je  l'ai  dit  à  l'instant,  à  s'assurer  que,  même  le  mathématicien  complètement 
évaporé,  le  discours  tient  tout  seul.  Ceci  implique  la  construction  d'un  langage  qui  est  très 
précisément celui qu'on appelle assez proprement dès lors, vous le voyez, logique mathématique. Il 
serait mieux de dire pratique de la logique, pratique logicienne sur le domaine mathématique, et la  
condition  pour  réaliser  cette  épreuve  se  présente  sous  une  forme  double  et  qui  peut  paraître 
antinomique. Ce langage sur un point ne semble pas avoir d'autre peine que de renforcer ce qu'il en 
est  de ce discours mathématique  tel  que je viens de vous en rappeler  le caractère,  à savoir  de 
raffiner  sur  son  caractère  sans  équivoque.  La  seconde condition,  et  c'est  en  ceci  qu'elle  paraît 
antinomique, c'est que ce sans équivoque concerne quoi ? Toujours quelque chose que l'on peut 
appeler objet,  bien sûr pas n'importe lequel,  et c'est pourquoi, dans tout essai d'étendre hors du 
champ de la mathématique cette nouvelle pratique logicienne - pour illustrer ce que je veux dire, je 
parle  du  livre  Word  and Object  de  Quine  par  exemple  -  quand il  s'agit  d'étendre  au  discours 
commun cette pratique, on se croit imposé de partir de ce qui s'appelle langage-objet,  ce qui n'est 
rien que de satisfaire à cette condition d'un langage sans équivoque; occasion d'ailleurs excellente 
de mettre en relief ce sur quoi j'ai toujours mis l'accent dès mon départ à la référence au langage, 
c'est qu'il est de la nature du discours, du discours fondamental, non seulement d'être équivoque, 
mais  d'être  essentiellement  fait  du  glissement  radical,  essentiel  sous  tout  discours,  de  la 
signification.
Première condition donc, ai-je dit, être sans équivoque. Ce qui ne peut se référer qu'à un certain 
objet visé, bien sûr, en mathématique, pas un objet comme les autres. Et c'est pourquoi dès que 
Quine transfère le maniement de cette logique à l'étude du discours commun, il parlera de 75

399



SEMINAIRE 16

langage "ob", s'arrêtant prudemment à la première syllabe ! Mais, d'autre part, la condition seconde 
est que ce langage doit être pure écriture, que rien de ce qui le concerne ne doit constituer que des 
interprétations. Toute la structure - j'entends ce qu'on pourrait attribuer à l'objet - c'est elle qui fait 
cette écriture. De cette formalisation, il n'est rien dès lors qui ne se pose comme interprétation; à  
l'équivoque  néanmoins  fondamentale  du  discours  commun  s'oppose  ici  la  fonction  de 
l'isomorphisme, à savoir ce qui constitue un certain nombre de domaines comme tombant sous le 
coup de la prise d'une seule et même formule écrite.
Quand on entre dans l'expérience de ce qui s'est construit ainsi, si l'on se donne un peu de peine 
comme je n'ai pas cru indigne de moi de le faire, comme semblerait le supposer l'article évoqué tout 
à l'heure, et si l'on approche le théorème de Gödel par exemple - et après tout c'est à la portée de 
chacun de vous, il suffirait d'acheter un bon livre ou d'aller dans les bons endroits, nous sommes 
dans le pluridisciplinaire, après tout c'est peut-être une exigence qui n'est pas sortie de rien du tout, 
c'est peut-être de s'apercevoir des ennuis qu'on éprouve à ce qu'on appelle improprement limitation 
mentale - un tel  théorème, d'ailleurs il  y en a deux, vous énoncera qu'à propos du domaine du 
discours qui semble le plus assuré, à savoir le discours arithmétique, 2 et 2 font 4, quand même, il 
n'y a rien sur quoi on soit mieux assis. Naturellement on n'en est pas resté là ! Depuis le temps, on 
s'est aperçu de bien des choses, mais qui en apparence ne sont que dans le strict développement de 
ce 2 et 2 font 4, en d'autres termes, qu'à partir de là on tient un discours qui, selon toute apparence, 
est ce qu'on appelle consistant. Ce qui veut dire que quand vous y énoncez une proposition, vous 
pouvez dire "oui" ou "non", "celle-là est recevable", est un théorème, comme on dit, du système ; 
"celle-là ne l'est pas" et c'est sa négation qui l'est, à l'occasion, si l'on croit devoir prendre la peine 
de faire théorème de tout ce qui peut s'y poser comme négatif.  Eh bien ! ceci implique que ce  
résultat est obtenu par la voie d'une série de procédés sur lesquels il n'est pas porté de doute et qui 
s'appellent des démonstrations.
Le progrès  de cette  pratique  logicienne a  permis  d'assurer,  mais  seulement  grâce à  l'usage des 
procédés de formalisation, c'est-à-dire en mettant sur deux colonnes, si je puis dire, ce qui s'énonce 
du discours premier de la mathématique, et cet autre discours soumis à cette double condition de 
pourchasser l'équivoque et de se réduire à une pure écriture. C'est à partir de là et seulement à partir  
de  là,  c'est-à-dire  de  quelque  chose  qui  distingue  le  discours  premier,  celui  dans  lequel  la 
mathématique  a  fait  hardiment  tous  ces  progrès  et  sans  avoir,  chose  curieuse,  à  y  revenir  par 
époque,  d'une  façon  qui  ruine  les  acquis  généralement  reçus  aux  époques  précédentes,  par 
opposition à ce discours épinglé pour l'occasion,  et  très improprement  à mon gré, du terme du 
métalangage - l'usage de ce 76

400



SEMINAIRE 16

langage formel appelé, lui, non moins improprement, langage -, car c'est de quelque chose qu'une 
pratique isole comme champ fermé dans ce qui est tout simplement le langage, le langage sans 
lequel le discours mathématique ne serait proprement pas énonçable, c'est à partir de là, dis-je, que 
Gödel met en évidence que dans ce système le plus sûr en apparence du domaine mathématique,  
celui du discours arithmétique, la consistance même supposée de ce discours implique ce qui le 
limite, c'est à savoir l'incomplétude, à savoir qu'à partir même de l'hypothèse de la consistance, il 
apparaîtra quelque part une formule, et il suffit qu'il y en ait une pour qu'il y en ait bien d'autres, à  
laquelle il ne pourra pas, par les voies mêmes de la démonstration reçue en tant que loi du système,  
être répondu ni oui ni non. Premier temps, premier théorème.
Deuxième temps, deuxième théorème. Ici, il me faut abréger, non seulement le système, j'entends 
système  arithmétique,  ne  peut  lui-même  donc  assurer  sa  consistance  qu'à  en  constituer  son 
incomplétude même, mais il ne peut pas, je dis dans l'hypothèse même fondée de sa consistance, la 
démontrer, cette consistance, à l'intérieur de lui-même.
J'ai pris un peu de peine à faire passer ici quelque chose qui n'est point assurément à proprement 
parler de ce qui est de notre champ, j'entends le champ psychanalytique, s'il est défini par je ne sais 
quelle appréhension olfactive, mais n'oublions pas qu'au moment de vous dire même qu'il n'est pas à 
proprement parler de quoi la phrase impliquait que je finisse d'un autre sujet, vous voyez bien sur 
quoi  je  tombe,  sur  ce point  vif,  c'est  à  savoir  qu'il  n'est  pas  pensable  de jouer  dans  le  champ 
psychanalytique, qu'à donner son statut correct à ce qu'il en est du sujet.
Que trouvons-nous, à l'expérience de cette logique mathématique ? Quoi, sinon justement ce résidu 
où se désigne la présence du sujet ? Du moins n'est-ce pas ainsi qu'un mathématicien lui-même, un 
des plus grands certes, Von Neuman, semble l'impliquer à faire cette réflexion un peu imprudente 
que les limitations, j'entends logiquement tenables, il ne s'agit là de nulle antinomie, de nuls de ces 
jeux classiques de l'esprit qui permettent d'appréhender ceci que le terme obsolète, par exemple, est 
un terme obsolète, et qu'à partir de là nous allons pouvoir spéculer sur les prédicats qui s'appliquent  
à eux-mêmes et ceux qui ne s'y appliquent pas, avec tout ce que ça peut comporter comme paradoxe 
; il ne s'agit pas de cela. Il s'agit de quelque chose qui construit une limite qui ne découvre rien, sans 
doute,  que  le  discours  mathématique  riait  lui-même  découvert  puisque  c'est  sur  ce  champ  de 
découverte qu'il met à l'épreuve une méthode qui lui permet de l'interroger sur ceci qui est tout de 
même essentiel,  à savoir  jusqu'où il  peut rendre compte de lui-même,  jusqu'où pourrait  être dit 
atteinte sa coïncidence avec son propre contenu si ces termes avaient un sens, alors que c'est le 
domaine même où la notion de contenu vient à être à 77

401



SEMINAIRE 16

proprement  parler  vidée.  Dire  avec  Von Neuman  qu'après  tout  ceci  est  très  bien  puisque  ceci 
témoigne que les mathématiciens sont encore là pour quelque chose, puisque c'est avec ce qui là se 
présente avec sa nécessité, son ananke propre, ses nécessités de détour, qu'ils auront bien leur rôle ; 
c'est parce qu'il y manque quelque chose que le désir du mathématicien va venir en jeu.
Et bien!, je crois qu'ici même Von Neuman va un peu plus loin, à savoir que je crois que le terme de 
résidu est impropre, et que ce qui se révèle ici de cette fonction que déjà sous plusieurs biais j'ai  
évoquée sous le titre de l'impossible est d'une autre structure que celle à quoi nous avons affaire 
dans la chute de ce que j'ai appelé l'objet a. Bien plus, je crois que ce qui se révèle ici de manque,  
pour n'être pas moins structural, révèle sans doute la présence du sujet, mais d'aucun autre sujet que 
celui  qui  a  fait  la  coupure,  celle  qui  sépare  le  dénommé  métalangage  d'un  certain  champ 
mathématique, à savoir tout simplement son discours, la coupure qui sépare ce langage d'un autre 
langage isolé, d'un langage d'artifice, du langage formel ; en quoi cette opération, la coupure, n'est 
pas moins féconde pour autant puisqu'elle révèle des propriétés qui sont bien de l'étoffe même du 
discours mathématique en ceci qu'il s'agit des nombres entiers sur le statut desquels vous savez 
qu'on  n'a  pas  fini  et  qu'on  ne  finira  guère  avant  un  certain  temps  d'épiloguer  mais  sur  lequel 
précisément,  de savoir  si  ces  nombres  ont telle  place ontologiquement  ou pas est  une question 
totalement étrangère à l'expérience de discours en tant qu'elle opère avec eux et qu'elle peut faire 
cette opération double 1°) de se construire et 2°) de se formaliser.
Nous sommes loin, sans doute, au premier abord, de ce qui nous intéresse au centre, et je ne sais 
pas, vu le peu de temps qui me reste, comment je pourrais vous y ramener aujourd'hui. Néanmoins 
permettez-moi de rapidement rappeler, brosser ceci que le point où nous en étions parvenus à la fin 
de notre dernière séance était ceci, la vérité parle "je". Du "je", qu'en est-il ? Si le "je" est ici à 
distinguer strictement du sujet tel que vous voyez qu'on peut quelque part le réduire à la fonction de 
la coupure, impossible à distinguer de celle dite trait unaire en tant qu'elle isole une fonction de l'Un 
comme seulement unique, et seulement coupure dans la numération, le "je" n'en est pour autant 
nullement assuré, car nous pourrions en dire ceci qu'il est et qu'il n'est pas selon que, comme sujet, 
il opère, et qu'opérant comme sujet, il s'exile de la jouissance qui pour autant n'est pas moins "je".
Et  c'est  ici  qu'il  faut  que  je  vous  rappelle  en  ce  graphe  (fig.  6)  construit  pour  répondre  très  
précisément au questionnement constituant de l'analyse, ce qui gîte entre les deux lignes dites de 
l'énonciation et de l'énoncé, c'est à savoir que, recoupées par celle de la matérialité signifiante,
par la chaîne différentielle élémentaire des phonèmes, elle nous a permis 78

402



SEMINAIRE 16

d'assurer ces quatre points de croisement dont le statut est donné en termes précisément d'écriture;  
ici le $  D, ici le A, champ de l'Autre, ici le petit s de A, à savoir la signification, et ici enfin le 
grand S de e, le signifiant de quelque chose maintes fois approché, jamais complètement élucidé qui 
s'appelle le A barré, 9i. Vous savez qu'ici, homologue à la ligne de retour imaginaire qui intègre au 
champ de l'énoncé la relation narcissique, homologue, dis-je, vous avez ici à, mi-chemin incarné 
sous cette forme écrite ce qui s'impose au niveau de l'énonciation pure qui est ceci, à savoir ce qui 
s'articule  $   D, S barré  poinçon de D,  qui  veut  dire  ici  comme ailleurs,  partout  où je l'écris, 
demande.  Demande, pas n'importe laquelle, "je me demande" et écrivons ici sous cette forme "ce 
que  tu  veux",  désir  de  l'Autre,  dans  cette  entière  ambiguïté  qui  permet  encore  d'écrire  "je  te 
demande ... ce que je veux", puisque mon désir est le désir de l'Autre. Nulle distinction ici, sinon 
induite par la fonction même de l'énonciation en tant qu'elle porte en soi son sens comme d'abord 
obscur, comme si toute énonciation, je l'ai déjà dit, la plus simple, n'évoque son sens que comme 
conséquence de son propre surgissement.  "Il pleut" est événement de discours, dont il n'est que 
secondaire de savoir ce qu'il veut dire concernant la pluie. "Il pleut" dans tel contexte, n'importe qui 
est capable de l'évoquer. Il peut avoir les sens les plus divers. Ai-je besoin à ce propos d'évoquer 
que ça n'est pas partout que "Sortez!" sonne comme dans Bajazet.
S'il  est  quelque  chose  qui,  de  ce  graphe,  est  plus  important  à  repérer  que  ce  discours  qui 
l'accompagne, ce sont les vecteurs de structure tels qu'ils s'y présentent au niveau où le Tu, comme 
dominant  sur  le  je,  comme  le  tu-ant,  ai-je  dit,  au  niveau  du désir  de  l'Autre,  les  vecteurs  qui 
convergent. C'est autour du désir de l'Autre que la demande du discours, 
du discours tel que nous
l'ordonnons  dans  l'expérience  analytique,  du  discours  précisément  qui,  sous  son  aspect  qui  se 
prétend fallacieusement neutre, laisse ouvert sous sa pointe la plus aiguë l'accent de la demande. 
C'est de façon convergente autour du désir de l'Autre que tout ce qui est à la source comme l'indique 
la flèche rétroactive, tout ce qui est à la source converge vers le désir de l'Autre.
Le point qui, comme

403



SEMINAIRE 16

support imaginaire, est le répondant de ce désir de l'Autre, ce que j'ai écrit depuis toujours sous la 
forme $  a, c'est-à-dire le fantasme, là gît, mais couverte, cette fonction qui est le "je". Le "je" en 
tant  que  contrairement  au  point  de  convergence  qui  s'appelle  désir  de  l'Autre,  c'est  de  façon 
divergente que ce "je" caché sous le $  a se dirige sous la forme que précisément j'ai appelée au 
départ celle du vrai questionnement, du questionnement radical vers les deux points où gisent les 
éléments de la réponse, à savoir dans la ligne du haut, grand S, ce qui veut dire un signifiant, un 
signifiant de ceci que A est barré, et qui est précisément ce que j'ai pris, ce dont aussi je vous ai  
donné la peine d'avoir  un support pour concevoir ce qu'ici  j'énonce,  à savoir  que ce champ de 
l'Autre n'assure pas, n'assure à aucun endroit,  à aucun degré, la consistance du discours qui s'y 
articule, en aucun cas, même le plus sûr apparemment.
Et d'autre part, ligne inférieure, une signification en tant qu'elle est foncièrement aliénée. Et c'est ici  
qu'il faut que vous vous aperceviez du sens de mon entrée dans cette année par la définition du 
plus-de-jouir et de son rapport avec tout ce qu'on peut appeler, au sens le plus radical, les moyens 
de  production,  au  niveau  de  la  signification,  si  déjà  le  pot,  comme  je  vous  l'ai  indiqué,  n'est 
qu'appareil  à masquer  les conséquences du discours, je veux dire les conséquences majeures,  à 
savoir l'exclusion de la jouissance.
Vous  voyez  qu'ainsi  est  mis  dans  cette  Entzweiung,  le  terme  est  hégelien,  dans  cette  division 
radicale qui est celle même à quoi aboutit le discours de Freud à la fin de sa vie, qui est division du 
"je" articulé comme tel,  ce n'est rien de moins qu'entre ces deux termes, à savoir du champ où 
l'Autre en quelque sorte, en quelque imagination, qui fut longtemps celui des philosophes, pourrait 
répondre  d'aucune  vérité  et  où  précisément  ceci  s'annule  par  le  seul  examen  des  fonctions  du 
langage, j'entends que nous savons y faire intervenir la fonction de la coupure qui répond non! non 
au  Dieu  des  philosophes,  et  que,  d'autre  part,  sur  un  autre  registre,  celui  en  apparence  où  la 
jouissance l'attend,  c'est  là précisément  qu'il  est serf,  et  sous le mode même dont on a pu dire 
jusqu'ici qu'on pouvait reprocher à la psychanalyse de méconnaître les conditions dans lesquelles 
l'homme est soumis au social,  comme on s'exprime, sans s'apercevoir qu'on se contredit,  que le 
matérialisme dit historique n'a de sens qu'à précisément s'apercevoir que ce n'est pas de la structure 
sociale qu'il dépend puisque lui-même affirme que c'est des moyens de production, c'est-à-dire que 
de  ce  avec  quoi  on  fabrique  des  choses  qui  trompent  le  plus-de-jouir,  c'est-à-dire  qui,  loin  de 
pouvoir espérer remplir le champ de la jouissance, ne sont même pas en état de suffire à ce qui, du 
fait de l'Autre, en est perdu.
Je n'ai pu aller, mon Dieu, comme d'habitude, plus vite que mes propres violons. Néanmoins, je 
peux vous annoncer là où, la prochaine fois, j'ai l'intention de reprendre. Je vous dirai que ce n'est 
pas vain que, de la 80

404



SEMINAIRE 16

bouche du Dieu des Juifs, ce que j'ai retenu, c'est "je suis ce que Je est". C'est bien là qu'il est temps 
qu'enfin quelque chose se dissipe, quelque chose déjà dit en clair par un nommé Pascal. Si vous 
voulez, peut-être cela vous aidera à entendre ce que je vous dirai la prochaine fois, lire un petit livre 
qui, chez Desclée de Brouwer, est paru sous le nom du Pari de Pascal par un M. Georges Brunet, 
qui sait admirablement bien ce qu'il dit. Comme vous l'avez vu tout à l'heure, ce n'est pas vrai de 
tous les professeurs ! Mais lui, il le sait. Ce qu'il dit ne va pas loin, d'ailleurs, mais au moins il sait  
ce qu'il dit. D'autre part, c'est un débrouillage pour vous indispensable de ce qu'il en est de cette 
petite feuille de papier pliée en quatre dont, comme je l'ai déjà dit,  je me suis déjà exprimé là-
dessus,  on  a  fait  les  poches  à  Pascal,  Pascal  mort.  Je  parle  beaucoup  du  Dieu  mort,  c'est 
probablement  pour nous délivrer  de bien d'autres rapports  avec d'autres que j'ai  évoqués tout à 
l'heure, mes rapports avec Freud mort; ça a un tout autre sens.
Mais si vous voulez bien lire ce Pari de Pascal de Georges Brunet, au moins saurez-vous de quoi je 
parle, quand je parlerai de ce texte, qui en est à peine un quart, comme vous le verrez, c'est une 
écriture qui se recouvre elle-même, qui s'embrouille, qui s'entrecroise, qui s'annote. On a fait un 
texte pour le plaisir, bien sûr, des professeurs. Ce plaisir est court, car ils rien ont jamais absolument 
rien tiré.
Il  y a quelque chose qui est,  par contre,  tout à fait  clair,  et c'est par là que je commencerai la  
prochaine fois, c'est qu'il ne s'agit strictement de rien d'autre que justement du "je". On passe son 
temps à se demander si Dieu existe, comme si même c'était une question. Dieu est, ça ne fait aucune 
espèce de doute, ça ne prouve absolument pas qu'il existe. La question ne se pose pas. Mais il faut  
savoir si "je" existe.
Je pense pouvoir vous faire sentir que c'est autour de cette incertitude, est-ce que "je" existe ? que se 
joue le pari de Pascal.
81

405



SEMINAIRE 16

82

406



SEMINAIRE 16

LEÇON VII, 15 JANVIER 1969

J'ai annoncé la dernière fois que je parlerai du pari de Pascal, c'est une responsabilité. J'ai appris 
même qu'il y avait des gens qui modifient leur horaire, enfin qui venaient une fois de plus à Paris 
qu'ils n'auraient prévu, pour savoir ce que j'en dirai, c'est vous dire si c'est lourd à porter pareille  
déclaration . Enfin il  est certain que je ne peux pas me mettre  ici  à vous rapporter,  à faire un 
discours  exhaustif  sur tout  ce qui  s'est  énoncé autour  du pari  de Pascal.  je  suis  forcé donc de 
supposer chez vous une certaine connaissance massive de ce dont il s'agit dans le pari de Pascal. Je 
ne peux pas à proprement parler, le réénoncer parce que, comme je vous l'ai dit déjà la dernière fois, 
ce n'est pas à proprement parler un énoncé qui se tienne ; c'est même ce qui a étonné les gens, c'est  
que quelqu'un dont on a l'assurance qu'il était capable de quelque rigueur ait proposé quelque chose 
d'aussi intenable.
Je pense avoir introduit assez, très juste assez, la dernière fois ce qui motive en gros l'usage que 
nous allons en faire. Mais enfin ne perdons pas notre temps à le rappeler, cet usage, vous allez bien 
le voir.
Ce n'est pas la première fois, d'ailleurs, que j'en parle. Un certain jour de février 1966, je crois, j'ai 
déjà  amené  ce  pari,  et  très  précisément  à  propos  de  l'objet  a  ;  vous  verrez  que  nous  allons 
aujourd'hui rester autour de cet objet. Déjà ceux qui se souviennent - peut-être y en a-t-il quelques-
uns, j'en suis même sûr - de ce que j'en ai dit alors voient bien de quoi il s'agit. Il s'est trouvé qu'on 
m'avait demandé d'aller en reparler en octobre 1967 à Yale, et j'ai eu si fort à faire avec des gens qui 
motivent cet effort d'enseignement, à savoir les psychanalystes, que j'ai manqué de parole à ces gens 
de Yale ; je n'ai su que bien après que cela avait fait une manière de petit scandale ; c'est vrai, ce  
n'était pas très poli. Nous allons tâcher aujourd'hui de dire ce que j'aurais pu énoncer là-bas, sans 
qu'il y ait d'ailleurs plus de préparation que rien pour l'entendre.
Mais, commençons tout à fait au ras du sol, comme si nous étions à Yale. Il s'agit de quoi ? En gros, 
vous avez dû entendre parler de quelque chose qui s'énonce et qui plusieurs fois s'écrit dans le texte 
de ce qu'on a réuni sous le titre de Pensées, Pensées de Pascal, et qui au départ a quelque chose déjà 
d'aussi  scabreux que l'usage qu'on fait  de ce qui s'appelle le pari lui-même.  Vous le savez,  ces 
Pensées, c'étaient des notes prises pour un 83

407



SEMINAIRE 16

grand ouvrage. Seulement, l'ouvrage n'était pas fait, alors on l'a fait à sa place. On a d'abord fait un 
ouvrage - c'est l'édition des Messieurs de Port-royal - ce n'est pas du tout un ouvrage mal fait ;  
c'étaient des copains et, comme nous en témoigne un nommé Filleau de la Chaise qui n'est pas à 
proprement parler une lumière mais qui est très lisible, Pascal leur avait très bien expliqué ce qu'il 
voulait faire, et ils ont fait ce que Pascal avait indiqué. Il n'en reste pas moins que ça laissait tomber 
pas mal de choses dans les énoncés écrits en notes aux fins de la construction de cet ouvrage. Alors 
d'autres se sont risqués à la reconstruction autrement; et puis d'autres se sont dit : "puisqu'en somme 
à mesure qu'avance notre culture,  nous nous apercevons que le discours, c'est  pas une chose si 
simple que ça et qu'à le rassembler, eh bien ! il y a de la perte" alors on s'est mis à faire des éditions  
qu'on appelle critiques, mais qui prennent une portée tout à fait différente quand il s'agit d'un recueil 
de notes. Là encore,  ça a été un peu coton. Nous avons plusieurs éditions,  plusieurs façons de 
grouper ces liasses comme on dit ; celle de Tourneur, celle de Lafuma, celle de X, celle de Z. Cela 
ne simplifie pas les choses, mais ça les éclaire assurément, rassurez-vous.
Pour le pari, c'est tout à fait à part. C'est un petit morceau de papier plié en quatre ; c'était l'intérêt de 
ce  que  je  vous  recommandai,  c'était  de  vous  en  apercevoir  puisque,  dans  ce  livre,  il  y  a  la 
reproduction du petit papier plié en quatre et puis un certain nombre de transcriptions, car ceci aussi 
pose un problème étant donné que ce sont des notes prises, cursives, avec des recoupages divers, 
une multitude de ratures, de paragraphes entiers écrits entre les lignes d'autres paragraphes, et puis 
une  utilisation  des  marges  avec  des  renvois,  tout  cela  d'ailleurs  assez  précis  et  donnant  ample 
matière à examen et à discours. Mais il y a une chose que nous pouvons tenir pour assurée, c'est que 
jamais Pascal n'a prétendu faire tenir le pari debout. Ce petit papier devait pourtant lui tenir à cœur 
puisque tout indique qu'il l'avait dans sa poche, à la même place où j'ai pour l'instant le machin là, le 
micro, de cette chose qui ne sert à rien ! En gros, vous avez entendu parler de quelque chose qui a  
cette sonorité  renoncer aux plaisirs ;  cette chose dite au pluriel s'est aussi répétée au pluriel. Et 
d'ailleurs  chacun sait  que  cet  acte  serait  au  principe  de  quelque  chose  qu'on appellerait  la  vie 
chrétienne. C'est le bruit de fond, ça. A travers tout ce que nous énonce Pascal, et d'autres autour de  
lui, au titre d'une éthique, ceci sonne au loin comme le bruit d'une cloche. Il s'agit de savoir si c'est  
un glas. En fait, ce n'est pas tellement un glas que ça. Ça a de temps en temps une petite tournure  
plus gaie. Je voudrais vous faire sentir que c'est le principe même sur lequel s'installe une certaine 
morale qu'on peut qualifier de la morale moderne.
Pour faire entendre ce que je suis en train d'avancer, je vais faire quelques rappels de ce qu'il en est 
effectivement. Le réinvestissement, 84

408



SEMINAIRE 16

comme  on  dit,  des  bénéfices,  qui  est  fondamental,  c'est  ce  qu'on  appelle  encore  l'entreprise, 
l'entreprise capitaliste, pour la désigner en propres termes, ne met pas le moyen de production au 
service du plaisir ; c'est même au point que toute une face de quelque chose qui se manifeste dans  
les marges est par exemple un effort, un effort tout à fait timide, et qui ne s'imagine pas du tout  
voguer vers le succès mais plutôt jeter un doute sur ce qu'on peut appeler notre style de vie; cet  
effort, nous l'appellerons un effort de réhabilitation de la dépense, et un nommé Georges Bataille, 
penseur en marge de ce qu'il en est de nos affaires, a cogité et produit là-dessus quelques ouvrages 
tout à fait lisibles mais qui ne sont pas pour autant voués à l'efficacité.
Quand je dis que c'est la morale moderne, je veux dire par là, c'est un premier abord de la question,  
qu'à voir les choses historiquement, ceci répond à une cassure. De toute façon, il n'y a pas lieu de la  
minimiser. Cela ne veut pas dire non plus que, comme toute cassure historique, il faille s'y tenir 
pour saisir de quoi il s'agit, et ce n'est pas plus mal d'en marquer le temps. La recherche d'un bien-
être - je ne peux pas énormément insister parce que le temps nous est compté, bien sûr, comme 
toujours, sur ce qui justifie l'emploi de ce terme, mais enfin tous ceux qui suivent, même de temps 
en temps, superficiellement ce que je dis doivent tout de même se souvenir de ce que j'ai rappelé à 
cet endroit de la distinction du Wohl, das Wohl, là où on se sent bien, et de das Gute, du bien en tant 
que Kant les distingue, il est tout à fait clair que c'est là un des points vifs de ce que j'ai appelé tout 
à l'heure la cassure; quelle que soit la justification des énoncés de Kant, qu'il faille y trouver l'âme 
même de l'éthique, ou bien, comme je l'ai fait, l'éclairer de son rapport avec Sade, c'est un fait de la  
pensée que ça se soit produit.
Nous avons depuis quelque temps la notion que les faits de la pensée ont un arrière-plan, peut-être 
quelque chose déjà qui est de l'ordre de ce que j'ai rappelé, à savoir la structure qui résulte d'un 
certain usage des moyens de production qui est là-derrière, mais, comme s'y avance ce que j'articule 
cette année, il y a peut-être eu d'autres façons de le prendre. En tous les cas, par ce bien-être, je vise 
ce qui, dans la tradition philosophique, s'est appelé edone, le plaisir. Cet edone, telle qu'on s'en est 
servi, suppose que réponde au plaisir un certain rapport que nous appellerons rapport de juste ton, 
avec la nature dont nous, les hommes, ou les présumés tels, serions dans cette visée moins les 
maîtres que les célébrants. C'est bien là ce qui guide ceux qui, disons, de toute antiquité, quand ils 
commencent, pour fonder la morale, à prendre ce repère, que le plaisir doit tout de même nous 
guider dans cette voie, que c'est le maillon originel en tout cas, que ce dont il va s'agir, c'est plutôt  
de poser comme une question pourquoi certains de ces plaisirs sortent de ce juste ton ; il s'agit alors 
de plaisirer, si je puis dire, 85

409



SEMINAIRE 16

le plaisir lui-même, de trouver le module du juste ton au cœur de ce qu'il en est du plaisir, et de  
s'apercevoir de ce qui est en marge et qui paraît fonctionner d'une façon pervertie et néanmoins 
justifiable au regard de ce que le plaisir donne la mesure. Il est à remarquer quelque chose, c'est que 
c'est à juste titre qu'on peut dire que cette visée entraîne un ascétisme, un ascétisme auquel on peut 
donner son panonceau qui est celui-ci : pas trop de travail.
Eh bien ! jusqu'à un certain moment, ça n'a pas semblé faire un pli. Mais je pense tout de même, 
tous tant que vous êtes ici, que vous vous apercevez que nous ne sommes plus dans ce bain-là parce 
que nous, pour obtenir "pas trop de travail" il faut que nous en foutions un sacré coup ! La grève, 
par exemple, qui ne consiste pas seulement à se croiser les bras mais aussi à crever de faim pendant  
ce temps-là.  Jusqu'à  un certain  moment,  on n'avait  jamais  eu besoin de recourir  à  des  moyens 
comme ça. C'est ce qui montre bien qu'il y a quelque chose de changé pour qu'il faille faire tant 
d'efforts pour avoir "pas trop de travail". Ça ne veut pas dire que nous soyons dans un contexte qui 
suit une pente naturelle. En d'autres termes, l'ascétisme du plaisir, c'était quelque chose qui avait à 
peine besoin d'être accentué pour autant que la morale fût fondée sur l'idée qu'il y avait quelque part 
un bien et que c'est dans ce bien que résidait la loi. Les choses semblaient être d'un seul tenant dans 
cette suite que je désigne.
Otium cum dignitate règne dans Horace, vous le savez - ou vous ne le savez pas ; tout le monde le 
savait  au  siècle  dernier  parce  que  tout  le  monde  s'occupait  d'Horace,  mais  grâce  à  la  solide 
éducation que vous avez reçue au lycée vous ne savez même pas ce que c'est qu'Horace !, dans la 
nôtre, nous en sommes au point où bientôt otium, c'est-à-dire la vie de loisir, naturellement pas nos 
loisirs qui sont des loisirs forcés, on vous donne des loisirs pour que vous alliez chercher un billet à 
la gare de Lyon, et puis dare dare, et puis il s'agit de le payer, et puis il s'agit de se transporter aux 
sports d'hiver ; là, pendant quinze jours, vous allez vous appliquer à un solide pensum, celui qui 
consiste à faire la queue au bas des téléskis, on n'est pas là pour rigoler ! Le type qui ne fait pas ça,  
qui ne va pas travailler aux loisirs, il est indigne, otium, pour l'instant, est cum indignitate. Et plus 
ça ira, plus ça sera comme ça, sauf accident. Le refus du travail, de nos jours, autrement dit, ça 
relève d'un défi. Il se pose et ne peut se poser que comme défi. Pardon d'insister encore. Saint-
Thomas,  pour autant  qu'il  réinjecte  une pensée aristotélicienne formellement  -  je dis  seulement 
formellement - dans le christianisme, ne peut ordonner, encore lui, Saint-Thomas, qui peut vous 
sembler, comme ça, être de mine assez grise, il peut ordonner le Bien comme le souverain Bien 
qu'en termes en fin de compte hédonistes. Bien sûr, il ne faut pas voir ça d'une façon monolithique, 
ne serait-ce que pour la raison que toutes sortes de maldonnes s'introduisent dans ces sortes de 86

410



SEMINAIRE 16

propositions qui étaient, d'ores et déjà, pendant qu'elles régnaient, patentes et il est certain que d'en 
suivre  la  trace  et  de  voir  comment  les  différents  directeurs  d'âmes  s'en  sont  tirés  impliquerait  
beaucoup d'efforts de discernement.
Ce que j'ai voulu faire, c'est simplement ici rappeler où nous sommes axés du fait qu'assurément il y 
a  eu  à  cet  égard  un  déplacement  radical  et  que  pour  nous  les  départs  ne  peuvent  être  bien 
évidemment que d'interroger l'idéologie du plaisir par ce qui nous rend quelque peu périmé tout ce 
qui l'a soutenue, ceci en nous plaçant au niveau des moyens de production pour autant que, pour 
nous, ce sont eux qui en conditionnent réellement, de ce plaisir, la pratique. Il me semble que j'ai 
suffisamment indiqué déjà tout à l'heure comment on peut mettre sur une page d'un côté la publicité  
pour  le  bon  usage  des  vacances,  à  savoir  l'hymne  au  soleil,  et  de  l'autre  côté  l'astreinte  aux 
conditions du téléski. Il suffirait d'y ajouter que tout ceci se passe tout à fait aux dépens du simple 
arrangement de la vie ordinaire et de ces chancres de sordidité au milieu desquels nous vivons, dans 
les grandes villes tout spécialement.
C'est très important à rappeler pour s'apercevoir qu'en somme, l'usage que nous faisons dans la 
psychanalyse  du principe  du plaisir  à  partir  du point  où il  se  situe,  où il  règne,  à  savoir  dans 
l'inconscient, ceci veut dire que le plaisir, que dis-je, sa notion même, sont aux catacombes et que la 
découverte  de Freud là-dessus  fait  office du visiteur  du soir,  de celui  qui  revient  de loin pour 
trouver les étranges glissements qui se sont opérés pendant son absence. "Savez-vous où je l'ai  
retrouvée, semble-t-il nous dire, cette fleur de notre âge, cette légèreté, le plaisir ? Maintenant il  
s'essouffle dans les souterrains, Acheronta, dit Freud, seulement occupé à empêcher que tout ne 
saute,  à  imposer  une mesure  à  tous ces  enragés,  en y glissant  quelque lapsus,  parce que si  ça 
tournait rond, où irions-nous ?" Il y a là donc, dans ce principe du plaisir de Freud, quelque chose 
comme ça, un pouvoir de rectification, de tempérament, de moindre tension comme il s'exprime. 
C'est comme une sorte de tisseuse invisible qui resterait veiller à ce qu'il n'y ait pas trop de chauffe 
au niveau des rouages.
Quel rapport entre cela et ce plaisir souverain du farniente contemplatif que nous recueillons dans 
les énoncés d'Aristote par exemple ? Ceci peut-être est de nature - si j'y reviens, ce n'est pas pour 
toujours tourner en rond - à nous donner un soupçon qu'il y a peut-être tout de même là quelque 
ambiguïté, je veux dire un fantasme qu'il faut peut-être aussi nous garder de prendre trop au pied de 
la lettre, quoique bien sûr le fait qu'il nous arrive après tant de dérive rende sans doute bien précaire 
d'apprécier ce qu'il en était en son temps, ceci pour corriger ce qui, dans mon discours, jusqu'au 
point où j'en suis parvenu, pourrait sembler être référence au bon vieux temps ; on sait qu'on y 
échappe difficilement, mais 87

411



SEMINAIRE 16

ce n'est pas une raison non plus pour ne pas marquer que nous ne lui donnons pas trop de créance.
Quoi qu'il en soit, la figure du plaisir, même celle qui est chez Freud, est frappée d'une ambiguïté 
avouée, celle justement de l'au-delà, comme il l'a dit, du principe du plaisir. Nous n'allons pas ici 
nous étendre. Pour nous en acquitter, nous dirons Freud écrit : "La jouissance est masochiste dans 
son fond" ; il  est bien clair qu'il n'y a là que métaphore,  puisque aussi bien le masochisme est  
quelque  chose  d'un  niveau  autrement  organisé  que  cette  tendance  radicale.  La  jouissance  se 
porterait,  nous  dit  Freud  quand  il  essaie  d'élaborer  ce  qui  d'abord  n'est  articulé  que 
métaphoriquement, à rabaisser le seuil nécessaire au maintien de la vie, ce seuil que le principe du 
plaisir lui-même définit comme un infimum, c'est-à-dire le plus bas des hauts, la plus basse tension 
nécessaire à ce maintien ; mais on peut tomber au-dessous encore, et c'est là que commence et ne 
peut que s'exalter la douleur, si vraiment ce mouvement, comme il nous le dit, tend vers la mort ;  
autrement dit, derrière le constat d'un phénomène dont nous pouvons le tenir pour lié à un certain 
contexte de pratique, à savoir l'inconscient, c'est un phylum d'une nature toute différente que Freud 
ouvre avec cet au-delà. Sans doute est-il certain qu'ici l'ambiguïté comme ce que je viens d'énoncer 
n'a pas manqué d'en préserver l'instance, qu'une certaine ambiguïté se profile entre cette pulsion de 
mort d'une part, théorique et un masochisme qui n'est que pratique beaucoup plus astucieuse, mais 
de quoi ? tout de même de cette jouissance en tant qu'elle n'est point identifiable à la règle du 
plaisir. Autrement dit, avec notre expérience, l'expérience psychanalytique, la jouissance, si vous 
me permettez ceci pour abréger, se colore. Il y a tout un arrière-fond, bien sûr, à cette référence. Il 
faudrait dire qu'au regard de l'espace avec ses trois dimensions la couleur, si nous savions y faire,  
pourrait en ajouter sans doute une ou deux, peut-être trois, car dès cette note, apercevez-vous à cette 
occasion que les Stoïciens, les Epicuriens, les doctrinaires du règne du plaisir au regard de ce qui 
s'ouvre à nous comme interrogation, ça reste encore du noir et blanc ?
J'ai essayé, depuis que j'ai introduit dans notre maniement cette fonction de la jouissance, d'indiquer 
qu'elle est rapport au corps essentiellement mais non pas n'importe lequel, ce rapport qui se fonde 
sur cette exclusion en même temps inclusion qui fait tout notre effort vers une topologie qui corrige 
les énoncés jusqu'ici reçus dans la psychanalyse car il est clair qu'on ne parle que de ça à tous les 
stades - rejet, formation du non-Moi, je ne vais pas tous les rappeler - mais fonction de ce qu'on 
appelle incorporation et qu'on traduit  introjection, comme s'il  s'agissait d'un rapport d'intérieur à 
extérieur et non pas d'une topologie beaucoup plus complexe. L'idéologie analytique, en somme, 
telle qu'elle s'est 88

412



SEMINAIRE 16

exprimée jusqu'ici est d'une maladresse remarquable qui s'explique par ceci, la non construction 
d'une topologie adéquate.
Ce qu'il faut saisir, c'est que cette topologie, je veux dire celle de la jouissance, elle est la topologie 
du sujet ; c'est elle qui, à notre existence de sujet,  poursoit.  C'est un mot nouveau, qui m'est sorti 
comme ça, le verbe poursoir. Je ne vois pas pourquoi, depuis le temps qu'on parle de l'en-soi et du 
pour-soi, on ne pourrait pas faire des variations.  C'est extraordinairement amusant.  Par exemple 
vous pourriez écrire l'en-soi comme ça,  anse-oie ou  bien  ensoie.  Je vous en passe. Quand je suis 
tout seul, je m'amuse beaucoup ! L'intérêt du verbe  poursoir,  c'est que tout de suite il trouve des 
petits amis, pourvoir par exemple, ou bien surseoir. Il faut modifier l'orthographe s'il est du côté de 
surseoir il faut l'écrire pourseoit. L'intérêt, c'est si ça aide à penser des choses et en particulier une 
dichotomie : le sujet est-il, contre la jouissance, poursu ? En d'autres termes s'y éprouve-t-il ? Mène-
t-il son petit jeu dans l'affaire ? Est-il maître à la fin du compte ? Ou est-il à la jouissance poursis ? 
Est-il en quelque sorte dans sa dépendance, esclave ? C'est une question qui a son intérêt, mais pour 
s'y avancer, il faut partir bien de ceci qu'en tout cas tout notre accès à la jouissance est commandé 
par la topologie du sujet, et ça, je vous assure que ça fait quelques difficultés au niveau des énoncés 
concernant la jouissance.
Il m'arrive de parler avec des personnes pas forcément en vue mais très intelligentes. Il y a une 
certaine façon de penser que la jouissance pourrait s'assurer de cette conjonction impossible qui est 
celle que j'ai énoncée la dernière fois entre le discours et le langage formel qui est évidemment liée 
au mirage de ceci que tous les problèmes de la jouissance sont essentiellement liés à cette division 
du sujet ; mais ce n'est pas parce que le sujet serait plus divisé qu'on retrouverait la jouissance. Il  
faut à ça faire très attention.  En d'autres termes, le sujet fait  la structure de la jouissance, mais 
jusqu'à nouvel ordre, tout ce qu'on peut en espérer, ce sont des pratiques de récupération. Ceci veut 
dire que ce qu'il récupère n'a rien à faire avec la jouissance, mais avec sa perte. Il y a un nommé 
Hegel qui s'est déjà posé, et fort bien, ces problèmes. Il n'écrivait pas "pour-soi" comme moi, et ceci  
n'est pas sans conséquences. La façon dont il construit l'aventure de la jouissance est certes, comme 
il  convient,  entièrement  dominée  par  la  Phénoménologie  de  l'esprit,  c'est-à-dire  du  sujet.  Mais 
l'erreur est, si je puis dire, initiale,  et comme telle elle ne peut que porter jusqu'à la fin de son 
énonciation  ses conséquences.  Il  est  très  singulier  qu'à faire  partir  cette  dialectique,  comme on 
s'exprime, des rapports du maître et de l'esclave, il ne soit pas manifeste, et d'une façon tout à fait 
claire du fait même dont il part, à savoir la lutte à mort, de pur prestige insiste-t-il, qu'assurément 
ceci veut dire que le maître a renoncé à la jouissance ; et comme ce n'est pas pour autre chose que 
pour le salut de son corps que 89

413



SEMINAIRE 16

l'esclave accepte d'être dominé, on ne voit pas pourquoi, dans une telle perspective explicative, la 
jouissance ne lui reste pas sur les bras. On ne peut tout de même pas à la fois manger son gâteau et 
le garder. Si le maître s'est engagé dans le risque au départ, c'est bien parce qu'il laisse à l'autre la 
jouissance.
Est-ce  qu'il  faut  que  j'indique,  que  je  rappelle,  que  j'évoque  à  cette  occasion  ce  que  toute  la 
littérature antique nous témoigne, à savoir que d'être esclave, ce n'était pas si embêtant que cela, ça 
vous dispensait en tout cas de beaucoup d'ennuis politiques. Pas de malentendu n'est-ce pas, je parle 
d'un esclave mythique, celui du départ de la phénoménologie de Hegel. Et cet esclave mythique, il a 
ses répondants.  Ce n'est  pas pour rien que dans la  comédie -  ouvrez Térence !  -  la  jeune fille  
destinée au triomphe final du mariage avec l'aimable fils-à-papa est toujours une esclave. Pour que 
tout soit bien et pour se foutre de nous, car c'est la fonction de la comédie, il se trouve qu'elle est 
esclave mais tout de même de très bonne famille ; c'est arrivé par accident ! Et à la fin, tout se 
révèle. A ce moment-là, le fils-à-papa en a assez mis pour que décemment il ne puisse pas dire "je 
ne joue plus ; si j'avais su que c'était la fille du meilleur copain de papa, jamais je ne m'en serais  
occupé !" Mais le sens de la comédie antique, c'est ça justement, c'est de nous désigner, quand il  
s'agit de la jouissance, que la fille du maître du lopin à côté, ce n'est pas elle la plus indiquée, elle a  
quelque  chose comme ça  d'un petit  peu raide,  elle  est  un peu trop liée  à  ce  qui  lui  attient  de 
patrimoine.
Je vous demande pardon d'où ces petites fables nous entraînent, mais c'est pour dire que c'est d'un 
autre ordre, ce que l'évolution historique récupère en libérant les esclaves. Elle les libère on ne sait 
pas de quoi, mais il y a une chose certaine, c'est qu'à toutes les étapes, elle les enchaîne, à toutes les 
étapes de la récupération elle les enchaîne au plus-de-jouir qui est, comme je pense depuis le début 
de cette année l'avoir assez énoncé, autre chose, c'est-à-dire ce qui répond non pas à la jouissance 
mais à la perte de la jouissance en tant que d'elle surgit ce qui devient la cause conjuguée du désir 
de savoir et cette animation que j'ai récemment qualifiée de féroce qui procède du plus-de-jouir. Tel 
est l'authentique mécanisme, et il importe de le rappeler au moment où tout de même nous allons 
parler de Pascal, parce que Pascal, comme nous tous, est un homme en son temps.
Bien sûr que le pari a à faire avec le fait que, dans les mêmes années - et sur ces points de petite 
histoire, faites-moi confiance, j'ai fait le tour de ce qui peut se lire, je vous signale simplement que 
mon ami Guilbaud a fait là-dessus dans des revues, je rien ai que le tirage à part mais j'essaierai tout 
de même de savoir où vous pourriez les retrouver, quelques courts, très courts petits articles qui sont 
tout à fait décisifs quant au rapport de ce pari ;
il n'est pas le seul d'ailleurs; dans le livre de Brunet, la chose est également 90

414



SEMINAIRE 16

traitée.  La règle des partis,  c'est quelque chose sur lequel il  faudrait  en dire long pour vous en 
montrer l'importance dans le progrès de la théorie mathématique. Sachez simplement qu'il n'est rien 
de plus en pointe au regard de ce dont il s'agit, pour nous, quand il s'agit du sujet. S'intéresser à ce 
qu'il en est de ce qu'on appelle le jeu, en tant que c'est une pratique foncièrement définie par ceci 
qu'elle comporte un certain nombre de coups qui ont lieu à l'intérieur de certaines règles ; rien 
n'isole d'une façon plus pure ce qu'il en est de nos rapports au signifiant. Ici en apparence, rien 
d'autre qui nous intéresse que la manipulation la plus gratuite dans l'ordre de la combinaison. Poser 
pourtant la question, de ce qu'il en est des décisions à prendre dans ce champ du gratuit, est fait pour 
souligner que nulle part elle ne prend plus de force et de nécessité. C'est à ce regard que le pari qui  
en est fait, si nous nous apercevons que tout y manque des conditions recevables en un jeu, prend sa 
portée. Les efforts des auteurs pour en quelque sorte le rationaliser au regard de ce qui était en effet  
pour Pascal - mais il devait bien être le premier à le savoir - la référence, et démontrer que ça ne 
colle pas, c'est cela qui fait le prix de la façon dont le pari est par Pascal manié. Et là dans le texte  
de Pascal  et  repris  par les auteurs  avec un mode à courte  vue qui est  bien là la  chose la  plus 
exemplaire  et  dont  on  peut  dire  qu'après  tout  les  auteurs  nous  rendent  le  service  de  montrer 
comment s'installe l'impasse où ils s'obstinent, cette façon de mettre en valeur, au regard de cette  
décision, les rapports d'extension de l'enjeu, à savoir d'un côté une vie à la jouissance de laquelle on 
renonce pour en faire, tout à fait de la même façon que Pascal le signale dans l'étude de ce qu'on 
appelle règle des partis, c'est quand c'est dans le jeu, c'est perdu, c'est le principe de la mise, la mise  
de l'autre côté,  de celui du partenaire,  est ce que Pascal articule,  une infinité de vies infiniment  
heureuses.
Je vous signale qu'ici un point s'ouvre de savoir si cette infinité de vie est à penser au singulier ou  
au pluriel. Une infinité de vie, au singulier, cela ne veut pas dire grand-chose si ce n'est de changer 
le sens qu'a, dans ce contexte, le contexte de la règle des partis, le mot infinité. Néanmoins nous 
sommes là livrés à l'ambiguïté du petit papier. Le mot heureuse n'est pas terminé ; pourquoi le mot 
vie serait-il complet ? De l's qui pourrait aussi bien lui attenir, la face numérale d'une comparaison 
qui est celle ici promue, à savoir du rapport numéral entre les enjeux, avec quelque chose qui n'a 
pas d'autre nom que l'incertitude et qui est prise elle-même telle, numériquement, que Pascal écrit 
qu'au regard même d'un hasard de gain, écrit-il, on peut supposer une infinité de hasards de perte, 
introduire donc comme numérique l'élément de hasard, alors qu'il a été proprement exclu dans ce 
qu'il énonce de la règle des partis, qui comporte pour être énoncée l'égalité des hasards, montre bien 
qu'en tout cas, c'est sur le plan numérique 91

415



SEMINAIRE 16

que doit même être mesuré l'enjeu.
J'insiste car, dans ce petit papier, qui n'est nullement une rédaction ni un état définitif, qui est une 
succession de signes d'écriture qui sont faits, il est aussi bien en d'autres points énoncé qu'à parier ce 
dont il s'agit, c'est-à-dire l'incertitude fondamentale, à savoir y a-t-il un partenaire, en d'autres points 
Pascal énonce "il y a une chance sur deux", à savoir Dieu existe ou n'existe pas, procédé dont, bien 
sûr, nous voyons assez l'intenable et qui n'a pas besoin d'être réfuté. Mais est-ce qu'on ne voit pas 
qu'en ceci tout réside précisément à ce niveau de l'incertitude ? Car il est bien clair que rien ne 
s'impose de ce calcul et qu'on peut toujours opposer à la proposition du pari "ce que j'ai, je le tiens, 
et avec cette vie, j'ai déjà bien assez à faire" Pascal en rajoute et il nous dit qu'elle n'est rien, mais  
qu'est-ce à dire ? Non pas zéro, car il n'y aurait ni jeu, il n'y aurait pas de jeu parce qu'il n'y aurait  
pas de mise; il dit qu'elle est un rien, ce qui est une toute autre affaire, car c'est très précisément de  
cela qu'il s'agit quand il s'agit du plus-de-jouir ; et d'ailleurs s'il y a là quelque chose qui porte au 
plus vif, au plus radical notre passion de ce discours, c'est bien parce que c'est de cela qu'il s'agit. 
L'opposition sans doute tient toujours. Est-ce qu'à miser dans un tel jeu, je ne gage point trop ?
Et c'est bien pour cela que Pascal le laisse inscrit dans l'argumentation de son supposé contradicteur, 
contradicteur qui n'est pas ailleurs qu'en lui-même puisqu'il est le seul à connaître le contenu de ce 
petit bout de papier. Mais il lui répond: "Vous ne pouvez pas ne pas parier parce que vous êtes 
engagé". Et en quoi ? Vous n'êtes pas engagé du tout sauf si domine ceci que vous avez à prendre 
une décision, c'est-à-dire ce qui dans le jeu, dans la théorie du jeu comme on dit de nos jours, qui 
n'est  que  la  suite  absolument  directe  de  ce  que  Pascal  inaugure  dans  la  règle  des  partis  où  la 
décision est une structure, et  c'est parce qu'elle est réduite à une structure que nous pouvons la 
manipuler d'une façon entièrement scientifique. Seulement là, à ce niveau, si vous devez prendre 
une décision, quelle  qu'elle soit,  des deux, si vous êtes engagé de toute façon, c'est à partir  du 
moment où vous êtes interrogé de cette façon, et par Pascal, c'est-à-dire au moment où vous vous 
autorisez d'être "je" dans ce discours. La véritable ambiguïté, la dichotomie n'est pas entre Dieu 
existe ou il n'existe pas, que Pascal le veuille ou non; ce problème devient d'une tout autre nature à 
partir du moment où il a affirmé, nous ne savons non pas si Dieu existe, mais, ni si Dieu est, ni ce 
qu'il est, et donc l'affaire concernant Dieu sera - les contemporains l'ont parfaitement senti et l'ont 
articulé - une affaire de fait, ce qui, si vous vous rapportez à la définition que j'ai donnée du fait, est 
une affaire de discours ; il n'y a de fait qu'énoncé. Et c'est pourquoi nous sommes entièrement livrés 
à la tradition du livre. Ce qui est en jeu dans le pari de Pascal est ceci : est-ce que "je" existe ou si  
"je" n'existe pas, comme 92

416



SEMINAIRE 16

je vous l'ai déjà, au terme de mon précédent discours, énoncé. J'ai mis un temps qui fut comme il 
arrive et peut-être comme j'en suis un peu trop coutumier, trop de temps à introduire le vif de ce  
dont il s'agit, mais je crois que ces prémisses étaient indispensables. Ceci m'amène donc à faire ici -  
pas  spécialement  opportunément  -  notre  coupure  d'aujourd'hui.  Sachez  seulement  que  si, 
contrairement à ce qu'on croit, le pari n'est pas sur la promesse mais sur l'existence de "le", quelque 
chose peut être déduit au-delà du pari de Pascal, à savoir si nous mettons à sa place la fonction de la 
cause telle qu'elle se place au niveau du sujet, à savoir l'objet a, ce n'est pas la première fois que je 
l'aurai écrit ainsi l'a-cause ; c'est précisément en tant que tout le pari a cette essence de réduire cette 
chose qui n'est tout de même pas quelque chose que nous puissions, comme ça, tenir dans le creux 
d'une main, à savoir notre vie dont après tout nous pourrions avoir une tout autre appréhension, une 
tout autre perspective, à savoir qu'elle nous comprend et sans limite, et que nous sommes là lieu de 
passage, phénomène. Pourquoi la chose ne serait-elle pas soutenue ? Elle l'a été après tout.
Que cette vie se réduise à ce quelque chose qui peut être ainsi mis en jeu, n'est-ce pas le signe que 
ce qui domine dans une certaine montée des rapports au savoir, c'est cette a-cause. Et c'est là que 
nous aurons dans nos pas suivants à mesurer ce qu'il résulte, au-delà de cette a-cause, d'un choix; 
dire je existe a, au regard de ce rapport avec l'a-cause, toute une suite de conséquences parfaitement 
et immédiatement formalisables. Je vous en ferai la prochaine fois le calcul. Et inversement, le fait 
même de pouvoir ainsi le calculer, l'autre position, celle qui parle pour la recherche de ce qu'il en 
est d'un le qui peut-être n'existe pas, va dans le sens de l'a-cause, dans le sens de ce à quoi Pascal 
procède quand il invoque son interlocuteur à y renoncer, là pour nous prend son sens, la direction 
d'une recherche qui est expressément, pour ce qui est de la psychanalyse, la nôtre.
93

417



SEMINAIRE 16

94

418



SEMINAIRE 16

LEÇON VIII, 22 JANVIER 1969

Le plus difficile à penser, c'est le Un. Qu'on s'y efforce, ça ne date pas d'hier. L'abord moderne est 
scripturaire; c'est un jour ce que j'ai extrait, à l'étonnement, je m'en souviens, d'un de mes auditeurs 
qui s'en émerveillait "Ah ! Comment est-ce que vous avez pu accrocher ça, Einziger Zug", ce que 
j'ai traduit d'une façon qui reste le trait unaire. C'est en effet le terme dont Freud épingle une des  
formes  de  ce  qu'il  appelle  identification.  J'ai  montré  à  cette  date  d'une  façon  suffisamment 
développée pour que je n'aie pas à y revenir aujourd'hui mais seulement à le rappeler qu'en ce trait 
réside l'essentiel de l'effet de ce qui pour nous, analystes, à savoir dans le champ où nous avons à 
faire au sujet, s'appelle la répétition.
Ceci, que je n'ai point inventé, mais qui est dit dans Freud, pour peu seulement qu'on fasse à ce qu'il 
dit attention, ceci est lié d'une façon qu'on peut dire déterminante à une conséquence qu'il désigne 
comme l'objet perdu; essentiellement, pour résumer, c'est dans le fait que la jouissance est visée 
dans un effort de retrouvailles et qu'elle ne saurait l'être qu'à être reconnue par l'effet de la marque, 
que cette marque même y introduit la flétrissure d'où résulte cette perte, mécanisme fondamental et 
essentiel à confronter à ce qui était déjà apparu dans une recherche qui, somme toute, se poursuivait 
sur la même voie, concernant toute essence et qui aboutissait à l'idée, la préexistence de toute forme 
et du même coup à faire appel à cette chose peu facile à penser, c'est là Platon, c'est la réminiscence.
Ces points étant rappelés, nous en sommes au pari de Pascal ; son rapport à la répétition, je pense,  
n'est pas tout à fait inaperçu de beaucoup d'entre ceux qui sont ici. Pourquoi je passe maintenant par 
le pari de Pascal ? Ce n'est certes pas pour faire le bel esprit, ni du rappel philosophique, ni de la  
philosophie de l'histoire de la philosophie. Ce qui se passe au niveau du jansénisme, pour rappeler 
le contexte pascalien, c'est une affaire qui nous intéresse en ceci précisément que l'historien, comme 
en bien d'autres choses, est bien incapable de s'y retrouver.
Lisez un petit Que-Sais-je ? je m'excuse auprès de son auteur d'avoir oublié jusqu'à son nom, mais 
j'ai lu le texte de bout en bout, et bien sûr pas pour me renseigner sur le jansénisme, je n'en dirai pas 
plus d'ailleurs sur ce qu'il en est de mon rapport à lui, ce serait une bien trop belle occasion pour
vous de vous précipiter dans des déterminations historiques ou 95

419



SEMINAIRE 16

biographiques de mes intérêts; quoi qu'il en soit, il y a un bout de temps, il se trouve que j'ai pu en  
avoir l'appréhension en dehors de cette sorte de fantôme qui en reste, à savoir que c'étaient des gens 
qu'on appelle rigoristes, autrement dit qui vous empêchaient de vivre à votre gré ; c'est tout ce qu'il  
en reste en effet, par un de ces surprenants effets d'ensablement dont il ne faut pas méconnaître que 
c'est  aussi  une  dimension de  l'histoire.  Mais  en  lisant  donc ce petit  livre,  je  me  suis  donné le 
témoignage sur ce qu'on peut en dire, simplement à prendre les choses justement comme l'indique le 
titre de la collection, au niveau du Que sais-je ?. Il sait beaucoup de choses, l'auteur ; il repart des 
origines, si tant est qu'il y en ait, de la question qui s'y soulève ; il aboutit au point où la chose se 
noie dans la secousse de la Révolution française, et il avoue tout gentiment à la fin qu'en fin de 
compte, le jansénisme, on voit vraiment pas, à tout prendre, ce que ça a voulu dire, ce qui est tout de 
même pour un travail de recension historique une conclusion assez curieuse mais exemplaire.
Une chose apparaît dans cette histoire, c'est qu'à la prendre à son niveau d'enregistrement historique, 
ça commence comme une affaire de théologiens et d'ailleurs c'est bien vrai Jansénius se trouve être 
d'eux le plus représentatif, disons même le plus digne de les représenter, ne serait-ce qu'en ceci qui 
est  exemplaire  c'est  qu'il  apparaît  que  tout  ce  qui  s'agite  à  l'époque  autour  du  débat,  de  la 
contradiction et des condamnations qui lui font cortège, la question fondamentale, celle qu'il n'y a 
presque aucun des participants au débat qui ne l'agite, c'est : "Et d'abord vous ne l'avez pas lu!" Et il 
semble bien en effet que la très très grande majorité de ceux qui alors se passionnent, non seulement 
ne l'ont pas lu mais même ne l'ont pas ouvert ; certains pourtant, deux ou trois chefs de file, le 
Grand Arnaud devaient l'avoir lu; d'ailleurs qu'avait-on besoin de le lire ? On avait lu bien d'autres 
choses et, elles, fondamentales, et en particulier avant, bien avant que paraisse cet ouvrage paru 
posthume,  comme vous le  savez  peut-être,  qui  s'appelle  l'Augustinus,  de celui  que je  viens  de 
nommer, l'évêque Jansène, il y avait eu la pensée de Saint-Augustin dont on ne peut nier qu'elle soit 
au fondement du christianisme et que, pour tout dire, la question est là patente dès qu'il s'agit du 
christianisme précisément.
La mesure dans laquelle le christianisme nous intéresse, j'entends au niveau de la théorie, se mesure  
précisément au rôle donné à la Grâce. Qui ne voit pas que la Grâce a le plus étroit rapport avec ce  
que moi, partant de fonctions théoriques qui n'ont certes rien à faire avec les effusions du cœur, je 
désigne comme d(A), désir de l'Autre. Désir de l'Homme, ai-je dit en un temps où, pour me faire 
entendre,  il  fallait  bien que je risque certains  mots  improbables  comme l'Homme par exemple. 
J'aurais pu me contenter de dire, le désir tel qu'il vous concerne, ce désir se joue dans ce champ de 
l'Autre tel qu'il s'articule comme le lieu de la parole. Qui ne voit aussi ce 96

420



SEMINAIRE 16

qu'implique, si ce qui s'énonce ainsi est correct, cette relation orientée par le vecteur partant du $*D 
sur le graphe vers ce désir, désir de l'Autre pour l'interroger dans un "je me demande ce que tu 
veux" qui s'équilibre aussi bien d'un "je te demande ce que je veux". Ce qu'il y a qui s'incline dans 
toute manifestation du désir vers un "Que Ta Volonté soit faite" mérite d'être posé d'abord, dans 
toute appréciation, - ce n'est pas forcément le privilège des spirituels - sur ce qu'il en est de la nature 
de la prière. Son emmêlement inextricable avec les fonctions du désir pourrait en être éclairé.
Ce tutoiement, ai-je dit, n'a pas un départ simple, puisqu'au niveau du sujet, la question reste entière  
de savoir qui parle. Il n'en est pas moins essentiel de s'apercevoir que ce tutoiement s'adresse à un 
Autre sans figure.  Nul besoin qu'il en ait  la moindre pour qu'il  lui  soit  adressé, si nous savons  
distinguer  ce champ de l'Autre  du rapport  au semblable.  Or c'est  précisément  ce qu'articule  sa 
définition dans ma théorie. Le rapport, le nœud, le lien qu'il y a entre des disputes sur la Grâce dont 
il semble que les responsables de droit, à savoir l'Eglise, à l'époque dont nous parlons, riaient pu 
autrement se tirer qu'à interdire de façon réitérée pendant deux siècles qu'on articule quoi que ce 
soit, ni pour, ni contre, dans ce débat - interdiction bien sûr qui n'a fait que faire rebondir la lutte et 
multiplier les ouvrages aussi bien que les libelles, - est quelque chose dont ce qui nous importe, c'est 
que  cette  frénésie  que  certains  diraient  purement  intellectuelle  est  étroitement  solidaire  d'un 
mouvement dont il n'est pas question de contester les incidences de ferveur ni à l'occasion non plus 
les effets proprement, comme ceci a été épinglé à l'époque, convulsionnaires. Quelle que soit la 
façon dont nous pouvons jauger comme psychopathologues ce qui se passait sur le tombeau d'un 
certain diacre Pâris, et quand, à l'entrée du cimetière les portes furent fermées, si bien qu'on put  
écrire dessus De par le Roi défense à Dieu de faire miracle en ce lieu les dites convulsions qui se 
sont  poursuivies  ailleurs,  il  semble  que  ne  serait-ce  qu'à  épingler  les  choses  dans  cette  ultime 
conséquence, nous pouvons voir que ce champ est tout de même de celui qui nous appartient et 
qu'après tout, à le prendre d'une façon qui ne soit pas tout à fait au ras du sol, à savoir "faut-il les  
interner  ou  pas  ?",  nous  sommes  quand même  en  droit  d'essayer  d'articuler  quelque  chose  et, 
pourquoi pas, au point le plus libre, le plus lucide, le plus joueur, le pari précisément de Pascal.
Le Nom du Père - je vais l'annoncer comme ça au départ parce que ce sera peut-être la meilleure 
façon de vous faire décoller de l'effort de fascination qui se dégage de ces embrouilles - le Nom du 
Père, dont j'insiste pour dire que ce n'est pas par hasard que je n'ai pas pu en parler, le Nom du Père  
prend ici  une  forme  singulière  que  je  vous  prie  de  bien  repérer  au  niveau du pari.  Cela  vous 
changera peut-être des chipotages auxquels se consacrent habituellement les auteurs sur le sujet de 
savoir si ça vaut la 97

421



SEMINAIRE 16

peine de parier. Ce qui vaut la peine, c'est de considérer comment il se formule sous la plume de 
Pascal. Je dirai que cette forme singulière, dans l'énoncé qui vient en tête sur le petit papier, cette 
forme singulière c'est ce que j'appellerai le réel absolu ; et le réel absolu, sur ce petit papier, est ce 
qui s'énonce comme "croix ou pile". "Croix ou pile", ça n'agite pas la croix, ôtez-vous ça de la tête. 
"Croix ou pile", c'était la façon, à l'époque, de dire ce que nous appelons maintenant pile ou face.
Je voudrais qu'il vous vienne à l'idée que s'il est concevable que nous arrivions, en quelque point, au 
dernier  terme  d'une  science  quelconque  au  sens  moderne,  à  savoir  par  l'opération  de  ce  qu'on 
appelle une mesure, ce ne peut être très précisément qu'au point où ce qu'il y a à dire, c'est "croix ou 
pile", "c'est ça ou c'est pas ça". Ça est ce que ça est, là, car jusque là, rien ne nous affirme que nous  
ne faisons pas que mesurer nos propres mesures. Il faut que ça arrive à un point, croix ou pile, où ce 
n'est que du réel en tant que butée qu'il s'agit.
Le pari de Pascal contient à son départ quelque chose qui se réfère à ce point pôle, le réel absolu. Et 
ceci d'autant plus que ce dont il s'agit, c'est précisément quelque chose qui est défini, que nous ne 
pouvons savoir ni s'il est ni ce qu'il est. C'est expressément ce que Pascal articule quant à ce dont il 
s'agit, qui bien sûr, au niveau du pari, si la question se pose de son acte, peut bien en effet être 
traduit par la question de l'existence ou non du partenaire.
Mais il n'y a pas que le partenaire. Il y a l'enjeu. Et c'est là l'intérêt du pari de Pascal. L'enjeu, le fait 
qu'il puisse poser en ces termes la question de notre mesure au regard de ce réel, l'enjeu suppose un 
pas franchi qui, quoi qu'en disent les amateurs de fouinage historique, à savoir que déjà Raymond 
Sebond, et déjà le Père Sirmond, et déjà Pierre Charron avaient agité quelque chose de l'ordre de ce  
risque, ceux-là méconnaissent que si Pascal peut avancer d'une façon dont ce n'est point par hasard 
qu'elle a été ressentie si profondément dans le champ du où ça pense, c'est qu'il avait profondément 
modifié l'abord de ce qu'il en est du "je dis", j'entends du je du joueur, et ceci en procédant à si je 
puis dire quelque chose qui pourrait s'appeler un exorcisme, ceci le jour où il découvrit la règle des 
partis.
Les résistances qu'il rencontre après avoir posé ce problème de la façon dont il est juste de répartir 
les enjeux quand, pour une raison quelconque, obligé ou de consentement mutuel, on interrompt en 
cours une partie dont la règle est déjà donnée, le pivot de ce qui lui permet d'y trancher d'une façon 
aussi  féconde,  que  c'est  par  là  qu'il  articule  le  fondement  de  ce  qu'on  appelle  le  triangle 
mathématique, assurément bien sûr déjà découvert par quelque Tartaglia, mais il n'est pas forcé d'en 
être informé, aussi bien, d'ailleurs, il en tire d'autres suites, puisque c'est par là qu'il rejoint, reprend 
et donne un redépart à ce qui, dans les lois de 98

422



SEMINAIRE 16

maximum et de minimum au niveau d'Archimède, prélude à ce qui va naître du calcul intégral, tout ceci  
repose sur cette simple remarque, pour trancher de ce dont il s'agit, c'est que l'essence du jeu, dans ce qu'il  
comporte de logifiable parce qu'il est réglé, tient en ceci que ce qui y est misé est au départ perdu. Là où la  
question de l'appât du gain déforme, réfracte, d'une façon qui ne permet point aux théoriciens de n'être pas,  
dans leurs articulations, infléchis, cette purification initiale permet d'énoncer d'une façon correcte ce qu'il est 
juste d'opérer pour faire à tout moment le partage de ce qui est là au centre comme enjeu, comme perdu.
La question, pour nous analystes, nous intéresse parce qu'elle nous permet d'y accrocher ce qui est 
la motivation essentielle du surgissement d'un mode semblable d'enchaînement ; s'il est une activité 
dont le départ soit fondé dans l'assomption de la perte, c'est bien parce que ce dont il s'agit dans 
l'abord même de toute règle, c'est-à-dire d'une concaténation signifiante, d'un effet de perte, c'est 
très précisément ce sur quoi je m'efforce dès le départ de mettre les points sur les i, parce que bien  
sûr notre expérience, comme on dit, dans l'analyse à tout instant nous confronte à cet effet de perte 
et que si l'on ne saisit pas ce dont il s'agit, on le met au compte, sous le nom de blessure narcissique, 
d'un dommage imaginaire. C'est bien en quoi l'expérience innocente témoigne que cet effet de perte 
est rencontré à chaque pas ; elle en témoigne de façon innocente c'est-à-dire de la façon la plus 
nocive,  en  le  rapportant  à  ce  schéma  d'une  blessure  narcissique  c'est-à-dire  d'un  rapport  au 
semblable qui, dans l'occasion, n'a absolument rien à faire. Ce n'est pas parce que quelque parcelle  
qui ferait partie du corps en est détachée que la blessure en question fonctionne, et tout essai de 
réparation, quel qu'il soit, est condamné à en prolonger l'aberration. Ce dont il s'agit, la blessure, se 
tient  ailleurs,  dans un effet  qu'au départ,  pour le rappeler,  j'ai  distingué de l'Imaginaire  comme 
Symbolique ; il est dans la béance qui se produit ou qui s'aggrave, car nous ne pouvons sonder ce 
qui de cette béance était déjà là dans l'organisme, de la béance entre le corps et sa jouissance, pour 
autant  que  donc,  ai-je  dit,  ce  qui  la  détermine  ou  qui  l'aggrave,  et  seule  nous  importe  cette 
aggravation, c'est l'incidence du signifiant, l'incidence même de la marque, l'incidence de ce que j'ai 
appelé tout à l'heure le trait unaire, qui lui donne donc sa consistance.
Alors ce dont il s'agit se dessine à mesurer l'effet de cette perte, de cet objet perdu en tant que nous 
le désignons par a, à ce lieu sans lequel il ne saurait se produire, à ce lieu encore non connu, non 
mesuré qui s'appelle l'Autre. Qu'est-ce à dire, qu'il faille d'abord prendre cette mesure dont il suffit  
de l'expérience, voire de la passion du jeu, pour voir quel est son rapport avec la façon dont nous 
fonctionnons  comme  désir.  Qu'en  va-t-il  être  de  cette  proportion  qu'il  nous  faut  maintenant 
mesurer ? Eh bien ! il y a 99

423



SEMINAIRE 16

quelque chose de très étrange,  c'est que cette  proportion, cette  mesure,  elle est  déjà là dans les 
chiffres, je veux dire dans les signes écrits avec quoi l'on articule l'idée même de la mesure.
Nous ne savons rien, en ce point, de la nature de la perte. Je peux faire comme si nous ne lui 
donnions  jamais  aucun  particulier  support;  nous  donnons  des  points,  je  ne  dirai  pas  où  nous 
pouvons écoper, où nous attrapons des copeaux; mais aucun besoin de le savoir. Je l'ai dit, d'un côté 
nous ne savons que la fonction de la perte et de l'autre, nous ne savons assurément pas ce qu'il en est 
de l'1 puisqu'il n'est que le trait unaire ; ce ne sait n'est que tout ce qu'il nous plaît d'en retenir. Et 
néanmoins il nous suffira d'écrire ceci 1/a où s'inscrit la proportion, à savoir que le rapport de ce 1 
déterminant à l'effet de perte, est égal et doit l'être, comme il semble bien s'il  s'agit de perte, à 
quelque chose où se conjoint d'un "et" additif ce 1 et le signe écrit de cette perte, 
1  = 1+a . 
a
Car  tel  est  bien en effet  l'inscription  d'où résulte  ce qu'il  en est  d'une certaine  proportion dont  
l'harmonie, s'il faut l'évoquer, ne tient assurément pas à des effets esthétiques. Simplement je vous 
demande, pour le mesurer vous-mêmes, de vous laisser d'abord guider par l'examen de ce qu'il en 
est de sa nature mathématique. Les harmonies dont il s'agit ne sont point faites de bonheur, d'une 
heureuse rencontre, comme je pense que le rapprochement de la série qui résulte de la fonction 
récurrente qui s'engendre de cette égalité, comme je pense vous montrer qu'on en retrouve la note 
caractéristique, celle de a, dans une toute autre série engendrée d'un autre départ, mais qui nous 
intéresse  autant  ;  comme  vous  le  verrez,  c'est  celle  qui,  à  prendre  les  choses  d'un  autre  bout, 
s'engendrerait  de ce que nous avons appelé Spaltung ou division originelle du sujet,  en d'autres 
termes des efforts pour faire se rejoindre deux unités disjointes. C'est là un champ qu'il convient de 
parcourir pas à pas.
Il est nécessaire pour le faire d'inscrire d'une façon qui soit claire ce qu'il peut en être de la dite  
série. Nous l'inscrivons sous la forme suivante, nous mettons ici le a, ici le 1, une direction, cette  
direction n'existe, je le souligne au passage, que du fait de notre départ. Après le 1, nous mettons 
1+a. Après le a, 1-a. La série s'engendre d'additionner les deux termes pour en produire le terme 
suivant; nous avons donc ici

424



SEMINAIRE 16

d'où vous pouvez voir qu'il n'est pas sans présenter quelques rapports avec la liste opposée. Je passe,  
je  passe  parce  qu'il  vous  est  facile  de  contrôler  ceci,  que  la  suite  de  ces  valeurs  représente  une  
proportion qui se conserve, à savoir que 1 + a est à 1 comme 2 + a est à 1 + a. C'est très exactement ce  
qui est écrit dans la formule initiale. Ceci peut aussi bien s'écrire
1, 1/a, 1/a2, 1/a3, 1/a4, etc.
nombre qui, comme a est plus petit que 1, ira toujours croissant.
Ici par contre, on écrit a2, a3, a4, a5, a6, nombre qui comme je le répète, comme a est plus petit que 1, 
ira toujours décroissant.
Ne quittons pas notre Pascal car, sur le petit papier où ce qu'il opère, c'est une articulation, donc il 
n'y a nul besoin qu'elle soit destinée à quelque autre pour que les répliques n'y aient pas une valeur  
non pas persuasive mais logiquement constructive. On s'est fort bien aperçu de nos jours que, pour 
certains problèmes, il y a une façon où compte, pour les résoudre, le nombre des coups, à savoir au 
bout de combien de coups une partie conquiert le dernier mot ; si elle le conquiert du fait de ce 
qu'on pourrait appeler, mais purement rétrospectivement, une faute au niveau de l'autre partie, il est 
clair que l'épreuve consistera à proposer à l'autre partie une réponse plus chanceuse mais que, si le 
résultat est le même, nous pouvons mettre au compte d'une articulation logique, j'entends reçue, il 
suffit de le définir au départ, au titre d'une démonstration, ce qui s'articulerait ainsi.
Il est fâcheux qu'on l'oublie à une époque, la nôtre, qui a su fort bien codifier  les lois de cette  
fonction du oui ou non, oui ou non réfutable, et s'apercevoir qu'il ouvre plus de champ que le pur et  
simple démontrable. C'est ainsi, je l'ai fait remarquer, je l'ai déjà annoncé, amorcé la dernière fois, 
que le procès de Pascal,  celui  qui  lui  fait  d'abord sonder au regard d'un pur "croix ou pile"  le 
rationnel de l'engagement d'une mise de quelque chose dans la vie qui est justement ce qui n'est pas 
défini contre quelque chose dans ce qui est au moins une infinité de vies qu'on qualifie sans non 
plus préciser ce qu'elles veulent dire d'indéfiniment heureuses mais peut-être vaut-il que si nous 
venons après lui, nous  101

425



SEMINAIRE 16

réinterrogions  ces  signes,  nous  voyons  s'ils  ne  sont  pas  capables  de  livrer  quelque  chose  qui 
nécessairement préciserait le sens.
C'est bien ce que nous sommes en train d'opérer au niveau de ces signes et de nous apercevoir que si 
nous nous emparons  du a  dont  nous ne savons toujours  pas  la  valeur  mais  seulement  ce  qu'il  
engendre comme série dans son rapport avec le 1,  nous voyons une série,  rien de plus, et  l'on 
pourrait  même dire que la question de ce qu'il en est du a et  du 1 comme tels, comme termes  
apposés d'une façon quelconque, même mathématiquement, n'a pas de sens. Ce ne sont pas comme 
quand il s'agit de définir les nombres entiers et ce qu'on peut faire avec eux, des éléments neutres.  
Ce 1 n'a rien à faire avec le 1 de la multiplication. Il faut des actions supplémentaires pour les faire 
servir. Et le a non plus. Le a comme le 1 sont là partout, partout où il y a le rapport 1/a c'est-à-dire 
dans toute la série. C'est justement là l'intérêt d'en partir, parce que la seule raison qui nécessite que 
nous en partions, c'est que c'est à partir d'eux que nous écrivons. Dans un réel quelconque qui parait  
pouvoir correspondre à cette échelle, ils n'ont de place nulle part ; seulement cette échelle, sans eux, 
nous ne pouvons pas l'écrire. C'est en partant d'elle, de cette échelle,  que je peux me permettre 
d'imager, à partir d'une autre écriture, la plus simple également, nous restons, semble-t-il, dans nos 
limites, dans celles du trait unaire, à ceci près que nous allons le prolonger indéfiniment, essayer  
tout au moins de le prolonger indéfiniment.
Voilà le a, voilà le 1. Nous ne sommes pas forcés de les mesurer pour qu'ils soient correctement 
inscrits. Là aussi, je pense que vous me pardonnerez d'abréger et de dire ceci : nous projetons ce a 
sur ce champ considéré dans sa fonction de 1. Ce que nous venons d'écrire nous indique que ce qui 
sera ici, sera a2 ; le rabattement ici de l'a2 nous mettra ici un a3 ; le rabattement de l'a3 nous mettra ici 
un a4. Vous suivez j'espère, voyez donc que vont s'additionner par des opérations qui vont dans un 
certain sens toutes les puissances paires de a : a2, a4, a6, et qu'ici vont se reproduire, car si nous 
reportons l'a, nous aurons l'a5, la suite des puissances impaires a3, a5, a7.

426



SEMINAIRE 16

Il est très facile de s'apercevoir qu'ainsi, nous retrouverons au point de jonction convergente de ces 
puissances  les  unes  paires,  les  autres  impaires,  la  mesure  de  a  comme  total  pour  toutes  les 
puissances paires, a lui-même étant bien entendu exclu ; la mesure a2 comme somme des puissances 
totales impaires de a, a2 et a faisant au total 1. C'est-à-dire que c'est par l'opération même 
de l'addition séparée des puissances paires d'une part et des puissances impaires que nous trouvons 
effectivement la mesure de ce champ de l'Autre comme 1, c'est-à-dire autre chose que sa pure et 
simple inscription comme trait unaire.
Je n'ai obtenu ce résultat qu'à prendre isolément ce qui est le fondement proportionnel du a. Mais si  
je prends son développement dans le sens de la croissance, vous voyez facilement qu'à simplement 
additionner ces puissances déjà croissantes, si je vous disais ce que ça fait, au moment où nous 
pouvons additionner le 1/a puissance quelque chose jusqu'à ce qu'ait surgi le a100, il est très facile de 
faire un calcul, si vous disposez d'une page, et ça ne dure pas plus de dix minutes, non pas sur ce 
qu'est 1/a100 mais l'addition de toute la série, il y a des formules très connues et très faciles, on 
s'aperçoit  que c'est  2 000 000 000 000 000 000 000 000 000. (Deux milliards  de milliards  de 
milliards).
Je veux dire qu'en effet dans un sens nous trouvons quoi ? Rien de plus épatant qu'une série incluant 
une croissance qu'on appelle infinie des entiers, mais qui est tout de même en fin de compte de 
l'ordre de ce qu'on appelle dénombrable. Une série ainsi constituée, qui s'appelle une progression 
géométrique, autrement dit exponentielle, reste dans le dénombrable.
Quand je vous ai fait remarquer que ce n'est que de façon scripturaire que nous importe le point où 
gisent le 1 et le a, ce n'est pas pour en négliger maintenant l'incidence et dire que c'est à partir de 
quelques  points  que  nous  voyons  une  différence.  L'infini  décroissant  est  le  même  dans  sa 
génération. Seulement il aboutit, au lieu d'aboutir à l'infini puisque sur l'infini nous en savons tout 
de même un petit bout de plus et que cet infini des nombres entiers, nous avons appris à le réduire à  
sa  valeur  propre  et  distincte,  seulement,  de  l'autre  côté,  comme  je  vous  l'ai  montré  ici,  en 
commençant par là, parce que ça avait son intérêt, vous aurez une limite, limite dont la série peut 
approcher d'aussi près que possible, d'une façon moindre à toute grandeur choisie, si petite soit-elle,  
à savoir très précisément 1 + a.
Le départ de Pascal dans ses notes qui écrit simplement rien infini est 103

427



SEMINAIRE 16

en effet bien le point où gît à la fois sa sûreté de touche et le point vraiment fonctionnel d'où toute la 
suite  se  détermine.  Car  ce  qu'il  appelle  rien,  comme d'ailleurs  il  l'indique  de  la  façon  la  plus 
expresse dans d'autres de ses notations, c'est simplement qu'à partir d'un point, au reste je vous l'ai 
dit quelconque, nous obtenons dans un sens, le sens décroissant, une limite, mais ça n'est pas parce 
que ça a une limite que c'est moins infini ; d'autre part ce que d'un autre côté nous obtenons, à  
savoir une croissance qui, elle, n'en a pas de limite, ça ne spécifie pas cette direction comme plus 
spécifiquement  infinie.  Aussi  bien,  quand  Pascal  écrit  rien,  n'est-ce  pas  au  hasard  ;  lui-même 
soupçonne bien que rien, ça n'est pas rien, que c'est quelque chose qui peut être mis en balance, et 
tout spécialement au niveau où nous avons à le mettre dans le pari.
Mais voilà-t-il pas qu'apparaît  quelque chose, quelque chose dont il faut qu'on s'aperçoive, c'est 
qu'en fin de compte, si au champ de l'Autre s'énonce une révélation qui nous promet  l'infinité de  
vies infiniment heureuses je le répète, je m'en tiens à leur énoncé numérique, et pendant un temps 
Pascal s'y tient aussi, puisqu'il commence à pondérer, une vie contre deux vies, ça vaudrait-il déjà la 
peine ? Mais oui, mais oui, dit-il ; contre trois vies, encore plus; et naturellement plus il y en a, 
mieux ça vaut!
Seulement, nous nous apercevons de cette chose importante, c'est que, dans tous les cas où nous 
choisissons, même quand c'est  rien que nous perdons, nous sommes privés d'un demi-infini. Ceci 
répond au champ de l'Autre et à la façon dont nous pouvons justement le mesurer comme 1 au 
moyen de la perte. Pour ce qui en est de la genèse de cet Autre, s'il est vrai que nous pouvons le  
distinguer de quelque chose qui est le 1 avant le 1, à savoir la jouissance, vous voyez qu'à avoir 
affermi le 1 + a, en avoir fait avec des soins infinis l'addition, c'est bien de a dans son rapport à 1, à 
savoir de ce manque que nous avons reçu de l'Autre par rapport à ce que nous pourrions édifier 
comme champ complété de l'Autre, c'est de là, du a, et d'une façon analogique que nous pouvons 
espérer prendre la mesure de ce qu'il en est de 1'1 de la jouissance au regard précisément de cette 
somme supposée réalisée.

428



SEMINAIRE 16

Nous connaissons ça; nous le retrouvons, nous, analystes. La forme la plus caractéristique, la plus 
subtile que nous ayons donnée de la fonction cause du désir, c'est ce qui s'appelle la jouissance 
masochiste ; c'est une jouissance analogique, c'est-à-dire qu'au niveau du plus  de jouir,  le sujet y 
prend de façon qualifiée cette position de perte, de déchet, qui est représentée par a, et que l'Autre, 
tout son effort est de le constituer comme champ seulement articulé sous le mode de cette loi, de ce 
contrat sur lequel notre ami Deleuze a mis si heureusement l'accent pour suppléer à l'imbécillité 
frémissante qui règne dans le champ de la psychanalyse!
C'est  de façon analogique et  en jouant  sur la proportion que se dérobe ce qui s'approche de la 
jouissance par la voie du plus de jouir. C'est par ce point au moins qu'à accrocher les choses par la 
voie de départ que nous avons prise, nous voyons ici que nous trouvons une entrée dont se motive 
l'expérience. La question sans doute n'est pas sans intérêt au regard de la façon dont fonctionne chez 
Pascal une certaine renonciation. Mais n'allez pas trop vite. Traiter ceux qui se sont débattus sans le  
savoir avec cette logique d'universellement masochistes, c'est cet ordre de court-circuitage où se 
désigne ce que j'ai appelé dans ce champ la canaillerie qui tourne en sottise.
le n'ai pu vous amener aujourd'hui qu'à un abord qui est celui-ci: la proportion déjà inscrite dans la  
seule entrée dans un champ par la seule voie scriptutraire. Il nous faut bien entendu la contrôler de 
par ailleurs. Si ce a, ai-je dit, et ceci même en est, je l'ai souligné, l'image, l'illustration et rien de 
plus, est ce qui conditionne la distinction du "le" comme soutenant ce champ de l'Autre et pouvant 
se totaliser comme champ du savoir, ce qu'il importe de savoir, précisément, c'est qu'à se totaliser 
ainsi,  il  n'atteindra  jamais  au  champ de  sa  suffisance  qui  s'articule  dans  le  thème  hégelien  du 
Selbstbewusstsein.  Car  justement  dans  cette  mesure  et  à  mesure  même  de  sa  perfection  reste 
entièrement exclu le "le"de la jouissance. Ce qui importe pour nous, c'est de confirmer non pas 
seulement  qu'aucune  addition  de  l'un  à  l'autre  ne  nous  totaliserait  sous  la  forme  d'un  chiffre  
quelconque, d'un 2 additionné, ce "le" divisé enfin rejoint à lui-même. Ce qu'il y a de plus piquant, à 
ce détour, c'est de s'apercevoir, comme je vous le montrerai la prochaine fois, car ce champ, vous le 
voyez,  loin d'être  interminable,  est  seulement  long et  il  me faut  le  temps pour vous l'articuler,  
quiconque d'ici là, et je dois dire que j'espère qu'il y en a un bon nombre qui n'auront pas besoin de 
le faire, s'informera de ce que c'est qu'une série de Fibonacci sera évidemment mieux préparé que 
les autres à ce que je -ferai pour les autres c'est-à-dire leur expliquer, à savoir, et c'est très important, 
qu'une série constituée par l'addition justement de 1 à 1, puis de ce dernier 1 à ce qui le précède  
pour constituer le 3ème terme, soit 2, puis 1 + 1 = 2, 1 et 2 = 3, puis 2
et 3 = 5 etc. ... 1 1 2 3 5 8 13 etc.,........ vous pouvez remarquer en passant 105

429



SEMINAIRE 16

que ces chiffres sont déjà ici inscrits et que ce n'est pas sans raison, seulement le rapport de chacun 
de ces chiffres à l'autre n'est quand même pas le rapport a.
Je partirai de ce fait la prochaine fois qu'à mesure qu'ils croissent, c'est-à-dire pour toute série de 
Fibonacci, -toutes les séries de Fibonacci sont homologues- vous pouvez partir de n'importe quel 
chiffre et le faire croître de n'importe quel chiffre, si vous observez simplement la loi de l'addition, 
c'est une série de Fibonacci et c'est la même. Et quelle qu'elle soit, que vous la fassiez croître, vous 
obtiendrez entre ces chiffres ces proportions qui sont celles inscrites, à savoir le rapport de 1 à a. Et 
vous vous apercevrez que c'est du a tel qu'il était par rapport à 1 que le chiffre a bondi d'un terme à 
l'autre. En d'autres termes, que vous partiez de la division du sujet ou que vous partiez du a, vous 
vous apercevez qu'ils sont réciproques.
Je voulais vous laisser ici, sur cette approche que j'appelle de pure consistance logique ; ceci nous 
permettra  de  situer  mieux  ce  qu'il  en  est  d'un  certain  nombre  d'activités  humaines.  Que  les 
mystiques aient tenté par leur voie ce rapport de la jouissance à l'1, ce n'est pas un champ que 
j'aborderai ici pour la première fois puisque déjà, dans les premières années, les temps obscurs de 
mon  séminaire,  je  vous avais  produit,  à  ceux qui  étaient  là,  trois  ou  quatre,  Angelus  Silesius. 
Angelus Silesius est le contemporain de Pascal. Essayez d'expliquer ce que veulent dire ses vers, 
sans  avoir  ses  distiques.  Le Pèlerin  Chérubinique,  je  vous le  recommande  ;  vous pouvez aller 
l'acheter chez Aubier, il n'est pas épuisé !
Ce qu'il en est, certes, ne concerne pas directement la voie qui est la nôtre. Mais si vous voyez la 
place qu'y tient le le, le Ich, vous verrez qu'elle se rapporte à la question qui est ici notre véritable 
visée  et  que  je  répète  à  ce  terme  d'aujourd'hui,  est-ce  que  j'existe  ?  Vous  voyez  comme  une 
apostrophe, ça suffit à tout fausser. Si je dis, j'existe, ça y est, vous y croyez, vous croyez que c'est 
de moi que je parle, uniquement à cause d'une apostrophe. Est-ce qu'il existe ? en parlant du "je",  
cette fois. Mais ce il, pouah ! troisième personne, nous avons dit que c'était un objet. Voilà que nous 
faisons du "je" un objet. Simplement qu'on omette la troisième personne, ça sert aussi à dire il pleut.  
On ne parle pas d'une troisième personne, on ne dit pas "il pleut", ce n'est pas le copain qui pleut. Il  
pleut. C'est en ce sens que j'emploie le il existe: est-ce qu'il existe du "je" ?
430

430



SEMINAIRE 16

LEÇON IX, 29 JANVIER 1969

Je vous ai laissés, la dernière fois, avancés assez fermement dans le champ du pari de Pascal au  
point  que  ponctue  ce  que  je  viens  d'écrire  sur  le  tableau,  à  savoir  à  la  remarque  de  l'identité  
essentielle de la série dont je vous ai dit que ce n'était que d'une façon tout à fait arbitraire que nous 
y placions un point de départ situé entre le a et le 1. Arbitraire prend son sens du même accent que 
donne à ce mot de Saussure quand il parle du caractère arbitraire du signifiant. Je veux dire qu'au 
point où nous avons placé la coupure entre une série décroissante à l'infini et une série croissante,  
de même nous n'avons de raison de situer ce point que d'écriture, à savoir qu'ici le 1 n'a d'autre 
fonction que celle du trait, du trait unaire, du bâton, de la marque. Seulement, si arbitraire que ce 
soit, il n'en reste pas moins que sans ce 1, ce trait unaire, il n'y aurait pas de série du tout. Tel est le 
sens qu'il faut donner dans ce de Saussure, -un auteur sans doute hyper-compétent déclare que je 
trahis à plaisir-, que sans cet arbitraire, le langage n'aurait, à proprement parler, aucun effet.
Alors, cette série qui se trouve être construite en ceci que chacun de ses termes est produit par 
l'addition des deux termes qui le précèdent, ce terme, ce qui est dire la même chose que dans l'autre 
sens, chacun est fait de la soustraction du plus petit des deux qui le suivent au plus grand, elle est 
construite sur le principe que le rapport d'un de ses termes au suivant est égal au rapport de ce 
suivant ainsi qu'il se produit à lui ajouter, ce qui semble y ajouter une condition seconde. Poser que 
a, le terme dont je viens de parler, est égal au suivant 1, dans son rapport à ce qui va le suivre 
encore, c'est-à-dire à l'addition de 1 et a, c'est ce qui semble spécifier cette série par une double 
condition. Or, c'est précisément là ce qui est erroné comme le démontre ceci que si vous posez 
comme loi d'une série que chacun de ses termes soit formé de l'addition - sans doute la fonction de 
l'addition ici  mériterait  d'être spécifiée d'une façon plus rigoureuse mais comme il  ne s'agit pas 
qu'ici, à ce propos, j'ai à m'étendre dans des considérations étendues sur ce qu'il en est de la théorie 
des groupes, nous nous en tiendrons à l'opération communément connue sous ce terme et qui est 
déjà,  aussi  bien,  donnée au principe  de ce que  nous avons posé,  au principe  de  cette  série,  la 
première, j'entends.
Voici donc la série 1, 1. Il suffit pour la poser d'écrire que dans cette 107

431



SEMINAIRE 16

série Uo sera égal à 1, que U1, sera égal à 1 et ensuite que tout Un. sera la somme de Un-1 et de Un-2. 
Cette série s'appelle la série de Fibonacci et vous voyez qu'elle est soumise à une condition unique. 
Ce qui va se produire dans cette série démontre qu'elle est essentiellement la même que la série 
posée d'abord, c'est à savoir que si vous opérez entre elles par n'importe quelle opération définie,  
que vous additionniez par exemple terme à terme, que vous les multipliiez terme à terme, aussi, par 
exemple, vous pouvez aussi prendre d'autres opérations, il en résultera une autre série de Fibonacci 
c'est-à-dire que vous vous confirmerez que la loi de sa formation est exactement la même, à savoir 
qu'il suffit d'additionner deux de ses termes pour donner le terme suivant.
Que devient alors cette proportion merveilleuse, ce a qui semble, dans la série dont je suis parti, qu'on  
peut le décorer comme vous le savez de la fonction du nombre d'or qui, en effet, y apparaît, dès le  
départ sous la forme de ce a qui s'y manifeste de par la position principielle de
 a : a = - 1  . 
             1+a
Ce petit a ne nous manque pas dans la série de Fibonacci quelconque, pour la raison suivante que si  
vous faites le rapport de chacun de ses termes au terme suivant, à savoir 1/1 d'abord, que je n'ai pas 
écrit parce que cela ne veut rien dire 1/1, ensuite ½,  puis 2/3, 3/5, 5/8 , et ainsi de suite, vous 
obtiendrez 5 8 un résultat  qui tend assez vite a inscrire les deux premières décimales, puis les 
trois, puis les quatre, puis les cinq, puis les six, du nombre qui correspond à ce petit a dont peu 
importe qu'il s'écrive 0,618 et la suite, chose très facile à vérifier ; nous savions déjà que a était 
inférieur  à  l'unité  et  que l'important,  c'est  que  nous voyons,  que ce  a,  et  assez vite,  dès  qu'on 
s'éloigne du point de départ de la série de Fibonacci, va s'inscrire comme rapport d'un de ses termes 
au terme suivant, ceci pour démontrer qu'il n'y a dans le choix de a que nous avons fait précisément 
d'être placé devant le problème de commande figurée, ce qui se perd dans la position, dans le fait de 
poser le 1 inaugural réduit à sa fonction de marque, ce choix du a, lui, n'a rien d'arbitraire pour ce  
qu'il est de la même façon que la perte que nous visons, celle qui, à l'horizon, à la visée de notre 
discours, constitue le plus-de-jouir ; comme cette perte, le a, rapport limite d'un terme de la série de 
Fibonacci à celui qui le suit, comme cette perte le a n'est qu'un effet de la position du trait unaire.
Au reste, si quelque chose est nécessaire à vous confirmer ceci, il suffit que vous regardiez la série 
décroissante telle que je l'ai inscrite, ou plutôt réinscrite, car je l'ai déjà inscrite la dernière fois à 
gauche, il vous suffit de voir comment elle est faite. La série des nombres qui constitue la série de 
Fibonacci y apparaît d'une façon alternante, c'est à savoir qu'il y a ici un a, trois a, cinq a, huit a et 
que quant aux entiers, également, ils alternent 1, 2, 3, 5, 8, 13 ... C'est d'une façon alternante que ce 
qui s'inscrit en entier est à droite et puis à gauche et ainsi de suite.
432

432



SEMINAIRE 16

433



SEMINAIRE 16

De même pour ce qu'il en est du nombre qui affecte le a ; mais comme vous le voyez, le a a toujours 
ici sur l'entier une avance, il est 1, ici, alors que l'entier ne sera 1 qu'au terme suivant et ainsi de 
suite. C'est pourquoi il change de place parce que, pour que se conserve un résultat positif, et ce 
dont il s'agit dans cette série, pour que chacun de ses termes s'écrive d'une façon positive, il faut que 
passe alternativement d'un côté à l'autre ce qui se numère en entier et ce qui se numère en a. Or, 
comme vous le voyez, puisque a est inférieur à 1 et que nous savons d'autre part, en raison de la 
position de cette égalité première, qu'il va s'exprimer par une puissance croissante de a, le résultat  
de cette  différence va devenir  de plus en plus petit  par rapport  à quelque chose qu'il  constitue 
comme une limite; c'est ce qu'on appelle une série convergente et convergente vers quoi ? Vers 
quelque chose qui  n'est  pas 1 mais,  comme je vous l'ai  montré  la dernière fois  par l'image du 
rabattement de ce a sur le 1, puis du reste qui était a2 sur le a, ce qui produit ici a3, le a3 étant rabattu, 
qui produit ici a4, le tout arrivant ici à une coupure qui réalise a/a2 = a + a2 = 1.
C'est en raison de ceci que la limite ici inscrite de la série convergente se place au niveau 1 + a égal,  
lui-même, à 1/a . Qu'est-ce à dire ? Qu'est-ce que figure, à proprement parler, ce qui ici fonctionne? 
La question de comment il est possible de figurer correctement ce qu'il en est d'une conjonction 
possible de la division du sujet pour autant qu'elle résulterait d'une retrouvaille du sujet. Ici, point 
d'interrogation, de ce sujet, qu'en est-il du sujet absolu de la jouissance et du sujet qui s'engendre de 
ce 1 qui le marque, à savoir du point origine de l'identification. La tentation est grande de poser 
l'écriture  qui  est  celle  du  Selbstbewusstsein  hégelien  à  savoir  que  le  sujet  étant  posé  par  ce  1 
inaugural, n'y a qu'à se conjoindre à sa propre figure en tant que formalisée. Le sujet du savoir est 
posé comme se sachant lui-même ; or, c'est précisément ici que la faute apparaît, s'il n'est pas vu 
que ceci ne peut être efficace qu'à poser le sujet su, tel que nous le faisons dans le rapport d'un 
signifiant à un autre signifiant, ce qui nous montre qu'ici c'est du rapport non pas de 1 à 1 mais du 
rapport de 1 à 2 qu'il s'agit, et que donc, à nul moment n'est supprimée la division originelle.
Le rapport ici simplement imité, ce n'est qu'à l'horizon d'une répétition infinie que nous pouvons 
l'envisager comme quelque chose qui réponde à ce rapport de 1 à 1, sujet de la jouissance par  
rapport au sujet institué dans la marque dont la différence reste irrémédiable puisque, si loin que 
vous poussiez l'opération que cette réduction engendre, vous trouverez toujours d'un terme à l'autre 
et inscrit comme bilan de la perte le rapport d'où vous partez, même s'il n'est point inscrit dans 
l'inscription originelle, à savoir le rapport a. Ceci est d'autant plus significatif qu'il s'agit justement 
d'un rapport et non pas d'une simple différence qui, en quelque sorte, deviendrait de plus en plus 
négligeable au regard de la poursuite de votre 110

434



SEMINAIRE 16

opération. De sorte que si, comme c'est facile à vérifier, vous prenez cette opération dans le sens de 
la série croissante ici,  la différence des entiers,  à savoir  de ce qui s'inscrit  en 1,  fondement  de 
l'identification subjective originelle et du nombre des a ira toujours en s'accroissant car ici, dans le 
sens de l'addition, c'est toujours du rapport d'un nombre de a qui correspond au terme le plus petit à 
un nombre d'entiers qui correspond au terme le plus grand qu'il s'agit ; c'est-à-dire au regard si je 
puis dire d'une extension des entiers de sujet, pris au niveau de la masse, il y aura toujours un défaut 
plus grand d'unités a. Il n'y aura pas du a pour tout le monde. Prenez ceci, je passe, j'y reviendrai 
peut-être au niveau d'une question apologue. Ce qui nous importe assurément, ce qui va compter 
dans notre sondage du pari de Pascal, c'est ce qu'il advient dans le sens où, d'une façon non moins 
infinie, le  a  peut être approché, qui, une fois de plus nous apparaît ce qui donne sous une forme 
analogique ce qu'il en est des rapports du 1 au 1 + a à savoir ce a dans lequel seul peut être saisi ce 
qu'il en est de la jouissance par rapport à ce qui se crée de l'apparition d'une perte.
Qu'il me suffise d'ajouter ici ce trait ou plus exactement à ce pointage de la distance de ce qu'il en  
est de la solution hégelienne du Selbstbewusstsein avec celle qu'un examen rigoureux de la fonction 
du signe nous livre chaque fois que réapparaît d'une façon quelconque que c'est dans un rapport de 1 
à 1 que la solution peut se trouver, je l'inscris ici d'une façon humoristique, c'est bien le cas de le 
dire; posez-vous la question de ce dont il s'agit ; qu'est-ce qui tend à donner cette image comme 
figure d'un idéal qui pourrait être un jour clos d'un savoir absolu, est-ce là bien à la façon de l'H que 
je viens de traduire humoristiquement, est-ce bien l'homme, homo, ou, pourquoi pas l'hystérique, 
car n'oublions pas que c'est au niveau de l'identification névrotique - relisez le texte et de préférence 
en allemand, pour ne pas être obligé de recourir à ces choses pénibles à quoi nous devons au soin de 
quelques personnes zélées de n'avoir que ce recours quand nous ne voulons user que du français, du 
volume-torchon, il n'y a même pas de table des matières, enfin vous verrez - si vous vous reportez à 
l'article congru, Psychologie collective et analyse du moi, au chapitre de l'identification, que c'est, 
des trois types d'identification énoncés par Freud à celui, médian, qu'il insère à proprement parler 
dans le champ de la névrose, qu'apparaît, qu'est soulevée la question de l'einziger Zug, de ce trait 
unaire que j'en ai extrait. Si je le rappelle ici, c'est pour indiquer que dans la suite de mon discours 
j'aurai à y revenir car, très singulièrement, c'est dans la névrose dont effectivement nous avons pris 
notre départ qu'apparaît la forme la plus insaisissable, contrairement à ce que vous pouvez imaginer, 
et c'est pour vous permettre d'y parer qu'ici je l'annonce, la forme la plus insaisissable de l'objet a.
111

435



SEMINAIRE 16

Revenons  maintenant  à  notre  pari  de  Pascal  et  à  ce  qui  peut  s'en  inscrire.  Les  vétillages  des 
philosophes semblent bien en effet nous faire perdre le majeur de sa signification. Ce n'est pourtant 
pas qu'on ait bien fait pour cela tous ses efforts et y compris d'en inscrire les données à l'intérieur  
d'une matrice selon les formes où s'inscrivent présentement les résultats dits de la théorie des jeux. 
Dans cette forme on le met si je puis dire en question; vous allez voir combien étrangement, on 
prétend l'en réfuter.
Voici, en effet, ce dont il s'agit. Observons bien que le pari est cohérent de la position suivante, 
nous ne pouvons savoir ni si Dieu est ni ce qu'il est. La division donc des cas qui résultent d'un pari 
engagé sur quoi ? Sur un discours qui s'y rattache, à savoir une promesse qui lui est imputée, celle 
d'une infinité de vies infiniment heureuses grâce au fait que je parle et n'écris point. Ici, que je parle 
en français, vous ne pouvez savoir pas plus, je vous le fais remarquer, que sur le petit bout de papier 
de Pascal qui est tachygraphique si cette infinité de vies est au singulier ou au pluriel. Néanmoins, il 
est clair, par toute la suite du discours de Pascal que nous devons le prendre dans le sens d'une 
multiplication plurielle,  puisque aussi bien il commence à arguer s'il  vaudrait la peine de parier 
seulement pour avoir une deuxième vie, voire trois et ainsi de suite. Il s'agit donc bien d'une infinité 
numérique.
Voici donc ce qui est engagé, quelque chose, comme on l'a dit dont nous disposons pour le jeu, c'est 
à savoir une mise, cette mise figurons-là, c'est légitime à partir du moment où nous avons pu nous-
mêmes  nous  avancer  pour  saisir  ce  qui  est  bien  en  cause  dans  la  question,  à  savoir  ce  plus 
énigmatique qui nous fait être tous dans le champ d'un discours quelconque, à savoir le a. C'est 
l'enjeu ; pourquoi nous l'inscrivons ici dans cette case c'est ce que nous allons avoir à justifier. C'est  
l'enjeu  et  d'autre  part,  infinité  de  vies,  infiniment  heureuses  ;  de  quoi  s'agit-il  ?  Devons-nous 
l'imaginer  comme  ce  support  du  foisonnement  des  entiers  au  foisonnement,  toujours  en  retard 
d'ailleurs d'un terme, des objets a. C'est une question qui vaudrait la peine qu'on l'évoque si, comme 
vous le voyez, elle n'entraînait déjà pas quelques difficultés. Mais assurément ce dont il s'agissait, 
c'est de la série croissante.
L'infini dont il s'agit est celui que Pascal illustre, à figurer d'un signe analogue à celui qui est là, 
l'infini des nombres entiers car c'est seulement par rapport à lui que devient inefficient l'élément du 
départ, je veux dire neutre, que c'est à ce titre qu'il en devient zéro puisqu'il s'identifie à 112

436



SEMINAIRE 16

l'addition du zéro à l'infini, le résultat de l'addition ne pouvant se figurer que du signe qui désigne 
un des deux termes. Voici donc comment les choses se figurent et si j'ai fait cette matrice c'est non 
pas qu'elle me paraisse suffisante mais qu'elle soit l'ordinaire à quoi l'on se tienne. C'est à savoir 
qu'on remarque que selon qu'existe ou non ce que nous figurons ici  de la façon légitime par a, 
puisque c'est le champ d'un discours selon que ce a est admissible ou rejetable, nous allons voir se 
figurer dans chacune de ces cases qui n'ont ici plus d'importance que les matrices par où s'épingle, 
dans la théorie des jeux, une combinatoire.
Si  ce a  doit  être  retenu tout  de suite,  nous avons zéro comme équivalence  de ce a,  ce qui ne 
représente rien d'autre qu'un enjeu risqué au niveau d'une théorie du jeu doit être considéré comme 
perdu. Si nous voulons articuler en pari  ce qu'il  en est du pari  de Pascal ce n'est  nullement  un 
sacrifice, c'est la loi même du jeu, il faut qu'il puisse y avoir ici zéro, si la promesse, de même n'est  
pas recevable rien de ce qui se situe au-delà de la mort n'est plus tenable et nous-mêmes nous avons 
ici  un zéro, mais qui ne veut rien dire, si ce n'est que là aussi la mise de l'autre côté est perdue.
En fait, dans le pari de Pascal, l'enjeu est identique à la promesse ; c'est parce que cette promesse est 
énoncée que nous pouvons construire cette matrice et dès lors qu'elle est construite il est absolument 
clair que la dissymétrie des enjeux impose qu'effectivement, si la conduite du sujet ne se définit que 
par  ce  qui  se  détermine  d'un  épinglage  signifiant,  il  n'y  a  pas  de  question.  La  difficulté  ne 
commence que de nous apercevoir que le sujet n'est nullement quelque chose que nous puissions 
encadrer,  pas  plus  que,  tout  à  l'heure,  du rapport  de  1 à  1,  de  la  conjonction  d'un nombre  de 
signifiants quelconque, mais de l'effet de chute qui résulte de cette conjonction et qui donne à notre 
a  ici  inscrit  dans  la  case  de  gauche  inférieure  une  liaison  qui  n'est  nullement  séparable  de  la  
construction de la matrice elle-même. C'est très précisément ce dont il s'agit dans le progrès qui 
s'engendre de la psychanalyse. C'est cette liaison qu'il s'agit d'étudier dans sa conséquence qui fait 
précisément le sujet divisé, c'est-à-dire non lié au simple établissement de cette matrice. Car dès lors 
apparaît évidemment tout à fait clair que ces zéros dans cette matrice ne sont eux-mêmes que fiction 
du fait qu'on peut poser une matrice, autrement dit, écrire. Car le zéro qui s'inscrit en bas c'est le 
zéro départ, bien marqué par 113

437



SEMINAIRE 16

l'axiomatisation de Péano comme nécessaire à ce que se produise l'infini de la série des nombres  
naturels.  Sans  l'infini,  pas  de  zéro  qui  entre  en  ligne  de  compte.  Parce  que  le  zéro  était  là 
essentiellement pour le produire.
C'est bien aussi d'une telle fiction comme je vous le rappelai tout à l'heure, que le a est réduit au 
zéro quand Pascal argumente ; au reste, vous ne faites rien que de perdre zéro étant donné que les 
plaisirs de la vie, c'est comme cela qu'il s'exprime, cela ne pèse pas lourd et spécialement pas au 
regard  de  l'infinité  qui  vous  est  ouverte.  C'est  très  précisément  faire  usage  d'une  liaison 
mathématique, celle qui exprime en effet qu'aucune unité, de quelque sorte qu'elle soit, additionnée 
à l'infini ne fera que laisser intact le signe de l'infini, à ceci près, pourtant que je vous ai montré à 
plusieurs reprises qu'on ne saurait absolument dire que nous ne savons pas si l'infini, comme Pascal  
argumente pour l'opacifier d'une façon homologue à l'Etre Divin, qu'on ne peut pas rigoureusement 
dire, qu'il est exclu qu'on puisse dire que l'addition d'une unité ne fera pas que nous ne puissions 
dire s'il est pair ou impair puisque, comme vous l'avez vu dans la série décroissante, ce sont toutes 
les opérations paires qui s'empileront les unes sur les autres et toutes les opérations impaires d'un 
autre côté, pour totaliser la somme infinie qui n'en reste pas moins réductible à un 1 d'un certain 
type, le 1 qui entre en conjonction avec le a.
Vous sentez ici que je ne fais qu'indiquer au passage toutes sortes de points éclairés par les progrès  
de la théorie mathématique et qui, en quelque sorte, en font bouger le voile. Ce qu'il y a sous ce 
voile c'est très précisément ce qu'il en est vraiment de l'articulation de ce discours quel qu'il soit, y 
compris celui de ladite promesse, c'est qu'à négliger ce qu'il cache, à savoir son effet de chute et au 
niveau de la jouissance, on méconnaît la vraie nature de l'objet a. Or, ce que notre pratique qui est 
pratique du discours et non pas autrement, nous montre , c'est qu'il convient de répartir autrement ce 
qu'il en est du pari si nous voulons lui donner son véritable sens. Pascal lui-même nous indique, 
c'est là ce qui fait l'embrouille auprès d'esprits, il faut

438



SEMINAIRE 16

le dire, qui semblent singulièrement peu préparés par une fonction professorale à la maîtrise de ce 
dont il s'agit, quand il s'agit d'un discours, vous êtes engagés, nous dit-il, qu'est-ce qui engage moins 
qu'une pareille matrice ?
Vous êtes engagés, qu'est-ce à dire sinon que pour faire un jeu de mots, c'est le moment de l'entrée 
du "je", dans la question. Ce qui est engagé c'est "je" ; s'il y a possibilité dans le jeu d'engager quoi  
que ce soit à perte, c'est que la perte est déjà là, que c'est bien pour cela que la mise en jeu on ne  
peut pas l'annuler. Alors ce que nous apprenons de la psychanalyse, c'est qu'il y a des effets que 
masque la pure et simple réduction du "je" à ce qui s'énonce. Et comment pouvons-nous, même un 
instant, quand il s'agit d'un jeu figuré sous la plume de Pascal, négliger la fonction de la grâce, c'est-
à-dire du désir de l'Autre. Ne croyez pas qu'il peut aussi être venu dans l'esprit de Pascal que même 
pour comprendre son pari aussi ridiculement figuré la grâce était nécessaire. Je vous l'ai dit, dans 
toute figuration naïve du rapport du sujet à la demande, il y a en somme un "que Ta volonté soit  
faite" latent. C'est bien ce qui est mis en cause quand cette volonté qui est justement de n'être pas la 
nôtre vient à faire défaut. Autrement dit, ne traînons pas plus longtemps et passons à ce Dieu qui est 
bien celui, le seul en cause possible sous la plume de Pascal,- le fait de lui mettre les mêmes lettres 
ne changera rien à la différence, nous allons assez déjà le voir s'articuler dans la distribution du 
tableau en quoi nous verrons bien que cette distribution n'est pas différente de lui-même.
Appelons les choses crûment : Dieu existe. Pour un sujet supposé le savoir, alors le couple 0- nous 
l'inscrivons maintenant dans un des carrés de la matrice; je suis supposé le savoir mais il faut y 
ajouter quelque chose, que je sois pour. Et si, tout en étant supposé le savoir que Dieu existe, je suis 
contre ; alors là le choix est entre le a, et c'est bien de cela qu'il s'agit tout au fil de la pensée 
qu'énonce Pascal, je perds délibérément des infinités de vies infiniment heureuses.
Et puis, je suis supposé savoir que Dieu n'existe pas, eh bien !, pourquoi ne pas penser que le a je 
peux l'engager tout de même, le perdre, tout simplement. C'est d'autant plus possible qu'il est de sa 
nature d'être perte, car pour mesurer ce qu'il en est d'un jeu où ici c'est à un certain prix que je le  
garde, le prix de moins l'infini, il peut être légitime de se demander si cela en vaut la peine, de se 
donner tellement de mal pour le garder. S'il y en a qui le gardent au prix de la perte moins l'infini  
figurez-vous  qu'ils  ont  existé  des  tas  de  gens  qui  balançaient  le  a  sans  avoir  aucun  souci  de 
l'immortalité de l'âme. C'est en général ce qu'on appelle des sages, des gens pépères, pas seulement 
pères, pépères. Cela a beaucoup rapport avec le père, comme vous allez le voir.
Ici, vous avez ceux qui, au contraire, gardent le a et dorment sur 115

439



SEMINAIRE 16

leurs deux oreilles. Quant au zéro d'après, ce qui frappe en cette distribution, c'est la cohérence qui 
relève du sujet supposé savoir mais est-ce que ce n'est pas une cohérence faite un tant soit peu 
d'indifférence.
Il est, je parie pour, mais je sais très bien qu'Il est. Il n'est pas, bien sûr je parie contre, mais ce n'est 
pas un pari, cela n'a rien à faire avec un pari tout cela . Dans la diagonale, vous avez des gens qui 
sont tellement assurés qu'il n'y a pas de pari du tout, ils suivent le vent de ce qu'ils savent, mais  
qu'est-ce que cela veut dire, savoir, dans ces conditions ? Cela veut dire si peu de choses que même  
ceux qui ne savent rien peuvent en faire une unique case, à savoir que, quoiqu'il en soit - et l'on me 
permettra de faire remarquer au passage que je n'extrapole nullement sur ce qui est à cet égard la 
tradition de Freud, à savoir que je ne sors pas de mes plates-bandes - si vous consultez le volume  
que j'ai rappelé tout à l'heure, vous verrez que tout le temps Freud fait cette remarque tranquille 
qu'en fin de compte,  tout ce qu'il en est de la croyance du chrétien ne l'amène pas beaucoup à 
modifier tellement sa conduite par rapport à ceux qui ne le sont pas. C'est dans la position, si je puis 
dire,  d'un  sujet  purifié  que  ce  qui  se  passe  là  dans  la  diagonale  de  gauche  se  trouve  pouvoir 
s'ordonner dans la petite matrice du haut. Mais ce qui est important, ce qui assurément nous montre 
quelque chose d'imprévu c'est celui qui parie contre, sur le fondement de ce qu'il sait être et celui  
qui parie pour, tout comme s'il était, ce qu'il sait fort bien ne pas 
être.
Figurez-vous qu'ici cela devient tout à fait intéressant, à savoir que ce moins l'infini que vous voyez 
paraître dans la case du haut à droite, cela se traduit dans les petites scriptures de Pascal par un nom 
qui s'appelle l'enfer. Seulement ceci suppose que soit mis à l'examen pourquoi la fonction du a a 
abouti à cette imagination des plus discutables qu'il y ait un au-delà de la mort. Sans doute au fait de 
son glissement indéfini, mathématique, sous toute espèce de chaîne signifiante où que vous en 
poursuiviez le dernier serrage, elle subsiste toujours intacte comme je l'ai déjà articulé au début de 
l'année dans un certain schéma des rapports de S et de A. Mais alors ceci peut nous induire à nous 
demander ce que veut dire le surgissement sous la forme d'un moins l'infini de quelque chose sur ce 
tableau.  Est-ce  qu'il  n'est  pas,  ce  moins,  à  traduire  d'une  façon  plus  homologue  à  sa  fonction 
arithmétique à savoir que, quand il apparaît,  la série des entiers se redouble ce qui veut dire se 
divise. Il est là le signe de ce quelque chose qui me paraissait seul valable à rappeler à la fin de mon 
dernier discours, c'est qu'à prendre comme objet a et non pas autrement ce 116

440



SEMINAIRE 16

qui est mis en jeu dans la renonciation proposée par Pascal il y a autant d'infini là où il a une limite 
que là où il rien rencontre pas ce jeu du a. De toutes façons, c'est un demi-infini que nous engageons 
ce qui vient à équilibrer singulièrement les chances dans la première matrice.
Seulement il se peut bien qu'il faille retenir autrement ce qui se figure dans ce mythe dont Pascal 
nous rappelle que pour faire partie du dogme il ne fait rien que témoigner que la miséricorde de  
Dieu est plus grande que sa justice puisqu'il extrait quelques élus alors qu'on devrait être tous en 
enfer. Cette proposition peut paraître scandaleuse, je m'en étonne puisqu'il est tout à fait clair et 
manifeste que cet enfer, on n'a jamais pu l'imaginer en dehors de ce qui nous arrive tous les jours ;  
je veux dire que nous y sommes déjà, que cette nécessité qui nous englobe à ne pouvoir qu'à un  
horizon dont il faudrait interroger la limite, réaliser le solide du a, que par une mesure indéfiniment 
répétée de ce qu'il en est de la coupure du a, est-ce que cela ne suffit pas, à soi tout seul, à couper  
les bras des plus courageux. Seulement, voilà, on n'a pas le choix ; notre désir, c'est le désir de 
l'Autre, et selon que la grâce nous a manqué ou pas, ce qui se joue au niveau de l'Autre à savoir de  
tout ce qui nous a précédé dans ce discours qui a déterminé notre conception même, nous sommes 
déterminés ou non à la course d'étanchage de l'objet a.
Alors reste la quatrième case, celle du bas ; ce n'est pas pour rien que je me suis permis, aujourd'hui  
à leur propos, de sourire. Ils sont tout aussi nombreux, aussi bien répartis que ceux qui sont dans le 
champ du haut à droite. Je les ai appelés, provisoirement : les pépères. On aurait tort pourtant de 
minimiser  l'aisance  de  leurs  déplacements,  mais  tout  de  même,  ce  que  je  voudrais  vous  faire 
remarquer c'est, en tout cas, que c'est là que nous, dans l'analyse, nous avons placé la bonne norme. 
Le plus-de-jouir est expressément modulé comme étranger à la question, si la question dont il s'agit 
dans ce que l'analyse peut promettre comme le retour à la norme, comment ne voit-on pas que cette 
norme s'y articule bel et bien comme la loi, la loi sur laquelle se fonde le complexe d'Oedipe et dont 
il  est  tout  à  fait  clair  par  quelque  bout  qu'on  prenne ce  mythe  que  la  jouissance  s'y distingue 
absolument de la loi ; jouir de la mère est interdit, dit-on, et c'est ne pas aller assez loin, ce qui a des  
conséquences, c'est que le jouir de la mère est interdit. Rien ne s'ordonne qu'à partir de cet énoncé 
premier comme il se voit bien dans la fable où jamais le sujet, Oedipe, n'a pensé - Dieu sait à cause 
de  quel  divertissement,  je  veux  dire  de  tout  ce  que  répandait  autour  de  lui  de  charme  et 
probablement aussi de harcèlement, Jocaste - pour que cela ne lui vienne même pas à l'idée, même 
quand les preuves commençaient à pleuvoir. Ce qui est interdit c'est le jouir-de-la-mère et cela se 
confirme dans la formulation sous une autre forme ; il est indispensable de les rapprocher toutes 
pour saisir ce que Freud articule, 117

441



SEMINAIRE 16

celle de Totem et Tabou. Le meurtre du père aveugle tous ces jeunes taureaux imbéciles que je vois 
graviter  de  temps  en  temps  autour  de  moi  dans  des  arènes  ridicules;  le  meurtre  du  père  veut 
justement dire qu'on ne peut pas le tuer. Il est déjà mort depuis toujours. C'est bien pour cela qu'il  
s'accroche quelque chose de sensé, même dans des lieux où il est paradoxal de voir bramer : le dieu 
est mort, c'est qu'évidemment, à ne pas y penser, on risque de perdre une face des choses.
Au départ, le père est mort, seulement voilà: il reste le Nom du père et tout tourne autour de cela. Si la  
dernière fois c'est par là que j'ai commencé, c'est par là aussi que je finis. La vertu du Nom du père,  
cela je ne l'invente pas, je veux dire que ce n'est pas de mon cru ; dans Freud c'est écrit : la différence,  
dit-il quelque part, entre le champ de l'homme et celui, disons de l'animalité, consiste où que ce soit,  
même quand cela ne se produit que sous des formes masquées, à savoir quand on dit qu'il y en a de  
certains qui n'ont pas l'idée de ce que c'est que le rôle du mâle dans la génération, pourquoi pas ? Ce  
qu'il démontre, je veux dire l'importance de cette fonction du Nom du père, c'est que ceux-là mêmes  
qui n'en ont pas l'idée inventent des esprits pour la remplir. Pour tout dire, la caractéristique est ceci,  
Freud en un endroit très précis l'articule - je ne vais pas passer mon temps à vous dire dans quelles  
pages  et  dans  quelle  édition  puisque,  maintenant,  il  y  a  des  endroits  où  l'on  fait  des  lectures  
freudiennes et il  y a tout de même  des gens compétents pour l'indiquer à ceux qui s'y intéressent -  
l'essence,  pour  tout  dire,  et  la  fonction  du  père  comme  Nom,  comme  pivot  du  discours,  tient  
précisément en ceci qu'après tout,  on ne peut jamais savoir qui  c'est  qui est  le père.  Allez toujours  
chercher, c'est une question de foi. Avec le progrès des sciences, on arrive dans certains cas à savoir  
qui  il  n'est  pas,  mais  enfin  il  reste  quand  même  un  inconnu.  Cette  introduction,  d'ailleurs,  de  la  
recherche  biologique  de  la  paternité,  il  est  tout  à  fait  sûr  que  cela  peut  n'être  pas  du  tout  sans  
incidence sur la fonction du Nom du père.
Donc, c'est ici, au point où c'est justement de ne se maintenir que symbolique, qu'est le pivot autour 
de quoi tourne tout un champ de la subjectivité, nous avons à prendre l'autre face de ce qu'il en est  
du rapport à la jouissance et, pour tout dire, à pouvoir nous avancer, ce qui est notre objet cette 
année, un peu plus loin dans ce qu'il en est dans la transmission du Nom du père, à savoir ce qu'il en 
est de la transmission de la castration. Je terminerai aujourd'hui ici, comme d'habitude, au point où, 
cahin caha, on arrive et vous dis à la prochaine fois.
118

442



SEMINAIRE 16

LEÇON X, 5 FÉVRIER 1969

Je vais repartir d'où je vous ai laissés la dernière fois. J'ai dit beaucoup de choses la dernière fois, et 
en particulier j'ai réussi à toucher certains par l'évidence mathématique que je crois avoir réussi à 
donner de la genèse, par la seule vertu du Un en tant que marque, de ce qu'il en est du a. Ceci repose 
sur ce factum, cette fabrication qui résulte de l'usage le plus simple de ce Un en tant qu'une fois  
répété  il  foisonne,  puisque  déjà  il  n'est  posé  que  pour  tenter  la  répétition,  pour  retrouver  la  
jouissance,  en  tant  qu'elle  a  déjà  fui;  le  premier  Un,  pour  retrouver  ce  qui  n'était  pas  marqué 
d'origine déjà l'altère, puisqu'à l'origine il n'était pas marqué. Il se pose donc déjà dans la fondation  
d'une différence qu'il ne constitue pas en tant que telle mais en tant qu'il la produit. C'est ce point 
originel qui fait de la répétition la clé d'un processus dont, une fois ouvert, la question se pose de 
savoir s'il peut ou non trouver son terme.
Vous voyez que nous sommes tout de suite portés sur la question qui n'est terminale qu'à la prendre 
dans une seule carrière, celle de Freud en tant que sujet d'une part, il fut aussi un homme d'action,  
disons un homme qui a inauguré une voie ; il l'a inaugurée comment ? C'est ce qu'il conviendra 
peut-être à un détour de ce que je vous dirai aujourd'hui de rappeler; mais toute carrière d'homme 
engage quelque chose qui a dans la mort sa limite, et c'est seulement de ce point de vue que nous 
pouvons, du chemin tracé par Freud, trouver le terme dans la question qu'il pose, de la fin d'analyse, 
terminable ou interminable, ce qui ne fait que marquer le temps de la question que je rouvre en 
disant : est-ce que ce qui s'engage pour le sujet du fait de la répétition comme origine est lui-même 
un processus qui a sa limite ou pas ? C'est ce que j'ai laissé ouvert, suspendu, mais pourtant avancé 
en démontrant au tableau la dernière fois de la façon la plus claire ce que j'ai pu exprimer comme la  
division, la bipartition de deux infinis, marquant que c'est cela dont il est au fond question dans le  
pari de Pascal; l'infini sur quoi il s'appuie est l'infinité du nombre. Or, à prendre cette infinité, si je 
puis dire en l'accélérant encore par l'institution de la série de Fibonacci, dont il est facile de montrer 
qu'elle est exponentielle, que les nombres qu'elle engendre croissent non pas arithmétiquement mais 
géométriquement, que c'est celle-là même qui engendre, et justement dans la mesure où nous nous 
éloignons de son origine,  cette  proportion qui  s'articule  dans  le  a ;  à  mesure que ces  nombres  
croissent, c'est d'une façon 119

443



SEMINAIRE 16

serrée, d'une façon constante, que le a intervient là sous sa forme inverse et d'autant plus frappante 
qu'elle noue le 1 au a, que c'est le 1/a , que cette proportion d'un nombre à l'autre s'achève dans la 
constante de plus en plus rigoureuse à mesure que les nombres croissent de ce 1/a .
J'ai écrit aussi, à la prendre à son origine, la série qui résulte de prendre les choses dans l'autre sens  
et là, par le fait que le a est moindre que 1, vous voyez que le processus s'achève non seulement sur 
une proportion mais  sur une limite  et  que,  quoi  que vous additionniez  de ce qui se  produit,  à 
l'inverse, à procéder par soustraction, de façon telle que soit toujours vrai que, dans cette chaîne, à 
reprendre la chose dans l'ascendance, chaque terme soit la somme des deux précédents, vous n'en 
trouvez pas moins la fonction de a en tant que cette fois elle atteint une limite, qu'aussi nombreux 
que vous additionniez ces termes, vous ne dépasserez pas le 1 + a, ce qui semble indiquer qu'à 
prendre les choses dans ce sens, ce qu'engendre la répétition a son terme.
C'est ici qu'intervient le tableau bien connu par lequel ceux, en somme, qui manquent ce qu'il en est  
dans le pari de Pascal inscrivent ce dont il s'agit dans les termes de la théorie des jeux, à savoir, 
dans une matrice construite de la distinction des cas, formulent ce dont il s'agit, si Dieu existe, et  
inscrivent pour zéro ce qui résulte de l'observation de ces commandements confondus ici avec la 
renonciation à quelque chose ; que nous l'appelions plaisir ou de quelque autre façon, il n'en reste 
pas moins que là, à apprécier d'un primesaut dont nous verrons l'étonnant, c'est d'un zéro qu'ils 
inscrivent ce qui est laissé dans cette vie aux croyants, moyennant quoi une vie future se cote du 
terme  de  l'infini,  d'une infinité  de vies  promises  infiniment  heureuses.  Dans  d'autres  termes,  à 
supposer que Dieu n'existe pas, le sujet, nous l'inscrivons a, est présumé du jeu toujours pris, c'est le 
cas de le dire, au pied de la lettre connaître le bonheur limité et d'ailleurs problématique qui lui est 
offert en cette vie, ce que, dit-on, il n'est pas infondé à choisir si, Dieu n'existant pas, il semble clair  
qu'il n'y a de l'autre vie rien à attendre.

Ce que je fais, ici, remarquer, c'est le caractère fragile de cette sorte d'inscription, pour autant qu'à 
suivre la théorie des jeux, les conjonctures ne sauraient se déterminer que du recroisement du jeu de 
deux adversaires, c'est-à-dire que c'est dans cette posture que devrait être le sujet, alors que 120

444



SEMINAIRE 16

l'Autre, énigmatique, celui dont il s'agit en somme qu'il tienne ou non le pari, devrait se trouver à  
cette place, Dieu existe ou n'existe pas.

Mais Dieu n'est pas dans le coup. En tout cas, rien ne nous permet de l'affirmer. C'est de ce fait que  
résulte paradoxalement que c'est en face de lui, sur la table si je puis dire, qu'est non pas l'homme 
mais le sujet défini par ce pari. L'enjeu se confond avec l'existence du partenaire, et c'est pourquoi 
doivent être réinterprétés les signes qui s'écrivent sur ce tableau. Le choix se fait au niveau du Dieu 
existe ou Dieu n'existe pas. C'est de là que part la formulation du pari et, pris de là, de là seulement,  
il est clair que s'il n'y a pas à hésiter, à savoir que ce qu'on risque de gagner à parier que Dieu existe  
n'a rien de comparable à ce qu'on gagnera sûrement, encore cette certitude peut-elle être facilement 
mise en question, car qu'est-ce qu'on gagnera ? Le a n'est précisément pas défini.

C'est ici que j'ai ouvert la question, non pas au niveau d'une formule qui a pourtant l'intérêt de 
prendre à sa source la question de l'intervention du signifiant, de ce qu'il en est dans un acte de 
choix quelconque ; c'est là que j'ai fait remarquer l'insuffisance d'un tableau incomplet de ne pas 
mettre  en valeur qu'à prendre les choses à un second étage,  celui peut-être qui restitue la juste 
position de ce que comporte la matrice telle qu'on en use dans la théorie des jeux, c'est ici que doit 
se placer ce que je distingue du sujet, du sujet purement identique à l'inscription des enjeux comme 
de celui qui peut envisager les cas où Dieu même existant, il parie contre, c'est-à-dire choisit le a à 
ses dépens, c'est-à-dire sachant ce que comporte ce choix, à savoir qu'il perd positivement l'infini, 
l'infinité de vies heureuses qui lui est offerte et que pour que assurément se reproduise dans les deux 
cases ici marquées ce qui d'abord occupait la première matrice, il reste encore cette quatrième à 
remplir, à savoir qu'il est supposable que, même Dieu n'existant pas, le a comme tenant la place que 
vous lui voyez occuper dans 121

445



SEMINAIRE 16

la première case peut être abandonné cette fois-ci d'une façon expresse, et de ce fait apparaître en 
négatif,  être  soustraction  de  a  avec  ce  que  comporte  ce  que  nous  écrivons  ici  sans  plus  de 
commentaires et dont vous voyez que tout zéro qu'il paraisse aller de soi, il rien constitue pas moins 
un problème, en effet.

En effet, extrayons maintenant pour l'isoler dans une matrice nouvelle simplement ceci qu'ajoute 
notre deuxième composition, à savoir a, - , - a, 0. Pour être honnête, je marque expressément ceci 
que je viens d'indiquer au passage dans ce discours même que ce zéro ici prend valeur de question.

En effet, s'il a pu se faire que les zéros soient ainsi posés dans la première matrice, c'est là quelque 
chose qui mérite de retenir notre attention,  car qu'ai-je dit tout à l'heure sinon qu'à la vérité ne 
compte dans cette position du joueur, du sujet qui seul existe, n'entre en balance que l'infini et le fini 
du a. Qu'est-ce que ces zéros désignent sinon qu'à mettre quelque enjeu sur la table, comme Pascal 
l'a souligné en introduisant la théorie des partis, rien de juste ne saurait s'énoncer d'un jeu sinon à 
partir de ceci, sinon qu'ayant un commencement et un terme fixés dans sa règle, ce qui est mis sur la 
table, ce qu'on appelle la mise est, d'origine, perdu. Le jeu n'existe qu'à partir de ceci que c'est sur la 
table, si on peut dire dans une masse commune qu'est impliqué ce qu'est le jeu et c'est donc de 
constitution que le jeu ne peut produire ici que le zéro. Ce zéro ne fait qu'indiquer que vous jouez ; 
sans ce zéro, pas de jeu. Assurément, on pourrait dire la même chose de l'autre zéro, à savoir celui-
ci, qu'il représente la perte à quoi l'autre joueur se résigne de mettre en jeu cet infini. Mais comme 
précisément c'est de l'existence de l'autre joueur qu'il s'agit, c'est ici, dans la première matrice, que 
ce zéro en tant que signe de la perte devient problématique.
122

446



SEMINAIRE 16

Après tout, comme rien ne nous force à précipiter aucun mouvement, car c'est justement dans ces 
précipitations que les erreurs se produisent, nous pouvons bien nous abstenir de motiver ce zéro 
d'une façon symétrique de ce qu'il en est de l'autre, car nous avons ceci qui apparaît assez dans la 
discussion que les philosophes ont faite du montage de Pascal, c'est à savoir qu'il apparaît bien en 
effet que ce zéro représente non pas la perte constitutive de la mise mais, au moins au niveau du 
dialogue entre Pascal et Méré qui n'est pas pour rien dans la façon dont Pascal écrit et dont du 
même coup il nous fourvoie, - ce n'est jamais, bien sûr, sans notre collaboration - dans ce qu'il en  
est de l'intérêt du montage même, à savoir que ce qui domine, c'est qu'en effet ce zéro peut être 
l'inscription d'un des choix qui s'offrent qui est de ne pas s'asseoir à cette table. C'est ce que fait 
celui qui, dans ce dialogue, pas seulement idéal mais effectif, celui à qui est adressé le schéma du 
pari; ce zéro veut non pas dire la perte constituante de la mise, mais inscrit au tableau le "pas de 
mise", c'est-à-dire celui qui ne s'assoit pas à la table de jeu.

C'est à partir de là que nous avons à interroger ce qui se produit au niveau de la seconde matrice 
pour voir comment, à son niveau, peut se répartir ce qu'il en est du jeu. En effet, j'ai indiqué déjà la 
dernière fois les figures qui peuvent nous être données dans le texte de notre pratique et, à la vérité, 
j'ai  pu l'indiquer aussi rapidement que je l'ai fait  de ce que déjà un certain graphe en avait  été 
construit  avec ce que j'ai  rappelé tout à l'heure au début de mon articulation,  à savoir non pas 
l'hypothèse, mais l'inscriptible et dès lors le tangible, qui fait que le a peut bien n'être lui-même que 
l'effet de l'entrée de la vie de l'homme dans le jeu, ce dont Pascal nous avertit en ces termes sans 
doute pas expressément formulés, je veux dire dans ceux même que je vais énoncer. "Vous êtes 
engagés", nous dit-il, et c'est vrai. Il ne lui semble pas nécessaire, parce qu'il se fonde sur la parole, 
parole qui bien sûr pour lui est celle de l'Eglise, il est singulier qu'il n'en distingue pas ce qui - c'est  
là le point aveugle de siècles qui n'étaient pas pour autant d'obscurantisme - pourtant lui fournit 
beaucoup, c'est assurément dans ce fait du caractère inéliminable, durant des siècles de pensée, de 
l'écriture Sainte, que l'écriture plus radicale qui est celle qui, pour nous, y apparaît en filigrane n'est 
pas réellement distinguée. Mais si de cette écriture je vais
chercher la trame dans la logique mathématique, ceci laisse homologue ma 123

447



SEMINAIRE 16

position par rapport à la sienne, à ceci près que, pour nous, il n'est plus évitable de poser la question 
si  l'enjeu  même  n'est  pas  comme  tel  essentiellement  dépendant  de  cette  fonction  de  l'écriture.  
Observons encore une différence, qui est celle que j'ai mise en exergue du premier temps de mon 
énoncé cette année et qui pourrait se dire, puisque ce rien est pas la formule exacte, simplement: ce 
que je préfère, c'est un discours sans parole, ce qui ne veut dire rien d'autre que ce discours que 
supporte l'écriture.
Ici  un petit  temps pour mesurer  la portée,  la ligne,  le caractère absolument  solidaire de ce que 
j'énonce en ce point cette année,  avec tout ce que j'ai commencé d'annoncer sous la triplice du 
Symbolique,  de  l'Imaginaire  et  du  Réel.  Observez  bien,  et  c'est  ici  qu'il  convient  d'insister,  la 
différence qu'il y a entre le discours, quel qu'il soit, philosophique, et ce à quoi nous introduit ce 
rien d'autre qui se distingue de partir de la répétition.
Le discours philosophique, quel qu'il soit, finit toujours par se déprendre de ce qu'il agite pourtant  
comme appareil dans un matériel de langage. Toute la tradition philosophique bute sur la réfutation 
par Kant de l'argument ontologique ; au nom de quoi ? De ceci que les formes de la raison pure, 
l'analytique transcendentale tombent sous le coup d'une suspicion d'imaginaire, et c'est aussi bien ce 
qui fait la seule objection, elle est philosophique, au pari de Pascal.  "Ce Dieu dont vous pouvez  
concevoir l'existence comme nécessaire, dit Kant, il n'en reste pas moins que vous ne le concevez  
que  dans  les  cadres  d'une  pensée  qui  ne  s'appuie  que  sur  le  suspens  préalable  dont  relève  
l'esthétique"  qualifiée pour cette occasion de transcendentale ; ceci ne veut rien dire d'autre que : 
vous ne pouvez rien énoncer, mais énoncer comme paroles, que dans le temps et dans l'espace dont, 
par convention philosophique, nous mettons en suspens l'existence en tant qu'elle serait radicale.
Seulement il y a un malheur, et c'est ce qui fait l'intérêt du pari de Pascal, c'est pour cela que je me 
permets,  quoiqu'on  puisse  penser  d'un  recours  à  la  vieillerie,  d'y  trouver  un  point  tournant 
exemplaire,  c'est  qu'en  aucun cas  le  Dieu  de  Pascal  n'est  à  mettre  en  question  sur  le  plan  de 
l'imaginaire parce que ce n'est pas le Dieu des philosophes; ce n'est même pas le Dieu d'aucun 
savoir. Nous ne savons, écrit Pascal, ni ce qu'il est, bien sûr, ni même s'il est. C'est bien pour ça qu'il  
n'est  d'aucune  façon  à  mettre  en  suspens  de  par  aucune  philosophie,  puisque  ce  n'est  pas  la 
philosophie qui le fonde.
Or ce dont il s'agit et ce que veut dire en particulier mon discours, quand je reprends celui de Freud, 
c'est très précisément qu'à me fonder sur ce que ce discours a ouvert, il se distingue essentiellement  
du discours philosophique, en ceci qu'il ne décolle pas de ce en quoi nous sommes pris et engagés 
comme dit Pascal, mais que, bien plutôt que de se servir d'un discours en fin de compte pour fixer  
au monde sa loi, à l'histoire ses normes 124

448



SEMINAIRE 16

ou inversement,  il  se mette  à cette  place où d'abord le sujet  pensant  s'aperçoit  qu'il  ne peut se 
reconnaître que comme effet du langage ; autrement dit qu'avant d'être pensant, pour aller vite, pour 
épingler même au plus court ce que je suis en train de dire, dès qu'on monte la table de jeu, et Dieu 
sait si déjà elle est montée, il est d'abord le a. Et c'est après que la question se pose d'y raccorder  
ceci  qu'il  pense.  Mais  il  n'a  pas  eu  besoin  de  penser  pour  être  fixé  comme  a.  C'est  déjà  fait,  
contrairement  à  ce qu'on peut  imaginer,  précisément  en raison de la  lamentable  carence,  de la 
futilité de plus en plus éclatante de toute la philosophie, à savoir qu'on peut renverser la table de jeu. 
Je peux renverser celle-ci, bien sûr, et foutre en l'air les tables à Vincennes et ailleurs, mais cela 
n'empêche  pas  que  la  vraie  table,  la  table  de  jeu  est  toujours  là.  Il  ne  s'agit  pas  de  la  table  
universitaire ! La table autour de laquelle le patron se réunit, où que ce soit, avec les élèves dans un 
joli petit intérieur, que cet intérieur soit le sien, bien chaleureux et pépère, ou celui dont on l'encadre 
dans les garderies-modèles !
C'est précisément là qu'est la question. C'est pour ça que je me suis permis, dans un griffonnage 
dont je ne sais si vous le verrez paraître ou pas, - ce n'est pas du tout un griffonnage, j'y ai passé du 
temps avant-hier - enfin je ne sais pas si vous le verrez paraître, parce qu'il ne paraîtra qu'à un seul 
endroit ou il ne paraîtra pas, et je m'intéresse au fait de savoir s'il paraîtra ou ne paraîtra pas ! Bref 
j'ai été jusqu'à cette exorbitance délirante - car depuis un petit temps je délire à part moi, ces choses-
là sortent toujours un jour, sous une forme ou sous une autre - j'aimerais qu'on s'aperçoive, c'est 
mon délire ou pas, qu'il n'est plus possible de jouer le rôle qui convient à la transmission du savoir, 
qui n'est pas la transmission d'une valeur, encore que maintenant cela s'inscrive sur des registres 
"unité de valeur", mais de saisir ce qu'on peut appeler un effet de formation ; c'est pour cela que, 
quel qu'il soit, quiconque dans l'avenir, justement parce qu'il est arrivé quelque chose à cette valeur 
du savoir, voudra occuper une place d'aucune façon afférente à cet endroit de formation, même si 
c'est les mathématiques, la biochimie ou n'importe quoi d'autre, fera bien d'être psychanalyste, si  
c'est ainsi qu'il faut définir quelqu'un pour qui existe cette question de la dépendance du sujet par 
rapport au discours qui le tient, et non pas qu'il tient.
Alors il vaut bien de dire, puisque comme vous le voyez je viens d'éviter quelque chose en raison du 
fait que vous êtes tous les produits de l'école, c'est-à-dire d'un enseignement philosophique, que je 
sais que je ne peux pas aborder d'une façon abrupte ce qu'il en est du changement qui s'inscrit au 
niveau de la seconde matrice, à savoir poser la question de ce que ça veut dire que là ce ne soit pas a 
ou zéro car ça n'a jamais été a ou 0, comme je viens de vous l'indiquer et comme Pascal le dit, mais 
comme ce ne sont jamais que des philosophes qui l'ont lu, tout le monde est resté sourd. Il 125

449



SEMINAIRE 16

a dit  a,  c'est zéro, ce qui veut dire  a c'est la mise. C'était pourtant bien précisé dès la théorie des 
partis. Non, hein, ça ne fait rien, ils sont restés sourds ! Et zéro, c'est zéro au regard de l'infini. 
Foutaises ! Qu'est-ce qui change qu'il y ait maintenant non pas, comme on l'a dit vainement, d'une 
façon imaginaire a ou zéro, mais a ou bien - a. Et si - a veut dire effectivement ce que ça a l'air de 
dire, à savoir qu'on l'inverse, qu'est-ce que ça peut bien être que ce truc-là ? Et puis aussi que dans  
un cas, quoi qu'il arrive, fût-ce aux dépens de quelque chose qui, pour s'inscrire, paraît devoir être 
coûteux,  qu'est-ce  que  c'est  aussi  là  que  cette  corrélation,  cette  équivalence  qui  peut-être  nous 
permet de mettre ailleurs, de nous apercevoir qu'ici basculent nos signes de conjonction. En tout cas 
voilà deux liaisons qui me paraissent digne d'être interrogées. Vous voyez qu'elles ne sont pas tout à 
fait classées comme celles d'avant.

Là,  je  regrette  de n'en être  pas plus loin que ce que j'ai  déjà,  mais  trop vite,  articulé  dans  les 
dernières minutes de la dernière fois, c'est à savoir que j'ai rappelé que, pour partir de la figure qui 
ici s'indique dans le griffonnage de Pascal, la première liaison, cette horizontale du petit  a au - -, 
nous disons, c'est l'enfer. Je l'ai claironné à des gens qui déjà un petit peu se dirigeaient vers la  
sortie. Mais, dans l'ensemble, je vous ai fait remarquer que l'enfer, ça nous connaît, c'est la vie de 
tous les jours. Chose curieuse, on le sait, on le dit, on ne dit même que ça. Mais ça se limite au 
discours, et à quelques symptômes bien entendu. Dieu merci, s'il n'y avait pas les symptômes, on ne 
s'en apercevrait pas ! Si les symptômes névrotiques n'existaient pas, il n'y aurait pas eu Freud ! Si 
les hystériques n'avaient pas déjà frayé la question, aucune chance que même la vérité pointe le bout 
de l'oreille !
Alors  là,  il  faut  faire  une  petite  station.  Quelqu'un  que  je  remercie  -  parce  qu'il  faut  toujours 
remercier les personnes par où vous arrivent les cadeaux - m'a pour des raisons externes rappelé 
l'existence  du chapitre  de Bergler  qui s'appelle  "Le Surmoi sous-estimé",  c'est  dans la fameuse 
Névrose de base qui explique tout. Vous n'allez pas me dire que moi j'explique tout. Je n'explique 
rien, justement. C'est même ce qui vous intéresse ! J'essaie à divers niveaux, pas seulement ici, de 
faire qu'il y ait des psychanalystes qui 126

450



SEMINAIRE 16

ne soient pas imbéciles. Mon opération ici est une opération de rabattage, non pour attirer dans un 
trou d'école, mais pour essayer de donner l'équivalent de ce que devraient avoir les psychanalystes à 
des  gens  qui  n'ont  aucun  moyen  de  l'avoir.  C'est  une  entreprise  désespérée.  Mais  l'expérience 
prouve  que  l'autre  aussi,  celle  de  l'apprendre  aux  psychanalystes  eux-mêmes,  semble  vouée  à 
l'échec, comme je l'ai déjà écrit. Imbéciles, comme sujets s'entend, parce que pour se démerder dans 
leur pratique, ils sont plutôt futés ! Et c'est une conséquence précisément de ce que je suis en train 
d'énoncer ici. C'est conforme à la théorie. C'est ce qui prouve non seulement qu'il n'y a aucun besoin 
d'être philosophe, mais que c'est beaucoup mieux de ne pas l'être. Seulement ça a une conséquence, 
c'est qu'on ne comprend rien. D'où ce que je passe aussi mon temps à énoncer, qu'il vaut beaucoup 
mieux ne pas comprendre. Seulement l'ennui, c'est qu'ils comprennent de toutes petites choses, alors 
ça  pullule.  Par  exemple  "Le  Surmoi  sous-estimé",  c'est  un  chapitre  génial,  d'abord  parce  qu'il 
rassemble toutes les façons dont le Surmoi a été articulé dans Freud. Comme il n'est pas philosophe, 
il ne voit absolument pas qu'elles tiennent toutes ensemble. D'ailleurs il est charmant, et il avoue le 
truc. C'est ce qu'il y a de bien dans les psychanalystes, ils avouent tout ! Il avoue qu'il a écrit à un 
monsieur, c'est dans une note, M. H.H. Heart, qui faisait des extraits de Freud. Alors il lui a écrit : 
"Envoyez-moi quelques citations sur le Surmoi". Après tout, ça peut se faire, ça ; c'est d'ailleurs 
conforme également à la théorie; on peut prendre les choses comme ça, avec une paire de ciseaux, 
si l'écriture a tant d'importance, partout où il y a Surmoi, criss criss, on coupe! On fait une liste de  
15 citations. Et je dois dire que là j'humorise. Mais il me tend la perche. Parce que bien sûr que 
Bergler  a  lu  Freud,  enfin j'aime  à  l'imaginer!  Mais  tout  de même  il  avoue que pour  écrire  ce  
chapitre, il a écrit à H.H. Heart pour lui donner des citations sur le Surmoi. Le résultat, c'est qu'il  
peut  évidemment  bien  marquer,  exactement  du  même  niveau  où  sont  toutes  les  revues  de 
psychanalyse existantes, sauf la mienne, bien entendu ! à quel point c'est incohérent; ça commence 
par le censeur au niveau des rêves; on croit que c'est un innocent, le censeur, comme si ça n'était 
rien que d'avoir justement la paire de ciseaux avec laquelle on fait ensuite la théorie. Et après ça, ça  
devient quelque chose qui vous titille. Et puis après ça devient le grand méchant loup. Et puis après  
ça, il n'y en a plus. Et après ça, on évoque Eros, Thanatos et tout le barda ! Et il va falloir que 
Thanatos  se loge là-dedans. Et  puis alors,  ce Surmoi,  je m'en arrange,  avec lui  ;  je te fais  des 
courbettes et des chatouilles. Ah ! Cher petit Surmoi !
Bon. Grâce à cette présentation,  bien sûr, on obtient quelque chose, il  faut bien le dire, d'assez 
risible. Il faut vraiment qu'on soit à notre époque pour que personne ne rit. Personne ne rit. Même 
un professeur de philosophie. Il faut dire qu'ils en sont à un point, à notre génération! Même 127

451



SEMINAIRE 16

un professeur de philosophie peut lire ce truc sans rire. On les a matés ! Il y avait quand même un 
temps  où il  y  avait  des  gens  qui  n'étaient  pas  spécialement  intelligents,  un  type  qui  s'appelait 
Charles Blondel, il poussait des hurlements à propos de Freud. Au moins, c'était quelque chose. 
Maintenant,  même  les  personnes  les  moins  faites  pour  imaginer  ce  dont  il  s'agit  dans  une 
psychanalyse lisent des trucs absolument aussi étourdissants sans râler. Non. Tout est possible. Tout 
est admis. Nous sommes - d'ailleurs les choses dessinent toujours leurs linéaments ailleurs que dans 
le réel avant d'y descendre - dans le régime vraiment de la ségrégation intellectuelle.
Eh bien! ce type, il  s'est aperçu d'un tas de choses. Quand une chose est là, sous son nez, il la 
comprend. Et je dirai que c'est ce qu'il y a de triste parce qu'il la comprend au niveau de son nez, qui 
ne peut pas bien sûr être absolument comme ça; il est forcément pointu. Alors il voit une toute 
petite chose. Il s'aperçoit que ce qu'on lui explique, comme ça, au niveau des citations de Freud 
comme étant le Surmoi, il s'aperçoit, mais ça doit avoir un rapport avec ce qu'il voit tout le temps. 
Alors  il  commence  par  s'apercevoir,  mais  comme  ça  d'une  façon  intuitive,  au  niveau  de  la 
sensibilité, que ce qu'on appelle la Durcharbeitung, l'élaboration comme on a traduit en français ça, 
-on passe son temps à s'apercevoir que c'est intraduisible. Durcharbeitung, ce n'est pas élaboration, 
on n'y peut rien ; comme il n'y a pas en français de mot pour dire "travail à travers", forage, on 
traduit élaboration ; chacun sait qu'en France, on élabore ; c'est plutôt dans le genre fumées.
L'élaboration analytique, ce n'est pas du tout comme ça. Ceux qui sont sur un divan s'aperçoivent 
que ça consiste à revenir tout le temps sur le même truc, à tous les tournants on est ramené sur le 
même truc, et il faut que ça dure pour arriver justement à ce que je vous ai expliqué, à la limite, à la 
terminaison, quand on va dans le bon sens naturellement, où on rencontre 1a limite. Il dit "ça, c'est 
un effet de Surmoi", c'est-à-dire qu'il se rend compte que cette espèce de grand méchant machin qui 
pourtant  est  extrait  soi-disant  du  complexe  d'Oedipe,  ou  encore  de  la  mère  dévorante,  ou  de 
n'importe laquelle de ces balançoires, il s'aperçoit que ça a un rapport avec ce côté épuisant, tannant, 
nécessaire, répété surtout, par quoi on arrive à quelque chose qui, en effet, quelquefois, a un bout.  
Comment est-ce qu'il ne voit pas que cela n'a rien de commun avec cette espèce de figure d'un 
scénario où le Surmoi est, comme on dit, une instance, ce qui ne serait rien, mais où on le fait vivre 
comme une personne; parce que, comme on n'a pas bien compris ce que c'était qu'une instance, on 
lui donne vraiment son idée, au Surmoi.
Il faut que tout cela se passe non pas sur l'autre scène, celle dont parlait Freud, celle qui fonctionne 
dans les rêves, mais sur une espèce de 128

452



SEMINAIRE 16

petite saynète là, où ce qu'on appelle l'enseignement analytique vous fait jouer des marionnettes; le 
Surmoi c'est le commissaire et il vient taper sur la tête de Guignol qui est le Moi. Comment rien que 
de voir ce rapprochement qu'il sent tellement bien au point de vue clinique, avec l'élaboration, la 
Durcharbeitung,  cela  ne  lui  suggère  pas  que  le  Surmoi,  ça  pourrait  peut-être  être  trouvé  sans 
quelque chose qui ne nécessiterait pas, comme ça, qu'on multiplie dans la personnalité les instances. 
Et puis alors c'est qu'à tout instant il lâche le morceau, il avoue le truc, c'est-à-dire qu'on a bien 
repéré, dit-il, que ça avait un rapport avec l'idéal du Moi. Mais il faut avouer qu'on n'y comprend 
absolument rien; personne n'a encore fait le collage.
Tout de même, pour que ces discours soient autre chose que les mémoires du psychanalyste,  à 
savoir  évoquer  le  cas  d'une  jeune  femme  chez  qui,  à  ce  propos,  on  voyait  bien  que  c'était  le 
sentiment de culpabilité qui l'a fait entrer dans la psychanalyse - espérons que c'est le même qui l'en  
a fait sortir ! - on peut peut-être quand même s'apercevoir que, par exemple, cette espèce de petite 
manœuvre d'une mesure qui est précisément la mesure de ce qui ne peut pas être mesuré parce que 
c'est la mise de départ, que ça peut en effet dans certains cas se figurer avec la plus grande précision 
et l'écrire au tableau, que c'est dans la manière d'une certaine façon de balancer régulière qu'on 
arrive à remplir ce quelque chose qui peut dans certains cas se figurer comme le Un, on peut tout de  
même voir  qu'il  y a intérêt  à articuler  d'une façon qui soit  vraiment  précise quelque chose qui 
permette de concevoir que ça n'est pas en effet du tout un abus de termes que de rapprocher, même 
au nom d'une intuition minime comme ça, l'élaboration, la Durcharbeitung dans le traitement, avec 
le Surmoi.
Alors il faut choisir. Il ne faut pas nous dire que le Surmoi est le grand méchant loup et cogiter pour 
voir si ce n'est pas dans l'identification avec je ne sais quelle personne que ce Surmoi sévère est né. 
Ce n'est pas comme ça qu'il faut poser les questions. C'est comme les gens qui vous disent que si  
Untel est religieux, c'est parce que son grand-père l'était.  Ça ne me suffit pas, à moi, parce que 
même si on a un grand-père religieux, on peut peut-être aussi s'apercevoir que c'est une connerie, 
n'est-ce pas ?
L'identification, il  faudrait tout de même distinguer sa direction par rapport à d'autres choses. Il  
faudrait savoir si l'identification dans l'analyse, c'est la visée ou si c'est l'obstacle. Mais ça peut peut-
être bien être le moyen par où on engage les gens justement sans doute pour la faire, mais pour que 
du même fait, elle se défasse, et que c'est dans un fait que ça se défasse justement parce qu'on la fait 
que peut apparaître quelque chose d'autre que nous appellerons le trou dans l'occasion.
Je vais vous laisser là aujourd'hui. J'ai essayé, à la fin de ce discours, de vous montrer que c'est un  
discours directement intéressant pour 129

453



SEMINAIRE 16

l'aération  de  notre  pratique.  Je  veux dire  par  là  qu'à  se  servir  de  ce  qui  n'était  certes  pas  des  
expériences odoratives, ce n'était pas au pifomètre que Freud s'avançait,  on peut en effet y voir, 
dans le développement d'une fonction à travers sa pensée, les arêtes qui permettent de lui donner sa 
cohérence; mais cette cohérence, il est indispensable que, si on veut avancer autrement qu'avec des 
historiettes, on la rassemble et qu'on lui donne sa consistance et sa solidité ; cela permettrait peut-
être de voir tout à fait d'autres faits que des faits simplement analogiques.
Ce que je dis n'ôte rien à la portée du détail,  comme justement Bergler y insiste. Mais lisez ce  
chapitre  pour  voir  que  même  ceci  qui  est  pertinent,  bien  orienté,  mais  orienté  à  la  façon  des 
particules de la limaille de fer quand vous tapez dans un champ magnétisé déjà, aucune espèce de 
motivation véritable de la puissance et de l'importance du détail, et pourquoi en effet il n'y a que les 
détails, c'est bien vrai, qui nous intéressent. Encore faudrait-il savoir dans chaque cas ce qui est 
intéressant. Parce que, si on ne le sait pas, on rapproche des détails disparates au nom d'une pure et 
simple ressemblance, alors que ce n'est pas cela qui est important. Nous reprendrons la prochaine 
fois au niveau de la troisième figure.
130

454



SEMINAIRE 16

LEÇON XI, 12 FÉVRIER 1969

Bien ennuyé de tout ce qui se passe, hein ! Vous aussi, je pense. On ne peut quand même pas ne pas 
s'en apercevoir,  puisque je suis en train de me demander  si  je  suis  ici  pour faire  mon truc de 
d'habitude ou pour faire de l'occupation ! Enfin ! des oreilles bienveillantes ont bien voulu entendre 
que  certaines  des  choses  que  j'ai  avancées  nommément  pendant  mon  avant-dernier  séminaire 
avaient quelque rapport avec une science - qui sait ? Avec peut-être non pas une nouvelle science,  
mais avec une mise au point de ce qu'il en est des conditions de la science.
Aujourd'hui je sens, pour toutes sortes de raisons, ne serait-ce que parce que nous approchons du 
Mardi-Gras,  alors c'est  convenable,  que je vais  tout  doucement  infléchir  les  choses.  Je le  sens, 
comme ça, d'après l'équilibre de ce que j'ai cogité ce matin avant de vous voir ; je vais m'infléchir 
un peu vers quelque chose que vous appellerez comme vous voudrez, mais plutôt d'une note morale. 
Comment est-ce d'ailleurs qu'on y échapperait, dans l'aura, dans la marge, dans les limites de ce par 
quoi j'ai abordé quelque chose qui est le pari de Pascal. Il est certain que nous ne pouvons pas 
méconnaître cette incidence, encore que, bien entendu, ce qui m'a inspiré de vous en parler, c'est 
que le pari de Pascal se tient à un certain joint, et ça, quand même, je vais le rappeler.
Mais, comme ça, histoire d'introduire un peu les choses et de détendre, si peu, l'atmosphère, - je 
vous ai dit que nous approchions du Mardi-Gras -, je m'en vais vous lire une lettre que j'ai reçue. Je 
ne vous dirai pas qui me l'envoie, ni même de quelle ville.
"Cher Monsieur Lacan. On est étudiants et on a lu vos Ecrits, presque tout. On y trouve pas mal de  
choses. Evidemment, ce n'est pas toujours d'un abord très aisé, mais ça mérite quand même nos  
félicitations..." On ne m'en envoie pas tous les jours autant ! "... On aimerait bien savoir comment il  
faut faire pour écrire des choses si difficiles ..." Je ne suis en train de me foutre de personne, et pas 
de ces gars que je trouve vraiment ... Enfin, je vous dirai ce que j'en pense; ils sont deux pour avoir 
écrit ça ! "...  Ça nous servirait pour nos examens. On a bien une licence de philosophie, mais ça  
devient de plus en plus compliqué de surmonter la sélection. On pense qu'il vaut mieux ruser et  
étonner les profs plutôt que de persister dans une forme de discours platement terre-à-terre " Et ils 
ajoutent "c'est le cas de le dire. Pourriez-vous nous indiquer quelques combines dans ce sens ? "  
131

455



SEMINAIRE 16

Moi, ça me frappe, parce que je ne dis que, dans le fond, c'est ce que je suis en train de faire !" 
D'autre part, on voudrait vous demander encore quelque chose si ce n'est pas trop osé : est-ce que  
vous pourriez nous envoyer comme souvenir de vous un de vos jolis nœuds papillon ? Ça nous  
ferait  plaisir.  En vous remerciant  d'avance,  on vous dit  au revoir,  Monsieur Lacan, et  veuillez  
recevoir nos respectueux hommages". Je ne vais pas laisser traîner ça parce que ... Ils ne sont pas 
très à la page. Ils ne savent pas que je porte le col roulé depuis un certain temps !
Pour moi, ça fait écho, confirmation, résonance à quelque chose qui m'émeut quand j'entends de 
bonnes âmes moduler, comme ça, depuis les mois de Mai : "Plus jamais comme avant". Je pense 
que là où on en est, c'est plus que jamais comme avant. Et, après tout, je suis bien loin, bien sûr, de 
limiter  le  phénomène à ce petit  flash que cette  lettre  donne de ce qui  est  un coin de l'affaire.  
Evidemment, il y a bien d'autres choses en jeu.
Seulement ce qui est frappant, c'est que, d'un certain point de vue, cette lettre à mes yeux peut très  
bien faire le bilan de la façon dont on m'a écouté, mais dans une zone qui n'est pas du tout aussi 
éloignée de moi que cette ville qui est quand même au-delà d'un très large périmètre. Comme vous 
voyez,  ils  ne  sont  pas  très  à  la  page  !  Mais  enfin,  c'est  une  face  de  la  façon  dont  est  pris  
l'enseignement. Et puis je ne vois pas pourquoi on leur en voudrait des nœuds papillon parce qu'il y  
a quelqu'un qui a joué le rôle de pivot dans une certaine commission d'examen, comme ça, qui nous 
avait été délégué dans des temps lointains par une certaine Société britannique, qui avait mis ça 
comme un point tout à fait digne de tenir la balance avec le reste de mon enseignement. Je veux dire 
que c'était comme ça, il y avait ça dans un plateau et, dans l'autre, mon nœud papillon, c'est-à-dire 
l'identification  qu'étaient  censé réaliser  à  l'aide  de cet  accessoire  ceux qui  se  présentaient  alors 
comme mes élèves. Alors vous voyez que ça ne se limite pas au niveau des chers mignons, des 
gentils, des naïfs. Ils ne sont d'ailleurs pas si naïfs que ça, parce que, comme ils vous le disent, il  
faut peut-être ruser. On va y revenir.
Alors nous reprenons les choses où nous les avons un peu démontées, à savoir dans le tableau du 
pari, à gauche -les lignes bleues sont faites pour montrer où s'arrêtent les limites de chacun de ces 
schémas, pour qu'ils ne chevauchent pas l'un sur l'autre, ni réellement, ni dans votre esprit- alors  
celui de gauche est celui dont j'ai cru devoir compléter la matrice dans laquelle, à l'imitation de ce 
qui se pratique dans la théorie des jeux, on pourrait schématiser ce qui s'est agité effectivement 
pendant tout un 19è et même pendant tout un bon début de notre siècle autour du pari de Pascal, à 
savoir la façon de démontrer comment, en quelque sorte, Pascal essayait de nous flouer.
Je pense avoir suffisamment fait sentir qu'en raison de la fonction 132

456



SEMINAIRE 16

des  zéros  qui  ne  font  pas  réellement  partie  des  résultats  d'un  pari  qui  serait  tenu  contre  un 
partenaire, pour la raison que c'est précisément de l'existence du partenaire qu'il s'agit et que c'est 
sur elle  qu'il  s'agit  de parier,  dans ces conditions les deux lignes de possibilité  qui s'offrent au 
parieur ne s'entrecroisent avec aucune ligne de possibilité qui appartiendrait à l'Autre, puisque de 
l'Autre on ne peut même point assurer l'existence. C'est donc tout à la fois sur l'existence ou la non-
existence de l'Autre, sur ce que lui promet son existence et ce qui lui permet son inexistence, c'est  
là-dessus que porte le choix, et dans ce cas il est plausible - je dis, il est plausible, bien sûr si l'on a  
l'esprit mathématique - de parier, et de parier dans le sens que propose Pascal.
Seulement, on n'oubliera pas que j'ai introduit à ce stade de l'affaire, pour ne pas bien sûr prêter à 
malentendu et croire qu'ici je me prête à quelque chose qui serait l'indication du bénéfice de cette 
solution, j'ai effectivement fait remarquer ceci, et dans l'introduction même du rappel du pari tel 
qu'il se présente, beaucoup moins tel qu'il est à travers la grille des discussions devenues classiques, 
j'ai  fait  remarquer  qu'à  ce niveau on peut  aussi  bien substituer  au choix à  faire  sur le  sujet  de 
l'existence de Dieu cette remarque qu'aussi bien on remplirait la fonction - ce qui en changerait  
totalement le sens - cette remarque que ce dont il s'agit, ce dont il pourrait s'agir, c'est de cette  
formulation radicale qui est celle du réel, en tant que nous pouvons le concevoir et comme aussi 
bien nous le touchons à l'occasion du doigt, qu'il n'est pas concevable d'imaginer d'autre limite du 
savoir que ce point de butée où on n'a à faire qu'à ceci, à quelque chose d'indicible et qui ou bien 
est, ou bien n'est pas. Autrement dit quelque chose qui relève du pile ou face.
Ceci était bien sûr pour vous mettre à l'accord de ce dont il s'agit de ne pas perdre la corde, à savoir 
que nous ne sommes pas en train de nous amuser, nous sommes en train d'essayer de donner des 
articulations telles que puissent jouer pour nous les plus importantes décisions qui soient à prendre. 
Il se trouve que l'époque marque de plus en plus que ces plus importantes décisions, en tant qu'elles 
pourraient être celles du 133

457



SEMINAIRE 16

psychanalyste, pourraient bien aussi coïncider avec celles qui s'imposent en un point clé de ce qu'il 
en est du corps social, à savoir l'administration du savoir, par exemple.
Mais alors, encore que là-dessus il soit bien entendu que j'ai fait place nette, que je ne fais pas de 
l'histoire et que je ne vois pas pourquoi un appareil aussi précis, surtout si nous concevons bien à 
quel joint il se situe, que le pari de Pascal aurait moins de ressources pour nous qu'il n'en a eu pour 
son auteur et nous reviendrons bien sur cette question de la situation, d'autant mieux que nous allons 
la rééclairer maintenant, ce n'est donc pas, vous allez le voir tout de suite, pour faire de l'histoire, à 
savoir  comme  je  l'ai  évoqué  la  dernière  fois  pour  vous  rappeler  qu'au  temps  de  Pascal,  la 
Révélation, ça existe, et j'ai bien mis l'accent sur ce dont il s'agit, avec ces deux étages, la parole de 
l'Eglise,  et  puis l'Ecriture Sainte,  et  la fonction que l'Ecriture Sainte joue pour Pascal ; ce n'est 
évidemment pas pour vous rappeler que Newton aussi, qui avait pourtant d'autres chats à fouetter, a 
commis un gros bouquin- ma distraction étant la bibliophilie, il se trouve que je l'ai, c'est superbe - 
qui est un commentaire de l'Apocalypse et de la prophétie de Daniel. Il y a mis autant de soin -  
j'entends dans le calcul, dans la manipulation des chiffres pourtant combien problématiques que 
ceux dont il s'agit quand il s'agit de situer le règne de Nabuchodonosor par exemple - que dans son 
étude des lois de la gravitation. A rappeler donc en marge, mais ça ne nous fait ni chaud ni froid.
Ce dont il s'agit à ce stade, c'est de remarquer ceci, qu'au niveau où Pascal nous propose donc son 
pari, quelle que soit la pertinence de nos remarques sur ce qu'il en est au dernier terme, c'est à savoir 
qu'un pareil propos ne se conçoit qu'au moment où le savoir est né qui est celui de la science, il n'en 
reste pas moins que, pour lui, le pari repose sur ce que nous pouvons appeler la parole de l'Autre, et  
la parole de l'Autre bien sûr conçue comme vérité.
Alors, si je reprends les choses à ce point, c'est parce que certains n'ignorent pas, et aux autres je les 
en informe, il serait d'ailleurs facile s'ils avaient fait comme mes charmants correspondants, s'ils 
avaient lu de mes  Ecrits  presque tout, qu'ils soient informés de la fonction à la fois conjointe et 
disjointe que j'ai articulée dans celle d'une dialectique, comme distinguant sinon opposant, savoir et 
vérité. C'est le dernier article que j'ai recueilli ; il a pour titre très précisément  La Science et la  
Vérité. Et sur ce qui est de la vérité, chacun sait aussi que, dans un autre de ces articles qui s'appelle  
La Chose Freudienne,  j'ai écrit quelque chose qui pourrait certes s'entendre comme ceci, que sa 
propriété, c'est qu'elle parle. Nous serions donc, ou plutôt moi, je serais dans un certain axe que, 
pourquoi pas, on pourrait dès lors qualifier d'obscurantiste puisqu'il rejoindrait ceci, à savoir que je
viendrais donner un coup d'épaule à l'instillation de Pascal, pour autant 134

458



SEMINAIRE 16

qu'il essaie de nous ramener au plan de la religion. Alors, évidemment, la vérité, certes, parle, direz-
vous. Mais évidemment c'est ce que vous diriez si vous n'avez rien compris à ce que je dis, - ce qui 
n'est pas absolument exclu ! - car je n'ai jamais dit cela. J'ai fait dire à la vérité : "Moi, la vérité, je 
parle". Mais je ne lui ai pas fait dire : "Moi, la vérité, je parle par exemple pour me dire comme 
vérité", ni "pour vous dire la vérité". Le fait qu'elle parle ne veut pas dire qu'elle dit la vérité. C'est 
la vérité, elle parle. Quant à ce qu'elle dit, c'est vous qui avez à vous débrouiller avec ça. Ça peut 
vouloir dire, c'est ce que certains font : "Cause toujours, c'est tout ce que tu sais faire". La vérité, je 
lui ai accordé, si j'ose dire, un peu plus. Je lui ai, depuis, accordé qu'elle cause, en effet, et pas 
simplement dans le sens auquel répond "cause toujours", qu'elle cause même à tour de bras. Je veux 
dire que, dans ce même article, j'ai rappelé le mot de Lénine sur la théorie marxiste du social qui, 
dit-il: "Elle triomphera parce qu'elle est vraie"; mais pas forcément parce qu'elle dit la vérité. Ça 
s'applique là aussi.
Naturellement, je ne vais pas m'appesantir, parce qu'il se dit qu'on cite mon nom - je n'ai pas été y  
regarder, je dois dire, parce que je n'ai pas eu le temps - avec avantage dans l'Humanité, parce que 
soi-disant j'aurais commencé cette année comme ça, en sentant venir le vent, à faire une médiation 
entre Freud et Marx. Dieu merci, comme j'étais grippé le dernier week-end, ça m'a donné tout d'un 
coup une stimulation pour ce qu'on appelle le travail, c'est-à-dire le remue-ménage ; je me suis mis 
à rebrasser l'effroyable quantité de papier à la destruction de laquelle il faudra que je veille pour le 
moment où je disparaîtrai, parce que Dieu sait ce qu'on en ferait autrement ! Je me suis aperçu que 
j'ai parlé de Marx, de la valeur d'usage, de la valeur d'échange, de la plus-value ; je me suis aperçu  
pour tout dire que ma traductrice italienne, que j'ai montée en épingle, quand j'ai sauté le pas, pour 
faire cette sorte d'analogie entre la plus-value et le  plus-de-jouir  que ma traductrice italienne, ça 
s'est trouvé qu'elle était là, il y a deux ans, n'a eu aucun mérite à me dire, qu'en somme c'est la plus-
value  parce  que  j'ai  déjà  tellement  parlé  de Marx à  propos d'un  certain  nombre  d'articulations 
fondamentales  autour  de ce dont  il  s'agit  dans la  psychanalyse  que je me demande ce que j'ai 
apporté de nouveau sauf ce nom "Mehrlust" , plus-de-jouir en analogue au "Merhwert" ; tout ceci 
pour  indiquer  d'ailleurs  aussi  bien  que  par  ces  points  radicaux,  bien  sûr  ils  ne se  développent 
absolument pas sur le même champ, mais puisque nous en sommes à l'évocation de Lénine, il n'est 
pas plus mauvais de rappeler donc que ce dont il s'agit à propos de la théorie marxiste, pour autant 
qu'elle concerne une vérité, c'est ce qu'elle énonce en effet qui est ceci que la vérité du capitalisme, 
c'est le prolétariat. C'est vrai. Seulement c'est de ça même que ressort la suite et la portée de nos  
remarques sur ce qu'il en est de la fonction de la vérité, c'est que la conséquence révolutionnaire de 
cette 135

459



SEMINAIRE 16

vérité, cette vérité d'où part la théorie marxiste, bien sûr elle va un tout petit peu plus loin puisque 
ce dont elle fait la théorie, c'est précisément le capitalisme, la conséquence révolutionnaire c'est que 
la théorie part en effet de cette vérité, à savoir que le prolétariat, c'est la vérité du capitalisme.
Le  prolétariat,  ça  veut  dire  quoi  ?  Ça  veut  dire  que  le  travail  est  radicalisé  au  niveau  de  la 
marchandise pure et simple; ce qui veut dire bien sûr que ça réduit au même taux le travailleur lui-
même. Seulement dès que le travailleur, du fait de la théorie, apprend à se savoir comme tel, on peut 
dire que par ce pas, il trouve les voies d'un statut - appelez ça comme vous voudrez - de savant; il  
n'est plus prolétaire, si je puis dire, an sich , il n'est plus pure et simple vérité, il est für sich ; il est 
ce qu'on appelle conscience de classe. Et il peut même du même coup devenir la conscience de 
classe du parti où on ne dit plus jamais la vérité.
Je ne suis pas en train de faire de la satire ; je suis en train de ne rappeler que des évidences - c'est 
en ça que c'est soulageant - ne relèvent nullement du scandale qu'on en fait, quand on ne comprend 
rien à rien, ou que, si on a une théorie correcte de ce qu'il en est du savoir et de la vérité, il n'y a rien 
de plus facile  à attendre,  qu'en particulier  on ne voit  pas pourquoi  on s'étonnerait  que c'est  du 
rapport le plus leniniellement défini à la vérité que découle toute cette lénification dans laquelle 
baigne l'appareil ! Si vous vous mettiez dans la boule qu'il n'y a rien de plus lénifiant que les durs,  
vous rappelleriez comme ça une vérité déjà connue depuis bien longtemps. Et puis vraiment est-ce 
que ça, on ne le sait pas depuis longtemps, depuis toujours ? Si on n'était pas depuis quelque temps,  
et je vous dirai pourquoi, si persuadé que le christianisme, ce n'est pas la vérité, on aurait pu se 
rappeler tout de même que pendant un certain temps, et qui n'est pas mince, il l'a été et que ce dont 
il  a  donné la  preuve,  c'est  qu'autour  de  toute  vérité  qui  prétend  parler  comme  telle,  un clergé 
prospère qui est obligatoirement menteur.
Alors  je  me  demande  pourquoi  on  tombe  de  son  haut  à  propos  du  fonctionnement  des 
gouvernements socialistes! Irai-je à dire que la perle du mensonge est la sécrétion de la vérité ? Ça 
assainirait un peu l'atmosphère, atmosphère d'ailleurs qui n'existe que du fait d'un certain type de 
crétinisation dont il faut bien que je dise le nom tout de suite puisqu'au terme de ce que nous avons  
à dire aujourd'hui, j'aurai à le réépingler quelque part dans un de ces petits carrés, c'est ce qu'on 
appelle  le  progressisme.  J'essaierai  bien  sûr  de  vous  donner  une meilleure  définition  que  cette 
référence  à ses  effets  de scandale,  je veux dire  de produire  des  âmes scandalisées.  Ces choses 
devraient être aérées depuis longtemps par la lecture de Hegel, la loi du cœur et le délire de la 
présomption. Mais, à la façon de toutes les choses un peu rigoureuses, quand elles sortent, bien sûr, 
personne ne songe à s'en souvenir au moment qui convient. C'est pourquoi 136

460



SEMINAIRE 16

j'ai mis en exergue au début de mon discours de cette année quelque chose qui veut dire que ce que 
je préfère, c'est un discours sans paroles.
Alors ce dont il s'agit, ce qui pourrait être ici en question si on voulait, comme on dit, lécher le plat 
au point où nous pouvons en profiter, en mettant le petit doigt, c'est de s'apercevoir que ces choses 
n'ont pas de si mauvais effets que ça puisque, quand je dis que le service du champ de la vérité, le 
service en tant que tel - service qu'on ne demande à personne, il faut avoir la vocation - entraîne  
nécessairement au mensonge, je veux aussi faire remarquer ceci, parce qu'il faut être juste, c'est que 
ça fait énormément travailler. Moi, j'adore ça, quand c'est les autres, bien entendu, qui travaillent !  
C'est pour ça que je me régale de la lecture de bon nombre d'auteurs ecclésiastiques dont j'admire ce 
qu'il leur a fallu de patience et d'érudition pour charrier tant de citations qui me viennent au point  
juste où ça me sert à quelque chose. Il en est de même pour les auteurs de l'église communiste. Ils  
sont aussi d'excellents travailleurs. J'ai beau comme ça, pour certains, dans la vie courante, ne pas 
pouvoir les supporter plus que dans les contacts personnels avec les curés, ça n'empêche pas qu'ils 
sont capables de faire de très beaux travaux et que je me régale quand je lis un certain d'entre eux 
sur le Dieu caché , par exemple. Ça ne me rend pas l'auteur plus fréquentable.
Donc, en somme, le fruit de ce qu'il en est, après tout, quand même, pour le savoir n'est pas du tout 
à négliger, puisqu'on s'occupe un petit peu trop de la vérité et qu'on en est si empêtré qu'on en vient  
à mentir. La seule véritable question - puisque j'ai dit que là j'irai jusqu'aux limites - ce n'est pas du  
tout que ça ait ces conséquences, puisque vous voyez qu'après tout c'est une forme de sélection 
d'élites,  c'est  pourquoi  ça  ramasse  aussi,  dans  un  champ  comme  dans  l'autre,  tant  de  débiles 
mentaux,  voilà,  c'est  la  limite  !  C'est  la  limite,  mais  ne croyez  pas  que  c'est  simplement  pour  
m'amuser, pour faire comme ça une petite nasarde à des groupes dont on ne sait pas, après tout,  
pourquoi ils devraient être plus préservés que les autres de la présence des débiles mentaux ; c'est 
parce  que  nous,  analystes,  nous  pouvons  peut-être  là-dessus  amorcer  quelque  chose  qui  est 
justement très important.
Là, je vous renvoie à la clé apportée en douce par notre chère Maud - Maud Mannoni pour ceux qui 
ne savent pas qui c'est - le rapport des débiles mentaux avec la configuration qui nous intéresse, qui 
nous, analystes, évidemment brûle tout à fait au niveau de la vérité ; c'est même pour ça que nous 
savons plus que d'autres nous tenir à carreau; même nos mensonges, bien sûr à quoi on est forcé, 
sont moins impudents que les autres - moins impudents mais plus péteux, il faut le dire. Il y en a 
quand même qui, dans ce rapport, gardent quelque vivacité et précisément les travaux que j'évoque 
sur le sujet de ce qui tout d'un coup se met à flotter 137

461



SEMINAIRE 16

dans la débilité  mentale  dont,  je dois dire quant à moi,  je me suis habitué assez bien dans les 
premiers temps de mon expérience, j'étais dans l'admiration de voir ce que je recueillais de brassées 
de fleurs, de fleurs de vérité quand, par inadvertance, j'avais pris en psychanalyse ce que Freud, 
comme  il  a  eu  tort,  semblait  devoir  en  écarter,  à  savoir  un  débile  mental.  Il  n'y  a  pas  de  
psychanalyse, je dois dire, qui marche mieux, si on entend par là la joie du psychanalyste, ce n'est 
peut-être pas tout à fait uniquement ce qu'on peut d'une psychanalyse attendre, mais enfin il est clair 
que, pour qu'il recèle des vérités que précisément il fait sortir à l'état de perles, des perles uniques,  
puisque jusqu'ici je n'évoquais ce terme qu'à propos du mensonge, il faut tout de même que, chez le 
débile mental, tout ne soit pas si débile que ça. Et si c'était - vous comprendrez mieux ce que je  
veux dire si vous savez vous reporter aux bons auteurs, c'est-à-dire à Maud Mannoni - un petit rusé, 
le débile mental ? C'était une idée qui était déjà venue à certains. Il y a un nommé Dostoïevski qui a  
appelé l'Idiot un des personnages qui se conduisent le plus merveilleusement, quelque champ social 
qu'il traverse et dans quelque situation d'embarras qu'il puisse se fourrer.
J'évoque Hegel quelquefois, ce n'est pas une raison pour ne pas le refaire. "La ruse de la raison", 
nous dit Hegel, ça, je dois dire que c'est quelque chose dont je me suis toujours méfié. Quant à moi,  
j'ai vu très fréquemment la raison couillonnée, mais réussir dans une de ses ruses, je dois dire que, 
de mon vivant,  je n'ai  pas vu ça. Peut-être que Hegel le voyait.  Il vivait  dans les petites cours 
d'Allemagne où il y a beaucoup de débiles mentaux et à la vérité, c'est peut-être là qu'il prenait ses  
sources. Mais quant à la ruse dont il peut s'agir chez ces simples d'esprit, dont ce n'est pas pour rien 
que quelqu'un qui savait ce qu'il disait les a baptisés d'heureux, je laisse la question ouverte et j'en 
termine avec ce simple rappel très nécessaire et très salubre, dans le contexte où nous vivons, à 
rappeler.
Ce que je voudrais maintenant, c'est reprendre au niveau où je vous avais laissés la dernière fois, à 
savoir dans la matrice qui s'isole de ceci qu'il ne s'agit plus de savoir ce qu'on joue, à un jeu où après 
tout ce que veut dire le pari de Pascal, c'est que vous ne pouvez, à ce jeu-là, y jouer d'une façon 
correcte que si vous êtes indifférent, à savoir que c'est dans la mesure où ça ne fait aucun doute que 
l'enjeu, l'infini  en tant qu'il est  à droite,  du côté de l'existence de Dieu,  est un enjeu autrement  
intéressant que cette espèce de chose dont je ne sais même pas bien ce que c'est et qu'on représente 
comme quoi ? Après tout, à lire Pascal, ça revient à dire toutes les malhonnêtetés qu'à suivre les 
commandements de Dieu vous ne ferez pas, et à suivre les commandements de l'Eglise, quelques 
petites  incommodités  supplémentaires,  nommément  dans  les  rapports  au  bénitier  et  à  quelques 
autres accessoires.
138

462



SEMINAIRE 16

C'est une position d'indifférence, en fin de compte, au regard de ce qu'il en est et ceci atteint à  
proprement parler d'autant plus aisément au niveau du pari tel que le présente Pascal qu'après tout, 
ce Dieu, il nous le souligne et ça vaut le coup de l'avoir de sa plume, ce Dieu, nous ne savons ni ce 
qu'il est, ni s'il est. C'est en ça que nous pouvons prendre Pascal et c'est là, à savoir qu'il y a là une 
négation absolument fabuleuse, car, après tout, dans les siècles précédents, l'argument ontologique - 
je ne vais pas me laisser entraîner mais, au yeux de tous les esprits censés, et nous ferions bien d'en 
prendre de la graine - avait son poids. Ça revenait à rien qu'à dire ce que je suis, moi aussi, en train 
de vous enseigner, à savoir qu'il y a un trou dans le discours, il y a quelque part un endroit où nous 
ne sommes pas foutus de mettre le signifiant qu'il faut pour que tout le reste tienne. Il avait cru que 
le signifiant Dieu, ça pouvait coller. En fait, ça colle au niveau de quelque chose, dont après tout 
c'est une question de savoir si ce n'est pas une forme de débilité mentale, à savoir la philosophie. Il 
est en général reçu, j'entends chez les athées, que l'Etre Suprême a un sens. Voltaire, qui passe 
généralement pour un petit malin, y tenait dur comme fer. Il considérait Diderot, qui avait une nette 
avance, une bonne longueur sur lui et qui se voit dans tout ce qu'il a écrit; c'est probablement aussi 
pour ça que presque tout ce que Diderot a écrit de vraiment important n'a paru que posthume, et 
puis qu'au total ça en fait beaucoup moins gros que dans le cas de Voltaire; Diderot avait, lui, déjà 
entrevu  que  la  question  est  celle  du  manque  quelque  part,  et  très  précisément  en  tant  que,  le 
nommer, c'est y fourrer un bouchon, rien de plus.
Il n'en reste pas moins qu'au niveau de Pascal, nous sommes au point du joint, au point du saut où 
quelqu'un ose dire ce qui a été là depuis toujours, c'est comme tout à l'heure, c'est plus que jamais  
comme avant, seulement il y a un moment où ça se sépare, ça doit se savoir qu'il dit "le Dieu 
d'Abraham, d'Isaac et de Jacob", ça n'a rien à faire avec "le Dieu des philosophes", autrement dit 
c'est  un qui  parle,  je  vous  prie  d'y  faire  attention,  mais  il  a  cette  originalité  que  son nom est 
imprononçable, de sorte que c'est ainsi que la question s'ouvre.
C'est  pour  ça,  chose  curieuse,  que  c'est  par  un  fils  d'Israël,  un  nommé Freud,  que  nous  nous 
trouvons voir pour la première fois véritablement au centre du champ, pas seulement du savoir, 
mais de ce pour quoi le savoir nous tient aux tripes et même, si vous voulez, par les couilles, que là 
est évoqué à proprement parler le Nom du Père et le tralala de mythes qu'il trimballe, car si j'avais 
pu vous faire mon année sur le Nom du Père, je vous aurais fait  part  aussi  du résultat  de mes  
recherches statistiques ; c'est fou ce que, même chez les Pères de l'Eglise, cette histoire du Père, on 
en parle  peu.  Je ne parle  pas de la tradition hébraïque,  où très évidemment  elle  est  partout  en 
filigrane, et aussi, bien sûr, si elle peut être 139

463



SEMINAIRE 16

en filigrane, c'est parce qu'elle est très voilée. C'est pour ça que, dans le premier séminaire, celui 
après lequel j'ai clos la boutique cette année-là, j'avais commencé par parler du sacrifice d'Isaac, 
notant que le sacrificateur, c'est Abraham. C'est évidemment des choses qu'il y aurait tout intérêt à 
développer, mais qu'en raison du changement de configuration, de contexte et même d'auditoire, il y 
a en effet fort peu de chances que j'y puisse jamais revenir.
Néanmoins, une toute petite remarque, parce qu'il y a des mots qui sont très à la mode. De temps en 
temps, je pose des questions comme ça est-ce que Dieu croit en Dieu, par exemple ? Je vais vous en 
poser une. Si, au dernier moment, Dieu n'avait pas retenu le bras d'Abraham, en d'autres termes si 
Abraham s'était un peu trop pressé et avait égorgé Isaac, c'est-y ce qu'on appelle un génocide ou pas 
? On parle beaucoup pour l'instant du génocide, et le fait d'épingler le lieu d'une vérité sur ce qu'il 
en est de la fonction du génocide, spécialement concernant l'origine du peuple juif, je trouve que ce 
jalon mérite d'être noté. En tout cas, ce qui est certain, comme je l'ai souligné dans cette première  
conférence, c'est qu'à la suspension de ce génocide a correspondu l'égorgement d'un certain bélier 
qui est tout à fait clairement là au titre d'ancêtre totémique.
Alors nous voilà au niveau du second temps, celui qui se dégage à prendre ce qu'il en est quand il 
n'y a plus l'indifférence, c'est-à-dire l'acte initial de ce qu'il en est dans le jeu ; ce qui est dans le jeu,  
Pascal le tranche, je l'ai déjà perdu, ou bien je ne joue pas du tout ; c'est ce que veut dire chacun des 
deux zéros qui sont là dans la figure centrale (page 133) ; ils ne sont que des indices de la mise, 
d'une part, ou du "pas de mise" de l'autre. Seulement, tout ça ne tient que si la mise, comme dit 
Pascal  d'ailleurs,  est  tenue pour ne valoir  rien.  Et  d'une certaine  façon, c'est  vrai.  L'objet  a n'a  
aucune valeur d'usage. Ça n'a pas de valeur d'échange non plus, ce que j'ai déjà énoncé. Seulement 
ceci, ce qui était en question dans la mise, dès qu'on s'est aperçu de quelle façon ça fonctionne, et 
c'est pour autant que la psychanalyse est ce qui nous a permis de faire un pas dans la structure du  
désir, c'est pour autant que le a est ce qui anime tout ce qui est en jeu dans le rapport de l'homme à 
la parole, précisément, qu'un joueur, mais un autre joueur que celui dont parle Pascal, à savoir celui-
là  même  dont,  parce  qu'il  sentait  quand même quelque  chose,  même si  contre  l'apparence  son 
système est boiteux, Hegel a compris, à savoir qu'il n'y a d'autre jeu que de risquer le tout pour le 
tout, que c'est même ça qui s'appelle agir tout court. Il a appelé ça la lutte à mort de pur prestige. 
C'est précisément ce que la psychanalyse permet de rectifier. Il s'agit de bien plus que la vie dont 
nous ne savons somme toute pas grand-chose de ce que c'est; nous en savons si peu que nous n'y 
tenons pas tellement que ça, comme ça se voit tous les jours pour peu qu'on soit psychiatre ou 
simplement qu'on ait vingt ans. Il 140

464



SEMINAIRE 16

s'agit de ce qui se passe quand quelque chose d'autre, qui n'a jamais été dénommé et qui ne l'est pas  
plus encore parce que je l'appelle a , est ce qui est en jeu, et ça n'a de sens précisément que quand 
c'est mis en jeu avec à l'opposé, ce qui n'est rien d'autre que l'idée même de mesure, la mesure par  
essence qui n'a rien à faire avec Dieu mais qui est en quelque sorte la condition de la pensée. Dès  
que je pense à quelque chose, de quelque façon que je le nomme, ça revient à l'appeler l'univers, 
c'est-à-dire Un.
Dieu merci, la pensée a eu assez à fourmiller à l'intérieur de cette condition pour s'apercevoir que 
l'Un, ça ne se fait pas tout seul, et ce dont il s'agit, c'est de savoir le rapport que ça a avec ce "le" ; ce 
que décrit le fait que, dans le second tableau, il y ait un a d'une part, qui n'est plus le a abandonné au 
sort du jeu, la mise, qui est le a en tant que c'est moi qui me représente, que là je joue contre, et 
contre précisément la fermeture de cet univers qui sera Un s'il veut, mais que moi je suis a en plus.
Ce Dieu indéracinable qui n'a d'autre fondement quand on le regarde de près, que d'être la foi faite à 
cet univers du discours qui n'est certes pas rien, parce que si vous vous imaginez que je suis en train 
de vous faire de la philosophie, il va falloir que je vous raconte un apologue, il faut mettre dans les  
coins des grosses figures pour faire comprendre ce qu'on veut dire. Vous savez que l'ère moderne a 
commencé comme d'autres, c'est pour ça qu'elle mérite d'être appelée moderne, parce que sans ça,  
comme dit Alphonse Allais, qu'est-ce qu'on était moderne au Moyen-Age ! Si l'ère moderne a un 
sens, c'est à certains franchissements dont un a été celui-ci, le mythe de l'île déserte; j'aurais aussi 
bien pu en partir que du pari de Pascal. Ça continue toujours à nous tracasser. Qu'est-ce que vous 
emporteriez avec vous comme bouquin dans une île déserte ? Ah ! Ce que ça doit être amusant, une 
pile  de la  Pléiade,  ce qu'on se marrerait  derrière  des  crevettes  abandonnées,  quelque part,  à  la 
lecture de la Pléiade, ça doit être passionnant! Ça a pourtant un sens. Et, pour l'illustrer, je vais vous 
donner ma réponse. Frémissez un instant "Qu'est-ce qu'il emporterait, lui, dans une île déserte, en 
tant que bouquin ?" Ben répondez!
X - La Bible.
Lacan - La Bible, naturellement !!! Je m'en balance ! Qu'est-ce que vous voulez que j'en foute sur  
une île déserte ! Sur une île déserte, j'emporterais le Bloch et von Warburg. J'espère tout de même 
que vous savez tous ce que c'est,  ce n'est  pas la première fois que j'en parle.  Le Bloch et  von 
Warburg s'intitule, d'une façon qui prête à malentendu bien sûr, "Dictionnaire étymologique de la  
langue française".  Etymologique, ça ne veut pas dire en particulier qu'on vous donne le sens des 
mots à partir de la pensée qui a procédé à leur création ; ça veut dire qu'à propos de chaque mot, on 
vous fait un petit épinglage avec les dates de leurs formes et de leurs emplois au cours de l'histoire.  
Ceci a une valeur tellement éclairante, 141

465



SEMINAIRE 16

foisonnante, qu'à soi tout seul, en effet, on peut se passer de tout le monde; on voit à quel point le  
langage, c'est à soi tout seul une compagnie. Il est extraordinairement curieux que Daniel Defoe, 
pour prendre celui qui n'a pas inventé l'île déserte, - celui qui l'a inventée, c'est Balthazar Gracian,  
qui était quelqu'un d'une autre classe, il était jésuite, et pas menteur pardessus le marché, c'est dans 
le Criticôn, où le héros, de retour de je ne sais pas où sur l'Atlantique, passe un certain temps sur 
une île  déserte,  ce qui pour lui  a au moins  l'avantage  de le  mettre  à l'abri  des femmes-,  il  est 
extraordinaire que Daniel Defoe ne se soit pas aperçu de ce que Robinson n'avait pas à attendre 
Vendredi, que déjà dans le seul fait qu'il était un être parlant et qu'il connaissait parfaitement son 
langage, à savoir la langue anglaise, c'était un élément absolument aussi essentiel pour sa survie 
dans l'île que son rapport avec quelques menues broutilles naturelles dont il était arrivé à se faire 
cahute et ravitaillement.
Quoi qu'il en soit de ce dont il s'agit dans ce monde qui est celui des signifiants, je ne peux faire 
mieux aujourd'hui,  avec le  temps  qui  avance,  que  de redessiner  ce que j'ai  donné ici  dans  les 
premiers termes que j'ai avancés, à savoir ceux auxquels nous permet de donner quelque rigueur le 
moment où nous sommes de la logique mathématique, et en partant de la définition du signifiant  
comme étant ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, ce signifiant, dis-je, est autre, ce qui 
veut dire simplement qu'il est signifiant.

S  A
Car ce qui caractérise, ce qui fonde le signifiant, ce n'est absolument pas quoi que ce soit qui lui soit 
attaché comme sens en tant que tel, c'est sa différence, c'est-à-dire non pas quelque chose qui lui est 
collé, à lui, et qui permettrait de l'identifier, mais le fait que tous les autres soient différents de lui ; 
sa différence réside dans les autres. C'est pour ça que ceci constitue un pas ; mais un pas inaugural 
de se demander si de cet Autre on peut faire une classe, on peut faire un sac, et on peut faire pour 
tout dire ce qu'il en est de ce fameux Un.
Car  alors,  comme  je  l'ai  dessiné  déjà,  si  le  A est  1,  il  faut  qu'il  inclue  ce  S en  tant  qu'il  est 
représentant du sujet auprès de quoi ? Auprès de A. Et ce A, pour être le même que celui que vous 
venez de voir ici, vous le voyez, il se trouve être ce qu'il est, prédicat en tant que le 1 dont il s'agit 
n'est plus le trait unaire mais le 1 unifiant qui définit le champ de l'Autre. Autrement dit,  vous 
verrez se reproduire indéfiniment ceci,  avec ici quelque chose qui ne trouve jamais son nom, à 
moins que vous ne le lui donniez de façon arbitraire, et que c'est précisément pour dire qu'il n'a pas 
de nom qui le nomme que je le désigne de la lettre la plus discrète, la lettre a .
Qu'est-ce à dire ? Où et quand se produit ce procès qui est un procès 142

466



SEMINAIRE 16

de choix ? C'est très précisément quant au regard de l'Un, le jeu dont il s'agit en tant qu'il joue 
vraiment, non pas jocus, jeu ici de paroles, mais ludus comme on l'oublie, de son origine latine, 
dont il y a à dire bien des choses mais qu'assurément ceci comporte ce jeu mortel dont j'ai parlé tout  
à l'heure, et que cela varie des jeux rituels que la Rome avait hérité des Etrusques - le mot très  
probablement  lui-même  est  étrusque  d'origine  -  jusqu'aux jeux du cirque,  ni  plus  ni  moins;  et 
quelque chose d'autre encore, que je vous signalerai quand le temps sera venu, c'est pour autant que 
dans ce jeu quelque chose est qui, à l'endroit du 1, se pose comme l'interrogeant sur ce qu'il devient,  
lui, le 1, quand moi, a, je lui manque et en ce point où je lui manque, si je me repose une nouvelle  
fois comme "je", ce sera pour l'interroger sur ce qui résulte de ce que j'ai posé ce manque.
C'est là où vous aurez la suite que j'ai déjà écrite comme la suite décroissante, celle qui va vers une 
limite, dans la série que je ne sais pas autrement comment qualifier, la série qui se résume de la 
double condition qui rien est qu'une d'être la série de Fibonacci, et d'autre part de s'imposer comme 
ici loi uniforme ce qui se produit de la série de Fibonacci, quelle qu'elle soit, à savoir le rapport du 1 
au a .
Cette suite, j'en ai déjà écrit les résultats dans cette ligne qui se poursuit à l'infini, et vous ai signalé 
le total de ce qui, de la valeur de ces différents termes, s'impose à mesure que vous la poursuivez 
vers les formules d'ordre décroissant qui aboutissent à une limite, aboutit si vous êtes parti du retrait  
de a à quelque chose qui, en totalisant les puissances paires et les puissances impaires de a réalise 
facilement comme leur total le 1.

Il n'en reste pas moins que, jusqu'au terme, ce qui définit le rapport d'un de ces termes au suivant, 
c'est-à-dire  sa  vraie  différence,  c'est  toujours  et  d'une  façon  qui  ne  décroît  pas  mais  qui  est 
strictement égale, la fonction a. Ce que démontre l'énoncé écrit, formulé de cette chaîne 143

467



SEMINAIRE 16

décroissante, c'est que, quelle que soit l'apparence liée à la schématisation, c'est toujours du même 
cercle qu'il s'agit et que ce cercle, en tant que nous le fondons, mais d'une façon choisie, arbitraire,  
c'est par un acte que nous posons cet Autre en tant que champ du discours, - c'est-à-dire ce dont 
nous  prenons  soin  d'éloigner  toute  existence  divine  -  ,  c'est  par  un  acte  purement  arbitraire, 
schématique et signifiant que nous le définissons comme Un, c'est-à-dire foi en quoi ? Foi en notre 
pensée  .  Alors  que  nous  savons  fort  bien  que  cette  pensée  ne  subsiste  que  de  l'articulation 
signifiante, en tant que déjà elle se donne dans ce monde indéfini du langage, qu'allons-nous donc 
faire  et  que  faisons-nous  dans  l'ordre  logique  de  ce  resserrement  où  nous  essayons  de  faire 
apparaître dans ce tout le a comme reste, sinon rien de plus que, à l'avoir lâché, à l'avoir perdu, à 
avoir joué sans le savoir à je ne sais quel "qui-perd-gagne", parvenir à rien d'autre qu'à identifier au 
a ce qu'il en est de l'Autre lui-même, c'est à savoir à trouver dans le a l'essence du Un supposé de la 
pensée, c'est-à-dire à déterminer la pensée elle-même comme étant l'effet, je dis plus, l'ombre de ce 
qu'il en est de la fonction de l'objet a, le a au point où ici il nous apparaît, mérite d'être appelé la 
cause,  certes,  mais  spécifiée dans son essence comme une cause privilégiée,  joue un admirable 
sens ... que nous donne justement le jeu, le jeu du langage dans sa forme matérielle, appelons-le 
comme  je  l'ai  déjà  appelé  plus  d'une  fois  au  tableau  l'a-cause  ;  aussi  bien  en  français  cela  ne 
sonnera-t-il pas de façon détonante pour la raison qu'il existe l'expression "à cause de". En a-t-on 
bien vu toujours les résonances ? "A cause de", est-ce que ça constitue l'aveu que cet "à cause de"  
n'est qu'une acause. Chaque langue là-dessus a son prix. Et l'espagnol dit "por l'amor". On pourrait  
en tirer aisément le même effet.
Mais ceci à quoi m'arrête la limite du temps qui nous est imposé chaque fois me fait devoir vous 
annoncer que le confirme, et le confirmant le complète l'épreuve inverse, c'est-à-dire celle tenant au 
champ, à la visée, à la carrière dans laquelle s'est engagé pour nous le rapport au savoir, celui non 
pas  d'interroger  le  Un en tant  qu'au départ  j'y mets  ce manque  et  qu'alors  je  trouve à  ce qu'il 
s'identifie à ce manque lui-même, mais d'interroger ce 1 à ce que ce a, je le lui ajoute 1 + a; 1 + a,  
telle est la première forme, celle de la ligne du haut telle que je l'ai écrite dans la matrice de droite.
Que donne le 1 + a quand c'est dans son champ que s'engage l'interrogation radicale du savoir ? Le 
savoir  ajouté  au monde  en tant  que,  disons  il  peut,  armé  de cette  formule,  de  cette  banderole 
liminaire, le transformer. Quelle en est la suite logique, interrogée à la façon dont je l'ai fait au 
niveau  des  progressives  différences  ?  C'est  ce  qui  nous  permettra  peut-être  d'éclairer  plus 
radicalement ce qu'il en est de la fonction du a, que le corrélatif  en soit ce -    où il est facile 
d'entrevoir bien des choses, cette chose dont longtemps se sont illusionnés les auteurs, et non pas à 
n'importe 144

468



SEMINAIRE 16

quelle époque, précisément au temps où l'argument ontologique avait un sens, à savoir que ce qui 
manque au désir, c'est à proprement parler l'infini; peut-être en dirons-nous quelque chose qui lui  
donne un autre statut.
Observez encore que la quatrième case de la matrice de droite, ce zéro se trouve, de la façon dont je 
l'ai  articulé  par le schéma intitulé  du rapport S au A, bien présenter ce en quoi il  se distingue 
radicalement de ce qu'il est sur le premier schéma, à savoir la mise ou au contraire l'indifférence ; il 
représente bel et  bien le trou que nous aurons, dans un troisième temps, à démontrer  à quoi il  
correspond dans l'analyse et ce qui, dans ce trou même, s'origine.
145

469



SEMINAIRE 16

146

470



SEMINAIRE 16

LEÇON XII 26 FÉVRIER 1969

Vous avez eu la bonté de me suivre jusqu'à présent dans les chemins étroits et dont je pense que, 
pour certains d'entre vous, le fil peut paraître poser la question de son origine et de son sens, qu'en 
d'autres termes il se peut bien que vous ne sachiez plus très bien où nous en sommes. C'est pourquoi 
le temps m'a paru opportun, et non d'une façon contingente, de poser la question de mon titre par 
exemple,  d'un Autre à l'autre, sous  lequel figure mon discours de cette année. C'est bien en effet 
concevable que ce n'est pas à l'entrée, en manière de préface, voire en manière de programme, que 
quelque chose peut être élucidé de ce qui est une fin. Il faut au moins avoir fait un bout de chemin  
pour que ce soit de la rétroaction que le départ s'éclaire, ceci pas seulement pour vous mais, après  
tout, pour moi-même puisque pour moi, dans cette opération de forage, si l'on peut dire, qui est bien 
ce qui vous intéresse, qui vous retient, ce qui fait qu'au moins un certain nombre d'entre vous sont  
ici, sinon tous, il me faut, un certain temps, prendre le repère de ce qui en constituait les étapes dans 
le passé.
C'est ainsi qu'il m'est arrivé de reprendre le texte, - qui sait, peut-être aux fins d'une publication - de 
ce que j'ai énoncé il y a maintenant dix ans, je veux dire au séminaire de 1959-60, ça fait une paye ! 
sous le titre  l'Éthique de la Psychanalyse. Il  m'a donné quelques satisfactions d'ordre intime, de 
celles dont, si en effet je mets au jour quelque chose qui s'efforcera de reproduire aussi fidèlement 
que possible le tracé de ce que j'ai fait alors, ce qui, bien entendu, ne saurait aller sans tous les effets 
rétroactifs  de ce que  j'ai  pu énoncer  depuis,  et  nommément  ici,  ce  qui  est  donc une opération 
délicate et la seule grâce à quoi je ne saurais m'en tenir à l'excellent résumé qui avait été fait, deux 
ans plus tard, par quelqu'un de mes auditeurs, nommément Safouan ; les raisons pour lesquelles je 
ne l'ai pas publié alors, ce résumé, j'aurai à les dire, mais ce sera plutôt l'objet d'une préface à ce qui  
en sortira. Ma satisfaction à l'occasion, que vous pourrez partager si vous me faites foi sur le fidèle 
du tracé que j'essaierai d'en produire, est due à ceci que non seulement rien ne me force à réviser ce 
que j'ai avancé alors mais qu'après tout, je peux y loger, comme dans une sorte de coupelle ce que 
de plus rigoureux, disons, de ce projet j'arrive à énoncer aujourd'hui.
En effet, ce dont j'ai cru devoir partir lors de cette mise en question 147

471



SEMINAIRE 16

qui n'avait jamais été faite de ce que comporte, sur le plan éthique, c'est un terme nouveau, ce que,  
dans un premier essai, amorce de rédaction que j'ai essayé d'en faire, de ce qu'apporte de nouveau 
ce que j'énonce de la façon qui me semble la plus rigoureuse, l'événement Freud. J'ai maintenant, à  
la date où nous sommes, la satisfaction de voir par exemple, pour ce qu'il en est de la fonction d'un 
auteur comme Freud, je dirai qu'une société très large d'esprit se trouve en mesure de mesurer son 
originalité et à son propos, comme l'a fait par exemple samedi dernier, dans une sorte de mauvais 
lieu qu'on appelle la Société de Philosophie, Michel Foucault,  "Qu'est-ce qu'un auteur ?" posait-il 
la question, et ceci l'amenait à mettre en valeur un certain nombre de termes qui méritent d'être 
énoncés à propos d'une telle question, qu'est-ce qu'un auteur ? Quelle est la fonction du nom d'un 
auteur  ?  C'était  vraiment,  au  niveau  d'une  interrogation  sémantique  à  proprement  parler  qu'il 
trouvait moyen de mettre en valeur l'originalité de cette fonction et sa situation étroitement interne 
au discours, ce qui comporte, bien entendu, une mise en question à l'occasion, un effet de scission, 
de déchirure dans ce qu'il en est pour tout le monde, enfin pour ce qu'on appelle la société des 
esprits, ou la République des Lettres, de ce rapport au discours, et que Freud, à cet égard, ne joua un 
rôle capital, que d'ailleurs l'auteur en question, Michel Foucault, a non seulement accentué mais à 
proprement parler mis en pointe de toute son articulation, pour tout dire, "La fonction du retour 
à  ..."  il  a  mis  trois  points  après,  dans  la  petite  annonce  qu'il  avait  faite  de  son  projet  de 
l'interrogation "Qu'est-ce qu'un auteur ?", "Le retour à ..." se trouvait au terme, et je dois dire que 
de ce seul fait je me suis considéré comme y étant convoqué, il n'y a personne après tout, de nos 
jours qui, plus que moi, ait donné, poids au "retour à ..." à propos du retour à Freud. Il l'a au reste 
fort bien mis en valeur et montré sa parfaite information du sens tout spécial,  du point clé que 
constitue ce retour à Freud par rapport à tout ce qu'il en est actuellement de ce glissement, de ce 
décalage, de cette profonde révision de la fonction de l'auteur, de l'auteur littéraire spécialement, et 
de ce qui donne en somme ce cercle qu'une fonction critique dont, après tout, il n'y a pas lieu de 
nous étonner qu'elle ne soit pas de nos jours tout aussi bien à la traîne, tout aussi bien en retard, par 
rapport à ce qui se fait, que dans les autres temps, qu'une fonction critique a cru pouvoir épingler de 
ce terme bizarre qu'assurément aucun de ceux qui en sont les éléments de pointe n'assume mais dont 
nous nous trouvons affectés comme d'une bizarre étiquette qu'on nous aurait collée dans le dos sans 
notre aveu, structuralisme.
Donc, il y a dix ans, commençant d'introduire la question, je vous l'ai dit, qui n'avait jamais été 
même élevée, ce qui est bien singulier, éthique de la psychanalyse,  assurément peut-être le plus 
étrange est cette remarque 148

472



SEMINAIRE 16

dont  j'ai  cru  devoir  l'illustrer,  non pas  certes  immédiatement  mais  même  je  ne  sais  pas  si  j'ai 
tellement appuyé à ce moment-là la chose, j'avais un auditoire de psychanalystes, je croyais pouvoir 
en quelque sorte m'adresser directement à ce qu'il faut bien appeler d'un nom, quand il s'agit de 
morale,  de  conscience,  ajoutez  morale,  je  n'ai  point  trop  fait  remarquer  alors  que  l'éthique  du 
psychanalyste  telle  qu'elle  est  constituée  par  une  déontologie  ne  donnait  même  pas  l'ébauche, 
l'amorce, le plus petit trait de commencement de l'éthique de la psychanalyse. Par contre, ce que j'ai 
annoncé d'entrée de jeu, c'est que, de par l'événement Freud, ce qui est mis au jour, c'est que le 
point-clé, le centre de l'éthique n'est rien d'autre que ce que j'ai appuyé alors du terme dernier de ces 
trois  références,  catégories  d'où  j'ai  fait  partir  mon  discours  entier,  à  savoir  le  Symbolique, 
l'Imaginaire et le Réel; comme vous le savez c'est dans le Réel que je désignai le point pivot de ce  
qu'il en est de l'éthique de la psychanalyse. Je suppose, bien sûr, que ce Réel est soumis à la très  
sévère interposition, si je puis m'exprimer ainsi, du fonctionnement conjoint du Symbolique et de 
l'Imaginaire, et que c'est pour autant que le Réel, si l'on peut dire, n'est pas facile d'accès qu'il est 
pour nous la référence autour de quoi doit tourner la révision du problème de l'éthique. Ce n'est en 
effet pas par hasard que, pour pouvoir le brancher, je suis parti alors du rappel d'un ouvrage qui,  
pour être resté un tant soit peu dans l'ombre, et, curieuse fortune, n'avoir ressurgi que par l'opération 
de ces gens que nous pouvons considérer comme n'être pas les mieux axés quant à ce qui est de 
notre interrogation, à savoir ceux qu'on peut appeler les néo-positivistes, ou encore ceux qui croient 
devoir interroger le langage sous l'angle de ceci dont j'ai, en son temps, fait remarquer combien 
futile doit être la destinée, d'interroger ceci qu'ils expriment d'une façon exemplaire,  à savoir la 
question mise sur le meaning of meanings, sur ce qu'il en est du sens de ce que les choses aient une 
signification. Il est bien certain que c'est là la voie toute opposée à ce qui nous intéresse; mais ce 
n'est aussi bien sûr pas par hasard que ce soit eux, et nommément Osgood qui ait sorti ou ressorti,  
édité plutôt cette oeuvre de Jeremy Bentham qui s'appelle Theory of fictions.
C'est tout simplement l'œuvre la plus importante dans la perspective qu'on appelle utilitariste, et 
comme vous le savez au début du 19e siècle on a tenté d'apporter la solution au problème fort actuel 
à cette époque, et pour cause, en quelque sorte idéologique, celui dit du partage des biens, Theory of  
fictions, c'est déjà à ce niveau, et avec une lucidité exceptionnelle, la mise en question de ce qu'il en  
est de toutes les institutions humaines. Et, à proprement parler, on ne saurait rien faire, à prendre les 
choses sous l'angle sociologique, qui isole mieux ce qu'il en est comme tel de cette catégorie du 
symbolique qui se trouve être précisément 149

473



SEMINAIRE 16

celle réactualisée, mais d'une toute autre manière, par l'événement Freud et ce qui s'en est suivi. Il 
suffit d'entendre le terme fictions comme ne représentant, n'affectant de sa domination, ce qu'elle 
regarde d'aucun caractère propre d'illusoire ou de trompeur.  La façon dont le terme fictions est 
avancé ne fait rien d'autre que recouvrir ce que, d'une façon aphoristique, j'ai promu en soulignant  
ceci que la vérité, pour autant que son lieu ne saurait être que celui où se produit la parole, que la  
vérité par essence, si l'on peut s'exprimer ainsi, pardonnez-moi ce "par essence", c'est pour me faire 
entendre, n'y mettez pas tout l'accent philosophique que ce terme comporte, la vérité, de soi, disons, 
a structure de fiction.
C'est là le départ essentiel et qui, en quelque sorte permet de poser la question de ce qu'il en est de 
l'éthique d'une façon qui peut aussi bien s'accommoder de toutes les diversités de la culture, à savoir 
dès le moment que nous pouvons nous les mettre dans les brackets, dans les parenthèses de ce terme 
de la structure de fiction, ce qui suppose, bien sûr, un état atteint, une position acquise au regard de 
ce caractère en tant qu'il affecte toute articulation fondatrice du discours dans ce qu'on peut appeler 
en gros les rapports sociaux, c'est à partir de ce point, qui ne peut bien sûr être atteint qu'à partir  
d'une certaine limite, disons une fois de plus pour évoquer notre Pascal, tout d'un coup, au détour je 
m'en souviens, qui donc a osé avant lui noter simplement comme de quelque chose qui devait faire 
partie du discours qu'il a laissé inachevé, celui assez légitimement, assez ambigument aussi récolté 
sous le termes de Pensées, la formule "vérité en-deça des Pyrénées, erreur au-delà", c'est à partir de 
certains degrés de relativisme, et de relativisme du type le plus radical au regard non pas seulement 
des mœurs et  des institutions mais  de la vérité  elle-même,  que peut commencer  de se poser le 
problème de l'éthique,  et  c'est  en cela que l'événement  Freud se montre si  exemplaire,  en ceci, 
comme je l'ai souligné et avec quelque appui, avec quelque accent dans ce qui a été le premier 
trimestre de cette articulation de l'éthique de la psychanalyse, à savoir le changement radical qui 
résulte d'un événement qui n'est rien d'autre, nous allons le voir, que sa découverte,  à savoir la 
fonction de l'inconscient, que c'est corrélativement, nous allons voir tout à l'heure pourquoi, d'une 
façon qui,  je  pense,  vous frappera  assez  par  son  élégance,  qu'il  a  fait  fonctionner  d'une  façon 
radicalement différente de tout ce qui avait été fait jusque là le principe dit du plaisir. En bref, je 
pense qu'il y en a assez d'entre vous, après tout, qui se sont trouvés de quelque façon que ce soit 
perméables ou traversés, disons, par mon discours pour que je n'ai besoin de rappeler que de la 
façon la plus brève ce qu'il en est essentiellement de ce principe.
Le principe du plaisir est essentiellement caractérisé d'abord par ce fait paradoxal que son plus sûr 
résultat, c'est non pas, encore que ce soit 150

474



SEMINAIRE 16

écrit sous cette forme dans le texte de Freud, l'hallucination, disons la possibilité de l'hallucination, 
mais disons que l'hallucination dans le texte de Freud est sa possibilité spécifique. Quoi en effet 
nous montre tout l'appareil  que Freud construit pour rendre compte des effets de l'inconscient ? 
Vous le savez, ceci se trouve chapitre VII de la Traumdeutung, quand il s'agit de l'éclaircissement 
des processus du rêve, des Traum - Vorgänge. Mais nous avons eu la chance, le bonheur, de voir 
retomber en notre possession et sous notre examen ce qui en est en quelque sorte le soubassement  
dans  une  certaine  Entwurf,  dans  une  certaine  esquisse  qui  correspond  à  ces  années  où, 
corrélativement à la découverte qu'il faisait, guidé par ces admirables théoriciennes qu'étaient les 
hystériques -que sont les hystériques !- guidé par elles il faisait son expérience de ce qu'il en est de 
l'économie  inconsciente,  corrélativement  il  écrivait  à  Fliess  cette  Entwurf,  projet  vraiment  très 
élaboré, infiniment plus riche et plus construit que ce qu'il a cru pouvoir en résumer, car il est sûr 
qu'il ne pouvait pas lui-même ne pas en garder référence dans ce chapitre de la Traumdeutung, et 
que ce qu'il construit à ce moment-là, sous les termes de l'appareil Ψ, en tant que c'est lui qui règle 
dans l'organisme la fonction de ce qu'il appelle principe du plaisir,  disons qu'à grossièrement le 
schématiser, nous pourrons le mettre au cœur de quelque chose qui n'est pas simplement un relais 
dans l'organisme mais un véritable cercle clos qui a ses lois propres et qui, pour s'insérer dans le 
cycle classiquement défini par la physiologie générale de l'organisme, de l'arc stimulus-motricité,  
pour ne pas dire réponse, qui est un abus de terme parce que réponse a un sens qui doit avoir pour 
nous une structure bien plus complexe où quelque chose s'interpose dans la fonction, se définit très 
précisément  non  pas  simplement  d'être  l'effet  d'empêchement  survenu  sur  l'arc  basal  mais  à 
proprement  parler  d'y  faire  obstacle,  c'est-à-dire  de  constituer  un  système  dit  Ψ,  autonome,  à 
l'intérieur duquel l'économie est telle que ce n'est certainement pas l'adaptation, l'adéquation de la 
réponse motrice qui, comme vous le savez, est loin d'être toujours suffisamment adaptée, nous la 
supposons libre, mais tout ce qui peut se passer au niveau du fait qu'un être vivant animal, en tant 
qu'il se définit  par le fait d'être doué d'une motricité qui lui  permet d'échapper aux stimuli  trop 
intenses, aux stimuli ravageants qui peuvent menacer son intégrité, il est clair que ce dont il s'agit au 
niveau de ce qu'articule Freud, c'est que quelque chose est logé comme tel dans certains de ces êtres  
vivants, et non pas n'importe lesquels ; et non pas certes qu'il puisse dire que le même appareil 
puisse être défini simplement de ce que l'être en question soit un vertébré supérieur ou quelque 
chose seulement de pourvu d'un système nerveux , c'est de ce qui se passe à proprement parler au 
niveau de l'économie humaine qu'il s'agit, et c'est à ce niveau, même si de temps en 151

475



SEMINAIRE 16

temps  il  risque  la  possibilité  d'interpréter  ce  qui  se  passe  au  niveau  d'autres  êtres  voisins  en 
référence  à  ce qui  se  passe chez  l'être  humain  défini  d'une  façon nécessaire  par  seulement  les 
conséquences et le texte du discours de Freud comme l'être parlant, c'est à ce niveau que se produit 
cette régulation homéostasique qui est définie par le retour à une identité de perception, à savoir 
que, dans sa recherche, au sens le plus large du mot, à savoir dans les détours qu'opère ce système 
pour maintenir son homéostase propre, ce à quoi son fonctionnement aboutit comme constituant sa 
spécificité est ceci que ce qui sera retrouvé de la perception identique pour autant que ce qui la 
règle, c'est la répétition, ce qui sera retrouvé ne porte en soi aucun critère de la réalité , que ces 
critères, il ne peut en être affecté, en quelque sorte, que du dehors et par la pure conjonction d'un 
petit signe, de ce quelque chose de qualificatif qu'un appareil spécialisé distingue déjà des deux 
précédents que vous voyez inscrits dans ce
schéma à savoir le cercle réflexe en tant que constituant le système  φ, le cercle central qui, lui, 
définit  une  aire  close  et  constituant  le  type  propre  d'équilibre,  à  savoir  le  système  Ψ,  c'est  de 
l'afférence de quelque chose dont il 
distingue étroitement la fonction au regard de l'énergétique qui peut être appliquée à chacun de ces 
deux systèmes, et que lui n'intervient qu'en fonction de signes qualifiés par des périodes spécifiques 
et qui sont ceux afférents à chacun des organes sensoriels et qui viennent affecter éventuellement 
certains des perceptats qui sont introduits dans ce système d'une Wahrnehmungzeichen, d'un signe 
qu'il s'agit bien là de quelque chose qui est d'une perception recevable au regard de la réalité.
Qu'est-ce à dire ? Certainement pas que nous approuvions cet emploi du terme hallucination qui, 
pour  nous,  a  des  connotations  cliniques.  Pour  Freud  aussi,  certes,  mais  sans  doute  voulait-il 
accentuer tout particulièrement le paradoxe du fonctionnement de ce système en tant qu'articulé sur 
le principe du plaisir. L'hallucination nécessite de tout autres coordonnées. Mais aussi bien nous 
avons dans le texte de Freud lui-même ce qui en fait la référence majeure. Il suffit qu'il se réfère 
pour l'exemplifier à la fonction du rêve pour nous remettre sur nos pattes ; c'est essentiellement de 
la possibilité du rêve qu'il s'agit. Pour tout dire, nous nous trouvons devant cette aventure que, pour 
motiver ce qu'il en est du fonctionnement de l'appareil régulateur de ce qu'il en est de l'inconscient 
en tant que, nous allons le rappeler tout à l'heure et sous le mode qui convient, il gouverne une 
économie absolument essentielle et radicale qui nous permet d'apprécier non seulement tous nos 
comportements mais aussi bien nos 152

476



SEMINAIRE 16

pensées, voici que le monde, tout à l'envers de ce qui traditionnellement est l'appui des philosophes 
quand il s'agit d'aborder ce qu'il en est du bien de l'homme, voici  que le monde tout entier  est  
suspendu au rêve du monde.
C'est  dire  que ce pas,  l'événement  Freud,  qui  consiste  en rien  d'autre  que proprement  un arrêt  
supposé de ce qui, dans la perspective traditionnelle, était considéré comme le fondement englobant 
toutes les réflexions, à savoir de ce monde la rotation, la rotation céleste si manifestement désignée 
dans  le  texte  d'Aristote  comme  constituant  le  point  référentiel  où  tout  bien  concevable  doit 
s'accrocher, la mise en question donc radicale de tout effet de représentation, d'aucune connivence 
de ce qu'il en est du représenté comme tel, non point dans un sujet, ne le disons point trop tôt car si 
dans Aristote ce terme upokeimenon est avancé exactement à propos de la logique, il n'est nulle part 
isolé comme tel, il a fallu longtemps et tout le progrès de la tradition philosophique pour que la 
connaissance s'organise au dernier terme, au terme kantien, d'une relation sujet et quelque chose qui 
reste entièrement suspendu, c'est là le sens de l'idéalisme à ce qui apparaît, au phainomenon laissant 
exclu le noumenon c'est-à-dire ce qu'il y a derrière, encore cette représentation est-elle confortable ; 
ce qu'il y a à souligner dans l'essence de l'idéalisme, c'est qu'après tout, l'être pensant n'a affaire qu'à 
sa propre mesure, qu'il pose comme point terme le point référentiel dont il est pour lui question, or 
c'est de cette mesure qu'il croit pouvoir énoncer d'une façon à priori au moins les lois fondamentales 
. C'est à proprement parler en ceci que la position freudienne diffère, que rien n'est plus tenable de 
ce qu'il en est de la représentation que ce qui s'articule en un point profondément motivant pour une 
conduite, et ceci tout à fait en passant hors du circuit de tout sujet en quoi prétendait s'unifier la 
représentation à une structure, à une structure qui est de trame et de réseau , et ceci est le sens  
véritable de ces petits schémas que lui permet de construire la récente découverte de l'articulation 
neuronique  ;  il  suffit  de  se  rapporter  à  cette  Esquisse,  à  cette  Entwurf  pour  s'apercevoir  de 
l'importance décisive dans l'articulation de ce dont il s'agit de ces treillis, de cette trame et comme 
bien sûr il y a longtemps qu'il ne nous est plus possible, comme déjà Freud en avait sans aucun 
doute le soupçon, d'identifier à ces cheminements, à ces transferts d'énergie que nous pouvons avoir 
repérés par ailleurs, par d'autres moyens physiques, à ces déplacements qui se font le long de la 
trame neuronique, que ce n'est d'aucune façon sous ce mode qui s'avère à l'expérience être tout à fait 
distinct, que nous pouvons trouver l'usage approprié de ces schémas que je viens de qualifier de 
réseau, de treillis , nous voyons bien que ce à quoi ces schémas ont servi à Freud, c'est en quelque 
sorte à supporter, à matérialiser sous une forme intuitive rien de plus que ce dont il s'agissait et 153

477



SEMINAIRE 16

qui d'ailleurs s'étale sur les mêmes schémas , qu'à chacun de ces croisements ce soit un mot qui soit  
inscrit,  à  savoir  le  mot  qui  désigne  tel  souvenir,  tel  mot  articulé  en  réponse,  tel  mot  frappant, 
marquant, engrammatisant si je puis dire le symptôme, et ce dont il s'agit dans ces petits schémas 
auxquels je vous prie de vous reporter -achetez Naissance de la psychanalyse, comme a été traduit 
le recueil de lettres à Fliess auquel était jointe cette Entwurf, et vous verrez bien qu'en effet ce dont 
Freud a trouvé un support aisé dans ce qui était alors à la portée de sa main du fait que de cela aussi  
on  venait  de  faire  la  découverte,  à  savoir  l'articulation  neuronique,  ce  n'était  rien  d'autre  que 
l'articulation sous la forme la plus élémentaire des signifiants et des relations qui peuvent se fixer à 
la façon dont, de nos jours un même schéma qui aurait la même forme, achetez le dernier petit 
bouquin venu, ou plutôt achetez Théorie axiomatique des ensembles par M. Krivine, vous y verrez 
exactement les schémas de Freud à ceci près que ce dont il s'agit, ce sont des petits schémas orientés 
à peu près ainsi, et qui sont nécessaires pour nous faire comprendre ce qu'il en est de la théorie des 
ensembles. Ceci veut dire que tout point, dans la mesure où il est relié par une flèche à un autre, est  
considéré dans la théorie des ensembles comme élément de l'autre ensemble, et vous verrez qu'il ne 
s'agit de rien de moins que ce qui est nécessaire pour donner une articulation correcte à ce qu'il y a  
de plus formel pour donner son fondement à la théorie mathématique , et déjà là vous verrez, à 
simplement lire les premières lignes, à savoir ce que comporte chaque pas axiomatique franchi, les 
véritables nécessités prises sous l'angle formel dans ce qu'il en est de l'articulation signifiante prise à 
son niveau le plus radical qui est ceci notamment de particulièrement exemplaire que la notion qui 
s'y définit d'une partie concernant ses éléments, éléments qui sont toujours des ensembles, la façon 
dont on dit qu'un de ces éléments est contenu dans un autre, repose sur des définitions formelles qui  
sont telles qu'elles se distinguent,  qu'elles ne peuvent pas être identifiées avec ce que veut dire 
intuitivement  le terme "être  contenu dans" car  à  supposer que je fasse un schéma un peu plus 
compliqué que celui-là et que j'écrive sur le tableau comme note "identification de chacun de ces 
termes ensemblistes", il ne suffit pas du tout que l'un d'entre eux soit écrit c'est-à-dire constitue en 
apparence une partie de l'univers que j'institue ici pour qu'il y puisse d'aucune façon être dit, être  
contenu dans aucun des autres termes,  à savoir  en être élément ; en d'autres termes,  ce qui est 
articulé d'une configuration de signifiants ne signifie aucunement que la configuration entière, que 
l'univers ainsi constitué puisse être totalisé. Bien au contraire, il laisse hors de son champ et comme 
ne pouvant être situé comme une de ses parties, mais seulement articulé comme élément dans une 
référence à d'autres, des 154

478



SEMINAIRE 16

ensembles ainsi articulés, il laisse la possibilité d'une non coïncidence entre le fait qu'intuitivement 
nous pourrions dire qu'il  est  partie  de cet  univers et  le fait  que formellement  nous pouvons l'y 
articuler.  C'est  bien  là  un  principe  tout  à  fait  essentiel  et  qui  est  celui  par  où  la  logique 
mathématique peut essentiellement nous instruire, je veux dire nous permettre de mettre en leur 
juste place ce qu'il en est pour nous de certaines questions ; vous allez voir lesquelles.
Cette structure logique minimale telle qu'elle se définit par les mécanismes de l'inconscient, je l'ai 
depuis longtemps résumée sous les termes de la différence et de la répétition ; rien d'autre ne fonde 
la  fonction  du signifiant  que d'être  différence  absolue.  Ce n'est  que par  ce  par  quoi  les  autres 
diffèrent de lui que le signifiant se soutient ; que d'autre part ces signifiants soient et fonctionnent 
dans une articulation répétitive, c'est là d'autre part ce qu'il en est de l'autre caractéristique, qu'une 
première logique soit instituable du fait d'une part de ce qui de cet épinglage signifiant lui-même 
résulte, non pas de fixer mais au contraire de glisser, que ce qui fixe est référence de l'épinglage 
signifiant, soit de par cet épinglage même destiné à glisser, c'est là la fonction fondamentale du 
déplacement ; que d'autre part il soit de la nature du signifiant en tant qu'épinglage de permettre la 
substitution d'un signifiant à un autre, avec certains effets attendus qui sont effets de sens, c'est là 
l'autre dimension. Mais l'important est ceci, et qu'il convient ici d'accentuer pour nous permettre de 
saisir  ce  qu'il  en  est  vraiment  des  fonctions  qui  sont  les  nôtres,  j'entends  des  fonctions 
psychanalytiques, si au niveau de la possibilité de rêve, à savoir de ce principe du plaisir par quoi 
essentiellement et au départ la fonction du principe de réalité est constituée comme précaire - non 
certes annulée pour autant mais essentiellement suspendue à la précarité radicale à quoi la soumet le 
principe du plaisir - ce qu'il faut saisir, c'est ceci que ce que nous voyons dans le rêve, puisqu'au 
départ c'est là que se fait pour l'essentiel l'abord de cette fonction du signifiant, de cette structure 
logique minimale dont je réarticulai à l'instant les termes, il faut pousser jusqu'au bout ce qu'il en est 
de la perspective freudienne. Si, comme tout 155

479



SEMINAIRE 16

l'indique dans notre façon de traiter le rêve, ce dont il s'agit, c'est de phrases - laissons pour l'instant 
la nature de leur syntaxe -, elles en ont une élémentaire au moins au niveau des deux mécanismes 
que je viens de rappeler de la condensation et du déplacement, ce qu'il faut voir, c'est que la façon 
dont il nous apparaît hallucinatoire, avec l'accent que Freud donne à ce terme à ce niveau, qu'est-ce 
à dire si ce n'est que le rêve est déjà en lui-même interprétation sauvage, certes, mais interprétation ;  
c'est au reste là que se saisit que cette interprétation, qui est à prendre comme Freud l'écrit lui-même 
très tranquillement - si je l'ai souligné, ce n'est certes pas moi qui l'ai découvert ni inventé dans le  
texte - si le rêve se présente comme un rébus, qu'est-ce à dire si ce n'est qu'à chacun de ces termes  
articulés qui sont signifiants d'un point diachronique de son progrès où s'institue son articulation, le 
rêve, de par sa fonction, et sa fonction de plaisir, donc cette traduction imagée qui elle-même ne 
subsiste que d'être articulable en un signifiant, qu'est-ce que nous faisons alors en substituant à cette 
interprétation sauvage notre interprétation raisonnée ? Il suffit là-dessus d'invoquer la pratique de 
chacun mais pour les autres, qu'ils relisent à cette lumière les rêves cités dans la Traumdeutung pour 
s'apercevoir que ce dont il s'agit, c'est, dans cette interprétation raisonnée, de rien d'autre que, d'une 
phrase reconstituée, apercevoir le point de faille qui est celui où, en tant que phrase, et non pas du 
tout en tant que sens, elle laisse voir ce qui cloche, et ce qui cloche, c'est le désir.
Prenez le rêve, chose vraiment exemplaire et, en quelque sorte, sortie par Freud au début même du 
chapitre où il interroge les processus du rêve, les Traum-Vorgänge et où il tente d'en donner ce qu'il 
appelle la psychologie. Vous y lirez le rêve "des alten Mannes", du viel homme que sa fatigue a 
forcé d'abandonner dans la chambre voisine le corps de son fils mort à la garde d'un autre vieillard. 
Ce dont il rêve, c'est de ce fils debout, vivant, qui vient auprès de son lit, qui le saisit par le bras et,  
d'une voix pleine de reproche: "Vater, siehst du denn nicht dass ich verbrenne ?", Père, ne vois-tu 
pas que je brûle ? Quoi de plus émouvant, quoi de plus pathétique que ce qui se produit, à savoir 
que le père se réveille et, passant dans la chambre voisine, voit qu'effectivement la chandelle s'est  
renversée qui a mis le feu aux draps et déjà mord sur le cadavre cependant que le veilleur s'est 
endormi ? Et Freud nous dit qu'assurément à part ceci que le rêve n'était là que pour prolonger le 
sommeil au regard des premiers signes de ce qui était perçu d'une réalité horrible, est-ce que nous 
ne saisissons pas plus loin que c'est précisément de considérer que la réalité recouvre ce rêve qui 
prouve que le père dort toujours, parce que comment ne pas entendre l'accent qu'il y a dans cette 
parole quand Freud nous dit par ailleurs qu'il n'est nulle parole dans le rêve qui ne soit recueillie 
quelque part dans le 156

480



SEMINAIRE 16

texte de paroles effectivement prononcées, comment ne pas voir que c'est un désir qui le brûle, cet 
enfant, mais au champ de l'Autre, au champ de celui auquel il s'adresse, au père dans l'occasion, que 
c'est à quelque faille de ce dont au nom de ceci qu'il est un être désirant, de quelque faille dont il a 
fait preuve au regard de cet objet chéri qu'était son enfant, c'est de cela qu'il s'agit, et que c'est de 
cela qui, nous dit Freud, n'est pas analysé mais combien suffisamment indiqué, c'est de cela que la 
réalité même le protège, dans sa coïncidence, que l'interprétation du rêve, ce n'est en tout cas pas, et 
Freud en est d'accord, ce qui l'a dans la réalité causé.
Donc, quand nous interprétons un rêve, ce qui nous guide, ce n'est certes pas "qu'est-ce que ça veut 
dire ?" et non pas non plus "qu'est-ce qu'il veut pour dire cela ?" mais "qu'est-ce qu'à dire ça ça  
veut ?" Ça ne sait  pas ce que ça veut en apparence ; c'est bien là qu'est la question et que nos 
formules, en tant qu'elles instaurent ce rapport premier en quelque sorte lié à la fonction la plus 
simple du nombre en tant qu'il s'engendre de ce quelque chose le plus élémentaire qui a un nom en 
mathématiques et qui s'appelle un sous-groupe où interviennent des additions, ce que j'ai appelé la 
série de Fibonacci, simplement la réunion des deux termes précédents pour constituer le troisième: 
1 1 2 3 5 ... que c'est de là même, je vous l'ai dit, que s'engendre ce quelque chose qui n'est pas de 
l'ordre de ce qu'on appelle la mathématique, le rationnel, à savoir ce trait unaire, mais quelque chose 
qui, à l'origine, introduit  cette première,  la plus originelle de toutes, proportion que nous avons 
désignée et qui se désigne en mathématiques où elle est parfaitement connue simplement par cette 
proportion :

Ecrivez maintenant ceci à la place de a , savoir. Nous ne savons pas encore ce que c'est puisque c'est  
là-dessus que nous nous interrogeons. Si 1 est le champ de l'Autre et le champ de la vérité, la vérité en 
tant qu'elle ne se sait pas, nous écrivons 

Tâchons de savoir ce que veulent dire ces rapports. Ceci veut dire que le savoir sur l'inconscient, à 
savoir qu'il y a un savoir qui dit "il y a quelque part une vérité qui ne se sait pas" et c'est celle qui 
s'articule au niveau de l'inconscient, c'est là que nous devons trouver la vérité sur le savoir. Est-ce 
que notre rapport, celui que nous avons fait tout à l'heure, entre le rêve - je l'isole de l'ensemble des  
formations de l'inconscient - ce 157

481



SEMINAIRE 16

n'est pas dire que je pourrais aussi l'étendre mais je l'isole pour la clarté, ce rôle dont c'est à tort dont 
nous pouvons à son propos nous poser la question de "qu'est-ce que ça veut dire ?" car ce n'est pas  
là l'important, c'est où est la faille de ce qui se dit ? Parce que c'est cela qui nous importe ; mais c'est 
à un niveau où ce qui se dit est distinct de ce que ça présente comme voulant dire quelque chose. Et 
pourtant cela dit quelque chose sans savoir ce que cela dit puisque nous sommes forcés de l'aider 
par notre interprétation raisonnée. Savoir que le rêve est possible, cela est à savoir, et c'est qu'il en 
soit ainsi, c'est-à-dire que l'inconscient ait été découvert, que nous indique la proportion singulière 
qui est celle que nous pouvons écrire à l'aide du terme a en tant qu'effet originel de l'inscription 
même pour peu que nous lui donnions seulement cette petite poussée de pouvoir se renouveler en 
conjoignant répétition et différence en cette opération minimale qu'est l'addition.
C'est là que, pour autant que dans ce registre s'écrit :
  A    =  1  
1-a        a
nous pouvons voir que ce savoir sur la vérité diminuée du savoir, c'est là où nous avons à prendre  
non seulement vérité, c'est-à-dire parole qui s'affirme, vérité sur ce qu'il en est de la fonction du 
savoir,  mais  même  à  l'occasion  pouvoir  les  confronter  sur  la  même  ligne  et,  pour  tout  dire, 
interroger sur ce qu'il en est de cette jonction qui fait que nous puissions écrire vérité plus savoir.
Or je  ne puis  faire,  puisque le  temps  me presse,  que rappeler  l'analogie  économique qu'ici  j'ai 
introduite sur ce qu'il en est de la vérité comme travail, analogie combien sensible à ceci qui est de  
notre expérience, c'est qu'un discours, au moins celui analytique, le travail de la vérité est plutôt  
évident parce que pénible. Frayer sans se précipiter  à droite ou à gauche dans je ne sais quelle  
identification  intuitive  qui  court-circuite  en  quelque  sorte  le  sens  de  ce  dont  il  s'agit  dans  les 
références les moins pertinentes, celle du besoin par exemple, et par contre, c'est à la fonction du 
prix que j'homologuai le savoir. Or le prix, ça ne s'établit certainement pas au hasard, non plus 
qu'aucun effet de l'échange. Mais ce qu'il y a de certain, c'est que le prix en lui-même ne constitue 
pas un travail, et c'est bien là le point important; c'est que le savoir non plus, quoi qu'on en dise ;  
c'est une invention de pédagogues que le savoir, ça s'acquiert à la sueur de son front, nous dira-t-on 
bientôt, comme si elle était forcément corrélative de l'huile de nos veilles. Avec un bon éclairage 
électrique, on s'en dispense! Mais je vous interroge : est-ce que vous avez jamais rien, je ne dis pas 
appris, parce qu'apprendre, c'est une chose terrible, il faut passer à travers toute la 158

482



SEMINAIRE 16

connerie de ceux qui vous expliquent les choses, et ça, c'est pénible à soulever, mais est-ce que 
savoir quelque chose, ça n'est pas toujours quelque chose qui se produit en un éclair ?
Tout ce qu'on dit du soi-disant apprentissage, d'avoir quelque chose à faire avec les mains, avec le 
fait aussi bien de savoir se tenir à cheval ou sur des skis, ça n'a rien à faire avec ce qui est un savoir.  
Il  y  a  un  moment  où  vous  vous  dépêtrez  avec  des  choses  qu'on  vous  présente,  qui  sont  des 
signifiants et, de la façon dont on vous les présente, ça ne veut rien dire; et puis, tout d'un coup, ça 
veut dire quelque chose, et ceci depuis l'origine. Il est sensible à la façon dont un enfant manie son 
premier alphabet que ce n'est d'aucun apprentissage qu'il s'agit mais de quelque chose qui est ce 
collapsus qui unit une grande lettre majuscule avec la forme de l'animal dont l'initiale est censée 
répondre à la lettre majuscule en question; l'enfant fait la conjonction ou ne la fait pas ; dans la 
majorité  des  cas,  c'est-à-dire  dans  ceux  où  il  n'est  pas  entouré  d'une  trop  grande  attention 
pédagogique, il la fait. Et le savoir, c'est ça. Et chaque fois que se produit un savoir, bien sûr, il n'est  
pas inutile qu'un sujet ait passé par cette étape pour comprendre ce qui se passera d'effet de savoir 
au niveau des petits schémas que j'ai un scrupule de ne pas vous avoir fait complètement bien sentir 
tout à l'heure, mais le temps me pressait, la théorie des ensembles. Nous y reviendrons s'il le faut.
Qu'est-ce que savoir ? Si nous devons, poussant les choses plus loin, interroger ce qu'il en est de 
cette  analogie  fondamentale,  celle  qui  fait  que  le  savoir  ici  reste  encore  parfaitement  opaque 
puisqu'il s'agit au numérateur
de la première relation d'un savoir singulier qui est ceci qu'il y a vérité, et parfaitement articulée à 
quoi il défaille en tant que savoir et que, en raison de cette relation, c'est de cette relation même que  
nous attendons la vérité sur ce qu'il en est du savoir. Il est clair que je ne vous laisse pas là au  
niveau d'une pure et simple énigme et que le fait que je l'ai introduit par ce terme a vous désigne 
que c'est effectivement dans l'articulation que j'ai déjà, me semble-t-il, assez cernée de l'objet a que 
doit tenir toute manipulation possible de la fonction du savoir.
Aurai-je  besoin ici,  au  moment  de  terminer,  d'avoir  l'audace  qu'il  nous faudra  donner  un sens 
plausible à ce qui s'écrirait d'une conjonction croisée du type de ce dont on se sert en arithmétique,  
de ce savoir concernant l'inconscient à ce savoir interrogé en tant que fonction radicale, en tant 
qu'en somme il constitue cet objet même vers quoi tend tout désir en tant qu'il se produit au niveau 
de l'articulation.  Comment le savoir est lui-même en tant que savoir perdu à l'origine de ce qui 
apparaît de désir dans toute articulation possible du discours, c'est ce que nous aurons à considérer 
dans les entretiens qui suivront.
159

483



SEMINAIRE 16

484



SEMINAIRE 16

LEÇON XIII, 5 MARS 1969

Je  vous  ai  laissés  la  dernière  fois  sur  une  formule  équilibrée  selon  la  proportion,  appelons-la 
harmonique, que j'ai développée devant vous sous ce terme que

ce que j'ai pu traduire aisément,  en raison des dictions antérieures, par ceci qui porte en soi un 
certain degré d'évidence apparente et de nature à satisfaire d'une formule a priori ce qui est le plus 
communément reconnu de ce qu'il en est de la conquête analytique, qui est ceci que nous savons 
que  quelque  part,  en  cette  part  que  nous  appelons  Inconscient,  une vérité  s'énonce  qui  a  cette 
propriété que nous n'en pouvons rien savoir. Ceci, j'entends ce fait même, c'est là ce qui constitue 
un savoir.  J'écrivais donc savoir sur la fonction de vérité moins savoir,  c'est  cela qui doit  nous 
donner la vérité sur le savoir.

Là-dessus, pour faire annonce d'un épisode menu de mes rencontres, il m'est arrivé cette semaine 
d'entendre une formule - je m'excuse auprès de son auteur si je la déforme un peu - il s'agissait d'une 
formule aux prémisses d'une recherche dans la ligne de mon enseignement, qui était de situer la 
fonction  de  la  psychanalyse  non  pas  à  tout  prix  comme  science  mais  comme  indication 
épistémologique, puisque la recherche est à l'ordre du jour, sur la fonction de la science, la formule 
est ceci: "la psychanalyse serait, dans les sciences, quelque chose qu'on pourrait formuler comme 
une science sans savoir". Mon interlocuteur allait jusque là, et sans doute porté par ce qu'il en est 
d'un certain mouvement actuel, pour autant qu'à un niveau qui est bien aussi d'expérience, la mise 
en question se pose de ce qu'il  en est  d'une sorte  de relativité  qu'on accuserait  d'être  mode de 
domination sociale au niveau de la transmission du savoir. J'ai vivement repris mon interlocuteur au 
nom précisément de ceci qu'il est faux de dire que rien de l'expérience psychanalytique, dans un 
enseignement ne pourrait s'articuler à 161

485



SEMINAIRE 16

proprement parler, se doctriner comme savoir, et de ce fait,  puisqu'il s'agit de ce qui est mis en 
cause présentement, être énoncé d'une façon magistrale dans les termes qui sont ceux précisément 
sous lesquels je l'énonce, ce savoir, ici. Et pourtant, sous un certain angle, d'une certaine façon, c'est 
la vérité, ce qu'avançait mon interlocuteur.
C'est la vérité au niveau de ce savoir analytique qu'il n'en est pas un, de savoir, par rapport à ce qu'il  
a l'air d'être, à ce pourquoi on le prendrait si, sous prétexte qu'il a énoncé le rapport originel, radical,  
de la fonction du savoir à la sexualité, on se précipitait trop vite - c'est un pléonasme ! - à en déduire 
que c'est un savoir du sexuel. Qu'est-ce qui a appris dans la psychanalyse à savoir bien traiter sa 
femme ? Parce qu'enfin ça compte, une femme ! Il y a une certaine façon de l'attraper par le bon 
bout, ça se tient en mains d'une certaine façon à laquelle elle ne s'y trompe pas, elle ! Elle est  
capable de vous dire: "Vous ne me tenez pas comme on tient une femme". Que les voies dans une 
analyse puissent être éclaircies qui l'empêchaient, cet homme à qui cette femme s'adressait dans ce 
que je viens de dire, de le bien faire, on aime à croire que ça se produit à la fin d'une analyse, et 
pour ce qui est de la technique, si vous me permettez de m'exprimer ainsi, le résultat est livré à son 
savoir naturel,  à l'adresse, si vous me permettez d'employer  ce mot,  avec toute l'ambiguïté qu'à 
l'ordinaire des ressources du langage il possède en français, la faculté épinglée de ce nom et aussi le  
sens d'à qui ça s'adresse, à l'adresse supposée donnée au bout d'un déblayage.
Il est clair qu'il n'y a rien de commun entre l'opération analytique et quoi que ce soit qui relève de ce 
registre que j'ai appelé à l'instant technique dont on sait l'ampleur quand on repère, comme l'a fait 
Mauss par exemple
incidemment, ce domaine, parlant des caractéristiques dans la culture de cette fonction très étendue, 
pour laquelle ce n'est pas raison que dans la nôtre, de civilisation, elle soit non pas à proprement 
parler éludée mais refoulée dans les coins, cette fonction qu'il appelle "les techniques du corps"; je 
n'ai ici que de faire allusion à la dimension des techniques proprement érotiques pour autant qu'elles 
sont mises  en avant dans telle culture qu'on ne saurait  d'aucune façon qualifier  de primitive,  la 
culture hindoue par exemple, pour faire sentir que rien de ce qui s'énonce dans ce qui, pour vous, ne 
peut en aucun cas vous parvenir qu'au titre des amusettes, de la pornographie, dans la lecture d'un 
livre comme le Kama Soutra par exemple; et pourtant, dans une autre dimension où ce texte peut 
être entendu, il peut aussi bien prendre une portée qui, au regard des confusions complètes qui sont 
faites sur ce mot, celui que je vais employer, sera repérée, non sans justesse mais approximative, 
comme métaphysique; le biais donc par lequel est abordé dans la psychanalyse ce qu'il en est du 
savoir sexuel, c'est pour cela qu'il prend son poids de la façon dont je l'écris 162

486



SEMINAIRE 16

- là encore, une fois de plus, ce dont il s'agit, c'est d'un recours à l'évidence du départ, et ceci, c'est  
bien celui de ce que d'interdit à proprement parler peut passer sur ce savoir, le savoir sexuel - le 
biais par où je ne dirai pas nous y rentrons mais nous y sommes confrontés, c'est ceci de nouveau en 
ce sens que ce biais n'avait jamais été pris, c'est de l'aborder par ce point où cet interdit pèse, et c'est  
pourquoi les premiers énoncés de Freud à l'endroit de l'inconscient mettent l'accent sur la fonction 
de la censure comme telle.
Cet interdit s'exerce comme affectant un certain "là", cet endroit-là, où ça parle, où ça avoue, où ça 
avoue que c'est préoccupé par la question de ce savoir et admirez, là, au passage, une fois de plus la 
richesse du langage. Est-ce que ce "préoccupé" pour traduire la  Besetzung,  le  Besetz  freudien, ne 
vaut pas mieux que cet "investissement", ou cet "investi" dont les traductions nous rebattent les 
oreilles ? Il est pré-occupé, occupé à l'avance par ce quelque chose dont la position, dès lors, va 
devenir plus ambiguë. Que peut vouloir dire - et c'est bien là ce qui nécessite qu'on y revienne 
toujours, sur cette fonction de l'inconscient - que peut vouloir dire ce savoir dont la marque à un 
certain niveau qui s'articule de vérité se définit en ceci que c'est ce qu'on sait le moins, ce savoir qui  
vous préoccupe. Et c'est ce qui permet peut-être d'énoncer pour éclaircir les choses qu'on pourrait 
dire d'un certain point de vue que, dans notre culture, notre civilisation, dans notre sauce, à cette 
poêle à frire ou en tout cas c'est bien le seul terme qui justifie votre rassemblement ici, on pourrait  
aller  à  soutenir  que  la  psychanalyse  a  cette  fonction  d'entretenir  cette  sorte  d'hypnose  qui  fait 
qu'après  tout,  c'est  bien  vrai,  hein,  le  sexuel  chez  nous  est  maintenu  dans  une  torpeur  sans 
précédent.
Tout ça n'est point une raison pour que la psychanalyse puisse servir d'aucune façon à contester, 
puisque c'est de cela qu'il s'agit, le bien fondé de la transmission d'un savoir quelconque, même pas 
du sien ; car, après tout, elle a découvert quelque chose, quelque mythique qu'en soit la formule, elle 
a découvert ce qu'on appelle dans d'autres registres des moyens de production, de quoi ? D'une 
satisfaction; elle a découvert qu'il y avait quelque chose d'articulable et d'articulé, quelque chose 
que j'ai épinglé, que j'ai dénoncé comme étant des montages, et ne pouvant littéralement pas se 
concevoir autrement, qu'elle appelle les pulsions ; et ça n'a de sens - ce qui veut dire qu'elle ne les 
présente comme telles - que pour autant qu'à l'occasion c'est satisfaisant, et que, quand on les voit  
fonctionner, ça implique que ça porte avec soi sa satisfaction. Quand, sous le biais d'une articulation 
théorique, elle dénonce dans un comportement le fonctionnement de la pulsion orale, de la pulsion 
anale, de l'autre encore, scoptophilique ou de la pulsion sadomasochiste, c'est bien pour dire que 
quelque chose s'en satisfait dont il va de soi qu'on ne peut le désigner autrement que comme ce qui 
est dessous, un sujet, un upokeimenon, quelque 163

487



SEMINAIRE 16

division qui doive nécessairement en résulter pour lui, au nom de ceci qu'il n'est là que le sujet d'un 
instrument  en fonctionnement,  d'un  organon,  le terme ici étant employé moins  dans son accent 
anatomique, prolongement, appendice naturel plus ou moins animé d'un corps, que proprement dans 
son  sens  originel  qui  est  celui  où  Aristote,  au  regard  de  la  logique  l'emploie,  d'appareil, 
d'instrument. Bien sûr, le domaine n'est plus limitrophe et c'est bien de ce fait que quelques organes 
d'ailleurs diversement ambigus, malaisés à saisir du corps, puisqu'il est trop évident que certains 
n'en sont que les déchets, se trouvent placés en cette fonction de support instrumental. Alors une 
question s'ouvre : comment pouvons-nous définir cette satisfaction ? Il faut bien croire qu'il doit y 
avoir là tout de même quelque chose qui cloche puisque ce à quoi nous nous employons, à l'endroit  
de ces montages, c'est de les démonter. Est-ce à dire que le pur et simple démontage implique en 
soi, comme tel, de premier plan, qu'il soit curatif ? S'il en était ainsi, il semble que ça irait un peu 
plus vite, et peut-être même qu'il y a une paye qu'on aurait fait le tour de la question ! Si nous 
mettons en avant la fonction de la  fixation  comme essentielle, c'est bien que l'affaire n'est pas si 
aisée que cela et que ce qu'il nous faut retenir dans le champ psychanalytique, c'est peut-être en 
effet  que quelque chose l'inscrit  comme son horizon, et  que ça,  c'est  le  sexuel,  et  que c'est  en 
fonction de cet  horizon, en tant  que maintenu comme tel,  que les pulsions s'insèrent  dans leur 
fonction d'appareil.
Vous voyez donc avec quelle prudence ici j'apporte mes assertions. J'ai parlé d'horizon ; j'ai parlé de 
champ ; je n'ai pas parlé d'acte sexuel, puisque aussi bien, pour ceux qui étaient déjà ici il y a deux 
ans, j'ai posé à la question de l'acte assurément d'autres prémisses que celles de tenir pour donné 
qu'il y a un acte sexuel, et ils se souviendront que j'ai conclu, à prendre pour visée la question de 
l'acte sexuel, que nous pouvons énoncer qu'à prendre acte dans l'accent structural où seul il subsiste, 
il n'y a pas d'acte sexuel. Nous y reviendrons; et aussi bien vous vous doutez que c'est bien pour y 
revenir  d'un autre  biais,  celui  de  cette  année,  celui  qui  va d'un Autre à  l'autre,  que  nous nous 
retrouvons dans ce chemin où il mérite pourtant d'être rappelé ce que nous avons conclu d'un autre 
abord.
Ce qui s'interroge de la satisfaction comme essentielle à la pulsion, là aussi nous sommes forcés de 
le laisser en suspens, ne serait-ce que pour choisir notre chemin pour arriver à le définir.  Pour 
l'instant, nous pouvons faire le saut du vif qui se trouve quelque part au niveau du signe égal de  
l'équation ici écrite. C'est bien là ce qui est le centre de notre interrogation d'aujourd'hui. A quelle 
satisfaction peut répondre le savoir lui-même, savoir que ce n'est pas en vain qu'en somme ici je le 
produis comme approchable notionnellement, comme le savoir qui serait identique à ce champ tel 
que je viens de le cerner, qui serait le "savoir y faire" dans ce 164

488



SEMINAIRE 16

champ. Est-ce même suffisant ? Ce "savoir y faire" est un peu trop proche encore du savoir-faire, 
sur lequel il a pu y avoir tout à l'heure un malentendu que j'ai favorisé d'ailleurs, histoire de vous 
attraper là où il faut, au ventre. C'est plutôt "savoir y être", et ceci nous ramène au biais qui fait ici 
notre question ; ceci nous ramène toujours aux bases, comme il convient, de notre enjeu, c'est que 
ce que la découverte freudienne avance, c'est qu'on peut y être sans savoir qu'on y est, et qu'à se 
croire le plus sûr de se garder de cet y être, qu'à se croire être ailleurs, dans un autre savoir, on y est  
en plein; c'est ça qu'elle dit, la psychanalyse, on y est sans le savoir; on y est dans tous les champs 
du savoir. Et c'est pour ça que c'est par ce biais que la psychanalyse se trouve intéresser la mise en 
question du savoir ; ce n'est nulle part d'aucune vérité et nommément pas d'aucune ontologie; où 
qu'on soit, où qu'on fonctionne, par la fonction du savoir, on est dans l'horizon du sexuel.
Avouez que ça vaut quand même la peine qu'on aille y regarder de plus près. On y est sans le 
savoir. Est-ce qu'on y perd ? Ça ne semble pas faire de doute, puisque c'est de là qu'on part. On y est 
couillonné jusqu'à la garde. La duperie de la conscience, c'est ceci qu'elle sert à quoi elle ne pense  
pas servir. J'ai dit duperie, pas tromperie. La psychanalyse ne s'interroge pas sur la vérité de la 
chose. De nulle part nous ne sortirons d'elle des discours sur le voile de Maya ou sur l'illusion 
fondamentale  de  la  Wille.  Duperie  implique  quelque  chose,  mais  ici  moins  court  à  résoudre 
qu'ailleurs. Une dupe, c'est quelqu'un que quelqu'un d'autre exploite.  Qui exploite ici ? L'accent 
étant mis sur la duperie, quand même la question fuse et c'est ce qui fait que dans une zone qui est  
celle des suites de la théorie marxiste, on frétille un peu; est-ce que cette sacrée psychanalyse ne 
pourrait pas donner là - c'est le terme que j'ai entendu avancer comme ça, surgir dans ces paroles, je 
préfère, je vous l'ai dit, un discours sans paroles mais quand je vais voir les gens, c'est pour qu'on 
parle, alors ils parlent, ils parlent plus que moi, et alors ils disent quelque chose comme ça . "après 
tout, la psychanalyse pourrait bien être une caution de plus pour la théorie de l'exploitation sociale".  
Ils n'ont pas tort ; l'exploiteur, simplement, est ici moins facile à saisir; le mode de la révolution 
aussi; c'est une duperie qui ne profite à personne, au moins en apparence.
Alors est-ce que le savoir de l'expérience analytique, c'est seulement le savoir comme servant à 
n'être pas dupe à ce qu'il en est de la musique ? Mais à quoi bon si ça ne s'accompagne pas d'un 
savoir en sortir ou même, plus précisément, d'un savoir introïtif, d'un savoir entrer dans ce qui est en 
question concernant cet éclair qui peut en résulter sur l'échec nécessaire de quelque chose qui n'est 
peut-être pas le privilège de l'acte sexuel. C'est cette question par rapport à laquelle la psychanalyse, 
en fait, est restée sur le seuil. Pourquoi est-elle restée sur le seuil ? Qu'elle reste sur le seuil dans sa 
165

489



SEMINAIRE 16

pratique,  c'est  ce  qui  ne  peut  être  justifié  que  d'une  façon  théorique;  c'est  à  quoi  nous  nous 
efforçons. Mais qu'elle y soit restée aussi sur le plan théorique, je dirai que c'est son problème; 
laissons-la s'en tirer toute seule; ça ne nous empêche pas, tous tant que nous sommes ici, en tant que 
nous sommes dans la poêle à frire, d'essayer de faire, nous aussi, comme les autres, d'aller plus loin.
Il  est  certain  qu'ici,  justement,  nous nous trouvons au carrefour  où,  tout  à  l'inverse  de  ce  que 
j'énonçais  tout  à  l'heure,  nous  avons  peut-être  à  recueillir  des  leçons  de  l'expérience  d'autres 
dimensions au regard d'un certain texte dont il s'avère avec le temps qu'il n'est pas si différent du 
nôtre, puisque la fonction du signe et même du signifiant y a tout son prix, c'est à savoir de la 
critique marxiste. Il suffirait peut-être d'un petit peu moins de progressisme d'un côté et de l'autre 
pour qu'on arrive à des conjonctions, j'entends théoriques, fructueuses. Là-dessus, chacun sait que 
j'apporte quelque chose qui est aussi un organon, justement celui qui pourrait servir à passer cette 
frontière et que certains épinglent comme la logique du signifiant. C'est vrai, je suis arrivé là-dessus 
à  faire quelques  énoncés,  et  qui se sont trouvés vivement  stimuler  des esprits,  lesquels  rien ne 
préparait venant de la psychanalyse, mais qui s'en sont trouvés stimulés, venant d'ailleurs; d'ailleurs 
qu'il n'est pas si simple de préciser puisqu'il ne s'agit pas seulement de l'allégeance politique mais  
aussi bien d'un certain nombre de modes où dans le temps présent, c'est-à-dire bien après que j'aie 
commencé d'énoncer la dite logique, il se produit toutes sortes de questions sur le maniement de ce 
signifiant, sur ce que c'est qu'un discours, sur ce que c'est qu'un roman, sur ce que c'est même que le 
bon usage de la formalisation en mathématiques. Alors on est, là comme ailleurs, un peu pressé. La 
hâte a sa fonction, je l'ai déjà énoncé en logique. Encore ne l'ai-je énoncé que pour montrer les  
pièges mentaux, j'irai jusqu'à les qualifier ainsi, dans lesquels elle précipite. On finira bien, à vouloir 
accentuer combien ce que j'énonce comme logique du signifiant reste en marge, en quelque sorte, 
de ce qu'une certaine frénésie, adhésion à la formalisation pure, permettrait d'en écarter comme, dit-
on, métaphysique,  on finira bien par faire qu'on s'apercevra que, même dans le domaine du pur 
exercice mathématique, l'usage de la formalisation n'épuise rien mais laisse en marge quelque chose 
à  propos  de  quoi  vaut  toujours  la  question  de  ce  qu'il  en  est  du  désir  de  savoir.  Et,  qui  sait,  
quelqu'un autour de moi l'a suggéré il y a quelques jours, il y aura peut-être malgré moi un jour en 
mathématiques quelque chose qui s'appellera le théorème de Lacan ! Ce n'est certainement pas que 
je l'aurai cherché, car j'ai d'autres chats à fouetter, mais c'est justement comme ça que les choses 
arrivent. A force de vouloir considérer comme clos - et c'est bien là une caractéristique de quelque 
chose qui normalement doit déboucher ailleurs - un discours non achevé, on produit 166

490



SEMINAIRE 16

des effets de déchet, comme cela. Ce théorème, on peut encore en laisser l'énoncé dans un obscur de 
l'avenir.
Pour l'instant, revenons au savoir et repartons de ce qui ici s'énonce. Ce n'est pas la même chose 
d'énoncer  une  formule  en  commençant  par  un  bout  ou  par  l'autre.  Le  savoir,  peut-on  dire, 
inversement de notre expérience, c'est ce qui manque à la vérité. C'est pour ça que la vérité - ce qui 
évidemment met en porte-à-faux le débat d'une certaine et seulement de celle-là, logique, de la 
logique de Frege pour autant qu'elle part sur les béquilles de deux valeurs aussi bien notables, 1 ou 
0, vérité ou erreur ; regardez bien quelle peine il a à trouver une proposition qu'il puisse qualifier de 
véridique,  il  faut qu'il aille invoquer le nombre de satellites qu'a Jupiter ou telle autre planète ; 
autrement dit quelque chose de bien rond et de tout à fait isolable, sans se rendre compte que ce 
n'est que recourir au plus vieux prestige de ce par quoi d'abord le réel est apparu comme ce qui 
revient toujours à la même place ; du fait qu'il ne puisse pas avancer autre chose que le recours à ces 
entités astronomiques, que bien sûr il n'est même pas question qu'un mathématicien énonce comme 
formule portant inhérente en soi la vérité 2 et 2 font 4, car ce n'est pas vrai si par hasard dans  
chacun des 2 il y en avait un qui était le même, ils ne feraient que 3, il n'y a pas beaucoup d'autres  
formules qui puissent être énoncées comme vérité.
Que la vérité soit désir de savoir et rien d'autre n'est évidemment fait que pour nous faire mettre en 
question précisément ceci, s'il y en avait une, vérité, avant ? Chacun sait que c'est là le sens du 
laisser-être  heideggerien ; est-ce qu'il y a quelque chose à  laisser-être ?  C'est en ce sens que la 
psychanalyse apporte  quelque chose.  Elle  est  pour dire qu'il  y a quelque chose,  en effet,  qu'on 
pourrait laisser être. Seulement elle y intervient. Et elle y intervient d'une façon qui nous intéresse, 
au-delà du seuil derrière lequel elle reste, pour autant qu'elle nous fait nous interroger sur ce qu'il en 
est du désir de savoir.
C'est pourquoi nous revenons à la pulsion. Elle est sans doute mythologique, comme Freud lui-
même l'a écrit. Mais ce qui ne l'est pas, c'est la supposition qu'un sujet en est satisfait. Or ce n'est  
pas pensable sans l'implication déjà, dans la pulsion, d'un certain savoir, de son caractère de tenant 
lieu sexuel. Seulement voilà, qu'est-ce que ça veut dire, que ce n'est pas pensable ? Parce que les 
choses peuvent aller aussi loin que d'interroger l'effet de pensée comme suspect. Nous ne savons 
peut-être absolument rien de ce que ça veut dire, tenir lieu du sexuel. L'idée de sexuel même peut 
être un effet du passage de ce qui est au cœur de la pulsion, à savoir l'objet a. Comme vous le savez, 
ça s'est fait il y a longtemps. Elle lui passe la pomme fatale, la chère Eve ! C'est quand même un 
mythe aussi. C'est à partir de là qu'il la voit comme femme. Il s'aperçoit de tous les trucs que je vous 
ai dits tout à l'heure. Avant, il ne s'était pas aperçu qu'elle était quelque chose 167

491



SEMINAIRE 16

d'extrait du côté de son gril costal; il avait trouvé ça, comme ça, gentil, bien agréable ; on était au 
Paradis ! C'est probablement à ce moment-là - et à lire le texte ça ne fait aucun doute - que non 
seulement il découvre qu'elle est la femme, mais qu'il commence à penser, le cher petit! C'est pour 
ça que dire le "ça n'est pas pensable", que la pulsion déjà comporte, implique un certain savoir, ça 
ne nous mène pas loin. Et la preuve, d'ailleurs, c'est que c'est le joint, ici, de l'idéalisme. Il y a un  
nommé Simmel qui a parlé, en son temps, de la sublimation, avant Freud. C'était pour partir de la 
fonction  des  valeurs.  Et  alors  lui  explique  très  bien  comment  l'objet  féminin  vient  prendre,  à 
l'intérieur de ça, une valeur privilégiée. C'est un choix comme un autre. Il y a les valeurs, on pense 
dans les valeurs ; et puis on pense selon les valeurs; et puis on édifie des valeurs.
Si je vous ai dit que la psychanalyse et Freud ne se préoccupent pas de l'illusion ni du voile de  
Maya, c'est justement que l'un et l'autre, la pratique et la théorie, sont réalistes. La jouissance, c'est 
ce qui ne s'aperçoit qu'à en voir la constance dans les énoncés de Freud. Mais c'est aussi ce qui 
s'aperçoit à l'expérience, j'entends psychanalytique ; la jouissance est ici un absolu, c'est le réel, et 
tel que je l'ai défini comme ce qui revient toujours à la même place. Et si on le sait, c'est à cause de 
la femme. Cette jouissance comme telle est telle qu'à l'origine seule l'hystérique la met en ordre 
logiquement,  c'est  elle  en  effet  qui  la  pose  comme  un  absolu,  c'est  en  ceci  qu'elle  dévoile  la 
structure logique de la fonction de la jouissance. Car si elle la pose ainsi, en quoi elle est juste 
théoricienne, c'est à ses dépens. C'est justement parce qu'elle la pose comme un absolu qu'elle est 
rejetée, à ne pouvoir y répondre que sous l'angle d'un désir insatisfait par rapport à elle-même.
Cette position dans le dévoilement logique part d'une expérience dont la corrélation est parfaitement 
sensible à tous les niveaux de l'expérience analytique, je veux dire que c'est toujours d'un au-delà de 
la jouissance comme un absolu que toutes les déterminations articulées de ce qu'il en est du désir 
trouvent logiquement leur juste place, c'est ce qui arrive à un degré de cohérence dans l'énoncé qui 
réfute toute caducité liée au hasard de l'origine. Ce n'est pas parce que les hystériques ont été là au 
début par un accident historique que toute l'affaire a pu prendre sa place, c'est parce qu'elles étaient 
au  juste  point  où  l'incidence  d'une  parole  pouvait  mettre  en  évidence  ce  creux  qui  est  la 
conséquence du fait que la jouissance joue ici fonction d'être hors des limites du jeu, c'est parce que, 
comme le dit Freud, l'énigme est là de savoir que veut une femme, ce qui est une façon tout à fait  
déplacée d'épingler ce qu'il en est, dans l'occasion, de sa place, que prend valeur ce qu'il en est de  
savoir ce que veut l'homme. Que toute la théorie de l'analyse, dit-on quelquefois, se développe dans 
une filière androcentrique, ce n'est certes pas la faute des hommes, comme on le croit ; 168

492



SEMINAIRE 16

ce n'est pas parce qu'ils dominent, en particulier, c'est parce qu'ils ont perdu les pédales et qu'à partir 
de ce moment-là,  il  n'y a plus  que les femmes,  et  spécialement  les femmes  hystériques,  qui y 
comprennent quelque chose.
Dans l'énoncé de l'inconscient tel que je viens de l'écrire, s'il porte la marque du a au niveau où 
manque le savoir, c'est dans la mesure où on ne sait rien de cet absolu et que c'est même ce qui le 
constitue comme absolu, c'est qu'il n'est pas lié dans l'énoncé mais que ce qu'on affirme, et c'est cela 
l'énonciation dans sa part inconsciente, c'est que c'est cela qui est le désir en tant que manque du 1. 
Or cela ne garantit pas que ce soit cela qui est le désir en tant que manque du 1 ; ça ne garantit pas  
que ce soit la vérité, le manque du 1 ; rien ne garantit que ce ne soit pas le mensonge, et c'est même  
pourquoi dans l'Entwurf, dans l'Esquisse pour une psychologie, Freud désigne ce qu'il en est de la 
concaténation inconsciente comme prenant toujours son départ dans un proton pseudos,  ce qui ne 
peut se traduire correctement, quand on sait lire, que par le mensonge souverain. Si ça s'applique à 
l'hystérique, ça n'est que dans la mesure où elle prend la place de l'homme. Ce dont il s'agit, c'est de 
la fonction de ce 1 en tant qu'il domine tout ce qu'il en est du champ qu'à juste titre on épingle 
comme  métaphysique.  C'est  lui  qui  est  mis  en  cause  bien  plus  que  l'être  par  l'intrusion  de  la 
psychanalyse ; c'est lui qui nous force à déplacer l'accent du signe au signifiant.
S'il y avait un champ concevable où fonctionne l'union sexuelle, il ne s'agirait, là où ça a l'air d'aller, 
chez l'animal, que du signe. "Fais-moi cygne, comme disait Léda à l'un d'entre eux" ! Après ça, tout 
va bien. On s'est passé chacun une moitié du dessert,  on est conjoint, ça fait Un. Seulement,  si  
l'analyse introduit quelque chose, c'est justement que ce Un ne colle pas, et c'est pour ça qu'elle  
introduit quelque chose de nouveau, à la lumière de quoi d'ailleurs même ces exploits de l'érotisme 
auxquels je faisais allusion tout à l'heure, en tant qu'elle s'engage, seuls peuvent prendre leur sens, 
car si l'union sexuelle  comportait  en même temps que sa fin la  satisfaction,  il  n'y aurait  aucun 
procès subjectif  à attendre d'aucune expérience,  entendez  non pas de celles  qui,  dans l'analyse, 
donnent les configurations du désir, mais de celles qui, bien au-delà, dans ce terrain déjà exploré, 
déjà pratiqué, sont considérées comme les voies d'une ascèse où quelque chose de l'ordre de l'être 
peut venir à se réaliser. La jouissance, cette jouissance qui n'est ici mise en valeur que de l'exclusion 
en quelque sorte de quelque chose qui représente la nature féminine, est-ce que nous ne savons pas 
que la nature, pour pourvoir dans ses mille et dix mille espèces aux nécessités de la conjonction, ne 
semble pas avoir toujours besoin d'y recourir ? Il y a bien d'autres appareils que les appareils à 
tumescence qui sont en fonction au niveau de tels arthropodes ou arachnidés. Ce qu'il en est de la  
jouissance n'est ici en aucune façon réductible à un naturalisme. Ce 169

493



SEMINAIRE 16

qu'il  y  a  de  naturaliste  dans  la  psychanalyse,  c'est  simplement  ce  nativisme  des  appareils  qui 
s'appellent les pulsions, et ce nativisme est conditionné de ceci que l'homme naît dans un bain dé 
signifiants; il n'y a aucune raison de lui donner quelque suite que ce soit dans le sens du naturisme.
La question que nous allons ouvrir et qui sera l'objet de notre prochain entretien sera, je pense, 
éclairée par ces prémisses que j'ai avancées aujourd'hui. Comment peut-il se faire - c'est de là qu'il 
faut prendre la question, non pas que la sublimation, qui est le point où Freud lui-même a marqué ce 
que j'ai appelé tout à l'heure l'arrêt de l'analyse sur un seuil, de la sublimation il ne nous a dit que  
deux choses : que ça avait un certain rapport am Objekt, am, an, vous connaissez déjà l'an sich, ce 
n'est pas du tout pareil que le "en" français, quand on traduit l'an sich par l'en soi, ce n'est pas ça du 
tout,  c'est  bien  pour  ça  que  mon  "en-Je"  quand  il  s'agit  du  a,  fait  aussi  ambiguïté,  j'aimerais 
l'appeler"a-je", en y mettant une apostrophe, 1"'a-j"', et vous verriez tout de suite ainsi où nous 
glissons, c'est là le bon usage des langues en exercice - mais, pour reprendre ce dont il s'agit, quand 
Freud  articule  la  sublimation,  il  nous  souligne  que  si  elle  a  rapport  avec  l'objet,  c'est  par 
l'intermédiaire  de  quelque  chose  qu'il  exploite  au  niveau  où  il  l'introduit  et  qu'il  appelle 
l'idéalisation, mais que, dans son essence, elle est  mit dem Trieb,  avec la pulsion. Ceci est dans 
l'Einführung zur Narzissmus, mais pour vous reporter aux autres textes, il y en a un certain nombre,  
je pense que je n'ai pas besoin de vous les énumérer, depuis les Trois essais sur la Sexualité jusqu'à 
la  Massenpsychologie,  toujours l'accent est mis sur ceci qu'à l'inverse de l'interférence censurante 
qui caractérise la  Verdrängung,  et pour tout dire du principe qui fait  obstacle à l'émergence du 
travail, la sublimation est à proprement parler et en tant que telle mode de satisfaction de la pulsion. 
Elle est avec la pulsion, une pulsion qu'il qualifie de zielgehemmt, détournée, traduit-on, de son but. 
J'ai essayé déjà d'articuler ce qu'il en est de ce but, et que peut-être il faudrait dissocier au niveau du 
but ce qui est le chemin de ce qui est à proprement parler la cible pour y voir plus clair. Mais que 
besoin de telles arguties après ce qu'aujourd'hui j'ai produit devant vous. Comment ne pas voir qu'il 
n'est rien de plus aisé que de voir la pulsion se satisfaire hors de son but sexuel. De quelque façon  
qu'il soit défini, il est hors du champ de ce qui est d'essence défini comme l'appareil de la pulsion.
Pour tout dire, pour conclure,  je ne vous prierai  que d'une chose, de voir ce qu'il en est abouti  
partout  où,  non pas  l'instinct,  que nous aurions  bien  de la  peine  à  partir  d'aujourd'hui  à  situer 
quelque part, mais une structure sociale s'organise autour de la fonction sexuelle; on peut s'étonner 
qu'aucun de ceux qui se sont appliqués à nous montrer les sociétés d'abeilles ou de fourmis n'aient 
pas mis l'accent sur ceci, alors qu'ils s'occupent de toutes autres choses, de leurs groupes, de leurs 
170

494



SEMINAIRE 16

communications, de leurs ébats, de leur merveilleuse petite intelligence, de voir qu'une fourmilière 
comme une ruche est  entièrement  centrée autour  de la  réalisation de ce qu'il  en est  du rapport 
sexuel.  C'est  très  précisément  dans  cette  mesure  que  ces  sociétés  diffèrent  des  nôtres,  qu'elles 
prennent  la  forme d'une fixité  où s'avère la  non présence du signifiant.  C'est  bien pour ça que 
Platon,  qui croyait  à l'éternité  de tous les rapports  idéiques,  fait  une Politeia  idéale  où tous les 
enfants sont en commun. A partir de ce moment-là, vous êtes sûr de ce dont il s'agit, il s'agit à 
proprement parler de centrer la société sur ce qu'il en est de la production sexuelle. L'horizon de 
Platon,  tout  idéaliste  que  vous  l'imaginiez,  n'était  rien  d'autre,  à  part  bien  sûr  une  suite  de 
conséquences logiques qu'il n'est pas question qu'elles portent leurs fruits, que d'annuler dans la 
société tous les effets de ses Dialogues.
Je vous laisse là-dessus pour aujourd'hui et je vous donne rendez-vous la prochaine fois sur le sujet 
de la sublimation.
495

495



SEMINAIRE 16

172

496



SEMINAIRE 16

LEÇON XIV 12 MARS 1969

J'ai mis quelques petits mots au tableau pour que ça vous serve à accrocher quelques-uns des propos 
que je tiendrai aujourd'hui devant vous. En fait, depuis le temps, ça devrait vous suffire ! Je veux 
dire  qu'à  partir  de  ces  points  d'accrochage  que  figurent  dans  les  premières  lignes  les  points 
d'interrogation,  je devrais  pouvoir  passer la  parole au moins  à  certains  d'entre  vous pour qu'ils 
fassent à ma place ce travail hebdomadaire qui consiste dans le forage de ce discours. A la vérité, ce 
ne serait pas mal qu'on me relaye, je veux dire que, comme cela s'est fait d'ailleurs quelques-unes 
des années précédentes, il y en ait qui veuillent bien se dévouer pour pousser plus loin un certain 
nombre d'objets subsistant, de choses déjà imprimées dont la mise au point ne serait pas vaine après 
un certain laps de temps.
497

497



SEMINAIRE 16

Il est bien évident en effet que, le fait que dans ce que j'énonce, il y ait des temps, des niveaux,  
surtout si l'on songe au point d'où il m'a fallu partir pour d'abord marteler ce point qui était pourtant 
bien visible sans que je m'en mêle,  à savoir que l'inconscient,  j'entends l'inconscient dont parle 
Freud, est structuré comme un langage, ce qui est visible à l’œil nu, pas besoin de mes lunettes pour 
le voir mais enfin il l'a fallu. Quelqu'un d'amical me disait récemment que la lecture de Freud, en 
somme, c'est trop facile, qu'on peut le lire sans y voir que du feu ; après tout pourquoi pas puisqu'à  
tout prendre, ceci a été bien prouvé par les faits, et la première chose massive, celle dont il importait 
de se dépêtrer d'abord, n'avait même pas, grâce à une suite de configurations qu'on peut appeler  
l'opération de vulgarisation,  été aperçue.  N'empêche qu'il  a fallu du temps pour que je le fasse 
passer, et encore dans le cercle qui à cet endroit était le plus averti pour s'en apercevoir.
Grâce à tous ces retards, il arrive des choses dont je ne peux pas dire, loin de là, qu'elles soient pour  
moi décourageantes. Il arrive par exemple qu'un M. Gilles Deleuze, continuant son travail,  sorte 
sous la forme de ses thèses deux livres capitaux dont le premier nous intéresse au premier plan. Je 
pense qu'à son seul titre Différence et répétition, vous pourrez voir qu'il doit avoir quelque rapport 
avec mon discours, ce dont certes il est le premier averti. Et puisque comme ça, sans désemparer, 
j'ai la bonne surprise de voir apparaître sur mon bureau un livre qu'il nous donne en surplus - vraie  
surprise d'ailleurs car il ne me l'a nullement annoncé la dernière fois que je l'ai vu après le passage 
de ses  deux thèses  -  qui s'appelle  La logique du sens,  il  ne serait  tout  de même pas vain que 
quelqu'un par exemple d'entre vous se saisît d'une partie de ce livre, je ne dis pas tout entier car c'est 
un gros morceau, mais enfin il est fait comme doit être fait un livre, à savoir que chacun de ses 
chapitres implique l'ensemble, de sorte qu'en en prenant une part bien choisie, ce ne serait pas mal  
de s'apercevoir que lui, dans son bonheur, il a pu prendre le temps d'articuler, de rassembler dans un 
seul texte non seulement ce qu'il en est au cœur de ce que mon discours a énoncé - et il n'est point 
douteux  que  ce  discours  est  au  cœur  de  ses  livres  puisqu'il  y  est  avoué  comme  tel  et  que  le  
séminaire sur la lettre volée en forme en quelque sorte le pas d'entrée, en définit le seuil,mais enfin 
lui, il a pu avoir le temps de toutes ces choses qui, pour moi, ont nourri mon discours, l'ont aidé, lui 
ont donné à l'occasion son appareil, telles que la logique des Stoïciens par exemple ; il se permet, il  
peut en montrer la place de soutènement essentielle, il peut le faire avec cette suprême élégance 
dont il a le secret, c'est-à-dire profitant des travaux de tous ceux qui ont éclairé ce difficile point de 
la doctrine stoïcienne, difficile parce qu'aussi bien elle ne nous est léguée que de morceaux épars, 
de témoignages étrangers avec lesquels nous sommes forcés de reconstituer, en 174

498



SEMINAIRE 16

quelque sorte par des lumières rasantes, quel en fut effectivement le relief, relief d'une pensée qui 
n'était pas seulement une philosophie mais une pratique , mais une éthique, mais une façon de se 
tenir dans l'ordre des choses.
C'est aussi bien pourquoi par exemple le fait de trouver à telle page, page 289, quelque chose, le 
seul point sur lequel, dans ce livre où je suis maintes fois évoqué, il indique qu'il se sépare d'une 
doctrine qui serait la mienne, du moins dit-il, si un certain rapport qui à un moment tournant de mon 
enseignement  a porté devant  la communauté psychiatrique réunie l'essentiel  de ma doctrine sur 
l'inconscient, celui de deux excellents travailleurs qui furent Laplanche et Leclaire, comment sur ce 
point, à s'en tenir, dit-il, il fait cette réserve mais il n'hésite pas, bien sûr, étant donné la grande 
pertinence  qu'a  dans  l'ensemble  ce  rapport,  à  m'y  rapporter  aussi  quelque  chose  qu'il  semble 
impliquer, à savoir ce qu'il appelle, ce qu'il traduit la plurivocité des éléments signifiants au niveau 
de l'inconscient,  ou plus  exactement  ce qui s'exprime dans  telle  formule  qu'à  relire  ce rapport, 
puisque j'y avais l'attention attirée par cette remarque de Deleuze, la possibilité de tous les sens, y 
est-il écrit, se produit à partir de cette véritable identité du signifiant et du signifié qui, comme peut-
être certains d'entre vous s'en souviennent, résulte d'une certaine façon de manipuler, un peu au-delà 
de la façon dont je l'avais fait,  la fonction métaphorique et de faire fonctionner le S, rejeté au-
dessous de la limite,  de la barre par l'effet  métaphorique d'une substitution,  de faire jouer ce S 
conjoint à lui-même comme représentant l'essence de la relation en cause et jouant comme tel au 
niveau de l'inconscient. Assurément, c'est là un point que je laisserai d'autant plus volontiers aux 
auteurs qui, dans ce remarquable rapport, me représentaient, que c'est en effet ce qui résulte d'une 
certaine manipulation par eux de ce que j'avais énoncé jusqu'alors.
Si quelqu'un voulait s'employer à, là, entrer dans le détail, ce qu'assurément l'excès des devoirs de 
ma marche qui est destinée par nature à ne pas pouvoir s'arrêter étant donné qu'elle doit être encore 
longue, si
quelqu'un était capable, en rapprochant ce qu'énonce Deleuze dans l'ensemble de cet ouvrage de ce 
qui est ici avancé non absolument sans pertinence mais assurément d'une façon qui représente une 
faille, d'établir pourquoi c'est une faille, de serrer d'une façon précise ce qu'il a pu y avoir là de 
fautif, et ce qui rend cette faute cohérente très précisément de ce qui dans ce rapport joue autour de 
ce sur quoi j'ai insisté à plusieurs reprises les années précédentes, à savoir ce qu'il y a d'essentiel  
dans une juste traduction, ce qui revient à dire dans une juste désarticulation de la fonction dite du 
Vortellungs-repräsentanz et de son incidence au regard de l'inconscient effectif si quelqu'un voulait 
bien se proposer pour mettre au point ceci qui aurait l'avantage, comme il est toujours nécessaire, de 
175

499



SEMINAIRE 16

permettre, et à l'occasion d'une façon publique, que ceux qui se réfèrent à mon enseignement et qui, 
bien entendu, le complètent, le nourrissent, l'accompagnent, de ce qui a pu en être énoncé d'une 
façon qu'ils complètent, et quelquefois d'une façon clarifiante, les travaux de mes élèves, qu'il soit 
quand même mis au point ce qui, dans tel ou tel de ce travail ne convient pas entièrement à traduire  
non pas je dirai  ce qui était  à ce moment l'axe de ce que j'énonçais mais de ce que la suite a  
démontré  pour  en  être  l'axe  véritable.  En  attendant  qu'une  telle  bonne  volonté  se  propose,  je 
souligne que l'article auquel je fais allusion L'Inconscient, une étude psychanalytique a été publié, 
d'ailleurs  on  ne  sait  trop  pourquoi,  dans  les  Temps  Modernes  de  juillet  1961,  c'est-à-dire 
sensiblement après que ce rapport ait  été énoncé à un congrès dit de Bonneval, celui auquel se 
rapporte ce que j'ai moi-même apporté d'une rédaction aussi elle-même très postérieure dans mes 
Ecrits sous le titre Position de l'Inconscient.
Je passe à l'ordre du jour et je poursuis mon propos de la dernière fois et dans l'axe de ce que je 
vous ai annoncé qui serait à l'ordre du jour aujourd'hui qui est ceci, la sublimation. La dernière fois, 
j'ai  mis  en relief  et  pointé  deux choses :  qu'il  s'agissait,  au titre  de Freud,  il  y a bien entendu 
beaucoup  d'autres  passages  à  citer  mais  celui-ci  est  capital,  il  est  dans  l'Introduction  au 
Narcissisme, d'abord de la relation d'idéalisation am Objekt,  à l'objet, et d'autre part du fait que la 
sublimation se rattache essentiellement au sort, à l'avatar, au Schicksal des pulsions, qu'elle en est, 
de ces avatars, celle qui par Freud est énoncée dans l'article qui a ce titre Trieb und Triebschicksal,  
Pulsions et leurs avatars, qu'elle en est le quatrième, et que ce quatrième se caractérise par ceci 
qu'elle se fait mit dem Trieb, avec la pulsion; ce terme "avec" qu'il est si saisissant de retrouver ici 
sous la plume de Freud, au moins pour ceux qui m'ont dans le passé entendu marteler cet "avec" à  
plusieurs reprises et notamment à reprendre la formule d'Aristote "Il ne faut pas dire que l'âme 
pense mais que l'homme pense avec son âme", quelque chose se satisfait avec la pulsion. Qu'est-ce 
que c'est  quand d'autre part  Freud nous dit que cette  pulsion qu'il nous démonte,  de ces quatre 
termes démontés, - c'est là la formule que j'ai toujours soulignée comme essentielle à la pulsion, 
c'est un montage de ces quatre termes : la source, Quelle, le Drang, la poussée, l'objet Objekt et le 
but,  Ziel, -  la pulsion trouverait à satisfaire quoi ? C'est ce qui est aujourd'hui en question, très 
précisément en ceci qu'elle est inhibée quant au but, qu'elle élide ce qu'il en est du but sexuel.
Il ne suffit tout de même pas de traduire cela en un fait assurément courant qu'à ainsi imaginer que 
c'est  aux  dépens  de  leur  satisfaction  sexuelle  que  les  auteurs,  quels  qu'ils  soient,  dont  nous 
apprécions les oeuvres, dont les oeuvres prennent valeur sociale, car c'est là le terme dont
Freud lui-même accentue la chose, qu'il y a là je ne sais quelle substitution 176

500



SEMINAIRE 16

obscure, il ne suffit pas de s'en tenir là pour donner sa portée à ce que Freud a énoncé. C'est bien 
pourquoi les prémisses, les temps que j'ai mis à aborder ce sujet en articulant expressément dans nos 
deux  dernières  rencontres  que  la  sexualité,  au  regard  de  ce  qui  nous  intéresse  du  champ 
psychanalytique, constitue certes un horizon, mais que son essence est bien plus loin encore, ai-je 
articulé ; ni son savoir, ni sa pratique, ,je parle de celle de la sexualité, n'en sont pour autant ni  
éclairés, ni modifiés.
C'est là que je voudrais ramener encore votre attention en un temps où les choses certes, sur le plan  
biologique, vont un tant soit peu à se dérider ; tout ce que nous découvrons au niveau des structures  
régulatrices  prend  parfois,  avec  nos  énoncés  sur  le  fonctionnement  du  langage,  d'étranges 
isomorphismes  ;  il  est  assurément  plus que prudent de ne pas rester,  au regard du sexe,  à des  
schémas grossiers. Si on s'approche avec un peu d'attention des travaux d'un François Jacob sur ce 
qu'on appelle  le bactériographe et  tout ce qu'une technique expérimentale  rigoureuse permet  de 
commencer d'apercevoir de ce qu'il en est des jeux de la matière vivante, il vous viendra peut-être à 
l'idée qu'avant même qu'il soit question de sexe, ça copule vachement là-dedans ! C'est pourquoi 
peut-être il n'est pas sans rapport qu'à un autre bout du champ, celui qui est le nôtre et qui n'a certes 
pas son mot à dire au sujet de la biologie, on s'aperçoive aussi que c'est un petit peu plus compliqué  
que ça de parler du sexe et que par exemple il conviendrait de ne pas confondre ce qu'il en est du 
rapport, ce terme étant pris dans un sens logique, de la relation qui fonde la fonction conjointe de 
deux sexes ; ça semble comme ça aller de soi, hein, qu'il n'y en ait que deux! Pourquoi il n'y en 
aurait pas trois ou plus ? Il n'y a pas ici la moindre allusion aux usages batifolants qui ont été faits 
de ce terme de troisième sexe par exemple - livre particulièrement  remarquable,  je le dis entre  
parenthèses, par l'irresponsabilité dont il témoigne - biologiquement, pourquoi en effet n'y en aurait-
il pas trois ? Le fait qu'il y en ait deux constitue certes une des assises fondamentales de la réalité, et 
dont il conviendrait de s'apercevoir jusqu'où vont les incidences logiques parce que, par un curieux 
retour, chaque fois que nous avons affaire au nombre deux, voilà, au moins dans notre mental, le 
sexe qui fait sa rentrée par une petite porte, ceci d'autant plus facilement que, du sexe, on ne sait 
rien. Petite indication comme ça qu'il y a un chromosome de plus quelque part. Il est assez curieux 
d'ailleurs qu'on ne puisse jamais dire à l'avance pour une espèce de quel côté, mâle ou femelle, ce 
chromosome de surplus, ce chromosome disjoint, dissymétrique, on va le trouver. Alors on ferait 
mieux de faire attention qu'énoncer quelque chose sur le rapport sexuel, ça n'a rien à faire avec ce 
qui  s'y substitue complètement,  et  spécialement  dans la  psychanalyse,  à savoir  les phénomènes 
d'identification avec un type dit, pour l'occasion, mâle ou femelle.
177

501



SEMINAIRE 16

Ceci  dit,  malgré  l'apparence,  ce que la psychanalyse  démontre,  c'est  justement  que même cette 
identification avec un type n'est pas si aisée que cela et que, dans l'ensemble, c'est avec une très 
grande maladresse qu'on
arrive à en énoncer quelque chose ; position, dit-on, masculine ou position féminine ; bien vite on 
glisse, on parle de position homosexuelle. La moindre des choses, c'est d'être un tant soit peu frappé 
que chaque fois que Freud veut donner un énoncé précis, il avoue lui-même qu'il est tout à fait 
impossible de s'en remettre à cette opposition mâle ou femelle, et que c'est celle actif ou passif qu'il  
lui substitue. Ce serait intéressant de poser la question de savoir si l'un quelconque des deux termes  
masculinité, "mâlité" ou "femellité", féminité, est une qualification recevable en tant que prédicat. 
Est-ce qu'on peut dire "tous les mâles", est-ce que ça peut même être énoncé dans une manipulation 
naïve des qualificatifs.  Pourquoi une proposition aristotélicienne ne s'habiliterait-elle  pas ainsi  : 
"Tous les mâles de la création" par exemple? C'est une question qui comporterait ceci : est-ce que 
tous les non-mâles, ça voudrait dire les femelles ? Les abîmes qu'ouvre un tel recours confiant au 
principe de contradiction pourraient peut-être aussi être pris dans l'autre sens et nous faire nous 
interroger, comme déjà j'en annonçai tout à l'heure la démarche, sur ce que le recours au principe de 
contradiction lui-même peut contenir d'implications sexuelles.
Bien sûr, il y a d'autres modes que celui du oui ou du non qui entrent en jeu dans ces fantasmes 
issus de l'improbable abord du rapport sexuel.  C'est celui  de la polarité par exemple du couple 
sexuel, ceci au nom d'une vision plus microscopique, de ces filaments qui se produisent au moment 
que, la fécondation de l’œuf s'étant produite, quelque chose s'établit comme un champ entre les 
deux noyaux, champ qu'il faudrait concevoir moins comme une espèce de champ de gradation que 
comme  un  champ  comportant  selon  l'approche  des  deux  pôles  une  bivectorialité  croissante  et 
décroissante.  Est-ce que, pour être ainsi supporté par cette image du champ si fondamentale en 
d'autres domaines, celui de l'électromagnétique par exemple, ça doit nous suffire à penser que le 
sexe et son rapport fondamental, c'est de cet ordre-là, deux pôles, quelque chose qui s'organise, une 
trame d'ordre sphérique entre  les deux ? Bien sûr,  si  on commence à  se  poser  la  question,  on 
s'aperçoit que les fondements ne sont peut-être pas si évidents que ça, que si nous avons des formes 
qui favorisent un tel support, il y a bien d'autres questions qui peuvent être soulevées, des effets de 
dominance,  d'influence,  de répulsion,  voire de rupture qui sont peut-être  bien de nature à  nous 
inciter à remettre en question ce qui, je le dis, n'est possible à mettre en question bien sûr qu'à partir  
du moment où on s'est aperçu de ce que ça a de directeur comme indiscuté, comme naïf comme on 
dit.
En tout cas, il est très nécessaire, quand on parle de la Fortpflanzung 178

502



SEMINAIRE 16

par exemple, de ce qu'on ferait, parlant de la finalité du sexe, à savoir la reproduction, de voir que 
ce n'est pas simplement au niveau de, quand deux personnes couchent ensemble il arrive de temps 
en temps un petit bébé, que c'est ça qui donne l'image de ce qu'il en est du sexe. Si j'ai commencé  
par  partir  des  effets  de la  copulation  sexuelle  au niveau cellulaire,  c'est  bien évidemment  pour 
indiquer qu'il s'agit moins du tiers produit que de la réactivation dans la conjonction sexuelle d'une 
production fondamentale qui est celle de la forme cellulaire elle-même qui, stimulée par cette passe, 
devient capable de reproduire quelque chose qui est en son sein même, à savoir son arrangement. 
Faisons donc attention  à ces  contaminations  qui nous rendent  si  aisé  de faire  se  recouvrir  une 
fonction  dont  peut-être  tout  l'essentiel  nous  échappe  avec  la  position  du  plus  ou  du moins  en 
mathématiques, voire celle du un ou du zéro dans la logique. Et ceci d'autant plus que, si je puis 
dire, la logique freudienne nous met justement bien au point de ceci qu'elle ne saurait fonctionner en 
termes polaires et que tout ce qu'elle a introduit comme logique du sexe ressortit à un seul terme qui 
est  vraiment  son  terme  original,  à  savoir  la  connotation  d'un  manque,  un  moins  essentiel  qui 
s'appelle la castration sans laquelle, à son niveau en tant que son niveau est d'ordre logique, rien ne 
saurait fonctionner. Toute la normativité s'organise pour l'homme comme pour la femme autour de 
la passation d'un manque. Voilà ce que nous voyons au niveau de la structuration logique telle  
qu'elle découle de l'expérience freudienne.
Je dois ici rappeler que ce que j'ai développé longuement dans une année que j'ai évoquée à l'une de 
nos dernières rencontres sous le titre de  l'Éthique de la Psychanalyse  articule que la dialectique 
même du plaisir, à savoir ce qu'elle comporte d'un niveau de stimulation à la fois recherché et évité, 
une juste limite d'un seuil, implique la centralité d'une zone interdite, disons, parce que le plaisir y 
serait trop intense ; que cette centralité, c'est là ce que je désigne comme le champ de la jouissance, 
la jouissance elle-même se définissant comme étant tout ce qui relève de la distribution du plaisir 
dans le corps. Cette distribution, sa limite intime, voilà ce qui conditionne ce qu'en son temps et  
avec bien sûr plus de mots, plus d'illustrations qu'ici je ne peux le faire, ce que j'ai avancé, j'ai 
désigné comme vacuole, comme cet interdit au centre qui constitue, en somme, ce qui nous est le 
plus prochain, tout en nous étant extérieur. Il faudrait faire le mot "extime" pour désigner ce dont il  
s'agit. A cette époque, je tirais de textes de Freud - je n'ai pas le temps de m'étendre sur lesquels - la  
mise en fonction sous sa plume de ce terme que j'ai relevé, d'autant plus saisissant qu'il se distingue 
de tout ce qu'il a pu énoncer concernant les choses. Les choses sont toujours Sachen pour lui. Là, il 
dit das Ding. Je ne vais pas ici reprendre, car là encore je n'ai pas le temps, quel accent j'ai mis sur 
ce das Ding. Tout ce que je peux dire 179

503



SEMINAIRE 16

ou rappeler, c'est que Freud l'introduit par la fonction du Nebenmensch, cet homme le plus proche, 
cet homme ambigu de ce qu'on ne sache pas le situer. Qu'est-il donc, ce prochain qui résonne dans 
les textes évangéliques au nom de la formule "Aime ton prochain comme toi-même". Où le saisir ? 
Où y a-t-il, hors de ce centre de moi-même que je ne puis pas aimer, quelque chose qui me soit plus 
prochain ? C'est aussi bien ce que Freud, au moment où, forcé en quelque sorte de sa nécessité par  
des  voies  déductives,  il  ne  peut  le  caractériser  autrement  que  par  quelque  chose  d'absolument 
primaire qu'il appelle le cri, c'est dans cette extériorité jaculatoire que ce quelque chose s'identifie,  
par quoi ce qui m'est le plus intime est justement ce que je suis contraint de ne pouvoir reconnaître 
qu'au dehors. C'est bien pourquoi ce cri n'a pas besoin d'être émis pour être un cri. J'ai démontré 
dans cette gravure magnifique qui s'appelle  le Cri,  de Münch, que rien ne convient mieux à sa 
valeur d'expression que le fait qu'il se situe dans ce paysage calme, avec pas loin sur la route deux 
personnes qui s'éloignent et qui ne se retournent même pas, de la bouche tordue de l'être féminin 
qui, au premier plan, ce cri, le représente, il est d'essence qu'il ne sorte rien que le silence absolu. 
C'est du silence que centre ce cri que surgit la présence de l'être le plus proche, de l'être attendu 
d'autant plus qu'il est toujours déjà là, le prochain, qui n'a aucune Erscheinung sauf dans les actes 
des saints.
Ce  prochain,  est-ce  ce  que  j'ai  appelé  l'Autre,  qui  me  sert  à  faire  fonctionner  la  présence  de 
l'articulation  signifiante  dans  l'inconscient  ?  Certainement  pas.  Le  prochain,  c'est  l'imminence 
intolérable de la jouissance. L'Autre n'en est que le terre-plein nettoyé. Je peux tout de même dire 
ces choses-là rapidement, comme ça, depuis le temps que je vous articule la définition de l'Autre. 
C'est justement ça, c'est un terrain nettoyé de la jouissance. C'est au niveau de l'Autre que ceux qui  
s'en donneront la peine pourront situer ce qui, dans le livre de Deleuze, s'intitule avec une rigueur et 
une  correction  admirables,  et  comme  distinct,  et  comme  d'accord  avec  tout  ce  que  la  pensée 
moderne des logiciens permet de définir de ce qui s'appelle les événements, la mise en scène, et tout 
le carrousel lié à l'existence du langage. C'est là, dans l'Autre, qu'est l'inconscient structuré comme 
un langage.
La question pour l'instant n'est pas de savoir comment et par qui a pu se faire ce nettoyage. Il faut 
commencer  d'abord  par  le  reconnaître.  Peut-être  qu'après  on  pourra  dire  des  choses  sensées. 
Seulement c'est très important de le définir ainsi parce qu'il n'y a qu'à partir de là qu'on peut même 
concevoir ce qui dans Freud est parfaitement exprimé, ce que j'exprimai dans deux termes que je 
crois importants à accentuer : la formalisation d'une part, l'impassibilité d'autre part, de quoi ? Du 
désir. Car c'est ce que Freud exprime, c'est la dernière phrase de la Traumdeutung, le désir dont il 
s'agit, le désir inconscient, c'est d'une façon impassible qu'il se 180

504



SEMINAIRE 16

maintient dans sa stabilité, transmettant les exigences de ce que Freud appelle, à tort ou à raison, le 
passé. Ce n'est pas parce qu'il y a Vergänglichkeit que cela doit tout de suite nous faire verser dans 
des pensées de bonnes ou mauvaises impressions, de névrose traumatique du petit enfant qui dure 
toujours en chacun de nous,  et  autres  lieux communs,  certes non inutilisables.  Mais ce qui est 
essentiel, c'est cette permanence, cette constance, et du fait même, qu'est-ce que ça veut dire, cette  
impassibilité du désir, complètement donc réductible au formel. Alors à quel niveau ça se situe, le 
rapport sexuel, pour ce que nous pourrions en formuler ? C'est le sens de la question telle qu'elle est  
écrite aux premières lignes sur ce tableau : la Femme, l'Autre, lieu du désir qui glisse sous toute  
parole, intact, impassible, ou bien la Chose, le lieu de la jouissance ?
Alors bien sûr, c'est bien le moment de vous rappeler que ce que je vous ai dit, il n'y a pas de 
rapport sexuel, s'il y a un point où ça s'affirme, et tranquillement, dans l'analyse, c'est que la femme, 
on ne sait pas ce que c'est, inconnue dans la boîte ! sinon, Dieu merci, par des représentations, parce 
que,  bien sûr,  depuis  toujours  on ne l'a jamais  connue que comme ça.  Si  la  psychanalyse  met  
justement quelque chose en valeur, c'est que c'est par un ou des représentants de la représentation, 
c'est bien là le cas de mettre en valeur la fonction de ce terme que Freud introduit à propros du 
refoulement, il ne s'agit pas de savoir pour l'instant si les femmes sont refoulées, il s'agit de savoir si 
la Femme l'est comme telle, et bien sûr ailleurs, et pourquoi pas en elle-même, bien sûr. Ce discours 
n'est pas androcentrique. La Femme dans son essence, si c'est quelque chose, et nous n'en savons 
rien, elle est tout aussi refoulée pour la femme que pour l'homme, et elle l'est doublement. D'abord 
en ceci que le représentant de sa représentation est perdu, on ne sait pas ce que c'est que la femme, 
et ensuite que ce représentant, si on le récupère, est l'objet d'une Verneinung car qu'est-ce d'autre 
qu'on puisse lui attribuer comme caractère que de ne pas avoir ce que précisément il n'a jamais été 
question qu'elle ait. Pourtant il n'y a que sous cet angle que, dans la logique freudienne, apparaît la 
femme : un représentant inadéquat, à côté le phallus et puis la négation qu'elle l'ait, c'est-à-dire la 
réaffirmation de sa solidarité avec ce truc qui est peut-être bien son représentant mais qui n'a avec 
elle aucun rapport. Alors ça devrait nous donner à soi tout seul une petite leçon de logique et voir  
que ce qui manque à l'ensemble de cette logique, c'est précisément le signifiant sexuel. Quand vous 
lirez Deleuze - il y en a peut-être quelques-uns qui se donneront ce mal - vous vous y romprez à des 
choses que la fréquentation hebdomadaire  de mes discours n'ont apparemment pas suffi  à vous 
rendre familières, sinon j'aurais plus de productions de ce style à lire, c'est que l'essentiel, est-il dit 
quelque part, du structuralisme, si ce mot a un sens, -seulement comme on lui a donné un sens au 
niveau comme ça de tout un 181

505



SEMINAIRE 16

forum, je ne vois pas pourquoi je m'en ferais le privilège-, l'essentiel, c'est à la fois ce blanc, ce  
manque dans la chaîne signifiante, avec ce qu'il en résulte d'objets errants dans la chaîne signifiée. 
Alors l'objet errant, là, par exemple, c'est une jolie petite baudruche soufflée, un petit ballon, avec 
dessus des yeux peints et puis une petite moustache. Ne croyez pas que ce soit l'homme. C'est écrit, 
c'est  la  femme,  puisque  cette  femme  insaisissable,  c'est  quand  même  comme  ça  qu'on  la  voit 
circuler tous les jours; c'est ce qui même nous permet d'avoir un certain sens du relatif au regard de 
ce fait que ça pourrait ne pas être comme ça.
Dans une époque moins logicienne, quand nous remontons dans la préhistoire, là où peut-être il n'y 
avait pas encore de complexe d'Oedipe, on nous fait des petites statuettes de femmes qui devaient 
être quand même précieuses pour qu'on les ait encore retrouvées - il fallait tout de même les serrer 
dans des coins ! - qui avaient une forme comme ça (dessin au tableau). Ici plus du tout de petite  
baudruche,  d'yeux  ni  de  moustache,  ici  de  formidables  fesses  et  bon,  c'est  comme  ça  que  se 
compose une Vénus préhistorique. Je ne l'ai pas très bien dessinée mais c'était pour vous donner une 
impression.  C'était  moins  andromorphe.  Ça  ne  veut  pas  du  tout  dire  ce  que  s'imaginent  les 
paléontologues,  ça  ne  veut  pas  du  tout  dire  qu'elles  étaient  comme  ça.  Le  représentant  de  la 
représentation était autrement que pour nous. Il n'était pas un ballon ou deux. Et vous vous rappelez 
aussi  les mamelles  de Tiresias,  "Envolez-vous,  oiseaux de la faiblesse"...  Le représentant  de la 
représentation était assurément comme ça. Ça vous prouve que, selon les âges, le représentant de la 
représentation peut différer.
Alors, sur ces prémisses, nous pouvons maintenant un peu nous avancer sur ce qu'il en est de la 
sublimation dont je vous ai assez dit tout à l'heure comment Freud l'articule pour n'avoir pas à le 
répéter,  zielgehemmt,  idéalisation  de l'objet,  et  opérant  avec  la  pulsion.  Freud prend un certain 
nombre  de  portes  par  où  ça  peut  se  produire.  Les  plus  simples  sont  évidemment  les 
Reaktionsbildung. Si nous savons où est la barrière, à savoir du côté de la jouissance, il est bien clair 
qu'on  peut  l'imaginer,  la  classer,  ce  qui  pour  autant  d'ailleurs  ne  l'éclaire  pas,  parmi  les 
Reaktionsbildung,  les formations de réactions à l'approche de la jouissance. Mais ça ne suffit pas 
encore à nous expliquer comment ça décroche. Or Freud nous indique dans une petite note, une 
phrase qui la termine,  qu'il  y a en dehors de tous les abords qu'il définit  comme possibles à la 
sublimation,  d'autres  et  de tout  à  fait  simples.  Simplement  il  ne les  dit  pas  ;  peut-être  avait-il  
quelque peine à les penser, en fonction de ceci après tout que s'il nous a donné les éléments qu'on 
appelle intuitifs ou encore beaucoup plus improprement naïfs dans la logique mathématique de ce 
qui fait notre matière logique, ce n'est pas pour autant qu'il s'en soit tout à fait aperçu lui-même 
qu'elle prêtait à formalisation.
182

506



SEMINAIRE 16

On sublime, nous dit-il, avec les pulsions. D'autre part, qu'est-ce que nous savons ? D'où viennent 
ces pulsions ? De l'horizon de la sexualité. Pas le moins du monde éclairci jusqu'à présent du fait  
qu'elles comportent une satisfaction sexuelle. Mais ce qu'on nous dit, c'est que leur jouissance est 
liée à la sexualité. Il n'est pas mauvais à ce niveau que nous ayons commencé d'abord par poser que 
de la sexualité nous ne savons rien. Par contre ce que nous avons articulé et que j'ai articulé, c'est 
que dans la pulsion intervient ce qu'on appelle en topologie une structure de bord, que c'est la seule 
façon d'expliquer certains de ses traits, à savoir que ce qui fonctionne, c'est essentiellement quelque 
chose de toujours caractérisé grossièrement par des orifices et où se retrouve la structure de bord ; 
car  seule  cette  structure  de  bord  prise  au  sens  mathématique  nous  permet  d'amorcer  une 
compréhension de ce que Freud n'articule pas moins au niveau du Drang, de la poussée, à savoir de 
la constance du flux que ce bord conditionne. J'ai mis là-dessus une note, je l'ai encore améliorée 
dans la dernière édition,  me référant à ce qui, dans la théorie vectorielle se définit  comme flux 
rotationnel.
La pulsion, pour tout dire, à soi toute seule, désigne la conjonction de la logique et de la corporéité. 
L'énigme  est  plutôt  ceci:  comme  jouissance  de  bord,  comment  a-t-elle  pu  être  appelée  à 
l'équivalence de la jouissance sexuelle ? Si vous avez quand même un peu d'imagination, je veux 
dire de possibilité de relier ce que vous cogitez quelque part du côté de vos circonvolutions avec 
votre expérience certainement évidemment accessoire et toujours entre deux portes, vous pourriez 
quand même dire, au niveau de la jouissance sexuelle, il s'agit plutôt de tumescence par exemple, et 
puis  d'orgasme,  qu'est-ce  que  ça  a  à  faire  avec  des  fonctions  de  bord  ?  S'il  n'y  avait  pas  de 
configuration de vacuole, de trou propre à la jouissance, à ce quelque chose d'insupportable pour ce 
qui est réglé essentiellement comme tension tempérée, vous ne verriez rien dans le sexuel qui soit  
analogue à ce que j'appelle dans la pulsion une structure de bord. Ici le bord est constitué par une 
sorte de logistique de la défense ; si cette logistique de la défense, on ne savait pas qu'après tout elle  
se rencontre à tous les tournants, même dans la pratique sexuelle, et justement dans la mesure où 
cette pratique est autre chose que ce qui se fait à la va-vite avec comme ça de vagues petites épaves 
directrices qui vous restent du vocabulaire freudien à propos de la jouissance de la femme, peut-être 
quelque chose commencerait à vous intéresser d'une façon plus proche, plus collante, plus directe à 
ce qu'il en est non pas du rapport sexuel sur lequel vous ne pouvez pas dire grand chose mais sur ce 
qu'il en est du maniement de la jouissance sexuelle. Toutes les énigmes qui apparaissent, on ne sait 
pas pourquoi, quand on étudie la sexualité féminine, l'énigme que représente aux yeux de certains la 
sensibilité de la paroi vaginale et le fait en quelque sorte je ne dis pas 183

507



SEMINAIRE 16

insituable  mais  limitrophe de la jouissance féminine est  quelque chose qui trouverait  bien plus 
aisément à s'accorder de la topologie que nous essayons d'approcher ici. Mais ce n'est pas notre 
sujet dans son détail. L'important est ce que j'avance, que quelque chose ici ressemble à la Chose et 
cette Chose que j'ai fait parler en son temps sous le titre de la Chose freudienne, c'est bien pour ça 
que  nous  lui  donnons  des  traits  de  femme  quand,  dans  le  mythe,  nous  l'appelons  la  Vérité. 
Seulement ce qu'il ne faut pas oublier - c'est là le sens de ces lignes au tableau - c'est que la Chose,  
elle, assurément n'est pas sexuée. C'est probablement ce qui permet que nous fassions l'amour avec 
elle, sans avoir la moindre idée de ce que c'est que la Femme comme chose sexuée.
Alors  ça  nous  permettra  peut-être  d'introduire,  étant  donné  l'heure,  les  deux  directions  sous 
lesquelles peut s'étudier la sublimation. Si j'ai pris soin dans mon séminaire sur l'éthique de faire 
une part grande à l'amour courtois, c'est parce que ça nous permettait d'introduire ceci, c'est que la 
sublimation concerne la femme dans le rapport de l'amour au prix de la constituer au niveau de la 
Chose. Il faut, hélas ! parce que je ne referai pas tout ceci cette année, que vous vous reportiez - 
mais je m'efforcerai que vous en ayez assez vite le texte - à la longue étude que j'ai faite alors de  
l'amour courtois pour donner à ceci sa portée. C'est très éclairant, et ce sera très avantageusement 
relu à la lumière des formules que je peux enfin donner maintenant dans leur absoluité. Le rituel de 
l'approche,  les  stades  de gradus,  si  je  puis  dire,  vers  une jouissance  ménagée,  mais  aussi  bien 
presque sacralisée,  voilà  quelque  chose  dont  ce  n'est  pas  un  des  côtés  les  moins  amusants  de 
l'affaire, quand on l'approche et l'étudie, que de voir la maladresse, je ne peux pas la dire touchante, 
elle est simplement répugnante, avec laquelle les gens qui sont dans les lieux où se concentre le 
tout-venant  de  ces  textes  qui,  bien  sûr,  n'intéressent  plus  personne,  ces  gens  qui  sont 
irréductiblement  professeurs,  c'est-à-dire  vivant  dans  des  conditions  que  nous  connaissons  tous 
quand nous allons leur faire visite et dont je dirai que le symbole majeur a été donné très joliment  
par Anatole France sous le titre  Le Mannequin d'osier -  il  aurait fallu que je vous fasse un autre 
dessin  pour  le  mannequin  d'osier,  ça  serait  dans  le  sens  inverse  !  -  cette  espèce  de  stupeur, 
d'ahurissement qui les saisit, et puis, mon Dieu, comment ces gens qui, à cette époque-là, la nuit du 
Moyen-Age, étaient si peu raffinés - vous pensez, ils étaient moins raffinés que le professeur en 
question et sa bobonne ! - comment est-ce que ces gens avaient  pu imaginer des hommages si  
exaltés, qu'est-ce que c'est que tout ça, toutes ces femmes que nous chantent les poètes, elles ont 
toutes, toutes le même caractère ; évidemment qu'elles ont toutes le même caractère, c'est aussi un 
représentant  de la représentation,  elles sont comme les Vénus préhistoriques,  elles ont toutes le 
même caractère. Ça ne veut pas dire que 184

508



SEMINAIRE 16

ces femmes n'existaient pas, ni que les poètes ne leur faisaient pas l'amour en fonction de leurs 
mérites ! Il y a bien d'autres choses encore qui les stupéfiaient, y compris l'accent mis sur l'épreuve, 
la cruauté, mille autres choses de cette espèce. Je me suis bien amusé pendant deux mois et demi, et 
j'espère  ceux  qui  m'écoutaient  alors,  j'essaierai  de  remettre  ça  au  propre  d'une  façon  qui  se 
transmette. En tout cas c'est un hommage, enfin c'est ce qui nous en reste, rendu par la poésie à ce 
qui est à son principe, à savoir le désir sexuel, la tentative, autrement dit, de dépasser ce qu'il en est,  
quoi qu'on en dise dans le texte de Freud, de l'amour accessible, en dehors de techniques spéciales, 
à savoir de rester toujours étroitement narcissique.
Seulement il y a l'autre versant, le rapport de la sublimation à ce qu'on appelle l’œuvre d'art. Quand  
Freud nous dit que la sublimation donne la satisfaction de la pulsion, et ceci dans une production dont  
après tout la caractéristique de l'estime que lui donne le social est tout à fait  inexpliquée, pourquoi  
diable, alors que nous avons tellement de soucis, si ce n'est bien sûr l'hypothèse du divertissement, à  
savoir que c'est justement pour ne pas nous occuper des soucis qui sont beaucoup plus importants que  
nous prenons goût à quelques-unes des choses qui sont déversées à la portée de nos bourses sous la  
forme  de  romans,  tableaux,  poésies  et  nouvelles.  La  chose  prise  sous  ce  jour  paraît  sans  issue.  
Néanmoins, je ne vous ferai pas, de ce que j'introduirai la prochaine fois, une entrée trop rapide; le  
rapport  de  la  sublimation  avec  la  jouissance,  puisque  c'est  de  cela  qu'il  s'agit,  en  tant  qu'elle  est  
jouissance  sexuelle,  ne  peut  s'expliquer  que  par  littéralement  ce  que  j'appellerai  l'anatomie  de  la  
vacuole. C'est pourquoi j'ai  fait  à droite le tracé de ce quelque chose de cerné qui  la représente,  la  
vacuole.  Un  instant  imaginez-vous  cette  vacuole  comme  étant  ce  qu'a  d'appareil  auditif  un  de  ces  
animalcules qu'on appelle, je ne sais pas pourquoi, primitifs - rien n'est plus primitif qu'autre chose -  
mais prenez une daphnie, ça ressemble à une minuscule crevette, mais en beaucoup plus simple, ça se  
trouve  dans  tous  les  cours  d'eau.  La  daphnie,  dans  je  ne  sais  quoi  dont  on  peut  dire  qui  lui  sert  
d'organe  auditif  mais  en  même  temps  vestibulaire  c'est-à-dire  équilibratoire,  a  ce  qu'on  appelle  un  
otolithe  -  si  je  sais  tout  ça,  c'est  parce  que  j'ai  regardé  les  comptes  rendus  ...  c'est  l'article  d'un  
psychanalyste, je vous dirai lequel la prochaine fois, qui a attiré là- dessus mon attention. Ça devient 
très amusant si, à la place de l'otolithe, vous mettez un petit bout de fer et qu'après vous jouez avec  
des aimants  autour.  Ça la  fait  jouir  !  Naturellement  on peut  le présumer  aux attitudes diversement  
extraordinaires qu'elle peut prendre. Tout à fait un homme dans sa vie morale!
Voilà ce que je veux vous indiquer en introduction à la prochaine fois. C'est que l'objet a joue ce 
rôle par rapport à la vacuole. Autrement dit il est ce qui chatouille das Ding par l'intérieur. Voilà. 
C'est ce qui fait le mérite 185

509



SEMINAIRE 16

essentiel de tout ce qu'on appelle oeuvre d'art. Néanmoins la chose mérite d'être détaillée. Et comme 
l'objet a a plus d'une forme comme l'énonce expressément Freud en disant dans son analyse de la 
pulsion que l'objet, ça peut être très variable, ça valse, néanmoins nous sommes arrivés à en énoncer 
quatre,  entre  l'objet  oral,  l'objet  anal,  l'objet  si  vous  voulez  scoptophilique  et  l'objet  sado-
masochique. Quel est-il, celui-là ? Disons qu'à propos de celui-là, la prochaine fois vous réserve des 
surprises.
186

510



SEMINAIRE 16

LEÇON XV 19, MARS 1969

J'annonce la couleur.  Je ne ferai  pas mon séminaire  -appelez cela  comme vous voudrez :  mon 
séminaire, ma leçon, enfin, mon truc ... Je recommence. Ce n'est pas pour rien que vous ne m'avez 
pas entendu d'abord. Je ne suis pas porté à parler fort, parce que je ne suis pas porté à parler du tout. 
Et d'ailleurs c'est ce que je vais faire, ou, plus exactement, ne pas faire. J'ai l'intention de ne pas 
vous parler aujourd'hui. Ça a un certain côté soulageant. Parce qu'il peut bien arriver que j'en ai ma 
claque ! Mais enfin, justement, ce n'est pas soulageant parce que, comme vous le voyez, je suis 
assez fatigué.  Fatigué,  pour des raisons très simples.  Imaginez ce que vous voudrez,  une petite 
Hong Kong, comme ça, pendant le week-end, parce que naturellement un psychanalyste ne peut se 
permettre d'être malade que pendant le week-end. Enfin, le résultat est là, je ne vous parlerai pas 
aujourd'hui. D'ailleurs c'était ce à quoi je m'étais résolu, de vous dire "Eh bien !, écoutez, voilà, je 
me fais porter malade ; le séminaire, comme vous appelez cela, n'aura pas lieu aujourd'hui", et puis 
voilà, m'en aller.
Ce serait trop simple. J'ai déjà annoncé la dernière fois le plaisir que je pourrais avoir d'entendre  
quelque chose qui me viendrait en réponse, un certain témoignage qui pourrait me venir de ce que 
fait, de ce qui peut arriver à vous de ce que j'essaye de dessiner cette année. Il est évident que bien 
des choses me poussent à le désirer. D'abord, un certain sentiment de ce que pourrait être, à la 
limite,  ce que je fais en poursuivant ici,  ce qui s'épingle,  on ne sait  pas trop pourquoi, en fait, 
comme enseignement. Est-ce que ça a vraiment le cadre d'un enseignement, à part que cela se passe 
dans le périmètre de l'Ecole Normale ? Ce n'est pas sûr. Et puis, mon Dieu, c'est bien le cas de le  
dire aujourd'hui, pourquoi est-ce qu'il y aurait tant de monde ? C'est vraiment un problème. Mais il 
faut croire quand même que ça doit avoir quelque chose d'intéressant, comme ça. Je n'ai aucune 
raison de croire que ce soit à longue portée, du train où vont les choses, je veux dire cet intérêt pris 
à ce qui se passe ici.
Il m'est arrivé cette semaine, forcément pas très stimulante, n'est-ce pas - j'ai rarement 39°, j'ai mis 
un certain temps, j'ai mis deux jours à me dire que c'est sûrement parce qu'il doit y avoir quelque  
chose comme cela, de pas très stimulant dans cet état, qui dure encore - de me demander ce qui se 
passait ici. Alors j'ai fait une hypothèse de travail, c'est bien le cas de le dire, que ce que je faisais  
ici, que vous le sachiez ou pas, a vraiment toute 187

511



SEMINAIRE 16

la  nature  d'un  travail.  C'est  ce  que,  peut-être,  peuvent  vous permettre  d'entrevoir  certaines  des 
choses que j'ai dites cette année. Mais enfin, c'est certain. La façon dont je vous parle d'habitude, 
quand j'ai mes petits papiers, qui peuvent vous étonner, je les regarde plus ou moins ; il y en a 
beaucoup, il y en a sûrement trop mais enfin, ça a vraiment tous les caractères de ce qui se passe sur 
un établi, et pourquoi pas ? Voire, sur une chaîne. Les papiers viennent bien de quelque part et  
finiront aussi par se transmettre à d'autres. Et avec ça, en effet, il se passe quelque chose sur quoi, 
quand je sors, je suis toujours assez perplexe pour interroger, avec quelquefois un peu d'angoisse, 
ceux dont je sais qu'ils peuvent me dire quelque chose qui m'intéresse. Il est certain que j'ai fait là-
dessus quelque chose qui a vraiment le caractère d'un travail qu'on a réalisé avec un certain matériel 
et qui est quelque chose de construit, de réalisé, une production.
Evidemment,  c'est  intéressant;  c'est  intéressant  à  voir  faire.  Ce  n'est  pas  si  répandu,  d'avoir 
l'occasion de voir quelqu'un faire son travail. Pour la plupart d'entre vous, enfin, j'ai le sentiment  
que ce qu'il vise, ce travail, ce à quoi il est destiné, ne peut que leur échapper complètement. C'est  
encore plus intéressant. Seulement ça donne à la chose, le fait de regarder travailler quelqu'un sans 
savoir où ça va, à quoi ça sert, ça donne une dimension un peu obscène à la chose. Naturellement, 
ce n'est pas vrai pour tout le monde. Il y en a qui savent très bien à quoi ça sert. Enfin, à quoi ça sert  
à  terme  limité.  Puisque  je  suis  en  train  de  pousser  cette  métaphore  ouvrière,  je  dirai  que  mes 
patrons, eux, savent à quoi ça sert. Ou, inversement, si vous voulez, que ceux qui savent à quoi ça 
sert sont mes patrons. Il y en a ici qui en font partie. C'est pour eux que je travaille. Et puis il y en a  
quelques autres qui sont entre les deux classes et qui, eux aussi, ont une idée à quoi ça sert. C'est 
ceux-là qui, en quelque sorte, insèrent le travail que je fais ici dans un autre texte, ou dans un autre 
contexte, qui est celui de quelque chose qui se passe, pour l'instant, à ce qu'on appelle le niveau de 
l'Université.  J'y suis très intéressé.  Je veux dire qu'il  y a quelque chose dans ce qui se passe à 
nouveau dans l'Université qui a le plus étroit rapport avec ce que je fais comme travail.
A cause de cette  température et  de cette  halte  qu'elle  me donnait,  enfin,  on ne peut pas savoir 
combien on est heureux de profiter d'un 39°, je veux dire, on est forcément, on peut habituellement 
se mettre à la position horizontale; c'est très agréable. Enfin, quand ça se tasse un peu, à un certain 
tournant, on peut aussi ouvrir des choses, des journaux amusants. Il y en a un, vous savez, celui qui 
est dirigé par le nommé Jean Daniel,  qu'on appelle "Le Nouvel Observateur".  On l'appelle sans 
doute ainsi pour faire croire qu'il y a du nouveau dans l'observé. On aurait tort de s'y attendre, et la  
preuve c'est que ce que j'ai pu y lire comme ça, à l'horizontale, c'est une espèce de truc qui, si mon 
souvenir est bon, est quelque chose qui s'appelle 188

512



SEMINAIRE 16

"La jeunesse piégée".  Je ne sais pas pourquoi, c'est peut-être dû à mon 39°, mais ça m'a rendu 
enragé. D'abord, le titre, n'est-ce pas. Que toute personne qui emploie le mot piégé sache qu'on 
considère l'usage de ce mot comme répugnant, - c'est une idée à moi - une façon de chatouiller 
grossièrement l'angoisse de la castration, surtout quand on parle à la jeunesse, et pour l'instant ça me 
paraît du plus mauvais ton. Et puis, ma foi, il n'y a que des choses, bien sûr, très astucieuses, très 
pertinentes. Il n'y en a peut-être pas une seule qui, à la prendre comme phrase, comme indication de 
justification,  légitimation de tout ce que vous voudrez, pas une phrase contre laquelle je puisse 
évidemment, sérieusement élever une opposition. Tout cela est très bien. Il est très ennuyeux que ça 
laisse complètement de côté ce dont il s'agit. Car, bien sûr, je ne suis contre aucune des formes, 
fussent-elles les plus extrémistes, de ce qui associe, pour l'instant, la contestation comme s'exprime 
la contestation étudiante avec les conjonctions les plus révolutionnaires. Mais je pense que rien de 
tout ça n'échappe à l'axe de quelque chose qui s'est produit comme suite à certains faits, de certains 
faits qui sont ceux-ci, que l'Université était insuffisante à remplir sa fonction et que, tout d'un coup, 
ça a été à un tel point, à un tel excès, croit-on, que c'est pour ça qu'il y a eu "Mai", disons. C'est un 
point très sérieux, quant à l'interprétation de la chose. Elle était insuffisante au regard d'une certaine 
fonction  traditionnelle,  d'un certain temps  de gloire  qui  a  pu être  la  sienne et  qui  a  répondu à 
l'emploi, selon les époques, de diverses fonctions, qui ont eu des incidences diverses, justement 
selon les époques, concernant la transmission du savoir.
Si nous nous plaçons du point de vue de la qualité, de l'éclat,  du rayonnement historique, il est 
certain que depuis quelque temps ça ne prenait pas une tournure particulièrement brillante, mais 
enfin, il y avait des îlots qui tenaient encore très bien. Si elle s'est montrée insuffisante à un certain 
niveau, c'est qu'en raison de certaines exigences sociales elle n'était plus à la hauteur. Il faudrait se 
poser la question si le fait qu'elle ne fut pas à la hauteur - pas de toutes, mais de certaines - ça n'était  
pas, en fin de compte, intentionnel. Je veux dire, si, à prendre les choses sous l'angle du pouvoir, ce  
n'était pas là quelque chose qui était réglé justement de façon à ne pas lui faire trop d'embarras. Il 
est certain que certaine évolution, qui est celle de la science, risque de poser des problèmes tout à 
fait  nouveaux,  inattendus,  aux fonctions  du  pouvoir.  Après  tout,  la  chose  s'annonçait  peut-être 
depuis quelque temps. C'est peut-être ainsi et, il faut bien le dire, ce serait vraiment avoir un effet de 
sens rétroactif que de s'apercevoir que c'est peut-être en fonction de ça que le mot révolution a pris 
un autre sens, un accent différent de celui qu'il a toujours eu dans l'histoire, où les révolutions, par  
définition,  ne sont  pas  neuves.  De toujours,  les  pouvoirs  n'ont  fini  que  par  les  révolutions.  La 
Révolution, comme ça, avec un grand 189

513



SEMINAIRE 16

R, ne s'est peut-être pas aperçue assez tôt que c'est lié à quelque chose de nouveau qui se pointe du 
côté  d'une certaine  fonction du savoir,  quelque chose qui se passe,  qui  le  rend à vrai  dire peu 
maniable de la façon traditionnelle.
Pour tout de même un petit peu indiquer ce que je veux dire par là, je le ramènerai à ce quelque 
chose que j'avais indiqué tout à l'heure, à ce qui peut se produire de fascination concernant  un 
travail dont on ne sait pas ce qu'il veut dire, ni où il mène. De façon à exemplifier, pris dans le 
modèle  que  vous  donne  ce  qui  motiverait,  dans  ce  supposé,  votre  présence  ici,  parce 
qu'évidemment, d'un certain côté, la référence que j'ai prise dans le rapport ouvrier-patron, il a aussi  
là ses prolongements. Le patron sait ce que fait l'ouvrier, au sens qu'il va lui rapporter des bénéfices, 
mais il n'est pas sûr qu'il ait une idée plus nette que l'ouvrier du sens de ce qu'il fait.
Quand il s'agit de la chaîne chez Fiat, ou ailleurs, je parle de celle de Fiat parce que je l'ai déjà 
évoquée, ici ou ailleurs; j'y ai été; j'ai eu vivement ce sentiment, en effet, de voir des gens occupés à 
un travail sans que je sache absolument ce qu'ils faisaient. Moi ça m'a fait honte. A vous ça ne vous 
le fait pas, tant mieux. Mais enfin, j'ai été très gêné. J'étais justement avec le patron, Johnny, comme 
on l'appelle, comme je l'appelle. Johnny était aussi manifestement ... enfin, lui aussi avait honte. Ça 
s'est  traduit,  après,  par  des  questions  qu'il  m'a  posées,  qui  avaient  toutes  cette  visée  apparente 
destinée  à  dissimuler  son  embarras,  cette  visée  apparente  de  me  faire  dire  que,  selon  toute 
apparence, ils étaient plus heureux là, chez lui, que chez Renault.
Je n'ai pas pris au sérieux cette question que je n'ai interprétée, comme vous le voyez, que comme 
un déplacement, ou peut-être une façon d'éviter de ma part la question: "Enfin, à quoi est-ce que 
tout cela sert?" Pas que je dise que le capitalisme ne serve à rien. Non. Le capitalisme sert justement 
à quelque chose et nous ne devrions pas l'oublier. C'est les choses qu'il fait qui ne servent à rien. 
Mais ça c'est une toute autre affaire. C'est justement son problème. Enfin, ce sur quoi il s'appuie, et 
c'est une grande force, devrait s'éclairer. Elle joue dans le même sens que celui que je vous disais 
tout à l'heure, elle va contre le pouvoir. Elle est d'une autre nature. Et elle donne au pouvoir de  
grands embarras. Là aussi, c'est évidemment nachträglich ; c'est après coup qu'il faut voir le sens de 
ce qui se passe. Le capitalisme a tout à fait changé les habitudes du pouvoir. Elles sont peut-être 
devenues  plus abusives,  mais,  enfin,  elles sont changées.  Le capitalisme a introduit  ceci,  qu'on 
n'avait jamais vu, ce qu'on appelle le pouvoir libéral.
Il y a des choses très simples dont, après tout, je ne peux parler que d'expérience très personnelle. 
Observez ceci: de mémoire d'historien on n'a jamais entendu parler d'organe de gouvernement qu'on 
quitte en donnant sa démission. Là où des pouvoirs authentiques, sérieux, subsistants,
existent, on ne donne pas sa démission, parce que c'est très grave comme 190

514



SEMINAIRE 16

conséquence. Ou alors c'est une simple façon de s'exprimer, on donne sa démission, mais on vous 
abat à la sortie. J'appelle ça des endroits où le pouvoir est sérieux. L'idée de considérer comme un 
progrès, et encore libéral, les institutions où, quand quelqu'un a bien saboté tout ce qu'il avait à faire 
pendant trois ou six mois et s'est révélé un incapable, il n'a qu'à donner sa démission et il ne lui  
arrive rien ; au contraire, on lui dit d'attendre pour qu'il revienne la prochaine fois ; ça veut quand 
même dire quoi ? On n'a jamais vu ça à Rome, enfin ! Aux endroits où c'était sérieux ! On n'a 
jamais  vu un consul donner sa démission,  ni  un tribun du peuple !  C'est,  à proprement  parler, 
inimaginable. Ça veut simplement dire que le pouvoir est ailleurs.
Il est évident - tout le XIXè siècle l'éclaire - que si les choses se déroulent par cette fonction de la 
démission, c'est que le pouvoir est dans d'autres mains. Je parle du pouvoir positif. L'intérêt, le seul, 
de la révolution communiste, je parle de la révolution russe, est d'avoir restitué les fonctions du 
pouvoir. Seulement on voit que ce n'est pas commode à tenir, justement parce que dans le temps où 
c'est le capitalisme qui règne, le capitalisme règne parce qu'il est étroitement conjoint avec cette 
montée de la fonction de la science. Seulement même ce pouvoir, ce pouvoir camouflé, ce pouvoir 
secret et, il faut bien le dire, aussi anarchique, je veux dire divisé contre lui-même, et ceci sans 
aucun doute de par son appareillement avec cette montée de la science, il en est aussi embarrassé 
qu'un poisson d'une pomme maintenant, parce qu'il se passe quand même, du côté de la science,  
quelque chose qui dépasse ses capacités de maîtrise. Alors ce qu'il faudrait c'est qu'il y ait au moins 
un  certain  nombre  de  petites  têtes  qui  n'oublient  pas  ceci,  c'est  qu'une  certaine  association 
permanente  est  vaine,  de la  contestation  avec des  initiatives  non contrôlées  dans  le  sens  de la 
révolution. Eh bien! c'est encore ce qui dans le système, le système capitaliste, peut le mieux le 
servir.
Je  ne suis  pas  en train  de vous dire  qu'il  faut  rentrer  dans  la  réforme.  La réforme elle-même,  
conséquence incontestable de l'émoi de Mai, est exactement de nature à en aggraver les effets. Si 
vous aviez des enseignants
insuffisants, on vous en donnera à la pelle, et d'encore plus insuffisants, soyez-en sûrs ! Les effets  
iront,  par  la  réforme,  toujours s'aggravant.  La question est  de savoir  que faire  au regard de ce 
phénomène. Il est certain qu'il ne peut pas y être répondu par un mot d'ordre, mais qu'un processus 
qui irait à éliminer les meilleurs, à la longue, par le biais de la contestation, qui s'impose, en effet, 
aux meilleurs, aurait exactement l'effet souhaité, qui serait de barrer à ces meilleurs mêmes la route 
intéressante, ce joint, cet accès à un point tournant, à un point sensible, à un point mis au présent, 
concernant la fonction du savoir sous son mode le plus subversif. Car ce n'est évidemment pas au 
niveau des clameurs agitatoires que peuvent 191

515



SEMINAIRE 16

s'affiner, se traiter, se produire ce qui peut faire tournant décisif en quelque chose. Je ne dis pas 
quoi, et pour les meilleures raisons, c'est justement qu'on ne peut pas le dire. Mais ce n'est pas 
ailleurs que là que peut se présenter un nouveau, le seul nouveau au nom duquel peut apparaître ce 
qui  fonde  la  mise  en  question  de  ce  qui  s'est  présenté  jusqu'ici,  comme  tel  ou  tel,  comme 
philosophie à savoir toute fonction tendant à mettre de l'ordre, un ordre universel, un ordre unitaire, 
ce mode de rapport à nous-mêmes qui s'appelle le savoir.
Ce piège, qui consiste à refuser et à ne rien faire de plus, est, à proprement parler, pour l'instant,  
pour tout ce qui existe, pour tout ce qui subsiste, le plus lourd d'inconvénients. La promesse assurée 
de subsister et de la plus fâcheuse manière, pour quiconque se fait des illusions sur ce qu'on appelle 
le progrès, et j'entends poser ceci, je ne puis - pour revenir à ce quelque chose, comme ça, qui y a 
servi d'occasion - qu'y trouver un signe de plus, dans le fait que l'entourage de celui sous le nom 
duquel - puisque c'est une interview qui a permis cet article sous le titre de "Jeunesse piégée" - et 
que, puisqu'il en est ainsi, je ne puis faire, à ce niveau, que lui décerner le titre de ce qui, à ce 
propos,  a  toujours  été  ma  pensée,  à  savoir  qu'après  tout,  la  pensée  ne  va  pas  plus  loin,  
objectivement, que celle d'un amuseur. Ceci est assez grave. C'est le témoignage, après tout, d'un 
homme qui a vécu assez longtemps pour témoigner, en quelque sorte, de deux entre-deux guerres. 
Celle entre les deux précédentes, que j'ai vécue avec Giraudoux, Picasso et les autres surréalistes, et 
il n'y avait que Giraudoux, dans tout ça, d'original, c'est vous dire que je ne me suis pas beaucoup 
amusé. Picasso existait de bien avant. Quoique vous en pensiez, les surréalistes c'était un réédition. 
Tout  ce  qui  a  fait  leur  nerf  avait  existé  avant  1914,  tout  ce  qui  a  projeté  ce  je  ne  sais  quoi 
d'irréductiblement insatisfaisant dans leur présence entre 1918 et 1939. On observera que j'ai été 
leur ami et que je n'ai jamais signé avec eux la moindre chose. Cela n'a pas empêché une petite  
crapule, du nom de Laurin, qui était canadien, de s'en apercevoir et d'en faire - je ne sais pas ...  
comme ça pour initier le public du Saskatchewan - de ce que je pouvais être, afin de faire grand état  
de cette racine surréaliste, il y avait aussi Parcheminey, toute spéciale tête de pipe de la première 
équipe avec laquelle j'ai été associé qui tenait beaucoup à ça. Je lui ai dit expressément qu'il n'y 
avait pas lieu d'en tenir compte, puisque moi-même j'avais pris soin de ne marquer, à aucun degré, 
mon lien. Ça ne l'a pas empêché d'écrire "Lacan et les surréalistes"... On ne saurait nourrir avec trop 
d'exactitude l'erreur.
Et puis, depuis la nouvelle entre-deux guerres, entre-deux guerres ratée puisque le bout n'y est pas, 
c'est bien ce qui les embarrasse, c'est bien là l'échéance, c'est que le pouvoir capitaliste, ce singulier 
pouvoir dont je vous prie de mesurer la nouveauté, a besoin d'une guerre tous les vingt ans. 192

516



SEMINAIRE 16

Ce n'est pas moi qui ai inventé cela; d'autres l'ont dit avant moi. Cette foisci, il ne peut pas la faire, 
mais enfin, il va bien y arriver quand même. Il ne peut pas la faire et pendant ce temps il est bien  
embêté. Enfin, dans cette entre-deux guerres il y a eu Sartre. Il n'était pas plus amusant que les 
autres. Alors moi ça ne m'a pas ému. Je n'en ai jamais rien dit, mais enfin c'est curieux, n'est-ce pas,  
qu'on éprouve le besoin d'encourager tellement ces jeunes à se ruer contre les obstacles qu'on met 
devant eux, comme ça, à aller au casse-pipe, en somme, et un casse-pipe tout à fait médiocre. C'est 
très beau, n'est-ce pas,  de pouvoir aller  contre les appariteurs  musclés,  parce que j'approuve ce 
quelque chose qu'on appelle le courage. Le courage ce n'est pas un très grand mérite, le courage 
physique. Je ne me suis jamais aperçu que ça fasse un problème. Je ne pense pas que ce soit à ce 
niveau-là que ça soit décisif. C'est surtout sans aucun intérêt. Dans l'occasion, se ruer contre les 
obstacles  qu'on vous présente,  c'est  exactement  faire  comme le taureau,  n'est-ce pas.  Il  s'agirait 
justement  de passer ailleurs  que là  où il  y a des obstacles  ;  en tout  cas,  de ne pas s'intéresser  
spécialement aux obstacles.
Il y a, dans tout ça, une véritable tradition d'aberration. On commence par dire que les philosophies 
par exemple au cours des siècles n'ont été que des idéologies, à savoir le reflet de la superstructure, 
des classes dominantes. Alors la question est réglée. Elles n'ont aucun intérêt. Il faut viser ailleurs.  
Pas du tout! On continue à se battre contre des idéologies en tant qu'idéologies. Elles sont là pour 
ça. C'est tout à fait vrai que toujours il y a eu, naturellement, des classes dominantes ou jouissantes,  
ou les deux, et qu'elles ont eu leurs philosophes. Ils étaient là pour se faire engueuler à leur place.  
On le fait, c'est-à-dire qu'on suit la consigne. En fait, ce n'est pas du tout exact, n'est-ce pas, ce n'est  
pas du tout exact ! Kant n'est pas le représentant de la classe dominante à son époque. Kant est 
encore non seulement parfaitement recevable, mais vous feriez bien d'en prendre de la graine, ne 
serait-ce que pour essayer  de comprendre un petit  peu ce que je suis en train de vous raconter 
concernant l'objet petit a. Enfin ce qui va venir là-dessus. Oui.
La fois dernière, je vous ai parlé de la sublimation. Alors, évidemment, il ne faut pas tout de même,  
en  rester  là.  Ce  n'est  pas  par  hasard,  quand  même,  que  c'est  en  ce  point  qu'il  y  a  une  petite 
suspension, ou un petit suspense, comme vous voudrez. Essayer de décrire les rapports de cette co-
présence vue de votre côté ? Du mien ? La question se pose. Mettons-là du côté de la sublimation. Il 
vaut mieux, en tout cas, la mettre là aujourd'hui, parce que ça vous met en position de pôle féminin. 
Ça n'a rien de déshonorant, surtout au niveau où je l'ai placé, la plus haute élévation de l'objet.
Il y a des choses que je n'ai pas soulignées la dernière fois, mais, enfin, j'espère qu'il y a de bonnes  
oreilles. L'idée que la sublimation c'est cet 193

517



SEMINAIRE 16

effort  pour permettre  que l'amour se réalise  avec la femme,  et  pas seulement  ...  enfin,  de faire 
semblant que ça se passe avec la femme. Je n'ai pas souligné que dans cette institution de l'amour  
courtois, en principe, la femme n'aime pas. Tout au moins, qu'on n'en sait rien. Vous vous rendez 
compte quel soulagement ? D'ailleurs, il arrive quand même quelquefois, dans les romans, il arrive 
qu'elle s'enflamme. On voit aussi ce qui arrive à la suite. Au moins, dans ces romans-là, on sait où 
on va. Enfin, dans une sublimation comme celle qui peut-être se réalise ici, je dis ça parce qu'il est 
grand temps de le dire avant que nous abordions une autre phase, que j'ai amorcée la dernière fois, 
de la sublimation, celle qui est au niveau pulsionnel et qui, hélas ! peut-être nous concerne bien 
plus, dont j'ai donné le premier prototype dans la forme de la fonction du grelot. Quelque chose de 
rond avec un petit truc, l'objet petit a, qui s'agite fortement à l'intérieur. Usons donc, avant cette 
entrée en scène, de formes plus agréables.
Au niveau, donc, des rapports homme-femme, si du côté de mon audience je n'ai pas à craindre qu'il 
arrive des folies, néanmoins, si quelqu'un maintenant voulait bien tout de même m'apporter un signe 
d'audition en posant une question, soit à propos de ce que je viens de dire, soit, ce que j'aimerais 
mieux, à propos de ce que j'énonce depuis le début de l'année, j'aimerais qu'une question ou deux 
me viennent, sur ce terrain sympathique pour lequel, vous voyez, je fais moi-même l'effort courtois 
de ne pas faire défaut, même le jour où je suis à bout de forces.
Qui est-ce qui veut poser quelques questions ?
Ne m'incitez pas trop au découragement. Parce que, après tout, je pourrais aussi, moi, être tenté par 
la démission ... Supposez, par exemple, que ceux que j'ai appelés mes patrons, à savoir les gens 
pour  qui  je  travaille,  ne  menacent  pas,  dès  que  mon  travail  prend  des  conséquences  qui  les 
intéressent, ne menacent pas, eux, de leur démission. Ça pourrait arriver un jour. Eh bien! je me 
contenterai  de faire mon travail  devant eux. Vous n'êtes là, tous, tous ceux qui ne sont pas, en 
somme, des psychanalystes à mes yeux, enfin, de mon point de vue, ma principale utilité c'est de 
leur donner bien le sentiment  qu'ils ne peuvent pas, eux, m'empêcher de continuer  à faire mon 
travail. Même si personne ne me répond, de ce champ qui est celui des non-psychanalystes, je vois 
des figures très intéressantes là-bas. Je connais mon monde, quand même.
Si personne de ceux qui ne sont pas psychanalystes ne me donne jamais une réponse, mais vraiment 
une réponse qui m'amuse un peu, supposez qu'un jour je sois arrivé quand même à les décrocher, les 
psychanalystes, à leur montrer qu'il serait tout aussi intéressant pour eux de travailler parce qu'ils  
croient que c'est le privilège du psychanalysant, ce qu'il y a d'absolument abusif dans ma façon de 
travailler pour eux, c'est que je fais, en somme, ce que fait le psychanalysant. Eux, ont remis 194

518



SEMINAIRE 16

définitivement le travail dans les mains du psychanalysant. Ils se réservent l'écoute. Il y en a un là,  
aux dernières nouvelles, celui qui les convoque ... "Venez m'écouter écouter. Je vous convoque à 
l'écoute de mon écoute."
Maintenant, peut-être, je vais arriver à faire basculer quelque chose du côté de ce terrain étrange, 
étroitement lié en ses points vifs, sur ce qu'il en est de cette subversion de la fonction du savoir.  
Mais je ne ferai pas de séminaire ouvert. Je trouve ça pas très sérieux. D'une façon, je m'interroge 
devant le mot "manier le savoir", parce que ce mot "manier" commence à prendre une extension 
inquiétante.  Il  y en a  un,  un type  en or  d'ailleurs,  qui  est  venu me trouver,  qui  fera  très bien. 
Naturellement, dans la première rencontre avec moi, il arrive des choses. Il est revenu la seconde 
fois parce qu'il faut voir quelqu'un au moins deux fois. Il m'a dit que la fois précédente il y avait  
"manipulé". Je me suis creusé la cervelle ... Je lui ai fait expliquer ... Ça voulait dire que je l'avais  
manipulé. Il est toujours intéressant de voir le glissement des mots. Le mot "manipuler" est devenu, 
maintenant, dans le vocabulaire permanent, par une espèce de fascination qui tient à ceci, qu'on ne 
pense pas qu'il puisse y avoir d'action efficace sur un groupe quelconque sans le "manipuler". Ceci, 
comme ça, d'une façon désormais admise,  reconnue. Et, après tout, ce n'est pas sûr qu'en effet, 
comme on dit, le pire est peut-être sûr, mais enfin, c'est peut-être bien ça, oui. Mais alors, que ça 
prenne une valeur active quand on est manipulé, c'est là un point de bascule que je vous signale. S'il  
doit se répandre, vous m'avertirez si vous le voyez se poursuivre comme ça.
Enfin, ce n'est évidemment pas les meilleures conditions pour la poursuite des questions concernant 
le savoir au niveau où elles sont présentifiées, dans la mesure où la psychanalyse peut y apporter 
quelque chose. J'ai, la dernière fois, mis en valeur le livre de ce cher Deleuze sur la  Logique du 
Sens. J'ai demandé à Jacques Nassif, puisqu'à la vérité je ne suis pas étonné, je suis, comme on dit, 
très amertumé de l'absence totale de réponse après une provocation poussée aussi loin. Ce n'est pas 
de la manipulation,  justement.  Il y a d'autres façons d'opérer. Mais ce total  silence,  cette  totale 
absence de réponse à mes appels désespérés d'au moins un petit témoignage ! ... Je vous laisse un 
examen de rattrapage, on peut m'écrire. L'écrit se passe après l'oral. Enfin, si un jour, à la fin de 
l'année, je faisais deux ou trois séances à portes closes, sachez qu'à part les personnes que je connais 
déjà, les personnes qui m'auront écrit auront un privilège.
Nassif, est-ce que vous vous sentez encore le courage, après cette séance épuisante, du moins pour 
moi, de prendre ici la parole ? Eh bien ! vous êtes rudement gentil !
519

519



SEMINAIRE 16

J. Nassif. Avec le temps qui me reste, je vais devoir aller très vite à l'essentiel. La seule chose que 
j'aurais voulu dire concernait la demande que Lacan avait faite en ce qui concerne une note située à 
quasiment la dernière page du livre de Deleuze, page 289, c'est-à-dire au bout de pas mal de séries, 
comme il s'exprime. Je me demande comment c'est possible . Si Deleuze met cette note à la fin, 
c'est  sans  doute que véritablement  toutes  les  séries qu'il  a  développées  convergent.  Il  est  donc 
pratiquement impossible, surtout avec le temps qui me reste, d'essayer de répondre à Deleuze en ce 
qui concerne le texte qu'il cite. Je vous relis du moins cette note, page 289 "Ne pouvant pas suivre 
ici la thèse de Jacques Lacan, du moins comme nous la connaissons, par Laplanche et Leclaire - 
dans l'Inconscient p. 111 et suivante des Temps modernes de juillet 61,- d'après cette thèse, l'ordre 
primaire de langage se définirait par un glissement perpétuel du signifiant sur le signifié, chaque 
mot étant supposé n'avoir qu'un seul sens et renvoyer aux autres mots par une série d'équivalents 
que ce sens lui ouvre. Au contraire dès qu'un mot a plusieurs sens qui s'organisent d'après la loi de 
la métaphore, il devient stable d'une certaine manière, en même temps que le langage échappe au 
processus primaire et fonde le processus secondaire. C'est donc l'univocité qui définirait le primaire 
et l'équivocité la possibilité du secondaire (page 112). Mais l'univocité est considéré ici  comme 
celle du mot, non pas comme celle de l'Etre qui se dit en un seul et même sens pour toute chose, ni 
du tout du langage qui le dit. On suppose que l'univoque est le mot, quitte à conclure qu'un tel mot 
n'existe pas, n'ayant aucune stabilité et étant une fiction. Il nous semble au contraire que l'équivocité 
caractérise proprement la voix dans le processus primaire, et s'il y a un rapport essentiel entre la  
sexualité et l'équivocité, c'est sous la forme de cette limite à l'équivoque comme véritable caractère 
de l'organisation secondaire inconsciente". Et pour essayer de voir ce qui est en question ici, je crois 
que le mieux serait, très vite, d'essayer de reprendre devant vous l'analyse que fait Deleuze dans sa 
troisième série, employons son mot, qui concerne la proposition.
Je vais essayer,  à propos de cette série, d'expliciter d'une façon nouvelle ce que Lacan présente 
comme axiome quand il dit qu'il n'y a pas de métalangage, en essayant d'introduire du même pas la 
catégorie de sens, ou la catégorie d'événement qui sont articulés l'une à l'autre et qui permettraient 
justement de voir à quel point le texte de Laplanche que j'ai relu passe à côté de quelque chose que 
le livre de Deleuze permet, au contraire, de voir et de mettre en place de façon tout à fait neuve et, 
pour  nous,  fondamentale.  En  effet,  Deleuze  écrit  aussi,  quelque  part  dans  ce  livre,  que  la 
psychanalyse devrait se faire science de l'événement. C'est cette formule que je m'étais permise, au 
Congrès de Strasbourg, que je vais essayer de commenter en suivant ce chapitre.
520

520



SEMINAIRE 16

Il commence, en effet, par ce postulat: il appartient aux événements d'être exprimés ou exprimables. 
Ces événements sont exprimés dans des propositions. Mais il  y a beaucoup de rapports dans la 
proposition.  Quel est  celui  qui convient  aux événements  ? Et  alors Deleuze analyse  différentes 
catégories de ce rapport. La première est la désignation. C'est le rapport de la proposition à un état  
de choses extérieur. La désignation, deuxièmement, opère par associations de mots avec les images 
qui doivent représenter plus ou moins bien ce qui est en question à l'extérieur, le datum, qui est 
individué, ce qui implique donc la nécessité d'une sélection qui permet de dire, c'est cela, ou, ce 
n'est  pas  cela,  au  niveau  du langage.  Troisièmement,  il  y  a  des  indicateurs  qui  permettent  de 
désigner  et  qui  sont  comme  des  formes  fixes  pour  la  sélection  des  images  auxquelles  on  les 
rapporte. Enfin, logiquement, quatrièmement, la désignation a pour critère et pour élément, le vrai 
et le faux.
Il  analyse  que  ce  n'est  pas  la  désignation  qui  permet  de  voir  ce  qui  est  en  question  dans 
l'événement ; alors, serait-ce la manifestation ? La manifestation c'est le rapport de la proposition, 
non pas à ce qui lui est extérieur, qui est un état de chose, mais au sujet qui parle et qui s'exprime.  
Elle n'opère pas par association de mots, mais elle énonce des désirs et des croyances qui sont des  
inférences causales et non pas des associations. La manifestation rend possible la désignation. Ce 
sont  les  associations  qui  dérivent  des  inférences,  et  non  l'inverse.  Ceci  peut  se  confirmer  par 
l'analyse linguistique qui, justement, montre la fonction des manifestants ou des embrayeurs, dont le 
"je", qui est le manifestant de base et auquel se rapporte l'ensemble des indicateurs. Mais alors, ce 
qu'il faut voir c'est qu'il y a, quatrièmement, un déplacement des valeurs logiques; ce n'est plus le 
vrai et le faux, mais la véracité et la tromperie qui concernent la manifestation. Ce qui est évident, si 
on retourne à Descartes.
Le troisième rapport auquel on a à faire dans la proposition, ce n'est plus, justement, un rapport de 
la proposition à ce qui est extérieur ou au sujet qui l'énonce, mais un rapport du mot, considéré 
comme  élément  de  la  proposition  avec  des  concepts  universels  ou  généraux,  et  des  liaisons 
syntaxiques de ces mots avec des implications de concepts. Alors, ce rapport c'est la signification, 
qui  permet  de  considérer  tout  élément  de  la  proposition  comme  signifiant  des  implications  de 
concept, et la proposition n'intervient,  à son tour, que comme élément d'une démonstration, soit 
comme prémisse, soit comme conclusion.
Sur le plan linguistique, les signifiants sont essentiellement "implique" et "donc", c'est-à-dire les 
signes  de  l'implication  et  de  l'assertion  qu'il  faut  rigoureusement  distinguer,  nous  allons  voir 
pourquoi un peu plus loin.  L'implication c'est  le signe du rapport entre  prémisse et  conclusion. 
L'assertion c'est le signe de la possibilité d'affirmer la conclusion pour elle  197

521



SEMINAIRE 16

même, à l'issue des implications.
Cette signification se distingue donc de la désignation qui renvoie au procédé direct, alors que la 
signification de la proposition ne se trouve toujours que dans le procédé indirect qui lui correspond, 
c'est-à-dire  dans  son rapport  avec  d'autres  propositions,  ce  qui  signifie,  sur  le  plan  logique,  la 
quatrième partie,  chacun de ces rapports est analysé suivant quatre angles.  Sur le plan logique, 
donc,  la  signification  se  définit  comme  une  démonstration  au  sens  le  plus  général,  donc  non 
seulement syllogistique et mathématique, mais aussi au sens physique des probabilités, ou au sens 
moral des promesses et des engagements ; et la valeur logique de la signification ainsi comprise, ce 
n'est plus la vérité par opposition au faux, le vrai par opposition au faux, la vérité par opposition à la 
tromperie, mais la condition de vérité. La proposition conditionnée ou conclue peut être fausse. Ce 
qui importe c'est l'ensemble des conditions sous lesquelles une proposition serait vraie. Ainsi, la 
condition de vérité ne s'oppose pas au faux, mais à l'absurde. Ce qui est sans signification ne peut 
être ni vrai, ni faux.
Alors, la question qui se pose est de savoir lequel de ces trois rapports fonde l'autre. Si on reste au  
niveau de la parole, la manifestation est première, c'est le "je", qui est premier non seulement par 
rapport à toute désignation qu'il fonde, mais par rapport aussi aux significations qui l'enveloppent. 
Mais de ce point de vue les significations conceptuelles ne valent pas et ne se définissent pas elles-
mêmes, elles restent sous-entendues par le "je" qui est lui-même une signification immédiatement 
comprise,  identique  à  sa  propre  manifestation.  Dans  l'ordre  de  la  langue,  au  contraire,  les 
significations justement valent et se développent pour elles-mêmes. La proposition apparaît comme 
prémisse  ou  conclusion  et  comme  signifiant  des  concepts,  avant  de  manifester  un  sujet  ou  de 
désigner un état de choses. Et c'est le rapport du mot au concept qui jouit seul de la nécessité, alors  
que  sur  le  plan  linguistique  les  autres  rapports  de  la  proposition  au  sujet  qui  parle,  et  de  la 
proposition à l'état de chose, sont manifestes et restent arbitraires. Ils n'en sortent qu'en tant qu'on 
les réfère à un rapport de signification, justement. C'est donc que seule la constance du concept peut 
permettre  de faire  varier  les  images  associées  au mot,  ou dans  la  désignation,  et  que seuls les 
concepts et implications de concepts permettent de faire des désirs un ordre d'exigences distinct de 
l'urgence des besoins, de faire des croyances un ordre d'inférence distinct des simples opinions.
Alors, la question qui se pose est de savoir si la signification va permettre de fonder les deux autres 
rapports.  C'est  ici  que  les  choses  se  nouent.  Le  problème  pourrait  s'exprimer  en  ces  termes  : 
l'Assertion après le "donc" suppose qu'on l'affirme pour elle-même, indépendamment des prémisses, 
c'est-à-dire  que  nous  la  rapportons  à  l'état  de  choses  qu'elle  désigne,  indépendamment  des 
implications qui en constituent la  198

522



SEMINAIRE 16

signification. On peut détacher, donc, la désignation de l'assertion, la signification de l'implication. 
A cela il faut deux conditions
1) que les prémisses soient vraies; et on voit bien qu'on est obligé, à ce moment, de sortir du pur  
ordre de l'implication et de les rapporter à un état de choses désigné qu'on présuppose.
2) mais supposons que les prémisses soient vraies. Est-ce que la proposition Z, qu'on conclut de A 
et B, ne peut être détachée des prémices et affirmée pour soi que si l'on admet que la proposition C, 
suivant laquelle si A et B sont vrais alors Z est vrai, est vraie ? Et ainsi de suite.
J'aurais voulu vous lire une partie du Paradoxe de Lewis Carroll "Ce que Achille dit à la Tortue" où 
les choses sont dites de façon très incisive, mais je me contenterai de vous y renvoyer. Le principal,  
c'est que la signification ... en somme on peut dire que la signification n'est jamais homogène ou 
que  les  deux signes  "implique"  et  "donc"  restent  hétérogènes.  Il  y  a  donc une sorte  de  hiatus 
inévitable entre l'ordre de la signification et les autres ordres de la manifestation et de la désignation 
; mais surtout, entre signification et désignation, si bien que, dans tous les cas, la désignation ne 
peut être fondée par la signification, ce qui se traduit en logique, justement par la distinction entre  
langage et métalangage. Ce que le paradoxe de Carroll a impliqué c'est la distinction entre langage 
et métalangage. Et là encore, je vous renvoie aux dernières pages de La Logique sans peine,  où 
Monsieur Gattegno écrit un petit texte extrêmement éclairant là-dessus. Alors, justement, si on est 
obligé, pour se tirer de la difficulté du paradoxe de Carroll de supposer une distinction entre langage 
et métalangage, on peut toujours dire : oui, mais ne faudra-t-il pas un métalangage du métalangage ? 
C'est d'ailleurs là-dessus que se termine ce petit texte: "La tortue, qui s'apprêtait à aller jouer au 
football ... etc."
Ce regard narquois, c'est celui qui nous fait dire qu'il n'y a pas de métalangage. Comment le dire ?  
Comment  pouvoir  l'affirmer  ?  Pour  cela,  il  faut  introduire  une  quatrième  catégorie,  qui  est  la 
catégorie du sens. Le sens peut-il être localisé dans une des trois dimensions de la désignation, de la 
manifestation et de la signification ? C'est une question de fait et nous allons essayer d'y répondre 
en essayant de voir si c'est possible dans la désignation. Le sens ne peut pas consister dans ce qui 
rend la proposition vraie ou fausse. S'il en était ainsi, il faudrait supposer une correspondance entre 
les mots et les choses qui fait tout de suite surgir toutes sortes de paradoxes. Les mots devraient 
pouvoir être reconnus comme se rapportant à des choses. Bien plus, comment les noms auraient-ils 
un répondant ? Ou si les choses ne répondent pas à leur nom, qu'est-ce qui les empêche de perdre 
leur nom ? Il ne resterait plus, alors, que l'arbitraire des désignations auxquelles rien ne répond, ou 
le vide des indicateurs du type "cela". Il est donc certain que toute désignation suppose le sens et 
que l'on s'installe d'emblée dans le sens pour opérer toute désignation.
199

523



SEMINAIRE 16

Mais  alors,  pourrait-on  mettre  le  sens  dans  la  manifestation  ?  Dans  un premier  temps,  sans  
aucun doute, si les désignants eux aussi n'ont de sens que par le "je" qui se manifeste dans la  
proposition. Mais si le "je" fait commencer la parole, enfin si le sens réside dans les croyances 
ou les désirs de celui qui l'exprime, il est évident que le sens c'est la manifestation. Comme le  
dit très bien Humpty Dumpty : "Il suffit d'être le maître". Mais, d'une part, l'ordre des croyances  
et  des  désirs  est  fondé,  nous  l'avons  vu,  sur  l'ordre  des  implications  conceptuelles  de  la  
signification et l'identité du moi qui parle est garantie par la permanence de certains signifiés,  
sinon elle se perd elle-même, ce dont Alice fait la douloureuse expérience. Il n'y a pas d'ordre  
de la parole sans celui de la langue pour finir.
Alors, si le sens ne peut se trouver dans la manifestation, se trouvera-t-il dans la signification.  
Mais là, c'est retourner dans le cercle du paradoxe de Carroll : comment le fondement fait cercle  
avec le fondé, va-ton se demander ? Pour cela,  il  faudra essayer  de redéfinir  la signification  
comme condition de vérité, avons-nous dit, qui confère un caractère qui est déjà celui du sens.  
Mais comment la signification en use-t-elle pour son compte, de cette condition de vérité ? La 
condition de vérité nous élève au-dessus du vrai et du faux, ce qui fait qu'une proposition fausse 
a encore un sens, ou une signification, sans distinguer. Mais cela n'est rien d'autre, en fait, que  
la  forme  de  possibilité  de  la  proposition  même.  Or,  des  formes  de  possibilités,  il  y  en  a  
beaucoup. Une forme de possibilité peut être logique, géométrique, physique. Kant en invente,  
d'ailleurs, d'autres, la possibilité transcendantale et la possibilité morale. Mais cette forme qui 
consiste à s'élever du conditionné à la condition, ne peut concevoir le conditionné que comme  
rendu possible par la condition, c'est-à-dire que le fondé reste ce qu'il était, indépendamment de  
ce qui le fonde. Alors Deleuze en vient, ici, à écrire : "Pour que la condition de vérité échappe à 
ce défaut, il faudrait qu'elle dispose d'un élément propre, distinct de la forme du conditionné. Il  
faudrait qu'elle ait quelque chose d'inconditionné." Mais alors cette condition ne peut plus se  
définir  simplement  comme  forme  de  possibilité  conceptuelle,  mais  c'est  une  matière,  une  
couche idéelle, c'est-à-dire non plus la signification mais le sens.
Il était dans mon propos maintenant d'essayer de voir quel était ce mode d'existence du sens par  
son rapport aux trois autres : la signification, la désignation et la manifestation. Je n'en ai pas le  
temps et je vous renvoie au livre de Deleuze. Ce que je voudrais faire, c'est très rapidement,  
retournant au texte de Laplanche,  voir  en quoi c'est  la catégorie du sens qui lui  manque.  Ce  
texte, vous le connaissez tous, je vais donc être très rapide. Il commence par l'opposition entre  
Sens et Lettre, tiré de Politzer. Or, tout de suite, il est dit que le sens n'est rien d'autre que la  
manifestation, alors que la lettre serait une signification à la deuxième ou troisième personne. Je 
200

524



SEMINAIRE 16

voudrais vous faire remarquer que Lacan a déjà dit qu'il ne s'agissait même pas de la deuxième  
ou troisième personne, mais de ce qui était le "pas-je". Quant à Deleuze, il propose la quatrième  
personne  du  singulier,  reprenant  pour  décrire  l'humour  cette  idée  du  poète  Ungaretti.  Le  
deuxième reproche que Politzer ferait à la psychanalyse, ce serait un reproche de réalisme. Il y  
aurait  immanence  du  sens,  ou  de  la  catégorie  générale  de  signification.  Vous  voyez,  on  ne  
distingue  pas.  Alors  que  justement  l'inconscient  n'est  autre  que  la  construction  de  l'Autre,  
comme sujet-connaissant, c'est-à-dire une signification désignée par une manifestation au sens  
que j'ai essayé de mettre en place. Mais il est bien évident que l'inconscient n'est pas la simple  
manifestation de l'Autre. Puis c'est la métaphore de la traduction qui est passée au crible dans ce  
texte, et la signification ne serait autre que le renvoi d'un message à différents codes possibles.  
Or, cette signification n'est autre qu'une dérivation par rapport à une impossible désignation et  
Laplanche parle  d'une manifestation  privilégiée,  d'une formation  propre à l'inconscient.  C'est  
exactement les concepts qu'on emploie qui viennent sous sa plume.
Enfin, la dernière opposition on pourrait la reprendre entre savoir et connaissance. Il y aurait  
opposition entre travail du rêve et dévoilement. Or cette opposition elle-même passe à côté de  
l'opposition  entre  savoir  et  vérité  ou surtout  entre  signification  et  sens,  que  nous venons de 
mettre  en place.  Est-ce qu'on va s'en tirer  en remplaçant  ...  à côté  du sens,  en parlant  d'une 
structure  permettant  de lire  différentes  lacunes  ?  Ce serait  la  structure des  lacunes  du texte.  
Mais encore une fois, ce mot de "structure" élude le sens par la désignation d'un géométral,  
qu'on pose comme unique, de toutes ces lacunes. Qui nous dit qu'il y a un géométral unique et  
que  l'inconscient  doit  être  rapporté  à  celui  d'un  individu  ?  La  catégorie  du  sens  permet,  
justement, de ne pas avoir à faire ce pas. Enfin, on oppose élément et système. La représentation  
est tantôt une inscription, tantôt un terme isolé sur quoi s'applique l'énergie. Dans l'un et l'autre  
cas, cette inscription est à rapporter, nous dit-on, au système inconscient. Mais, encore une fois,  
cette opposition élément-système élude l'événement qui peut, seul, apporter un élément à son 
système.  Le système,  c'est aussi bien la série ou le procès qui risquent d'être éludés, et c'est  
l'exemple de la bonne forme que Laplanche propose à ce moment-là.
Je  saute  la  partie  clinique  et  j'en viens  à  la  partie  où Laplanche  fait  l'hypothèse  de  langage  
réduit.  Il  est  dit  que  le  processus  primaire  aurait  comme  axe  de  fonctionnement  les  lois 
fondamentales  de  la  linguistique.  Je  crois  que  le  livre  de  Deleuze  permet  définitivement  de 
mettre entre parenthèses cette fausse collusion de la psychanalyse avec la linguistique, dans la  
mesure où si la psychanalyse est théorie de l'événement, elle n'est justement pas théorie de la  
performance. Mais dans Freud, objecte-t-on tout 201

525



SEMINAIRE 16

de suite, dans Freud c'est le langage de la psychose. Alors, pour lever la contradiction, on va  
supposer que le processus primaire est lesté par ce qu'on appelle la chaîne inconsciente et le  
processus primaire plus la chaîne inconsciente, plus ce lest, produiraient par une réaction quasi  
chimique, le langage. Et alors on fait l'hypothèse d'un langage sur un seul plan. Avec ce langage  
on se dit, voilà, on a atteint à ce qu'on appelle la surface. Le langage de l'inconscient ce serait  
une sorte de surface qui serait justement la surface du sens. Le sens se situe comme la limite  
entre les états de choses et les propositions. En fait, il n'en est rien. Un moment on pourrait le  
croire, mais alors il est dit que la barre entre signifiant et signifié doit se prêter à des effets de  
sens. Avec ce concept d'effet de sens de Lacan, on voit en effet que la catégorie du sens pourrait  
apparaître. Eh bien ! tout de suite, cette catégorie du sens on dit que c'est l'ouverture du langage  
vers le monde des significations.
Qu'est-ce que c'est que ce monde des significations ? Pour l'expliquer, on apporte l'exemple du  
fort-da.  Mais les choses se gâtent, car cet exemple du  fort-da  -supposons maintenant que ce 
système peut être considéré comme la cellule initiale à partir de laquelle tout le langage va être  
formé-  sur  cet  exemple  réduit  à  la  simplicité  de  ses  quatre  termes,  présence  et  absence 
signifiées,  signifiants du O et du A, la  coextensivité  des deux systèmes signifiant  et  signifié 
apparaît en toute clarté, ainsi que le fait strict que le A ne renvoie par exemple à la "présence" 
que pour autant qu'il renvoie à son opposé phonématique, le O. "Supposons maintenant que le  
système s'enrichisse en se différenciant,  par l'introduction de ces dichotomies  successives  
qui, depuis Platon jusqu'à la linguistique moderne, caractérisent le moment de la définition, 
les  caractères  structuraux  demeurent  les  mêmes  ..."  Mais  entre  Platon  et  la  linguistique 
moderne, il y a les stoïciens, disait Deleuze, et on ne peut pas faire le saut des stoïciens. Ce que  
ces stoïciens permettent de voir c'est que la définition n'a aucun privilège et que ce n'est pas à  
un monde des significations que le langage a à faire, mais à la surface du sens.
Alors ces éléments, on va essayer de les fixer par la position qu'ils occupent dans ce système.  
Mais, là encore, ne confondons pas le critère pertinent avec le critère d'univocité. Ne rabattons  
pas  la  signification  sur  le  sens.  Et  Laplanche  va  jusqu'à  écrire  :  "...  ce  qui  donne  une  
correspondance parfaite, sans aucun chevauchement." Mais, justement, un des enseignements 
de la linguistique, c'est qu'il y a du signifiant flottant. Alors, ici, c'est véritablement un humour  
involontaire qu'on pourrait voir dans ce passage que je vais vous lire : "Si  l'on en reste là, le  
système obtenu ressemble par plus d'un aspect au langage schizophrénique, et c'est par une  
malice  qui  n'exclut  pas  une  certaine  profondeur  que  Freud  rapproche  ce  dernier  de  la  
pensée  philosophique  abstraite.  "  On  le  sent  à  se  reporter  à  l'expérience  vertigineuse  du 
dictionnaire. Laplanche en est-il sorti ? Laplanche dit aussi: "... chaque mot, de 
202

526



SEMINAIRE 16

définition en définition,  renvoie aux autres, par une série d'équivalents,  toutes  les substitutions  
synonymiques sont autorisées, comme Freud l'indiquait à propos du schizophrène, mais finit par se  
boucler sur la tautologie, sans qu'à aucun moment on ait pu accrocher le moindre signifié". Est-ce 
de  cela  qu'il  s'agit,  d'accrocher  un  signifié  ?  Ou  bien  de  voir  ce  qui  est  en  question  avec  
l'introduction  du  sens  et  d'un  effet  de  sens  ?  Mais,  suprême  méconnaissance,  "c'est  ici  que  
Jacques Lacan introduit sa théorie dite des  "points de capiton"  par lesquels, en certains points  
privilégiés, la chaîne signifiante viendrait se fixer au signifié. On aurait tort de voir là un retour  
subreptice  à une théorie  nominaliste,  (mais  c'est  justement  là  une  théorie  nominaliste)  ou la  
fonction de réfréner la ronde du langage serait dévolue à un lien avec quelque objet "réel", (il n'en 
a  jamais  été  question !)  à ce lien d'habitude qu'une certaine expérimentation moderne désigne  
comme conditionnement".  Ce n'est évidemment pas cela ! Dire cela à propos de ce concept un 
peu difficile, on peut dire métaphorique, c'est passer à côté de ce que Lacan apporte. Car, sous  
ce  concept,  sous  ce  terme  de  "points  de  capiton",  la  seule  chose  qu'on  puisse  voir  c'est  le  
concept d'événement. A ce moment-là, il est bien évident que si nous reprenons l'exemple du 
dictionnaire,  le  langage  à  l'état  réduit  ce  n'est  évidemment  pas  un  langage  comme  le  dit  
Laplanche "qui n'est pas univoque", "qui comporte plusieurs définitions, c'est l'ensemble des sens  
b, c, etc. ... qui empêche un vocable X de filer par la porte que lui ouvre le sens a. On voit que notre  
fiction d'un  "langage à l'état réduit"  rejoint ici la fiction d'un langage sans équivoque, et que  ce 
langage sans équivoque serait, paradoxalement, celui où aucun sens stable ne pourrait être tenu."  
Un langage à l'état réduit, qui est peut-être exactement ce à quoi on a à faire au niveau du sens,  
à  la  surface,  comme  s'exprime  Deleuze,  c'est  justement  un  langage  où  toute  équivoque  est  
possible.
Je m'excuse d'avoir été si rapide et peut-être si allusif, mais je voulais montrer uniquement ce  
que  l'introduction  de  cette  catégorie  du  sens  et  de  l'événement  pouvaient  éviter  au  discours 
psychanalytique.
203

527



SEMINAIRE 16

204

528



SEMINAIRE 16

LEÇON XVI, 26 MARS 1969

Je vais avancer aujourd'hui des vérités premières, puisque aussi bien il apparaît qu'il n'est pas  
inutile de retoucher ce sol. D'autre part, il semble aussi bien difficile d'organiser ces champs de  
travail complémentaires qui nous permettraient de nous mettre en accord, d'accorder nos violons 
avec  tout  ce qui  de contemporain  se produit  qui  est  profondément  intéressé par ce que peut 
avancer, au point où nous en sommes, un certain pas de la psychanalyse.
A l'avant-dernière de nos rencontres, j'ai laissé les choses au point où la sublimation devait être  
interrogée dans son rapport avec le rôle qu'y joue, en somme, l'objet a. C'est ce propos qui m'a 
montré qu'il était nécessaire, qu'il n'était en tout cas certainement pas inutile que je revienne sur  
ce qui distingue cette fonction, et que j'y revienne au niveau de l'expérience dont elle est issue,  
de l'expérience psychanalytique telle qu'elle s'est prorogée depuis Freud. A cette occasion, j'ai  
été amené à retourner aux textes de Freud pour autant qu'ils  ont instauré progressivement  ce 
qu'on appelle la seconde topique qui, assurément, est un échelon indispensable à comprendre  
tout ce que j'ai pu avancer moi-même, je dirai de trouvailles, en ce point précis où Freud en est  
resté à la recherche. J'ai déjà mis l'accent sur ce que ce mot veut dire dans ma parole, circare,  
tourner en rond autour d'un point central, tant que quelque chose n'est pas résolu. Aujourd'hui,  
j'essaierai de marquer la distance où la psychanalyse jusqu'à mon enseignement est restée, un  
point vif qui est assurément ce que de toutes parts l'expérience qui la précède a formulé, ce qui  
s'est ébauché dans certains dires, ce qui n'a pas été absolument purifié, résolu, mis au point, et  
nous dirons tout au moins maintenant que nous pouvons édifier d'autres pas, mais non qui le  
corrigent, c'est à savoir cette fonction de l'objet a.
Qu'il nous intéresse au niveau de la sublimation, c'est bien certainement comme avec cette sorte  
de prudence presque pataude avec laquelle Freud l'a avancé, l’œuvre d'art pour appeler par son  
nom ce qui aujourd'hui centre, fait la visée de ce que nous énonçons sur la sublimation, l’œuvre  
d'art ne se présente pas autrement au niveau où Freud la saisit, s'oblige lui-même à ne pouvoir la  
saisir  autrement,  que comme une valeur commerciale ;  c'est  quelque chose de prix, peut-être  
sans doute d'un prix à part, mais dès lors qu'elle est sur le marché, pas tellement distinguable de  
tout autre prix. L'accent qui est à mettre, c'est que ce prix, elle le reçoit d'un 205

529



SEMINAIRE 16

rapport  privilégié  de  valeur  à  ce  que  dans  mon  discours  j'isole  et  je  distingue  comme  la  
jouissance,  la jouissance étant  ce terme qui ne s'institue que de son évacuation du champ de  
l'Autre et par là même de la position du champ de l'Autre comme lieu de la parole comme telle.
Ce  qui  fait  de  l'objet  a  ce  quelque  chose  qui  peut  fonctionner  comme  équivalent  de  la  
jouissance, c'est une structure topologique, c'est très précisément dans la mesure où seulement à  
prendre la  fonction  par  où le  sujet  n'est  plus fondé,  n'est  plus introduit  que comme effet  de  
signifiant et à nous rapporter au schéma que j'ai cent fois répété devant vous depuis le début de  
l'année du S signifiant  comme représentant  du sujet  pour un signifiant  qui,  de sa nature,  est  
autre, ce qui fait que ce qui le représente ne peut se poser que comme d'avant cet autre, ce qui  
nécessite  la répétition du rapport de ce S à ce A comme lieu des signifiants  autres,  dans un 
rapport qui laisse intact le lieu qui n'est point à prendre comme une partie mais, conformément à  
tout  ce  qui  s'énonce  de  la  fonction  de  l'ensemble,  comme  laissant  l'élément  lui-même  en 
puissance d'ensemble, égale ce résidu quoique distinct sous la fonction du a au poids de l'Autre 
dans son ensemble, c'est en tant qu'il est ici une place que nous pouvons désigner du

terme  conjoignant  l'intime  à  la  radicale  extériorité,  c'est  en  tant  que  l'objet  a  est  extime  et  
purement dans le rapport instauré de l'institution du sujet comme effet de signifiant, comme par  
lui-même déterminant dans le champ de l'Autre cette structure dont il nous est facile de voir la  
parenté, les variations dans ce qui s'organise de toute structure de bord en tant qu'elle a le choix,  
si l'on peut dire, de se réunir soit sous la forme de la sphère, en tant que le bord ainsi dessiné se  
réunit  en un point là plus problématique,  quoique apparemment la plus simple des structures  
topologiques, soit que nous poursuivons sous cette forme, de ce que produit le tore, conjoindre  
les deux bords opposés se correspondant point par point dans une double ligne vectorielle, soit  
qu'à l'opposé nous ayons la structure - je ne fais ici que la rappeler - du crosscap, soit que nous  
ayons  par  combinaison  des  deux  différentes  possibilités  la  structure  dite  de  la  bouteille  de  
Klein.
206

530



SEMINAIRE 16

Or il est facile de s'apercevoir que de ces quatre structures topologiques, les objets a tels qu'ils  
fonctionnent effectivement dans les rapports engendrés du sujet à l'Autre dans le réel, reflètent  
un par un, il y en a quatre aussi, ces quatre structures. Mais c'est là quelque chose que, pour  
l'indiquer  tout  de  suite,  je  ne  reviendrai  que  plus  tard,  et  à  d'abord  réanimer  pour  vous  la  
fonction  concrète,  la  fonction  que,  dans  la  clinique,  joue  l'objet  a.  L'objet  a  avant  d'être  
possiblement, par les méthodes élaborant sa production sous la forme que tout à l'heure nous  
avons qualifiée de commerciale est à des niveaux précisément exemplifiés par la clinique, en  
posture de fonctionner comme lieu de capture de la jouissance.
Et ici je ferai un saut, j'irai vite et droit en un certain vif du sujet auquel peut-être mon premier  
propos, en venant aujourd'hui ici à vous, donnait  plus de détour. Très vite,  dans les énoncés  
théoriques,  je  parle  de  ceux  de  Freud,  le  rapport  entre  la  névrose  et  la  perversion  s'est  vu  
produit. Comment cela a-t-il en quelque sorte forcé l'attention de Freud ? Freud s'introduisait  
dans ce champ au niveau de patients névrotiques, sujets à toutes sortes de troubles et qui, par  
leurs récits, tendaient plutôt à l'amener sur le champ d'une expérience traumatique comme il lui  
est apparu tout d'abord, si assurément le problème de ce qui, cette expérience, l'accueillait en  
quelque sorte chez le sujet apparemment traumatisé, la question ainsi s'introduisit du fantasme 
qui est bien en effet ce qui est le nœud de tout ce dont il s'agit concernant une économie pour  
laquelle Freud a produit le mot de libido. Mais encore devons-nous entièrement nous fier au fait  
que ces fantasmes nous permettraient, en quelque sorte, de reclasser, de remanier du dehors, à  
savoir d'une expérience non issue des pervers, ce qui d'abord à la même époque - ai-je besoin de  
rappeler  seulement  les  noms  de  Krafft  Ebing  et  de  Havelock  Ellis  -  présentait  d'une  façon 
descriptive ce champ dit des perversions sexuelles.
On sait la difficulté que très vite, après ce premier abord, après tout déjà d'un ordre topologique  
puisqu'il s'agissait de névrose, de trouver en quelque sorte, puisqu'on disait l'envers, je ne sais  
quoi qui déjà
se présentait comme l'annonce de ces surfaces qui tant nous intéressent de ce qui survient quand  
une coupure les tranche, mais bien vite, la chose a paru n'être aucunement résolue, simplifiée de  
ce qui de toute façon à se 207

531



SEMINAIRE 16

présenter peut-être un peu vite comme une fonction étagée, la névrose assurément, au regard de  
la  perversion,  se  présentant  comme  à  tout  le  moins  la  refoulant  pour  une  part,  comme  une  
défense contre la perversion, mais n'est-il pas clair,  ne l'a-t-il pas été tout de suite, que nulle  
résolution ne saurait être trouvée de la seule mise en évidence dans le texte de la névrose d'un  
désir pervers ? Si cela fait partie de l'épelage, du déchiffrage de ce texte, il rien reste pas moins  
qu'en aucun cas, ce n'est sur ce plan que le névrosé dans la cure trouve sa satisfaction, si bien  
qu'à aborder la perversion elle-même, il est bien vite apparu qu'elle ne présentait au regard de la  
structure pas moins de problèmes et de défenses à l'occasion que la névrose. Tout ceci ressortit  
à des références techniques dont il semble après tout,  à y regarder d'un peu de distance, que 
leurs impasses ne relèvent peut-être que d'une relative duperie subie par la théorie, du terrain  
même où, soit chez le névrosé, soit chez le pervers, il a à coller.
Si nous prenons les choses du niveau où nous a permis de l'articuler le retour à cette terre ferme  
que rien ne se passe dans l'analyse qui ne doive être référé au statut du langage et à la fonction  
de la parole, nous obtenons ce que j'ai fait une certaine année sous le titre Les Formations de  
l'Inconscient. Ce n'est pas pour rien que je suis parti de ce qui, en apparence, de ces formations 
est le plus distant de ce qui nous intéresse dans la clinique, à 
savoir le mot d'esprit. C'est à partir du
mot d'esprit que j'ai construit ce graphe qui aussi bien, pour n'avoir pas encore à tous montré ses  
évidences, n'en reste pas moins fondamental en l'occasion. Comme chacun sait et peut le voir, il  
est  fait  du  réseau  de  trois  chaînes  dont  deux se  trouvent  déjà  marquées  sinon élucidées  de  
certaines formules dont certaines ont pu être abondamment commentées, puisque le $ + D est ce 
qui marque comme fondamental la dépendance du sujet par rapport à ce qui, sous le nom de  
demande, a été 
fortement  distancié  de  ce  qu'il  en  est  du  besoin,  la  forme  même  signifiante,  les  défilés  du 
signifiant,  comme je me suis exprimé,  la spécifiant,  la distinguant  et  ne permettant  d'aucune 
façon d'en réduire l'effet aux simples termes d'un appétit physiologique, ce qui bien entendu est  
d'ores et déjà exigé mais éclairé par ce medium, est d'ores et déjà exigé du seul fait que ces  
besoins, au niveau de notre expérience, ne nous intéressent que pour autant qu'ils viennent en  
position d'équivalent d'une demande sexuelle. Les 208

532



SEMINAIRE 16

autres jonctions, signifié en tant qu'issu du A posé comme le trésor des signifiants, ne constituent au 
point où nous en sommes qu'un simple rappel. Ce que je veux ici avancer, puisque aussi bien je ne 
l'ai  jamais  vu distinguer  par personne, c'est  que,  encore qu'il  s'agisse dans ces trois  chaînes  de 
chaînes qui ne sont supposables, instaurables, fixables que pour autant qu'il y a du signifiant dans le 
monde,  que le discours existe, qu'un certain type d'être y est  pris qui s'appelle homme,  ou être 
parlant,  qu'ici,  à  partir  de  l'existence  de  la  concaténation  possible  comme  constituant  l'essence 
même de ces signifiants, ce que nous avons là et ce que le complément de ce graphe démontre, c'est  
ceci,  c'est  que  si  cette  fonction  symbolique  ici  de la  possibilité  de  retour  court,  qui  se  fait  de 
l'énoncé du plus simple discours, de celui fondamental au niveau de quoi nous pouvons affirmer 
qu'il n'y a pas de métalangage, que rien de tout ce qui est symbolique ne saurait s'édifier que du 
discours  normal,  ceci  nous  pouvons  le  spécifier  de  la  catégorie  que  je  distingue  comme  le 
symbolique, et nous apercevoir que ce dont il s'agit dans la chaîne supérieure, c'est très précisément 
de ses effets dans le réel, aussi bien le sujet qui est son premier et majeur effet n'apparaît-il qu'au 
niveau de cette chaîne seconde. S'il reste ici quelque chose qui assurément, quoique toujours agité et 
particulièrement dans mon discours de cette année, n'a pas pris, puisque c'est là l'objet de ce qu'à 
partir de là j'avance, sa pleine instance, c'est ce qu'il en est de ceci, du signifiant comme tel par quoi  
apparaît  l'incomplétude  foncière de ce qui  constitué  se  produit  comme lieu de l'Autre,  ou plus 
exactement ce qui en ce lieu trace la voie d'un certain type de leurre tout à fait fondamental. Le lieu 
de l'Autre comme évacué de la jouissance n'est pas seulement place nette, rond brûlé, de ce qu'il est 
non pas seulement cet Autre, cette place ouverte au jeu des rôles, mais quelque chose de soi-même 
structuré de l'incidence signifiante,  ceci est très précisément ce qui y introduit ce manque, cette 
barre, cette béance, ce trou qui peut se distinguer du titre de l'objet a. Or c'est ce que j'entends ici 
vous faire sentir par des exemples pris au niveau de l'expérience qui est celle où recourt Freud lui-
même quand il s'agit d'articuler ce qu'il en est de la pulsion.
N'est-il pas étrange qu'après avoir mis dans l'expérience tant d'accent sur la pulsion orale, sur la 
pulsion anale, prétendues ébauches dites prégénitales de quelque chose qui viendrait à maturité en 
comblant je ne sais quel mythe de complétude préfiguré par l'oral, je ne sais quel mythe de don,  
d'émission de cadeau, préfiguré par l'anal, que Freud aille tout au loin en apparence de ces deux 
pulsions fondamentales à articuler ce qu'il en est du montage de la source, de la poussée, de l'objet, 
de la fin, du Ziel, à l'aide des pulsions scoptophilique et sadomasochiste. Ce que je voudrais avancer 
tout à trac, c'est que la fonction du pervers, celle qu'il remplit, loin d'être, 209

533



SEMINAIRE 16

comme  on  l'a  dit  longtemps,  comme  on  n'ose  plus  le  dire  depuis  quelque  temps  et 
principalement à cause de ce que j'en ai énoncé, est d'être fondée sur quelque mépris de l'autre  
ou, comme on dit, du partenaire, est quelque chose qui est à jauger d'une façon autrement riche  
et  que,  pour faire sentir  au moins au niveau d'un auditoire tel  que celui que j'ai devant moi,  
hétérogène, j'articulerai de dire que le pervers est celui qui se consacre à boucher ce trou dans  
l'Autre, que, jusqu'à un certain point, pour mettre ici les couleurs qui donnent aux choses leur  
relief, je dirai qu'il est du côté de ce que l'Autre existe, que c'est un défenseur de la foi.
Aussi  bien,  à  regarder  d'un  peu  près  les  observations,  on  verra,  à  cette  lumière  qui  fait  du  
pervers  un singulier  auxiliaire  de  Dieu,  s'éclairer  des  bizarreries  qui  sont  avancées  sous  des 
plumes que je qualifierai  d'innocentes.  Dans un traité  de psychiatrie  ma foi fort  bien fait  au  
regard  des  observations  qu'il  collationne,  nous  pouvons  voir  qu'un  exhibitionniste  ne  se  
manifeste pas dans ses ébats seulement devant les petites filles ; il lui arrive aussi de le faire  
devant  un  tabernacle.  Ce n'est  certes  pas  seulement  sur  des  détails  semblables  que  quelque  
chose peut s'éclairer, mais seulement d'abord d'avoir pu repérer, ce qui fut fait, et ici, déjà dès  
longtemps,  la  fonction  isolable  dans  tout  ce  qu'il  en  est  du champ de la  vision,  à  partir  du  
moment où ces problèmes se posent au niveau de l’œuvre d'art, ce qu'il en est de la fonction du 
regard.  Par  définition,  ce  n'est  pas  facile  à  dire,  ce  que  c'est  qu'un  regard.  C'est  même  une  
question qui peut très bien soutenir une existence et la ravager. J'ai pu voir en un temps une 
jeune femme pour qui c'est proprement cette question conjointe à une structure que je n'ai pas  
ici plus à indiquer, qui s'est trouvée aller jusqu'à entraîner une hémorragie rétinienne dont les  
séquelles furent durables.
Qu'est-ce qui empêche de s'apercevoir qu'avant de s'interroger sur ce qu'il en est des effets d'une  
exhibition, à savoir si ça fait peur ou pas au témoin qui paraît la provoquer, à savoir si c'est bien  
dans l'intention de l'exhibitionniste de provoquer cette pudeur, cet effroi, cet écho, ce quelque  
chose de farouche ou de consentant,  qui ne voit  pas d'abord que l'essentiel  de cette face que  
vous qualifierez comme vous voulez, active ou passive, je vous en laisse le choix, de la pulsion  
scoptophilique - en apparence elle est passive puisqu'elle donne à voir - c'est à proprement et  
avant tout de faire apparaître au champ de l'Autre le regard ? Et pourquoi sinon pour y évoquer  
ce rapport topologique de ce qu'il en est de la fuite, de l'insaisissable du regard dans son rapport  
avec la limite imposée à la jouissance par la fonction du principe du plaisir. C'est à la jouissance  
de l'Autre que l'exhibitionniste  veille.  Il semble qu'ici,  ce qui fait  mirage,  illusion,  et  donne, 
suggère cette pensée qu'il y a mépris du partenaire, c'est l'oubli de ceci qu'au-delà du support  
particulier de l'Autre que donne ce partenaire, il y a cette fonction fondamentale qui est pourtant  
là toujours 210

534



SEMINAIRE 16

bien  présente  chaque  fois  que  la  parole  fonctionne,  celui  dans  lequel  tout  partenaire  n'est  
qu'inclus à savoir du lieu de la parole, du point de référence où la parole se pose comme vraie.
C'est au niveau de ce champ, du champ de l'Autre en tant que déserté par la jouissance, que  
l'acte exhibitionniste se pose pour y faire surgir le regard. C'est en cela qu'on voit qu'il n'est pas  
symétrique de ce qu'il  en est du voyeur,  car ce qui importe au voyeur,  et  très souvent de ce 
qu'ait  été  en  quelque  sorte  profané  à  son  niveau  tout  ce  qui  peut  être  vu,  c'est  justement  
d'interroger dans l'Autre ce qui ne peut se voir, ce qui au niveau d'un corps grêle, d'un profil de  
petite fille, est l'objet du désir du voyeur, c'est très précisément ce qui ne peut s'y voir qu'à ce  
qu'elle le supporte de l'insaisissable même, d'une ligne où il manque, c'est-à-dire le phallus. Que 
le petit garçon se soit vu maltraité assez pour que rien de ce qui, pour lui, peut s'accrocher à ce  
niveau de mystère ne paraisse retenir l'attention d'un oeil indifférent, voilà ce qui d'autant plus  
la projette, cette chose en lui négligée, à la restituer dans l'Autre, à en supplémenter le champ de 
l'Autre, à l'insu même de ce qui en est le support. Ici, de cet insu, la jouissance pour l'Autre,  
c'est-à-dire la fin même de la perversion se trouve en quelque sorte échapper, mais c'est aussi  
bien ce qui démontre d'abord que nulle pulsion n'est simplement  le retour de l'autre,  qu'elles  
sont dissymétriques et que ce qui est essentiel dans cette fonction est celle d'un supplément, de  
quelque chose qui au niveau de l'Autre interroge ce qui manque à l'Autre comme tel, et qui y  
pare.  C'est  bien en cela  que certaines  analyses,  et  toujours en effet  les plus innocentes,  sont  
exemplaires. Il m'est impossible, après avoir comme je l'ai fait la dernière fois jeté le doute de  
quelque  manque  de  sérieux  sur  une  certaine  philosophie  de  ne  pas  me  souvenir  aussi  de  
l'extraordinaire pointe de ce qui est saisi dans l'analyse de la fonction du voyeur. Celui qui, au  
moment où il regarde par le trou de la serrure, qui est véritablement ce qui ne peut pas se voir,  
rien assurément ne peut le faire choir de plus haut que celui d'être surpris dans la capture où il  
est de cette fente, dont ce n'est pas pour rien qu'une fente elle-même, on l'appelle un regard,  
voire un jour. Le retour est ce dont il s'agit, à savoir sa réduction à la position humiliée, voire  
ridicule qui n'est pas du tout liée à ceci qu'il est justement au-delà de la fente, mais de ce qu'il  
puisse être saisi par un autre dans une posture qui ne déchoit que du point de vue du narcissisme  
de la position debout, de celle de celui qui ne voit rien tellement il est bien sûr de lui. Voilà ce  
qui, à une page que vous retrouverez aisément de l'Etre et du Néant, a quelque chose en effet  
d'impérissable, quel que soit le côté partial de ce qui en est déduit quant au statut de l'existence.
Mais  le  pas  suivant  n'a  pas  moins  d'intérêt.  Quel  est  donc  l'objet  a  dans  la  pulsion  sado-
masochiste  ?  Est-ce  qu'il  ne  vous  semble  pas  qu'à  mettre  en  relief  l'interdit  propre  à  la  
jouissance, c'est cela qui doit nous 211

535



SEMINAIRE 16

permettre aussi de remettre à sa place ce dont on croit faire la clé de ce qu'il en est du sado-
masochisme, quand on parle du jeu avec la douleur, pour aussitôt se rétracter et dire qu'après  
tout, ce n'est amusant que si la douleur ne va pas trop loin. Cette sorte d'aveuglement, de leurre,  
de faux effroi, de chatouillage de la question reflétant en quelque sorte après tout le niveau où  
reste tout ce qui peut se pratiquer dans le genre, est-ce que ceci ne risque pas, n'est pas en fait le 
masque essentiel grâce à quoi échappe ce qu'il en est de la perversion sadomasochiste ?
Vous le verrez tout à l'heure, si tout ceci peut vous paraître point trop osé, voire spéculation très  
peu propice à une Einfühlung, et pour cause, en majorité, tous tant que vous êtes, quoi que vous 
puissiez en croire, ce qu'il en est de la perversion, de la vraie perversion, ça vous échappe ; ce  
n'est pas parce que vous rêvez de la perversion que vous êtes pervers. Cela peut servir à tout 
autre chose, de rêver de la perversion, et principalement,  quand on est névrosé, à soutenir  le  
désir, ce dont, quand on est névrosé, on a bien besoin ! Mais ça ne permet pas du tout de croire  
qu'on comprend les pervers. Il suffit d'avoir pratiqué un exhibitionniste pour bien s'apercevoir  
qu'on ne comprend rien à ce qui en apparence je ne dirai pas le fait jouir, puisqu'il ne jouit pas,  
mais il jouit quand même, et à cette seule condition de faire le pas que je viens de dire, à savoir  
que la jouissance dont il s'agit,  c'est celle de l'Autre. Naturellement, il y a une béance. Vous  
n'êtes pas des croisés, vous; vous ne vous consacrez pas à ce que l'Autre, c'est-à-dire je ne sais  
quoi  d'aveugle  et  peut-être  de  mort,  jouisse.  Mais  lui,  l'exhibitionniste,  ça  l'intéresse.  C'est  
comme ça, c'est un défenseur de la foi.
C'est pour ça que pour rattraper, je me suis laissé aller à parler de croisés, croire à l'Autre, la  
croix, les mots français s'enchaînant comme ça, chaque langue a ses échos et ses rencontres -  
croa-croa, comme disait aussi Jacques Prévert - les croisades, ça a existé, c'était aussi pour la  
vie d'un Dieu mort; ça signifiait bien quelque chose de tout aussi intéressant que de savoir ce  
qui, depuis 1945, fait le jeu entre communisme et gaullisme. Ça a eu d'énormes effets. Pendant 
que les chevaliers se croisaient, l'amour pouvait devenir civilisé là où ils avaient vidé les lieux,  
cependant que, quand ils étaient ailleurs, ils rencontraient la civilisation,  c'est-à-dire ce qu'ils  
allaient chercher,  un haut degré de perversion, et que du même coup ils  flanquaient tout par  
terre. Byzance ne s'en est point relevée, des croisades. Il faut faire attention à ces jeux parce que  
ça peut encore arriver, même maintenant, au nom d'autres croisades.
Mais  revenons  à  nos  sado-masochistes  qui  sont  justement  toujours  séparés,  à  savoir  que 
puisque, je l'ai dit tout à l'heure, il y en a un au niveau de la pulsion scoptophilique qui réussit  
ce qu'il a à faire, à savoir la jouissance de l'Autre, et un autre qui n'est là que pour boucher le  
trou avec son propre regard, sans faire que l'autre y voie même sur ce qu'il est un 212

536



SEMINAIRE 16

petit peu plus. C'est à peu près le même cas dans les rapports entre le sadique et le masochiste, à 
cette seule condition qu'on s'aperçoive où est l'objet a.
Il est étrange que, vivant à une époque en somme où nous avons très bien ressuscité toutes les 
pratiques de la question, de la question au temps où ça jouait un rôle dans les mœurs judiciaires à un 
niveau élevé, maintenant qu'on a laissé ça à des opérateurs qui font ça au nom de je ne sais quelle 
folie dans le genre intérêt de la patrie ou de la troupe, il est curieux, après avoir vu aussi quelques 
petits jeux de scène avec lesquels, après la guerre où il s'est passé pas mal de choses, la dernière 
dans ce genre, on prolongeait un peu le plaisir sur les planches en nous en montrant des simulacres,  
il est étrange qu'on ne s'aperçoive pas de la fonction essentielle que joue à ce niveau d'abord la 
parole, l'aveu ; malgré tout, les jeux sadiques, ce n'est pas simplement intéressant dans les rêves des 
névrosés, on peut tout de même voir, là où ça se produit, il a beau y avoir des raisons, nous savons 
très bien ce qu'il faut penser des raisons, les raisons sont secondaires auprès de ce qui se passe dans 
la pratique. Si effectivement c'est toujours autour de quelque chose où il s'agit de peler un sujet de 
quoi ? de ce qui le constitue dans sa fidélité, à savoir sa parole, on pourrait peut-être se dire que ça a 
quelque chose à faire dans la question. C'est une approche. Je vous le dis tout de suite, ce n'est pas 
la  parole  qui  est  là  l'objet  a,  mais  c'est  pour  vous  mettre  sur  la  voie.  C'est  très  favorable  à 
malentendu d'aborder la question sous ce biais, vous allez le voir tout de suite, c'est à savoir qu'il va 
y avoir justement ce que je repousse, à savoir une symétrie, à savoir que le masochiste floride, le 
beau, le vrai, Sacher Masoch lui-même, il est certain qu'il organise toute chose de façon à n'avoir 
plus la parole.
En quoi est-ce que ça peut tellement l'intéresser ? Eclairons notre lanterne. Ce dont il s'agit, c'est de 
la voix. Que le masochiste fasse de la voix de l'autre à soi tout seul ce à quoi il va donner le garant 
d'y répondre comme un chien, cela est l'essentiel de la chose et s'éclaire de ceci que ce qu'il va 
chercher, c'est justement un type d'autre qui, sur ce point de la voix, peut être mis en question. La 
chère  mère,  comme  l'illustre  Deleuze,  à  la  voix  froide  et  parcourue  de  tous  les  courants  de 
l'arbitraire, est là quelque chose qu'avec la voix, cette voix que peut-être il n'a que trop entendue 
ailleurs, du côté de son père, vient en quelque sorte compléter et là aussi boucher le trou. Seulement 
il y a quelque chose dans la voix qui est plus spécifié topologiquement, à savoir que nulle part le 
sujet n'est plus intéressé à l'autre que par cet objet a là. Et c'est bien pour ça que la comparaison 
topologique, celle qui s'illustre ici du trou dans une sphère qui rien est pas une puisque précisément  
c'est dans ce trou qu'elle se replie elle-même, un examen un peu attentif de ce qui se passe au niveau 
de structures organiques, très nommément de l'appareil du vestibule ou des canaux semi-circulaires, 
nous porte à ces formes radicales 213

537



SEMINAIRE 16

dont déjà je vous donnai il y a quinze jours l'aperçu avec le recours à un type d'animal des plus  
primitifs  ;  ajoutons  à  celui  que  j'ai  nommé  le  crustacé  dit  Palémon,  joli  nom plein  d'échos  
mythiques. Mais qu'il ne nous distraie pas de ceci que l'animal, quand, à chacune de ses mues, il  
est dépouillé de tout l'extérieur de ses appareils, s'oblige et pour cause, parce que sans cela il ne  
saurait  d'aucune façon se mouvoir,  à se retaper,  dans le  creux ouvert  à  son niveau animal  à  
l'extérieur,  dans le creux de ce qui n'en est  pas moins bel et bien une oreille  quelques petits  
grains  de  sable,  histoire  que  ça  le  chatouille  là-dedans.  Il  est  strictement  impossible  de  
concevoir ce qu'il en est de la fonction du Surmoi si l'on ne comprend pas - ça n'est pas tout  
mais c'est un des ressorts - l'essentiel de ce qu'il en est de la fonction de l'objet "a" réalisée par  
la voix en tant que support de l'articulation signifiante, par la voix pure en tant qu'au lieu de  
l'Autre, elle est, oui ou non, instaurée d'une façon perverse ou pas.
Si l'on peut parler d'un certain masochisme moral, ce ne peut être fondé que sur cette pointe de  
l'incidence de la voix de l'Autre non pas dans l'oreille du sujet mais au niveau de l'Autre qu'il  
instaure comme étant complété de la voix et, à la façon dont tout à l'heure jouit l'exhibitionniste,  
c'est  dans  ce  supplément  de  l'Autre  et  non  sans  que  soit  possible  une  certaine  dérision  qui  
apparaît  dans  les  marges  du  fonctionnement  masochiste,  c'est  au  niveau  de  l'Autre  et  de  la 
remise à lui de la voix que l'axe de fonctionnement, l'axe de gravité du masochiste joue. Disons-
le, il  suffit d'avoir vécu à notre époque pour saisir,  pour savoir qu'il y a une jouissance dans  
cette remise à l'Autre, et d'autant plus qu'il est moins valorisable, qu'il a moins d'autorité, dans  
cette remise à l'Autre de la fonction de la voix. D'une certaine façon, ce mode de dérobement,  
de vol de la jouissance peut être, de toutes celles perverses imaginables, la seule qui soit jamais  
pleinement réussie.
Il n'en est certainement pas de même au niveau où le sadique essaie à sa façon, lui aussi, et  
inverse,  de  compléter  l'Autre,  en  lui  ôtant  la  parole,  certes,  et  en  lui  imposant  sa  voix.  En 
général,  ça  rate.  Qu'il  suffise  à cet  égard de se référer  à l’œuvre de Sade où il  est  vraiment  
impossible d'éliminer cette dimension de la voix, de la parole, de la discussion, du débat. Après  
tout, on nous raconte tous les excès les plus extraordinaires exercés à l'endroit de victimes dont  
on ne peut être en tous cas surpris que d'une chose, c'est de leur incroyable survie. Mais il n'y a  
pas un seul de ces excès qui ne soit en quelque sorte non seulement commenté mais en quelque 
sorte fomenté d'un ordre dont le plus étonnant est qu'aussi bien il ne provoque aucune révolte  
mais dont après tout aussi nous avons pu voir par des exemples historiques que c'est comme ça  
que ça peut se passer. On n'a jamais vu apparemment dans ces troupeaux qui se sont trouvés  
poussés vers lés fours crématoires quelqu'un tout d'un coup se mettre simplement à 214

538



SEMINAIRE 16

mordre le poignet d'un gardien. Le jeu de la voix trouve ici son plein registre, il n'y a qu'une 
seule chose, c'est que la jouissance ici, exactement comme dans le cas du voyeur, échappe ; sa  
place est  masquée par cette  domination étonnante de l'objet  a,  mais  la jouissance,  elle,  n'est 
nulle part. Il est tout à fait clair que le sadique ici n'est que l'instrument de quelque chose qui  
s'appelle supplément donné à l'Autre, mais dont dans ce cas l'Autre ne veut pas. Il ne veut pas,  
mais il y obéit quand même. Telle est la structure de ces pulsions, pour autant qu'elles révèlent  
qu'un  trou  topologique  à  soi  seul  peut  fixer  toute  une  conduite  subjective  et  met  un  relatif  
éminent dans tout ce qui peut être forgé autour de prétendues Einfühlung.
Puisque l'heure s'est avancée et qu'aussi bien ceci a été subtil à produire pour que j'y aie mis 
tout ce temps, j'annonce pourtant que le problème du névrosé est celui-ci. Vous vous référerez à  
l'article  que  j'ai  fait  sous  le  titre  Remarque  sur  un  discours  de  Daniel  Lagache.  Il  est 
indispensable pour nous retrouver dans ceci d'égaré qu'à tout ce qui s'est dit au niveau du texte  
freudien concernant l'identification, le flottement, la contradiction nette qu'il y a à travers ses  
ouvrages, à travers ses énoncés sur ce qu'il en est de ce qu'il appelle réservoir de la libido qui, 
tantôt est produit comme  l'Ich,  à savoir le  narcissisme,  tantôt au contraire comme ça,  l'égo 
étant évidemment inséparable du narcissisme et se trouvant en position problématique, c'est à  
savoir, est-ce au titre de l'objet qu'il offre, convoitise du Ça, il faut bien le dire que l'égo vient 
à s'introduire comme instance efficace où rejaillirait à son tour l'intérêt porté sur les objets.
Est-ce au contraire,  de l'objet  fomenté au niveau du  Ça,  que  l'égo  se trouverait  se valoriser 
secondairement, comme semblable, aussi bien que des objets ? Ceci nous introduit à poser d'une  
façon radicale, à reposer toute la question de ce qu'il en est de l'identification. Ce n'est que pour  
autant que le névrosé se veut être l'Un dans le champ de l'Autre, ce n'est que pour autant que 
l'idéalisation joue un rôle logique primordial  qu'il se trouve à partir  de là confronté avec les  
problèmes  narcissiques.  Mais  faire  seulement  cette  remarque,  que je  vous suggère  du même 
coup, de nous demander si nous ne subissons pas, avec Freud dans l'imagination du narcissisme  
primaire, un effet après coup, imagé, voire indiciblement faussé, nous en rajoutons un tout petit  
peu,  juste  ce  qu'il  faut  pour  tomber  dans  le  panneau  du névrosé,  à  savoir  que  c'est  dans  la 
mesure où le narcissisme secondaire, sous sa forme caractérisée de capture imaginaire,  est le  
niveau où se présente pour lui d'une façon dont le problème est tout à fait différent de ce qu'il en  
est d'avec le pervers, c'est ce que j'essayerai de vous faire sentir la prochaine fois. C'est dans  
cette mesure que nous croyons pouvoir penser qu'il y a eu quelque part cette relation non pas de  
supplément, mais de complément à l'Un et que nous investissons la pulsion orale qu'il présente,  
pourtant très apparemment à une seule condition qu'on se dessille de la 215

539



SEMINAIRE 16

fascination du névrosé, qui présente très apparemment le même caractère d'être centré autour  
d'un objet tiers qui se dérobe, aussi insaisissable en son genre que le regard ou la voix et ce  
fameux sein, dont à l'aide de jeux de mots, on fait le giron maternel. Derrière le sein et tout  
aussi plaqué que lui sur le mur qui sépare l'enfant de la femme,  le placenta est là pour nous  
rappeler que loin que l'enfant dans le corps de la mère et avec lui fasse un seul corps, il n'y est  
même pas enfermé dans ses enveloppes, il n'y est point un neuf normal, il est brisé, rompu dans 
cette enveloppe par cet élément de placage par lequel aussi bien, nous le savons maintenant,  
peuvent lier et jouer tous les conflits, qui ressortissent à la place de byzantinisme, au mélange  
des sangs et à l'incompatibilité de tel groupe avec tel autre.
Cette fonction d'un objet tiers que j'ai appelé plaque , pendeloque encore dirai-je, car nous le  
reverrons sous ses formes éminentes dans tout ce qui de la culture s'édifie, la chose accrochée  
au mur et qui leurre. Est-ce que ce n'est pas ce qui apparaît effectivement dans l'expérience du  
névrosé ? Je veux dire qu'à la convertir,  qu'à la combler du mythe d'une unité primitive, d'un 
paradis perdu, soi-disant achevé du trauma de la naissance, nous ne tombons pas dans ce qui est  
justement  en  jeu  dans  l'affaire  du  névrosé.  Ce  dont  il  s'agit  pour  lui,  nous  le  verrons,  je  
l'articulerai en détail et déjà vous pouvez en trouver les premières lignes dessinées d'une façon 
parfaitement claire dans cet article, c'est de l'impossibilité de faire rentrer sur le plan imaginaire  
cet objet petit  a  en conjonction avec l'image narcissique.  Nulle représentation ne supporte la 
présence de ce qui s'appelle le  représentant  de la  représentation.  On ne voit que trop ici la 
distance marquée par ce terme qu'il n'y a de l'une à l'autre, du représentant à la représentation,  
aucune équivalence.  C'est  ce  qui  me  permet  d'amorcer,  d'indiquer  le  point  où tout  ceci  sera  
réordonné,  la  troisième ligne  du graphe,  celle  qui  croise  les  deux autres,  c'est  à  proprement  
parler, ce qui d'une concaténation symbolique se rapporte à l'imaginaire où elle trouve son lest.  
C'est sur cette ligne que dans le graphe complet vous rencontrez le Moi, le désir, le fantasme et  
enfin l'image spéculaire avant que sa pointe, sa pointe qui n'est ici à gauche, en bas, saisissable  
que comme d'un effet rétroactif, sa pointe ne consiste qu'en illusion rétroactive également d'un  
narcissisme  primaire.  C'est  autour  de  cela  que  sera  recentré  le  problème  du  névrosé,  la  
manifestation  aussi  du fait  que,  en tant  que névrosé,  il  est  précisément  voué à  l'échec  de la  
sublimation. Donc, si notre formule de S barré poinçon de petit a ($   a),  en tant que formule 
du fantasme est  à mettre  en avant au niveau de la sublimation,  ce n'est  très précisément  pas  
avant qu'une critique soit portée sur toute une série d'implications latérales qui ont été données  
de façon injustifiée  en raison du fait  que l'expérience qui n'aurait  pourtant  pas pu avoir  lieu  
autrement, que l'expérience des incidences du signifiant sur le sujet ait été faite au niveau des  
névrosés.
216

540



SEMINAIRE 16

LEÇON XVII 23 AVRIL 1969

Le temps des vacances a coupé notre propos. Comme vous le voyez, moi aussi, j'ai pris mon  
temps pour le reprendre.
Je vous ai laissés sur le sujet de la sublimation une fois ouvert, que nous aurons à renchaîner à  
quelques pointages sur ce qu'il en est, du point de vue de la structure sur ce qu'il en est de la  
perversion. A quoi j'ai apporté cette précision qu'il nous fallait définir,  d'une façon que mes  
schèmes, mes notions si vous voulez à la rigueur, rendent très simple et très accessible, c'est à  
savoir est-ce que le sujet, dans la perversion, prend soin lui-même de suppléer à cette faille de  
l'Autre,  qui  est  une  notion  d'un  accès  pas  de  premier  plan,  qui  nécessite  une  certaine  
élaboration  de  l'expérience  psychanalytique.  C'est  donc  uniquement  pour  ceux  qui  sont 
familiers de mes termes que cette formule peut prendre valeur de pas. C'est là certainement  
l'inconvénient de ce qui n'est pas le privilège de mon enseignement, de ce qui est le facteur  
commun de toute science à partir du moment où elle a commencé de se construire. Ce n'est  
pas pour autant,  bien sûr, que cela suffise à authentifier  comme scientifique ce à quoi mon  
enseignement  s'efforce  de  parer,  de  parer  à  quelque  chose  qui,  au  nom  d'une  prétendue  
référence à la clinique,  laisse toujours le compte-rendu de cette  expérience à ce qu'on peut  
bien appeler une fonction réduite à je ne sais quel flair, qui ne saurait bien entendu s'exercer si  
déjà ne lui étaient donnés les points d'une orientation qui, elle, a été le fruit d'une construction  
et fort 217

541



SEMINAIRE 16

savante, celle de Freud, mais enfin dont il s'agit de savoir s'il suffit de s'y loger puis, à partir de  
là, de se laisser guider sur ce qu'on prend pour être appréhension plus ou moins vécue de la 
clinique, mais qui n'est tout simplement que place à ce que s'y reglissent les plus noirs préjugés.  
On prend cela pour du sens. C'est à ce sens que je crois que devrait être appliquée une exigence  
censitaire,  à savoir que ceux qui s'en targuent aient à faire preuve par ailleurs de suffisantes  
garanties. J'essaierai aujourd'hui de dire pourquoi ces garanties doivent être prises ailleurs que  
dans ce champ où d'ordinaire ils n'ont rien fait ni pour authentifier ce qu'ils ont reçu de Freud  
concernant ce qui fait la structure de ce champ, ni - ce qui est bien le minimum d'exigence -  
pour tenter de lui donner suite, d'en rendre compte.
J'ai  eu  parmi  les  premiers  à  entendre  de  la  sortie  d'un  libelle  dont  le  titre,  à  lui  seul,  est  
déshonorant, que je n'énoncerai pas ici de ce fait, mais qui, sous le chef avoué des auteurs qui se  
déclarent dès les premières lignes, de deux analystes, prétendent faire bilan, cuber, réduire à sa  
valeur qui ne va pas plus haut que des horizons, je dois dire, exécrables, qui peuvent faire la  
règle dans un certain champ de l'expérience psychanalytique, réduire ce qu'il en est de ce qu'ils  
appellent,  le  nom  est  inclus  dans  leur  titre,  de  ce  qu'ils  désignent  globalement  comme  la  
contestation. Après ça, vous savez à quoi vous en tenir ! La régression psychique, l'infirmité,  
l'infantilisme sordide dont feraient preuve tous ceux qui, à quelque titre, se manifestent dans ce  
registre - et Dieu sait combien il peut être nuancé - ceux-là sont vraiment ramenés au niveau de  
ce que, dans un certain champ, dans un certain cadre de l'expérience psychanalytique,  on est  
capable  de penser.  Ça ne va pas plus loin !  Je n'y ajouterai  pas d'autre  note.  Simplement  je  
constate, j'enregistre que, quelque soupçon qui ait pu en venir à certains parmi mes élèves les  
plus authentiques,  ceci ne surgit  de personne dont on ait  vu à quelque moment ici  la figure. 
C'est un fait. C'est un fait que j'ai même confirmé, m'adressant à tel ou tel qui aurait pu tomber  
sur ce soupçon.
Je dois dire que le fait  même de poser cette  question avait  quelque chose peut-être d'un peu 
offensant. Mais enfin, d'où je suis, il faut que je puisse répondre, et répondre de la façon la plus  
ferme qu'aucun de ceux qui, à quelque moment sont apparus ici pour à l'occasion collaborer, me  
répondre, qui à quelque degré aient été les assistants de ce séminaire, n'a fait rien d'autre que de  
répudier avec horreur la plus mince approbation qu'ils pourraient donner à cette extravagante  
initiative, à ce véritable déculottage d'une pensée au plus ras du sol.
Voici donc les choses aérées,  ce qui d'ailleurs  aussi  bien n'exclut pas que, par quelque côté,  
telles personnes que j'évoque à l'instant ne puissent aussi prendre quelque pente qui, à la fin du 
compte, n'est pas sans rejoindre 218

542



SEMINAIRE 16

ce  qui  peut  s'exprimer  dans  un  certain  registre.  Qu'elles  ne  le  fassent  pas,  que  toute  la  
psychanalyse  française  ne soit  pas  derrière  les deux auteurs  dont  je  me trouve par  certaines  
communications avoir le nom, et qui ne sont pas minces, qui appartiennent à un éminent Institut  
que tout le monde connaît, que les choses n'en soient pas à ce que toute la psychanalyse ne soit  
pas là derrière à propos de la contestation, après tout je peux bien me targuer que c'est le fait de  
mon enseignement.
On  ne  peut  pas  dire  qu'il  ait  eu  un  succès  dans  la  psychanalyse.  Mais,  comme  le  disait  à  
l'occasion à  un certain  tournant  des  aventures,  des  avatars  de cet  enseignement  l'un de ceux 
même que j'ai cru devoir interroger, sans que mes soupçons à proprement parler pussent aller  
jusqu'au  point  de  croire  qu'il  ne  répudierait  pas  cet  ouvrage,  c'est  tout  de  même  la  même 
personne qui, dans une de ces occasions, à propos de ce que j'énonce, ne parlait de rien moins  
que de terrorisme. Ce serait donc le terrorisme dégagé par mon enseignement qui ferait que si la  
psychanalyse française, après tout, disons-le, mises à part quelques rares exceptions, ne s'est pas 
distinguée  ni  par  une  grande  originalité,  ni  par  une  opposition  à  mon  enseignement  
particulièrement efficace, ni non plus par une application du même, il n'en reste pas moins que  
certains discours sont impossibles en raison de cet enseignement, et qu'il faut vraiment, comme  
cela existe, résider dans un milieu où il est à proprement parler interdit même de feuilleter les  
quelques pages que j'en ai laissées sortir, que de pareils énoncés peuvent se produire qui, je le  
répète, viendront bien vite à votre connaissance. Si j'en parle, c'est que déjà tel hebdomadaire  
fait à l'ordinateur à une bonne page met en évidence le narcissisme imputé dans cet ouvrage aux 
contestataires, dans une méconnaissance totale, bien entendu, de la rénovation, il faut bien le  
dire, que j'ai apportée de ce terme.
Eh bien!  puisque terrorisme il  y a  et  qu'après tout  je n'en ai  pas le  privilège,  que c'est  bien  
quelque chose qui aurait  peut-être pu retenir  l'attention des auteurs par exemple,  c'est que le  
terrorisme  n'est  pas  absent  du  champ  qu'ils  considèrent,  que  ce  n'est  pas  simplement  une  
recherche de bien-aise et de mirage réciproque qui le gouverne, que certainement, d'une façon 
assez variée,  quelque  chose s'y exerce qui  tranche et  qui  exclut,  voire  qui  s'exclut  de l'un à  
l'autre, que cette réflexion, cette constatation de ce qui est un effet essentiel et caractéristique de  
certaines fonctions à notre époque et tout spécialement de celles qui, à quelque titre, peuvent  
s'autoriser d'une pensée,  qui me fait  me proposer de vous faire  part  aujourd'hui  de quelques  
réflexions qui ne s'accrochent pas mal autour du terme de ce qu'il en est de ce qu'il faut entendre  
sous le registre de ce terme usuel et qu'on brandit à tort et à travers de la liberté de pensée.  
Qu'est-ce que cela veut dire ? En quoi diable peut-on même considérer qu'il y ait une valeur  
inscrite sous ces trois mots ?
219

543



SEMINAIRE 16

D'un premier abord, épelons si la pensée a quelque référence, si nous la considérons dans son 
rapport,  disons-le vite comme ça,  objectif,  bien sûr il  n'y a pas la moindre liberté.  L'idée de  
liberté de ce côté de la référence objective a tout de même un point vif autour de quoi il surgit,  
c'est la fonction, ou plus exactement la notion de la norme. A partir du moment où cette notion  
entre en jeu, corrélativement celle d'exception, voire celle de transgression s'introduit. C'est là  
que la fonction de la pensée peut prendre quelque sens à introduire la notion de liberté. Pour  
tout dire, c'est à penser l'utopie qui, comme son nom l'énonce, est un lieu de nulle part, pas de  
lieu, c'est de l'utopie que la pensée serait libre d'envisager une réforme possible de la norme.  
C'est bien ainsi que, dans l'histoire de la pensée, de Platon à Thomas Morus, les choses se sont  
présentées. Au regard de la norme, du lieu réel où elle s'établit, ce n'est que dans le champ de  
l'utopie que peut s'exercer la liberté de pensée. C'est bien ce qui résulte autour des ouvrages du  
dernier de ceux que je viens de nommer, à savoir le créateur même du terme d'utopie, Thomas  
Morus, et aussi bien à remonter à celui qui a mis en avant, qui a consacré sous la fonction de  
l'Idée  le  terme  de  la  norme,  Platon.  Platon  de  même  nous  édifie  une  société  utopique,  la  
République,  où  s'exprime  la  liberté  de  sa  pensée  au  regard  de  ce  que  lui  donne  la  norme  
politique de son temps. Nous voici donc ici dans le registre non seulement de l'Idée et aussi bien  
le moindre exercice de tout ce que j'ai promu comme distinguant l'imaginaire du réel nous fait  
bien repérer ce qu'a de cadrant, de formateur dans ce registre une référence qui tout entière va à  
son  terme  au  registre  de  l'image  du  corps.  Je  l'ai  souligné,  l'idée  même  de  macrocosme  a  
toujours été accompagnée d'une référence à un microcosme qui lui donne son poids, son sens,  
son  haut,  son  bas,  sa  droite,  sa  gauche,  qui  est  au  fond  d'un  mode  d'appréhension  dit  de  
connaissance qui est celui dans lequel s'exerce tout un développement qui, à juste titre, s'inscrit  
dans l'histoire de la pensée.
Sur mon graphe où les deux lignes horizontales que j'ai retracées la dernière fois pour les faire  
recouper  par  cette  ligne  en  hameçon  qui  les  coupe  toutes  les  deux  et  détermine  les  quatre  
carrefours  essentiels  où  s'inscrit  un  certain  repérage,  cette  ligne  en  hameçon  qui  monte  et  
redescend pour les couper toutes deux, c'est précisément, je le rappelle, la ligne où s'inscrivent  
et très précisément dans les intervalles laissés par les deux lignes respectives de l'énonciation et  
de  l'énoncé,  où  s'inscrivent  les  formations  à  proprement  parler  imaginaires,  nommément  la  
fonction  du désir  dans  son rapport  au fantasme,  et  celle  du moi  dans  son rapport  à  l'image 
spéculaire.  C'est dire que les registres du symbolique,  pour autant  qu'ils s'inscrivent dans les  
deux  lignes  horizontales  ne  sont  pas  sans  rapport,  sans  trouver  de  support  dans  la  fonction 
imaginaire. Mais ce qu'ils
ont de légitime, je veux dire de rationnellement assimilable, doit rester 220

544



SEMINAIRE 16

limité. C'est en cela que la doctrine freudienne est une doctrine rationaliste; c'est uniquement en  
fonction  de ce  qui  peut  s'articuler  dans  des  propositions  défendables,  au nom d'une certaine  
réduction logique, que quoi que ce soit peut être admis ou au contraire exclu.
Où en est, au point où nous en sommes de la science, cette fonction imaginaire prise comme 
fondement de l'investigation scientifique ? Il est clair qu'elle lui est tout à fait étrangère. Dans  
rien de ce que nous abordons, même au niveau des sciences les plus concrètes,  des sciences  
biologiques par exemple, ce qui importe, ça n'est pas de savoir comment c'est dans le cas idéal;  
il suffit de voir l'embarras des recours à la pensée que sollicite de nous toute question de cet  
ordre, à savoir : qu'est-ce que la santé par exemple ? Considérez que ce n'est pas dans l'ordre de  
l'idéalité que se situe ce qui s'ordonne de notre avancée scientifique. Ce qui intéresse, à propos  
de tout ce qui est et que nous avons à interroger, c'est comment ça se remplace.
Je pense que la chose est suffisamment illustrée pour vous par la façon dont on en use avec  
l'interrogation organique des fonction du corps. Ce n'est pas hasard, excès, acrobatie, exercice si  
ce qui apparaît plus clair dans l'analyse de telle fonction, c'est qu'on puisse, par quelque chose  
qui  n'y  ressemble  en  rien,  remplacer  un  organe.  Si  je  suis  parti  d'un  exemple  aussi  bardé  
d'actualité, ce n'est certes pas pour faire effet, car ce dont il s'agit est d'une bien autre nature.  
S'il en est ainsi, c'est parce que la science ne s'est pas développée de l'Idée platonicienne mais  
d'un procès lié à la référence à la mathématique,  non pas pour ce qui a pu s'en manifester à  
l'origine, pythagoricienne par exemple pour en donner une idée, à savoir celle qui au nombre  
conjoint une idéalité de la sorte de celle à quoi je me référais en parlant de Platon ; au niveau de  
Pythagore, qu'il y ait une essence du Un, une essence du Deux, voire du Trois, et au bout d'un  
certain temps on s'arrête ; quand on est arrivé à Douze, on perd le souffle, cela n'a absolument  
rien à faire avec le mode sous lequel nous interrogeons maintenant ce qu'est le nombre.  Des  
formules de Peano à cet exercice pythagoricien il n'y a absolument rien de commun.
L'idée de fonction, au sens mathématique, mais ici ce n'est pas pour rien qu'elle est homonyme  
avec  le  mode  sous  lequel  j'évoquais  tout  à  l'heure  que  pouvait  être  interrogée  la  fonction 
organique, cette fonction est toujours au dernier terme ordonnée d'une concaténation entre deux  
chaînes  signifiantes,  x  =  fonction  de  y,  voilà  le  départ,  le  fondement  solide  sur  lequel  les 
mathématiques convergent, car bien entendu ce n'est point apparu aussi pur au départ. Selon le  
mode  qui  est  à  proprement  parler  celui  de la  chaîne  symbolique,  c'est  le  point  d'arrivée  qui  
donne son sens à tout ce qui a précédé.
Pour autant que la théorie des mathématiques, je ne dirai pas a abouti, car déjà on se glisse plus  
avant, mais tenons-nous en à ce qui en fait 221

545



SEMINAIRE 16

l'équilibre  de  notre  temps,  la  théorie  des  ensembles,  nous  constatons  que  l'essentiel  de 
l'ordination numérique y est réduit à ce qu'il est, à ses possibilités articulatoires, et est construit  
pour le dépouiller cet ordre numérique de tous ses privilèges idéaux ou idéalisables, de ceux que 
j'évoquai comme je le pouvais à l'instant à vous réévoquer ce qu'était le Un, le Deux, voire tel  
ou tel nombre, dans une tradition que nous pouvons dire globalement gnostique, la théorie des  
ensembles  précisément  est  faite  pour  dépouiller  cette  ordination  numérique  -  et  c'est  ce  que 
j'appelle  de  ces  privilèges  idéaux  ou  imaginaires  -  de  l'unité  -  pas  trace  d'unité  dans  les  
définitions de Peano, un nombre se définit par rapport au zéro et à la fonction du successeur.  
L'unité n'y a aucun privilège - de l'unité, de la corporéité, de l'essentialité, de la totalité elle-
même. Il  faut bien marquer  en ceci qu'un exemple ne saurait  en aucune façon être confondu  
avec  une  classe  ;  et  par  tel  autre  trait  comme  ceci  que  parler  de  partie  est  profondément  
contraire au fonctionnement de la théorie, que le terme de sous-ensemble est très précisément  
fait pour montrer ceci qu'on ne saurait d'aucune façon y inscrire que le tout est fait de la somme  
des parties. Comme vous le savez, les sous-ensembles constituent de leur réunion quelque chose  
qui n'est nullement identifiable à l'ensemble, en le dépouillant même au fond, c'est là le sens de  
la théorie des ensembles, du recours à la spatialité elle-même.
Je m'excuse de cette introduction destinée à marquer les termes d'une opposition aussi profonde 
que nécessaire qui est celle où se définit quoi ? La révolution ou la subversion si vous voulez du  
mouvement d'un savoir car, depuis quelque temps, il est clair que j'ai décollé du fonctionnement 
ici qui n'est qu'inaugural, voire supposé de la pensée. C'est bien parce que je suis parti de Platon  
que j'ai pu parler de la pensée. La pensée, donc, ce n'est pas du tout du côté de l'orientation  
objective que nous avons à l'interroger sur sa liberté. De ce côté-là, elle n'est libre, en effet, que  
du  côté  de  l'utopie,  de  ce  qui  n'a  aucun lieu  dans  le  réel.  Seulement,  c'est  peut-être  un des 
intérêts du procès même que j'ai pris, c'est qu'assurément, ce discours a quelque chose à faire  
avec de la pensée. Ce recul pris sur ce qu'il en est de deux versants de la connaissance, nous  
appellerons  ça  quoi  ?  Une  réflexion  ?  Un  débat  ?  Une  dialectique  ?  C'est  dans  le  champ 
subjectif, bien évidemment, et pour autant que, si la chose était possible, à l'occasion vous ayez  
à me répondre, que nous aurions à faire intervenir sans doute d'autres diversités.
Premier plan d'abord, la notion du "tous". Qu'est-ce qui, dans ce que je viens de dire, peut être  
accepté par tous ? Est-ce que ce "tous" a un sens ? Nous retrouverons là la même opposition.  
Nous nous apercevrons de la mue qu'a prise l'exigence logique, et qu'aussi bien, pour pousser  
assez loin un tel débat, nous serons amenés à promouvoir la fonction de l'axiome, 222

546



SEMINAIRE 16

à savoir un certain nombre de préfigurés logiques tenus pour fonder la suite et aussi bien, la dite  
suite, la suspendre à l'agrément donné ou non à l'axiome. L'incertitude de ce "tous" sera mise en  
cause non point seulement de ceci que concrètement l'unanimité du "tous" est la chose la plus  
difficile à obtenir, mais que la traduction logique du "tous" se montre fort précaire, pour peu 
que,  dans  l'ordre  de  la  logique,  nous  ayons  l'ordre  d'exigences  qui  nécessite  la  théorie  des  
quantificateurs.  Ce  que  me  retirant,  n'allant  pas  m'engager  dans  des  développements  qui  au  
regard de ce que nous avons à interroger nous égare, je demanderai comment s'exprime ici dans  
ce registre ce qu'il en est de la liberté de pensée.
Ici Hegel est un repère qui n'est pas simplement commode mais essentiel. Dans cet axe qui nous  
intéresse, il prolonge le cogito inaugural. La pensée se livre si l'on interroge le centre de gravité  
de ce qui s'y qualifie comme Selbstbewusstsein. Je sais que je pense. Le Selbstbewusstsein n'est 
rien d'autre. Seulement ce qu'il ajoute à Descartes, c'est que quelque chose varie dans ce "je sais  
que je pense" et c'est le point où je suis. Cela, j'allais dire par définition, dans Hegel, je ne le  
sais pas. L'illusion, c'est que je suis où je pense. La liberté de pensée ici, ce n'est rien d'autre  
que ceci que Hegel m'interdit bien de penser, c'est que je suis où je veux. A cet égard, ce que  
Hegel révèle, c'est qu'il n'y a pas la moindre liberté de pensée. Il faudra le temps de l'histoire  
pour qu'à la fin, je pense à la bonne place,  à la place où je serait devenu Savoir. Mais, à ce  
moment-là,  il  n'y  a  absolument  plus  besoin  de  pensée.  Je  me  livre  à  un  exercice  assez  fou  
devant vous parce qu'il est évident que, pour ceux qui n'ont jamais ouvert Hegel, tout cela ne 
peut pas aller bien loin. Mais enfin j'espère quand même qu'il y en a entre vous assez qui sont  
plus ou moins introduits à la dialectique du maître et de l'esclave, pour se souvenir de ceci, de  
ce qui arrive au maître qui a la liberté - c'est comme ça qu'il le définit tout au moins, c'est le  
maître  mythique  !  -  ce  qui  arrive  quand il  pense  c'est-à-dire  quand il  met  sa  maîtrise  dans  
l'étrangeté du langage, il entre peut-être dans la pensée mais assurément c'est le moment où il  
perd sa liberté; que pour l'esclave, en tant que conscience vile, c'est lui qui réalise l'Histoire ;  
dans le travail, sa pensée à chaque temps est serve du pas qu'il a à faire pour accéder au mode  
de  l'état  où se réalise  quoi  ?  La  domination  du  savoir.  La  fascination  de Hegel  est  presque  
impossible à défaire. Il n'y a que certaines personnes de mauvaise foi qui considèrent que j'ai  
promu l'hégelianisme à l'intérieur du débat freudien.  Néanmoins n'imaginez pas que je pense 
que de Hegel on vient à bout comme ça. Cette notion que la vérité de la pensée est ailleurs qu'en  
elle-même et à chaque instant nécessitée de la relation du sujet au savoir, et que ce savoir lui-
même  est  conditionné  par  un  certain  nombre  de  temps  nécessaires,  est  une  grille  dont 
assurément nous ne pouvons que sentir à tout instant l'applicabilité, à tous les détours de notre 
expérience. Elle est 223

547



SEMINAIRE 16

d'une valeur d'exercice, d'une valeur formatrice exemplaire. Il faut vraiment faire un effort de 
désordination, de réveil véritable pour nous demander comment, si peu que je sache, il y a ce  
retard qui fait qu'il me faudrait penser pour savoir.
Et si l'on regarde de plus près, on s'interroge, qu'est-ce que ça a à faire, l'articulation du savoir  
effectif  avec le mode sous lequel je pense ma liberté, c'est-à-dire "je suis où je veux"? Il est  
clair de la démonstration de Hegel que je ne puis pas penser que je suis là où je veux, mais il est  
non moins clair à y regarder de près que c'est cela et rien d'autre qui s'appelle pensée, de sorte  
que ce "je suis là où je veux" qui est l'essence de la liberté de pensée à titre d'énonciation est  
proprement ce qui ne peut être énoncé par personne. Et à ce moment-là apparaît  cette chose 
étrange  que  dans  Hegel,  dans  la  Phénoménologie,  non dans  l'Encyclopédie,  mais  là  où est 
marquée le plus au vif cette dialectique propre de la pensée, ceci peut se faire en l'absence de 
toute histoire du savoir, que dans toute la Phénoménologie de l'Esprit, il s'agit d'une référence 
à une vérité qui permet de pointer ce que la pensée ne sait pas de sa fonction. Dès lors il est  
clair que d'où Hegel le détecte-t-il sinon de son savoir, entendons du savoir de son temps, de  
son  époque,  de  ce  savoir  scientifique  tel  que  Kant  en  a  fait  le  bilan,  du  savoir  newtonien.  
Disons-le d'un mot pour ceux qui entendent, de ce savoir-limite qui marque l'apogée et la fin de  
la théologie.
La différence entre Hegel et Freud est ceci. La pensée n'est pas seulement la question posée sur  
la vérité du savoir, ce qui est déjà beaucoup et essentiel du pas hégelien. La pensée, dit Freud,  
barre l'accès à un savoir. Ai-je besoin de rappeler  ce dont il  s'agit  dans l'inconscient,  c'est  à  
savoir comment on a pensé le premier accès à un savoir ? Le Selbstbewusstsein de Hegel, c'est 
le "je sais que je pense" ;  le trauma freudien,  c'est un "je ne sais pas" lui-même impensable  
puisqu'il suppose un "je pense" démantelé de toute pensée. Le point origine, non pas à entendre  
génétiquement mais structuralement quand il s'agit de comprendre l'inconscient, c'est que c'est  
en ce point nodal d'un savoir défaillant que naît, sous la forme donc de ce qui peut s'appeler, à  
condition d'en mettre les deux derniers mots dans une sorte de parenthèse, le désir (de savoir).  
C'est le désir inconscient tout court, dans sa structure. Aussi bien ai-je dès longtemps marqué à  
la ligne supérieure de mon graphe "il ne savait pas" à propos du rêve célèbre du "il ne savait pas  
qu'il était mort", le "il ne savait pas" comme la mise en question de l'énonciation comme telle  
du  sujet  divisé  à  l'origine.  C'est  cela  qui  fait  la  dimension  du  désir,  être  celle  du  désir  de  
l'Autre ; c'est pour autant que dans le fantasme traumatique ce désir de l'autre est informulable  
que le désir  prend germe dans ce qui peut s'appeler,  à condition de mettre  les derniers mots  
entre  parenthèses,  le  désir  (de  savoir).  Et  nous  trouvons  là  tout  de  suite  les  thèmes  
fondamentaux sur lesquels j'ai insisté; si le désir de 224

548



SEMINAIRE 16

l'Autre  est  tel  qu'il  soit  fermé,  c'est  qu'il  s'exprime  en  ceci,  caractéristique  de  la  scène  
traumatique, que le corps y est aperçu comme séparé de la jouissance. La fonction de l'autre ici  
s'incarne. Elle est ce corps comme perçu comme séparé de la jouissance.
Le  pas  donc  que  fait  franchir  Freud  concernant  cette  fonction  de  la  pensée  par  rapport  au  
Selbstbewusstsein, c'est ceci que l'essence du "je sais que je pense", de ce Selbstbewusstsein n'est 
rien autre que le trop d'accent mis sur ce que "je sais" pour oublier ce "je ne sais pas" qui est sa  
réelle origine. C'est déjà contre la division qu'implique ce "je ne sais pas" que le seul fait de la  
présence de la négation met en suspens, si je puis dire - mais justement je ne le dis pas - c'est un 
"je ne sais pas" que le "je sais que je pense" est fait pour écranter d'une façon définitive.  La  
vérité dès lors n'est plus la place où est réellement ce "que je pense" dans Hegel ; la vérité est la  
désignation de la place d'où ce "que je pense" est motivé. Observez que si ceci doit être pris en  
toute rigueur, de cette place il n'y a rien à dire qui ait sens. Elle est créée par un "ça ne veut rien  
dire". C'est l'endroit où "ça ne veut rien dire" qui commande un "ça veut dire" de remplacement.
Je ne sais à combien d'entre vous le rappel de ces vérités premières peut servir, mais pour les  
autres j'ai mis quelques mots-clés au tableau qui rappellent ce que j'ai déjà longuement élucidé  
dans  une topologie,  à  savoir  cette  référence à  la  bouteille  de Klein pour  autant  qu'elle  nous  
donne dans une topologie de surface la possibilité d'une division, dont ce qui est au col, à savoir  
ce petit cercle, où est censée se rebrousser la surface, et nous mettrions d'un côté la vérité et de  
l'autre le savoir, observez que dans cette schématisation il doit y avoir là un quelque part qui les  
réunisse, qui est dans la même forme que celle que je cherche à présentifier plus simplement  
dans la bande de Moëbius.
Ce  qui  importe,  c'est  ici  de  poser  quelques  questions.  Cette  vérité  qui  est  celle  que  nous 
interrogeons dans l'inconscient comme défaillance créatrice du savoir, comme pointe origine du 
désir de savoir, mais c'est le schéma qui vient d'un savoir condamné à n'être en quelque sorte  
jamais que le corrélat de cette défaillance, est-ce que ça n'est pas ceci qui est pour nous, à plus  
loin interroger, si toute pensée, non pas seulement la pensée spontanée de quiconque s'oriente 
dans les réalités installées de la vie, mais la pensée comme telle, à savoir comme s'interrogeant  
sur ce point hégelien qui est de savoir où un certain mode de savoir situe réellement le sujet, si  
toute cette pensée est définie comme étant essentiellement censure, car c'est cela que veut dire  
l'articulation freudienne, c'est que ce "je ne sais pas", de ce qu'il soit radicalement oublié, il est  
impossible de revenir à sa place, pensée - censure, appelez-là comme vous voudrez, glissez les  
mots,  censée pensure,  est-ce que nous ne sentons  pas  là  tout  au moins  un de ces  corrélatifs  
essentiels de ce qui se clame à notre époque d'une prétendue fin 225

549



SEMINAIRE 16

de la philosophie ?
Il y a une objection de structure, précisément,  c'est que philosophie, ou même comme on dit  
mieux à l'occasion métaphysique, elle n'a jamais fait que ça, la métaphysique, de se considérer  
comme à son terme.  Alors il  ne faut pas croire qu'à cause qu'on agite Kierkegaard,  Marx et  
Nietzsche, comme on dit, ça nous mette tellement hors des limites de l'épure, uniquement vu de 
ce point de vue là. Ça n'est intéressant que pour continuer d'interroger ce qui est de nos jours,  
constatez-le tout de même, la chose la plus contestée du monde, encore qu'on ne s'arme que de  
cela, à savoir la liberté de pensée. Partout où on travaille à réaliser quelque chose qui a bien l'air  
d'être la domination du savoir - je veux dire là où on travaille sérieusement, pas là où c'est la  
foire - on n'a pas la liberté de pensée. Ça n'empêche pas que les étudiants de Prague sont en  
train de faire la grève pour ça.
Alors qu'est-ce que ça veut dire ? C'est dans la mesure où notre expérience analytique peut peut-
être apporter là une ébauche de réflexion que tout ce discours est tenu. Si nous procédons dans 
l'expérience en faisant tenir quoi ? Un discours qui se définit comment ? Associations libres,  
cela veut dire sans lien à l'Autre. Vous parlez dans l'analyse, ça veut dire qu'on vous a libéré de  
toute  règle  du  jeu.  Et  à  quoi  grand  Dieu  est-ce  que  ça  peut  mener  ?  Même  pas  à  un  texte  
esthétique.  Car les surréalistes, quand ils voulaient procéder par cette voie,  vous pensez bien  
qu'à la fin ils employaient largement la paire de ciseaux, pour que ça finisse par faire quelque 
chose dont nous reparlerons, l’œuvre d'art. Qu'on puisse y arriver comme ça est déjà fortement  
indicatif mais tout à fait imperméable à quiconque n'a pas l'idée de l'objet a.
Ce n'est pas de l'objet "a" que nous parlons aujourd'hui. Ce dont nous parlons, c'est ceci, c'est  
que pour qu'on se livre à un pareil exercice, qui normalement ne peut aboutir qu'à une profonde  
insuffisance logique - et c'est tout ce que Freud veut dire en réalité quand il dit que l'inconscient  
ne  connaît  pas  le  principe  de  contradiction,  le  principe  de  contradiction  est  quelque  chose  
d'excessivement  élaboré  en  logique  et  dont  même  en  logique  on  peut  se  passer,  on  peut  
construire toute une logique sans faire usage de la négation, je parle d'une logique formelle dans  
le champ du savoir  - si  nous pouvons user d'un discours qui se libère de la logique,  il  n'est  
certainement pas délié de la grammaire. C'est bien que dans la grammaire, il doit rester quelque  
chose  très  riche  de  propriétés  et  de  conséquences  qui  fait  que  nous  nous  apercevons  qu'un 
fantasme ne s'exprime dans rien de mieux qu'une phrase qui n'a de sens que grammatical, qui  
dans  son  jeu  en  tout  cas,  pour  ce  qui  est  de  la  formation  du  fantasme,  n'est  agité  que 
grammaticalement, à savoir Un enfant est battu par exemple. C'est en tant que quelque chose n'y 
est censuré et ne peut être censuré que de la structure 226

550



SEMINAIRE 16

grammaticale,  à  savoir  l'agent  par  exemple,  que  quelque  chose  peut  opérer  autour  de  cette  
phrase.
Les névroses donc révèlent la distinction de la grammaire et de la logique. Il s'agirait de faire un  
pas de plus, et même si elles ne la révèlent pas d'emblée, comme ça, patent, nous dire que si  
nous découvrions - et  c'est à quoi je m'efforce - l'homologie de quelque chose qu'on ne peut  
savoir, évidemment, qu'à avoir fait un peu de logique, l'homologie des failles que démontre une  
logique correcte, c'est-à-dire qui n'a pas plus d'un siècle, à savoir qui fait qu'on s'aperçoit par  
exemple que c'est  de la localisation quelque part  d'un indécidable que dépend la consistance  
d'un des systèmes les plus assurés, à savoir l'arithmétique, qu'il y a homologie entre ces failles  
de la logique et de la structure du désir en tant qu'il est au dernier terme connotation du savoir  
des rapports de l'homme et de la femme par quelque chose qui est le plus surprenant,  par le  
manque  ou  le  non-manque  d'un  organon,  d'un  instrument,  autrement  dit  du  phallus,  que  la 
jouissance de l'instrument fasse barrage à la jouissance qui est jouissance de l'Autre en tant que 
l'Autre  est  représenté  par  un  corps,  pour  tout  dire,  comme  je  l'ai  énoncé,  je  pense,  avec  
suffisamment de force, qu'il n'y a rien de structurable qui soit proprement l'acte sexuel, si ceci  
est correctement démontré, le joint, la boucle, ce quelque chose qui par derrière rejoint vérité à  
savoir est concevable ; la pensée est justement ce  Vorstellungsreprâsentanz,  cette chose qui 
représente le fait qu'il y ait du non représentable parce que barré par l'interdit de la jouissance.  
A quel niveau ? Au plus simple, au niveau organique. Le principe du plaisir, c'est cette barrière  
à la jouissance et rien d'autre.
Qu'elle soit métaphorisée dans l'interdit de la mère, c'est après tout ce qui n'est que contingence  
historique, et le complexe d'Oedipe lui-même n'est là qu'appendu. Mais la question se gîte plus  
profondément. La castration, à savoir le trou dans l'appréhension de ce "je ne sais pas" quant à  
la  jouissance  de  l'Autre,  doit  être  repensée  quant  à  ses  rapports  aux  effets  répandus,  
omniprésents de notre science - ces deux points qui ont l'air très distants de ce barrage qui fait  
que ce sexe dont nous parlons tout le temps, loin de faire un pas dans quelque solution que ce  
soit du champ de l'érotique, va toujours plutôt s'obscurcissant, et marquant plus l'insuffisance de  
nos repères - qu'il y ait un rapport entre cela et ces effets que j'appelle répandus de notre savoir,  
c'est à savoir ce prodigieux déferlement du rapport à l'objet a dont l'usage de nos mass-media ne 
sont que le retour, la présentification, est-ce que ceci n'est pas à soi tout seul l'indication de ce  
qu'il en est de la liberté de pensée ?
Car supposez que la structure soit effectivement ici celle de la bouteille de Klein, que la limite  
soit  effectivement  ce  lieu  de  retournement  où  ce  qui  était  l'endroit  devient  l'envers  et  
inversement, où apparemment 227

551



SEMINAIRE 16

est séparée la vérité du savoir, qu'il nous suffit de penser que cette limite n'est pas fixe, qu'elle  
est de sa nature partout, à savoir que la question se pose pour nous de comment faire pour que  
n'adhère pas à un point purement imaginairement fixe cette division de vérité et savoir, et c'est  
bien là ce dont, faute d'avoir même commencé de suggérer ainsi le problème, les psychanalystes  
se contentent de donner une démonstration sous cette forme de ne pouvoir absolument décoller  
d'une certaine stase de cette limite.  Toute cure de la névrose qui se limite à l'exhaustion des  
identifications du sujet, c'est-à-dire très précisément de ce par quoi il s'est réduit à l'autre, nulle  
cure  de  ces  identifications,  nous  y  reviendrons,  ne  porte  en  elle-même  aucune promesse  de 
résolution de ce qui fait nœud pour le névrosé.
Ce qui fait nœud pour le névrosé, je ne le dirai pas aujourd'hui ici, je serai forcé d'aller trop vite,  
mais ce que je veux dire, c'est qu'en raison de ce qu'il en est de la nature du névrosé, qui est  
profondément qu'on lui demande ce qu'il en est de son désir, est-ce que la question ne peut pas  
être posée si le psychanalyste ici n'est pas complice à soutenir sans le savoir ce qui est le fond  
de la structure du névrosé, c'est à savoir que son désir ne peut se soutenir que de cette demande.  
Pour  tout  dire,  singulièrement  si  l'on  peut  dire  que  l'analyse  a  consisté  en  la  rupture  avec  
l'hypnose,  c'est  peut-être  pour  une  raison  bien  surprenante  à  la  considérer,  c'est  que  dans  
l'analyse, du moins sous la forme où elle stagne, c'est l'analyste qui est l'hypnotisé. Au terme,  
l'analyste finit par devenir le regard et la voix de son patient. Ceci est fort différent de ce qui se  
présente, illusion de la pensée, comme un recours à la clinique.  Ce ne serait peut-être pas se  
dégager de la clinique que de prendre garde à ce que ne se produise pas cette mutation. je ne 
fais, vous le pensez bien, qu'indiquer des portes d'entrée qui sont celles que nous pousserons 
dans les séances à venir.
je ne voudrais terminer qu'à faire cette remarque. Si je me suis limité dans ma vie à commenter  
mon expérience et à l'interroger dans ses rapports à la doctrine de Freud, c'est précisément dans 
la  visée  de  n'être  pas  un  penseur  mais,  une  pensée,  celle  de  Freud,  déjà  constituée,  de 
l'interroger en tenant compte de ce qui la détermine, de ce qui, hégeliennement parlant, fait ou  
non sa vérité.
228

552



SEMINAIRE 16

LEÇON XVIII, 30 AVRIL 1969

Peut-être  certains  d'entre  vous  qui,  par  hasard,  seraient  philosophes  entrevoient-ils  qu'une  
question  un  peu  dépassée  par  un  effet  de  la  lassitude  plutôt  que  d'avoir  reçu  une  effective  
solution, celle qui s'ouvre entre les termes d'idéalisme et de réalisme, se trouve ici renouvelée.  
Comme nous allons le voir tout à l'heure, l'idéalisme, c'est assez simple à cuber, il n'y a qu'à le  
recueillir  de la plume de ceux qui se sont faits  ses doctrinaires.  Vous verrez que jusqu'à un  
certain  point  je  prendrai  appui  sur  ceci  qui  n'a  pas  été  réfuté.  Il  n'a  pas  été  réfuté  
philosophiquement ; cela veut dire que le sens commun qui est réaliste, bien sûr, réaliste dans 
les termes où l'idéalisme pose la question à savoir que nous ne connaîtrions, à l'entendre, du réel  
que  les  représentations,  il  est  clair  que  cette  position  qui,  à  partir  d'un  certain  schéma,  est  
irréfutable l'est quand même, réfutable, à partir du moment où on ne fait pas de la représentation  
le reflet pur et simple du réel. Je vais y revenir.
Il  est notable que ce soit  de l'intérieur même de la philosophie qu'aient été portés des coups 
décisifs à l'idéalisme, c'est à savoir que ce qui s'était promu d'abord dans la mythologie de la 
représentation a pu être déplacé dans une autre mythologie, celle qui met en question non pas la  
représentation mais la fonction de la pensée en tant qu'idéologie. L'idéalisme ne se tenait qu'à  
confondre l'ordre de la pensée avec celui de la représentation. La chose s'articule, vous le voyez,  
très simplement, et l'on peut se croire réaliste à faire de la pensée ce qu'elle est, quelque chose 
de dépendant de ce qu'on appelle en l'occasion le réel. Est-ce suffisant ? Il est difficile de ne pas  
s'apercevoir que même à l'intérieur de la mythologie, c'est ainsi que je l'appelle, de l'idéologie  
comme  dépendant  d'un  certain  nombre  de  conditions  et  nommément  sociales,  c'est  à  savoir 
celles de la production, est-ce position de réalisme que de se référer à un réel qui en tant que tel,  
à savoir en ceci que la pensée en est toujours dépendante,  ne peut de ce fait  être pleinement  
appréhendée, et ceci d'autant plus que ce réel, nous considérons que nous sommes en état de le  
transformer à proprement parler. Ces réflexions sont massives. Ce que j'entends faire observer,  
c'est que ce réel par rapport auquel nous devons considérer - c'est là le sens de la critique dite de  
l'idéologie  -  notre  savoir  comme en progrès,  est  partie  intégrante  d'une subversion que nous 
introduisons dans le réel. La question est celle-ci, ce savoir en progrès est-il quelque part déjà là  
? C'est la question 229

553



SEMINAIRE 16

que j'ai posée sous les termes du sujet supposé savoir.
C'est toujours comme un présupposé et, pour tout dire, un préjugé d'autant moins critiqué qu'il  
n'était  pas  aperçu  que même  à  exclure  ce  qu'indique  de  mystique  l'idée  de la  connaissance,  
même à avoir compris que le pas de la science consiste à proprement parler à y avoir renoncé, à  
constituer  un savoir  qui  est  appareil  se développant  à  partir  du présupposé radical  que nous  
n'avons affaire à rien d'autre qu'aux appareils de ce que non seulement manie le sujet mais où il  
peut se purifier en tant que tel, n'étant plus rien que le support de ce qui s'articule comme savoir  
ordonné dans un certain discours, un discours séparé de celui de l'opinion et qui comme tel s'en  
distingue comme discours de la science, il reste que, ce pas fait, rien n'a été porté d'une question  
sérieuse sur les  implications  qui,  malgré  nous,  persistent  de ce préjugé en tant  qu'il  est  non  
critiqué,  c'est à savoir que ce savoir, à le découvrir,  devons-nous, oui ou non, penser, fait de  
pensée, qu'il est une place où ce savoir, que nous le voulions ou pas, nous le concevons comme  
ordonné  déjà.  Tant  que  ne  sont  pas  essayées  à  proprement  parler  les  conséquences  d'une 
radicale  mise  en suspens de cette  question,  celle  du  sujet  supposé savoir,  nous restons dans 
l'idéalisme  et,  pour  tout  dire,  sous  sa  forme  la  plus  arriérée,  sous  celle  en  fin  de  compte  
inébranlée  dans  une certaine  structure  et  qui  s'appelle,  ni  plus  ni  moins,  théologie.  Le  sujet  
supposé savoir, c'est Dieu, un point c'est tout. Et l'on peut être un savant de génie, et pas que je  
sache pour autant un obscurantiste, on peut être Einstein pour tout dire, et faire recours de la  
façon la plus articulée à ce Dieu. Il faut bien qu'il soit là déjà supposé savoir puisque Einstein,  
argumentant  contre une restructuration de la science sur des fondements  probabilistes,  argue 
que le savoir que suppose quelque part ce que lui, dans sa théorie, articule, se recommande par  
quelque chose qui est homogène à ce qui est bien un supposé concernant ce sujet; il le nomme  
dans  les  termes  traditionnels  le  bon  vieux  Dieu,  peut-être  difficile  à  pénétrer  dans  ce  qu'il  
soutient de l'ordre du monde, mais il n'est pas menteur. Il est loyal. Il ne change pas en cours les  
données du jeu.
Et c'est sur cette admission que les règles déjà existent, que quelque part le jeu, celui qui préside  
à ce déchiffrement qui s'appelle savoir, les règles en sont instituées en ceci seul que le savoir en  
Dieu existe déjà;  c'est  à ce niveau qu'on peut interroger  ceci de ce qui résulte d'un athéisme  
véritable, le seul, comme vous le voyez, qui mériterait ce nom, qui est celui-ci, s'il est possible à  
la pensée de soutenir l'affrontement de la mise en question du sujet supposé savoir.
Ceci, il faut bien le dire, est une mise en question qui, si je la reformule, ce n'est nullement dire  
qu'encore cette formule y constitue même un pas en quoi que ce soit ; non pas certes que ce ne  
soit un pas qui m'occupe essentiellement, c'est que, dans ce que j'ai à articuler, qui en est 230

554



SEMINAIRE 16

solidaire, à savoir la psychanalyse, je ne puis faire que d'avoir à faire passer d'abord ce dont j'ai  
à  solliciter  les  analystes,  d'avoir  au  moins  un  discours  à  la  page  de  ce  qu'ils  manient 
effectivement.  Appelez ça comme vous voudrez,  traitement,  expérience  analytique,  c'est  tout  
un. Et, à cet endroit, leur pensée reste retardataire au point qu'il est facile de faire toucher du 
doigt  que  c'est  à  une  des  formes  en  fin  de  compte  sommaires  à  résumer  du  sujet  que  se  
rattachent telles des notions non pas inoffensives, pour autant qu'à se rendre compte de ce que  
fait  dans le  traitement  le  sujet,  à  en rendre compte  par  des termes qui de se rattacher  à des  
préjugés, eux, sommaires, véritable dégradation de ce qu'a pu toucher à tel de ses tournants une  
pensée critique, n'est pas sans conséquences multiples ; d'abord de renforcer tout ce qui, dans la  
pensée,  nous  est  signalé  comme  constitué  essentiellement  d'une  résistance,  ensuite  modes  
d'intervention qui ne peuvent que renforcer chez le sujet dit patient à plus ou moins juste titre,  
mais  en  tout  cas,  quoi  qu'il  en  soit,  traité,  tressé  dans  l'acte  même  de  l'expérience 
psychanalytique,  renforcer chez ce sujet les mêmes préjugés. Et pour dire ce dont il s'agit de 
véritablement  manifeste,  je le centrerai  sur ces termes qu'on évoque du dedans et  du dehors.  
Que ces termes soient,  bien sûr,  depuis l'origine dans le  discours de Freud, ce n'est  pas une 
raison pour  que nous ne  les  interrogions  pas  de  la  façon la  plus  serrée,  faute  de  quoi  nous 
risquons de voir se produire ces sortes de déviations qui entravent ce qui pourrait être aperçu  
dans l'expérience analytique qui soit  de nature à nourrir  ou tout au moins à confluer avec la  
question essentielle,  celle du  sujet supposé savoir.  Tant  que le  sujet supposé savoir  avant  que 
nous sachions n'aura pas été mis en question de la façon la plus sérieuse, on pourra dire que  
toute notre démarche restera accrochée à ce qui, dans une pensée qui ne s'en détache pas, est  
facteur  de  résistance  puisqu'une  conception  vicieuse  du  terrain  sur  lequel  nous  posons  les 
questions amène inévitablement leur distorsion principielle.
Comment, avec l'usage qui est fait couramment, non seulement jour après jour mais de chaque 
minute, qui est fait par l'analyste des termes de projection et d'introjection, s'ils ne sont pas en  
eux-mêmes  critiqués  d'une  façon  correcte,  comment  ne  pouvons-nous  pas  voir  leur  effet  
inhibant sur la pensée de l'analyste lui-même et bien plus leur effet suggestif dans l'intervention  
interprétative et sous le mode dont il n'y a aucun excès à dire qu'il ne peut être que crétinisant.  
Est-ce qu'un dedans et un dehors, ce qui a l'air d'aller de soi si nous considérons l'organisme, à 
savoir un individu qui en effet est bien là, ce qui est dedans, c'est ce qui est dans son sac de  
peau, et ce qui est dehors, c'est tout le reste, que de là le pas se fasse que ce qu'il se représente  
de ce dehors doit  être aussi  à  l'intérieur  du sac de peau est  quelque chose qui,  d'un premier  
abord, paraît un pas modeste et comme allant de soi. C'est exactement là-dessus qu'après tout  
repose l'articulation 231

555



SEMINAIRE 16

de l'évêque Berkeley, de ce qui est à l'extérieur, après tout, vous ne savez que ce qu'il y a dans 
votre tête et ce qui par conséquent, à quelque titre, sera toujours représentation ; quoique vous  
avanciez concernant ce monde, je pourrai toujours remarquer que c'est de ce que vous vous le  
représentiez.  Il  est vraiment très singulier qu'une telle  image ait  pu prendre à un moment de 
l'histoire le caractère de prévalence au point qu'un discours ait pu s'y appuyer qui effectivement  
ne pouvait, dans un certain contexte, celui d'une représentation qui est faite pour soutenir cette  
idée de la représentation, être réfuté. Je voudrais l'imaginer, cette représentation qui permet de  
donner à la représentation cet avantage en quoi consiste, en fin de compte, le nœud secret de ce  
qui s'appelle idéalisme.
Il est certainement tout à fait frappant qu'à seulement l'approcher de la façon que je fais, la toile  
si l'on peut dire en vacille ; si c'est si simple, comment a-t-on pu même s'y arrêter ? Et pour  
nourrir cette vacillation, je vais faire ceci qui s'impose bien sûr, à savoir montrer comment est  
construite cette représentation de mirage. Elle est tout ce qu'il y a de plus simple. Il n'y a même  
pas besoin de recourir à quelque chose qui est tout de même assez frappant, au texte d'Aristote  
dans son petit  Traité de la Sensation,  pour s'apercevoir du style avec lequel il aborde ce qu'il  
en est de la vue, de l’œil. Ce qu'il en dit, ce par quoi il l'aborde, ce où il entend rendre compte  
du fait de la vision, a quelque chose qui nous fait à soi tout seul apercevoir qu'il lui manque de  
façon frappante ce qui pour nous ne fait pas question, à savoir l'appareil le plus élémentaire de 
l'optique dont après tout c'est bien là l'occasion de dire quel avantage il y aurait à ce qu'on fasse  
une étude du point  où en était,  concernant  l'optique à  proprement  parler,  la  science antique,  
cette science qui a été fort loin, beaucoup plus loin même qu'on ne le croit, dans toutes sortes de  
vues  mécaniques,  mais  dont  il  semble  en effet  que,  sur le  point  propre de l'optique,  elle  ait  
présenté  un  remarquable  blanc.  Dans  ce  modèle  qui  donne  son  statut  à  ce  temps  de  la 
représentation où s'est cristallisé le noyau de l'idéalisme, le modèle simple comme tout est celui  
de la chambre noire, à savoir un espace clos à l'abri de toute lumière, dans lequel seul un petit  
trou s'ouvre au monde extérieur; si ce monde extérieur est éclairé, son image se peint et s'agite à  
mesure de ce qui se passe au-dehors sur la paroi intérieure de la chambre noire.
Il est extrêmement frappant de voir qu'un certain détour de la science, qui n'est pas pour rien  
celui de Newton, lequel, vous le savez, a été aussi inaugurant et génial quant à l'optique qu'il l'a  
été quant à la loi de la gravitation, dont ce n'est pas pour rien à ce tournant que je rappellerai  
que, ce dont lui fit louange son temps, c'est très exactement d'avoir été à la hauteur - ceci fut  
articulé, et par les meilleurs esprits - des desseins de Dieu qu'il s'est trouvé déchiffrer, ceci pour  
confirmer la remarque que je faisais tout à l'heure de l'enveloppe théologique des premiers pas  
de notre 232

556



SEMINAIRE 16

science. L'optique est donc essentielle à cette imagination du sujet comme de quelque chose qui 
est dans un dedans. Chose singulière, il semble admis de la place du petit trou d'où dépend le  
site  de l'image,  il  suffit,  parce que ce petit  trou,  cette  place est  indifférente,  il  se reproduira  
toujours en effet  dans la  chambre  noire  une image quelque  part,  à l'opposé du petit  trou,  la  
différence de la place du petit trou ne semble pas faire question sur ceci, c'est qu'on ne voit le  
monde que du côté où est tourné ce petit trou. Il semble impliqué dans cette fonction du sujet  
modelé sur la chambre noire que, dans la chambre,  cet  appareil  du petit  trou soit compatible  
avec ceci que de ce qui est au dehors et qui n'est plus qu'image pour ne plus se traduire que  
comme image au-dedans, au-dehors dans un espace que rien ne limite,  en principe,  tout peut  
venir à prendre place à l'intérieur de la chambre. Il est pourtant manifeste que si les petits trous  
se multipliaient, il n'y aurait plus nulle part aucune image.
Néanmoins nous n'allons pas insister lourdement sur cette question, ce n'est pas elle qui nous  
importe, c'est simplement de remarquer que là et là seulement prend son appui ceci que ce qui  
concerne le psychisme est à situer dans un en-dedans limité par une surface. Une surface, bien  
sûr, nous dit-on, c'est déjà quelque chose, dans le texte de Freud ; qu'elle est surface tournée 
vers le  dehors et  que dès lors que c'est  sur cette  surface que nous localisons  le  sujet,  il  est,  
comme  on  dit,  sans  défense  au  regard  de  ce  qu'il  y  a  en-dedans  et  qui  n'est  pas  bien  sûr  
simplement  les  représentations  mais  que  du  même  coup,  parce  que  les  représentations  ne  
peuvent être mises ailleurs, que du même coup on y met tout le reste, à savoir ce qu'on appelle  
diversement, confusément, affects, instincts, pulsions. Tout cela est dans le dedans.
Quelle raison, pour savoir le rapport d'une réalité avec son lieu, qu'il soit dedans ou bien dehors.  
Il conviendrait d'abord de s'interroger sur ce qu'elle devient en tant que réalité et pour cela peut-
être de se détacher de cette vertu fascinante qu'il y a en ceci que nous ne pouvons concevoir la  
représentation d'un être vivant qu'à l'intérieur de son corps. Sortons-en un instant et posons la  
question de savoir ce qui arrive dans le dedans et le dehors quand il s'agit d'une marchandise par  
exemple.  On nous a  assez communément  éclairé  la  nature de la  marchandise  pour que nous 
sachions qu'elle se distingue entre valeur d'usage et valeur d'échange. La valeur d'échange, c'est  
quand même bien ce qui  fonctionne au-dehors.  Mais,  cette  marchandise,  mettons-la  dans  un 
entrepôt. C'est forcé aussi que ça existe. C'est un en-dedans, un entrepôt. C'est là qu'on la garde,  
qu'on  la  conserve.  Les  fûts  d'huile,  quand  ils  sont  dehors,  ils  s'échangent,  et  puis  on  les  
consomme, valeur  d'usage.  C'est  assez curieux que c'est  quand ils  sont au-dedans qu'ils  sont  
réduits à leur valeur d'échange. Dans un entrepôt, par définition, on n'est pas là pour les mettre  
en pièces ni pour les consommer; 233

557



SEMINAIRE 16

on les garde. La valeur d'usage à l'intérieur, là où on l'attendrait, est précisément interdite, et il  
n'y subsiste que par sa valeur d'échange. Là où c'est plus énigmatique, c'est quand il ne s'agit  
plus de la marchandise mais du fétiche par excellence, de la monnaie. Alors là, cette chose qui  
n'a pas de valeur d'usage, qui n'a que valeur d'échange, quelle valeur conserve-t-elle quand elle  
est dans un coffre ? Il est pourtant bien clair qu'on l'y met et qu'on l'y garde. Qu'est-ce que c'est  
que ce dedans qui semble rendre complètement énigmatique ce qu'on y enferme ? Est-ce qu'à sa  
façon, par rapport à ce qui fait l'essence de la monnaie, ça n'est pas un dedans tout à fait en-
dehors, en-dehors de ce qui fait l'essence de la monnaie ?
Ces remarques n'ont d'intérêt que d'introduire ce qu'il en est de la pensée qui a aussi quelque  
chose à faire avec la valeur d'échange, en d'autres termes,  qui circule,  cette simple remarque  
devant suffire à marquer l'opportunité de la question pour ceux qui n'ont pas encore compris  
qu'une pensée, ça ne se conçoit à proprement parler qu'à être articulée, qu'à s'inscrire dans le  
langage, qu'à pouvoir être soutenue dans des conditions qu'on appelle la dialectique, ce qui veut  
dire un certain jeu de la logique, avec des règles, et de savoir donc si nous pouvons d'aucune 
façon ne pas nous interroger exactement de la même façon que nous le faisions il y a un instant  
pour la monnaie mise dans un coffre, qu'est-ce que ça veut dire, une pensée,  quand on se la  
garde ? Et si on ne sait pas ce qu'elle est quand on se la garde, c'est tout de même bien que son  
essence  doit  être  ailleurs,  c'est-à-dire  déjà  au-dehors,  sans  qu'on  ait  besoin  de  faire  de  la 
projection pour dire que la pensée s'y promène. En d'autres termes, il faut remarquer ce qui n'est  
peut-être pas apparu de prime abord à tous, c'est que quel que soit le convaincant de l'argument  
de Berkeley,  ce qui fait sa force, c'est peut-être bien cette intuition fondée sur un modèle,  la  
représentation, je ne peux pas l'avoir ailleurs ; mais l'important, dans l'histoire, ce n'est pas ça, à  
savoir  que  nous  nous  laissions  piper  à  une  image  de  plus,  et  spécialement  dépendante  d'un  
certain état de la technique. C'est qu'effectivement, son 
argumentation soit irréfutable. Pour
que l'idéalisme tienne, il faut qu'il y ait non seulement l'évêque Berkeley mais quelques autres  
personnes avec lesquelles, sur ce sujet de savoir si du monde nous n'avons qu'une appré hension 
qui définit les limites philosophiques de l'idéalisme, c'est dans la mesure où on ne peut en sortir,  
où, dans le discours, on n'a rien à lui rétorquer qu'il est irréfutable.
Alors, sur le sujet idéalisme 234

558



SEMINAIRE 16

réalisme, il y a bien évidemment ceux qui ont raison et ceux qui ont tort. Ceux qui ont raison 
sont dans le réel, je parle du point de vue des réalistes; et ceux qui ont tort, où sont-ils ? Cela  
nécessiterait  d'être  inscrit  dans  le  schéma  aussi.  L'important  est  ceci,  c'est  qu'au  niveau  du 
débat, de la discussion articulable, Berkeley, au point où il en est de la discussion philosophique  
à son époque, est dans le vrai bien que, bien sûr, il est manifeste qu'il ait tort.
C'est justement en ceci que se démontre que le premier dessin du champ de l'objectivité fondé  
sur la chambre noire est faux. Mais alors faut-il ou non lui en substituer un autre ? Et comment  
faire ? Que deviennent le dedans et le dehors ? Et si ce que nous sommes forcés de redessiner  
pour nous trouver sur cette limite, sur ce medium entre symbolique et imaginaire qui demande  
un minimum de support à nos cogitations, de support intuitif, est-ce que ceci ne comporte pas  
que  nous  devions,  dans  l'intervention  analytique,  abandonner  radicalement  ces  termes  de  
projection et d'introjection, comme nous nous en servons sans cesse sans apporter la moindre 
critique au schéma que nous appellerons pour le désigner berkeleyen, celui où se marque de ce 
petit rond mis en haut, qui est la chambre noire, dans lequel j'ai mis le sujet de la représentation  
avec un réel à l'extérieur qui se distingue d'être simplement ceci, comme si ça allait de soi, tout  
ce qu'il y a là, dehors, c'est le réel.
Autre probablement très fâcheuse appréhension des choses, ne pas distinguer dans tout ce qui  
est là construit au-dehors différents ordres de réel. Poser la question simplement de ce que cette  
bâtisse, cette maison doit à un ordre qui n'est pas du tout forcément le réel, puisque c'est notre  
fabrication, c'est ce qu'il conviendrait de pouvoir mettre en place si nous avons à intervenir dans 
un champ qui n'est  pas du tout celui  qu'on a dit  être celui  de faits  élémentaires,  organiques,  
charnels, de poussées biologiques, mais de quelque chose qui s'appelle l'inconscient et qui, pour  
être simplement articulable comme étant de l'ordre de la pensée, n'échappe pas à ceci, c'est qu'il  
s'articule en termes langagiers. Le caractère radical de ce qui est au fondement non pas de ce  
que j'enseigne mais de ce que je n'ai qu'à reconnaître dans notre pratique quotidienne et dans les  
textes de Freud, voilà qui pose la question de ce qu'il en est du dedans et du dehors, et de la 
façon  dont  nous  pouvons  et  devons  concevoir  ce  qui  répond  à  ces  faits  toujours  si  
maladroitement maniés  dans les termes d'introjection et de projection,  au point que Freud, il  
faut bien le dire, ose, à l'origine de la définition du Moi, articuler les choses en ces termes, à  
savoir que d'un 235

559



SEMINAIRE 16

certain état de confusion avec le monde le psychisme se sépare en un dedans et un dehors, et  
qu'ici, là, dans son discours, rien n'est distingué de ce qu'il en est de ce dehors, à savoir s'il est  
identifiable  à  ce  que  dans  cette  représentation  commune  dans  l'opinion,  à  ce  qu'il  est  
identifiable,  ce dehors,  à  cet  espace  indéterminé,  et  ce dedans à  ce  quelque  chose que nous 
tiendrons désormais pour fonder une règle de l'organisme dont nous allons chercher toutes les  
composantes au-dedans.
Il est très clair qu'on peut faire un pas déjà, à démontrer ce qu'a d'impensable le schéma de la  
chambre  noire.  Il  n'est  pas  besoin  de  remonter  à  Aristote  pour  nous  apercevoir  que  les 
questions,  du  fait  qu'il  ne  se  réfère  pas  à  la  chambre  noire,  sont  pour  lui  complètement  
différentes de celles qui se posent à nous et rendent à proprement parler impensable toute une  
conception, disons, du système nerveux. Lisez ce texte, il est piquant, ce texte par où débutent  
quelques chapitres d'un petit traité qu'il intitule De la sensation. Il, déjà, effleure le problème, 
à savoir ce quelque chose qui va donner tellement de développements par la suite, à savoir qu'il  
y a quelque chose dans la vision qui ouvre à la réflexion. Le "se voyant se voir" de Valéry, il  
l'approche, et de la façon la plus drôle, dans ce fait que quand on appuie sur un oeil,  ça fait  
quelque chose, ça fait des phosphènes, c'est-à-dire quelque chose qui ressemble à de la lumière ;  
c'est là seulement qu'il trouve à appréhender que cet oeil qui voit, il  se voit aussi en quelque  
façon,  puisqu'il  produit  de  la  lumière  si  vous  appuyez  dessus.  Bien  d'autres  choses  sont  
piquantes, et les formules dans lesquelles il aboutit au terme, qui donnent pour essentielle aux  
choses la dimension du diaphane, ce par quoi il est rendu compte que l’œil voit de ceci et de  
ceci  uniquement  que,  dans  cet  ordre  du  diaphane,  il  représente  un  appareil  particulièrement  
qualifié,  c'est-à-dire  qu'aussi  bien,  loin  que  nous  ayons  quelque  chose  qui  d'aucune  façon 
ressemble à un dedans et à un dehors, c'est en tant, si l'on peut dire, que l’œil participe d'une 
qualité  nous dirions visionnaire que l’œil  voit.  Ce n'est  pas si bête. C'est une certaine façon,  
pour le coup, de bien plonger le sujet dans le monde.
La question est devenue un petit  peu différente et,  à la vérité, les gens avec qui Aristote a à  
combattre, c'est à savoir mille autres théories énoncées de son temps dont toutes d'ailleurs, par  
quelque côté, participent de quelque chose que nous n'avons aucune peine à retrouver dans nos 
images, y compris celle de la projection car, je vous le demande, qu'est-ce que suppose ce terme  
de projection quand il s'agit non plus de ce qui se voit mais de l'imaginaire, si ce n'est que nous  
supposons au regard d'une certaine configuration affective qui est  celle  autour de quoi, à tel  
moment, à telle date, nous supposons que le sujet patient modifie le monde, qu'est-ce que c'est  
que cette projection sinon la supposition de ceci, que c'est du dedans que le faisceau lumineux  
part qui va peindre le monde, tout comme 236

560



SEMINAIRE 16

dans les temps antiques, il en était certains pour imaginer ces rayons qui, partant de l’œil, allaient en  
effet nous éclairer le monde et les objets, quelque énigmatique que fût ce rayonnement de la vision.  
Mais nous pouvons, nous le prouvons dans nos métaphores, en être encore là. Et quand on se réfère à  
ce texte aristotélicien, ce n'est pas le moins brillant de ce qu'il nous montre qu'on touche en quelque  
sorte du doigt  non pas tellement de ce qu'il  échafaude lui-même que de tout ce auquel il  se réfère,  
Empédocle notamment qui fait participer la fonction de l’œil du feu, à quoi lui-même rétorque par un 
appel  à  l'élément  de  l'eau.  Incidemment,  ce  qui  l'embête,  c'est  qu'il  n'y  a  que  quatre  éléments,  et  
comme il y a cinq sens, on voit mal comment le raccord se fera ; il le dit en toutes lettres. Il arrive à la  
fin à s'en tirer en unifiant le goût et le toucher comme se rapportant également à la terre, mais ne nous  
amusons  pas  plus  longtemps,  aussi  bien  ces  choses  n'ont  rien  en  elles-mêmes  de  tellement  
spécialement comique, mais plutôt exemplaire. Ce qui apparaît en quelque sorte, à lire ces textes, c'est  
ce quelque chose qui, pour nous, localise ce champ de la vision de le réanimer, si je puis dire, de ce  
que nous y avons mis,  grâce à  la perversion,  d'inséré  dans le  désir.  On voit  ceci,  à  simplement  se  
laisser,  si  on peut  dire,  imprégner  de ce  qui  anime ces  textes  qui,  si  futiles  qu'ils  nous paraissent,  
n'étaient pourtant pas dits par des gens sots, qu'il se soit pu dire ainsi le ressort nous est en quelque  
sorte suggéré, pour peu que quelque exercice ait  été par nous pris de ce qu'il  en est dans le champ  
visuel de la fonction de l'objet a.
L'objet a, dans le champ visuel, ressortit au regard de la structure objective à la fonction de ce 
tiers terme dont il est frappant que littéralement les anciens ne sachent pas qu'en faire, le ratent  
alors que c'est quand même la chose la plus grosse qui soit. Eux aussi se trouvent entre deux, la  
sensation, c'est-à-dire le sujet, et puis le monde qui est senti ; qu'il faille qu'ils se secouent, si  
l'on peut dire, pour faire intervenir comme troisième terme la lumière, tout simplement, le foyer  
lumineux en tant que ce sont ses rayons qui se réfléchissent sur les objets et qui, pour nous-
mêmes, qui viennent à l'intérieur de la chambre noire former une image. Et après ? Après nous  
avons cette merveilleuse stupidité de la synthèse conscientielle qui est quelque part, et paraît-il  
particulièrement  bien  pensable  uniquement  de  ce  fait  que  nous  pouvons  la  loger  dans  une 
circonvolution. Et en quoi dans la circonvolution l'image deviendra-t-elle, tout d'un coup, parce 
qu'elle est dans une circonvolution plutôt que d'être sur la rétine, quelque chose de synthétique ? 
Le concept de l'objet a nous est suffisamment indiqué par les tâtonnements mêmes qui se sont  
dessinés tout au cours de la tradition et qui ont fait en effet qu'ils s'apercevaient fort bien que la  
solution du problème de la vision n'est pas du tout simplement la lumière ; la lumière est une  
condition, bien sûr; pour qu'on voie quelque chose, il faut 237

561



SEMINAIRE 16

qu'il fasse jour; mais en quoi est-ce que cela explique qu'on voit ?
L'objet  a,  dans  ce qui  concerne le  champ scoptophilique,  si  nous essayons  de le  traduire  au  
niveau de l'esthésie, c'est très exactement ce que vous voudrez, ce blanc, ou ce noir, ce quelque  
chose qui manque derrière l'image, si l'on peut dire, et que nous mettons si aisément par un effet  
purement  logomachique  de  la  synthèse  quelque  part  dans  une  circonvolution.  C'est  très  
précisément en tant que quelque chose manque dans ce qui s'en donne comme image qu'est le  
point ressort dont il n'y a qu'une solution, c'est que, comme objet a, c'est-à-dire précisément en  
tant que manque et, si vous voulez, en tant que tache. La définition de la tache, c'est justement 
de  ce  qui,  dans  le  champ,  se  distingue comme le  trou,  comme une absence,  et  nous savons 
justement par la zoologie que la première apparition de cette chose qui nous émerveille, qui est  
si bien construite comme un petit appareil  optique,  et qui s'appelle un oeil,  au niveau d'êtres  
lamelleux,  c'est  par  une  tache  que  ça  commence.  Cette  tache,  en  ferons-nous  purement  et  
simplement  un  effet,  car  la  lumière  produit  des  taches.  C'est  une  chose  certaine.  Nous  n'en  
sommes point là. Mettre la tache comme essentielle et structurante à titre de place de manque  
dans toute vision, mettre la tache à la place du troisième terme du champ objectivé, mettre la  
tache à la place de la lumière comme les Anciens ne pouvaient s'empêcher de le faire - et c'était  
là leur bafouillage - voilà quelque chose qui n'est plus bafouillage, si nous nous apercevons que 
cet effet de métaphore, de métaphore du point nié dans le champ de la vision, comme mise au  
principe de ce qui fait non pas son déploiement plus ou moins de mirage mais ce qui attache le  
sujet en tant que ce sujet est quelque chose dont le savoir est tout entier déterminé par un autre  
manque plus radical,  plus essentiel,  qui est celui de ce qui le concerne en tant qu'être sexué,  
c'est là ce qui fait apparaître comment le champ de la vision s'insère dans le désir. Et après tout  
pourquoi n'y a-t-il pas moyen d'admettre que ce qui fait qu'il y ait vue, contemplation, tous ces 
rapports qui retiennent l'être parlant,  que tout ceci ne prenne vraiment son attache, sa racine,  
qu'au niveau même de ce qui, d'être tache dans ce champ, peut servir à boucher, à combler ce  
qu'il en est du manque, du manque lui-même parfaitement articulé et articulé comme manque, à  
savoir ceci qui est le seul terme grâce à quoi ce qu'il en est de l'être parlant peut se repérer au  
regard de ce qu'il en est de son appartenance sexuelle.
C'est au niveau de cet objet a que peut se concevoir cette division articulable du sujet en un 
sujet  qui  a  tort  parce  qu'il  est  dans  le  vrai  -  c'est  l'évêque Berkeley -  et  un autre  sujet  qui,  
mettant  en doute que la pensée vaille  quelque chose,  en réalité  fait  la preuve de ceci  que la 
pensée est de soi censure et que ce qui importe, c'est de situer le regard en tant que subjectif, par  
ce qu'il ne voit pas et que c'est cela qui rend pensable que la pensée elle238

562



SEMINAIRE 16

même s'assoit de ceci et de ceci seulement qu'elle est censure, c'est ce qui permet de l'articuler elle-
même métaphoriquement comme faisant tache dans le discours logique.
Ce que aujourd'hui, à la suite de cette bien longue articulation, je veux dire, tout au moins pourrai-je 
l'amorcer, c'est ceci, nous en étions restés au niveau de la perversion fondée dans une autre façon 
d'inscrire ce dehors. Ce dehors, pour nous, n'est pas un espace ouvert à l'infini où nous mettons 
n'importe quoi sous le nom de réel. Ce à quoi nous avons a faire, c'est cet Autre qui a comme tel son 
statut. Ce statut, ce n'est certes pas du seul effort des psychanalystes que nous pouvons actuellement 
l'articuler comme se présentant à l'explorer d'une interrogation seulement logique, comme marqué 
d'une faille, ce qui 
dans le schéma qui est ici donne le grand Autre, le signe comme donnant le terme de ce qui se pose  
au  niveau de  l'énonciation,  de  l'énonciation  désirante,  c'est  que  la  réponse  qu'il  donne est  très 
exactement la faille qui représente ce désir.
Après tout, ce n'est pas pour rien que ces termes sont ici manifestés par des petites lettres, par une 

algèbre.  Le propre d'une algèbre,  c'est  de pouvoir  avoir  diverses  interprétations.  S (A),  ça peut 
vouloir dire toutes sortes de choses, jusques et y compris la fonction de la mort du père. Mais, à un 

niveau radical, au niveau de la logification de notre expérience, S (A), c'est exactement si elle est 
quelque part et pleinement articulable, ce qui s'appelle la structure, si on peut en quelque terme 
qualifier de structuralisme - et vous savez quelles réserves je fais sur ces épinglages philosophiques, 
- c'est en tant que le rapport entre ce que permet d'édifier une logique rigoureuse avec ce que d'autre 
part dans l'inconscient nous est montré de certains défauts d'articulation irréductibles d'où procède 
cet  effort  même  qui  témoigne  du  désir  de  savoir,  je  vous  l'ai  dit,  ce  que  je  définis  comme 
perversion, c'est la restauration en quelque sorte première, la restitution, à ce champ du A, du a, en 
ceci que la chose est rendue possible de ce que ce a soit un effet de la prise de quelque chose de 
primitif, de 239

563



SEMINAIRE 16

primordial et, pourquoi ne l'admettrions-nous pas, à condition de rien pas faire un sujet, c'est  
dans la mesure où cet être animal que nous prenions tout à l'heure au niveau de son sac de peau  
est pris dans le langage que quelque chose en lui se détermine comme a, ce a rendu à l'Autre, si  
l'on peut  dire.  C'est  bien  pourquoi  l'autre  jour,  en introduisant  devant  vous le  pervers,  je  le  
comparai  à  l'homme  de  foi,  voire  au  croisé  ironiquement;  lui,  donne  à  Dieu  sa  plénitude  
véritable.
Et si vous me permettez de terminer sur quelques jeux de mots en quelque sorte humoristiques,  
s'il est vrai que le pervers est la structure du sujet pour qui la référence castrationnelle, le fait  
que  la  femme  est  distinguée  de  ceci  qu'elle  n'a  pas  le  phallus,  que  ceci  par  cette  opération  
mystérieuse de l'objet a est bouché et, est masqué et, est comblé, est-ce que ce n'est pas là que  
s'articule cette formule que déjà une fois j'ai poussée en avant, que cette façon de parer à la  
béance radicale dans l'ordre du signifiant que représente le recours à la castration, d'y parer ce  
qui  est  la  base  et  le  principe  de  la  structure  perverse,  en  pourvoyant  de  quelque  chose  qui  
comble, qui remplace le manque phallique, en pourvoyant cet Autre et en tant qu'il est asexué,  
est-ce que ce n'est  pas cela qu'un jour, devant vous,  j'avais désigné du terme de l'hommelle.  
Voilà une référence qui, quant à l'assiette d'un certain dehors au regard du jeu de l'inconscient,  
vous rendra dans son épinglage, paraît-il seulement pittoresque, quelques services.
Mais  pour  vous  quitter  et  aussi  bien  parce  qu'aujourd'hui  je  n'ai  pas  pu  parcourir  comme 
d'habitude  aussi  loin  le  champ  que  je  voulais,  pour  vous  ouvrir  car  c'est  celui  qui,  de  la  
perversion, conduit à la phobie, en y voyant l'intermédiaire qui va vous permettre enfin de situer  
authentiquement  le  névrosé,  et  à  son  niveau  ce  qu'il  en  est  du  dedans  et  du  dehors,  si  cet  
hommelle nous l'écrivons, à modifier le terme qui est ici S (A), à le modifier en ce sens que  
c'est d'un A non défaillant que ce A d'un signifiant du A, qu'il s'agit, et qui donne la clé de la  
perversion, est-ce que - je vous le montrerai davantage dans notre prochaine réunion - ce n'est  
pas inversement que ce soit au niveau du signifié s (A) de la faille, que la division de ce A se  
porte chez le névrosé ? Ceci a un grand intérêt d'ordonnance topologique car c'est aussi montrer  
que c'est au niveau de l'énoncé que le texte du symptôme névrotique s'articule, c'est-à-dire que  
c'est ainsi que s'explique que ce soit entre le champ du Moi tel qu'il s'ordonne spéculairement et  
celui du désir en tant qu'il s'articule par rapport au champ dominé par l'objet a que le sort de la  
névrose se joue.
C'est ce que nous verrons mieux la prochaine fois où c'est, fondé sur ces graphes anciens, que je  
pourrai vous montrer la place que tient, dans le jeu de la névrose, - et je le reprendrai dans la  
phobie d'abord, reprenant tout ce que j'ai déjà articulé à propos du petit Hans et qui a été, je  
m'en suis aperçu, assez insuffisamment transmis dans les comptes rendus qui en ont 240

564



SEMINAIRE 16

été  donnés  ...  Alors,  mais  si  ce  signifié  du  A en  tant  que  barré,  en  tant  que  marqué  de  sa  
défaillance logique, s'il vient dans le névrosé à pleinement se signifier, c'est bien aussi cela qui  
nous éclaire de ce qu'a eu d'inaugural l'expérience du névrosé. Lui ne masque pas ce qu'il en est  
de l'articulation conflictuelle au niveau de la logique même. Que de ce que la pensée défaille en  
son lieu même de jeu réglé, voilà qui donne sa véritable portée de la distance qu'en prend dans 
son expérience le névrosé lui-même et, pour tout dire et pour terminer sur ce jeu de mots que je  
vous ai annoncé, quoi d'étonnant, si nous nous amusons du mot hommelle, à l'étage au-dessous 
de le transformer en famil. Les jeux et les rencontres que permet l'état de la langue, ce famil, ne  
le voilà-t-il pas vraiment qui paraît nous montrer, comme une espèce d'éclair entre deux portes,  
ce qu'il en est de la fonction métaphorique de la famille elle-même ?
Si pour le pervers, il faut qu'il y ait une femme non châtrée, ou plus exactement s'il l'a fait telle  
et hommelle, est-ce qu'il n'est pas notable à l'horizon du champ de la névrose que ce quelque  
chose qui est un "Il"quelque part, dont le "je" est véritablement l'enjeu de ce dont il s'agit dans  
le drame familial, c'est cet objet a en tant que libéré. C'est lui qui pose tous les problèmes de  
l'identification,  c'est  lui  avec  lequel  il  faut,  au  niveau  de  la  névrose,  en  finir,  pour  que  la  
structure se révèle de ce qu'il s'agit de résoudre, à savoir la structure tout court, le signifiant du 

A
241

565



SEMINAIRE 16

242

566



SEMINAIRE 16

LEÇON XIX, 7 MAI 1969

L'angoisse, ai-je dit dans un temps, n'est pas sans objet. Ceci veut dire que ce quelque chose  
qu'on  appelle  objectif,  à  partir  d'une  certaine  conception  du  sujet,  qu'il  y  a  quelque  chose  
d'analogue  à  répondre  à  l'angoisse,  quelque  chose  -  c'est  ainsi  qu'on  s'exprime  dans  la 
psychanalyse  -  dont  l'angoisse est  signal  dans  le  sujet.  Voilà  le  sens de ce "pas sans" de la  
formule qui ne dévoile rien d'autre que, il ne manque pas, ce terme, ce quelque chose d'analogue  
à  l'objet.  Mais  ce  "pas  sans"  ne  le  désigne  pas  ;  il  présuppose  seulement  l'appui  du  fait  du  
manque. Or toute évocation du manque suppose institué un ordre symbolique, plus qu'une loi  
seulement mais une accumulation, et encore numérotée, un rangement, je l'ai souligné en son  
temps.
Si  nous définissons le  réel  d'une sorte  d'abolition  pensée du matériel  symbolique,  il  ne peut  
jamais  rien  manquer.  L'animal,  quel  qu'il  soit,  qui  crève  en  raison  d'une  suite  d'effets  
physiologiques parfaitement adaptés, dont le fait d'appeler ça effets de la faim par exemple est  
tout à fait exclu ; c'est la fin de l'organisme en tant que soma. Il ne manque de rien. Il a assez de  
ressources en son périmètre d'organisme pour mesurer sa réduction dite mortelle. Le cadavre,  
c'est  un  réel  aussi.  Les  effets  par  quoi  l'organisme subsiste,  c'est  ce  par  quoi  nous  sommes  
forcés de concevoir l'imaginaire ; quelque chose lui indique que tel élément de l'extérieur, du  
milieu,  de  l'Umwelt  comme  on  dit  est  absorbable  ou  plus  généralement  propice  à  sa 
conservation. Cela veut dire que  l'Umwelt  est une sorte de halo, de double de l'organisme, et 
puis c'est tout. C'est ça qu'on appelle l'imaginaire. Tout un ordre de  l'Umwelt  est descriptible, 
certes, en termes d'adéquation ; sans ça l'organisme ne subsisterait pas un instant. La catégorie  
de  l'imaginaire  implique  en  elle-même  que  cet  Umwelt  est  capable  de  défaillance.  Mais  la 
défaillance, là non plus, n'est manque à rien. C'est le commencement d'une suite d'effets par où  
l'organisme se réduit comme tout à l'heure en emportant avec lui son Umwelt. Il meurt avec son 
mirage qui peut très bien être ce qu'on appelle, on ne sait pas trop pourquoi, épiphénomène de  
cette faim que j'évoquai tout à l'heure.
Donc jusque là tout se réduit à un divers niveau de structuration du réel. Pour que le fait du  
manque apparaisse, il faut que se dise quelque part "il n'y a pas le compte". Pour que quelque  
chose manque, il faut qu'il y ait du compté. A partir du moment où il y a du compté, il y a aussi  
des effets du
compté sur l'ordre de l'image. Ça, ce sont les premiers pas de l'épistémè, de 243

567



SEMINAIRE 16

la science; les premières copulations de l'acte de compter avec l'image, c'est la reconnaissance  
d'un certain nombre d'harmonies, musicales par exemple elles en donnent le type. C'est là que  
peuvent se constater des manques qui n'ont rien à faire avec ce qui, dans l'harmonie, se pose  
seulement comme intervalle. Il y a des endroits où il n'y a pas le compte. Toute la science que  
nous appellerons antique consiste à parier que ces endroits où il n'y a pas le compte se réduiront  
un jour aux yeux du sage, aux intervalles constitutifs d'une harmonie musicale.
Il  s'agit  d'instaurer  un ordre de l'Autre  grâce  à  quoi  le  réel  prend statut  de monde,  cosmos,  
impliquant cette harmonie. La chose s'est faite ainsi dès lors qu'il y a eu au monde, en ce monde  
d'aventure et de concret qu'on appelle historique, des emporions, des magasins où tout est bien  
rangé. Les emporions et les empires qui existent depuis un bout de temps, ce n'est pas nous qui  
les avons inventés, c'est la même chose. C'est la doublure et le support de cette conception de la 
science antique qui repose, en somme, sur ceci qui fut longtemps admis que savoir et pouvoir,  
c'est la même chose, pour la raison que celui qui sait compter peut répartir, qu'il distribue, et par  
définition  celui  qui  distribue  est  juste.  Tous  les  empires  sont  justes.  S'il  est  venu  là-dessus 
récemment quelque doute, ça doit avoir une raison. L'horizon de ce qui se passe là - et c'est là  
l'excuse à ce discours public, à ce quelque chose que je continue malgré qu'il ne s'adresse en  
principe qu'aux psychanalystes  - est  ceci  dont le temps témoigne par quelque chose dont les 
sages ne veulent pas voir ce qui déjà n'est plus du tout un prodrome mais une déchirure patente,  
c'est que la discordance éclate entre savoir et pouvoir. Il s'agit, c'est intéressant, pour que tout  
simplement les choses ne traînent  pas longtemps dans cette discordance,  avec tout ce qu'elle  
comporte de bafouillages étranges, de redites, d'absurdes collisions, il s'agit de définir en quoi  
cette disjonction s'opère et de la dénommer ainsi de ne pas penser qu'on va y parer avec je ne  
sais quelle façon épisodique de retourner la veste du pouvoir, de dire que tout s'arrange parce  
que c'est ceux qui jusqu'ici en étaient opprimés qui vont maintenant l'exercer, par exemple.
Non certes que j'en écarte personnellement d'aucune façon l'échéance possible, mais qu'il me  
paraît sûr que ceci n'a de sens que pour autant que cela s'inscrit dans ce que je viens d'appeler le 
virage essentiel,  le  seul de nature à changer  le  sens de tout ce qui s'ordonne comme empire  
présumé,  fût-ce du savoir  lui-même,  c'est  à savoir  cette  disjonction du savoir  et  du pouvoir.  
Ceci, cette formule qui n'a qu'une valeur grossière, qui n'induit à proprement parler à rien, qui  
ne consiste en aucune Weltanschauung, présomption utopique ou pas d'une mutation poussée par 
on ne sait quoi, ceci doit être articulé, et le peut être, en raison de ceci non pas que Freud en  
donne la saisie renouvelant en un système qui serait quoi 244

568



SEMINAIRE 16

que ce soit de comparable à ce où a voulu se faire perdurer le mythe de la conjonction du savoir  
et du pouvoir, mais Freud bien plus est lui-même ici le patient, celui qui, de par sa parole, une  
parole de patient, témoigne de ce que j'inscris ici sous ce titre, la disjonction du savoir et du  
pouvoir. Il n'en témoigne pas seul. Il la lit dans les symptômes qui se produisent à un certain  
niveau du subjectif, et qu'il essaye d'y parer et précisément là où se lit que lui-même avec eux,  
ceux qui témoignent dans leur particularité de cette disjonction du savoir et du pouvoir, il est  
comme eux patient de cet effort, de ce travail, de ce dont témoignent en un point les effets que  
j'intitule de la disjonction du savoir et du pouvoir.
Voici comment au point où, moi-même, je ne suis rien d'autre que la suite d'un tel discours, où 
dans mon discours même je témoigne de ce à quoi conduit l'épreuve de cette disjonction, c'est-
à-dire  à  rien  qui  la  comble  apparemment  ni  qui  permette  de  l'espérer  réduire  jamais  en une  
norme,  en  un  cosmos,  c'est  là  le  sens  de  ce  que  je  m'essaie  à  poursuivre  devant  vous  d'un  
discours qu'inaugure Freud et ce pourquoi j'ai commencé par une lecture attentive de ce dont 
témoigne  ce  discours,  et  pas  seulement  dans  sa  maîtrise,  car  très  précisément  c'est  de  ses  
insuffisances qu'il est le plus instructif.
J'ai relu ce séminaire que je faisais en 1956-57, dérisoire distance de treize années qui, tout de  
même, me permet de mesurer quelque chose du chemin parcouru, par qui ? Par quoi ? Par mon  
discours  d'une  part  et  puis,  d'un  autre  côté,  par  une  sorte  d'évidence,  de  manifestation  du 
déchirement que ce discours désigne qui, bien entendu, ne doit rien à ce discours lui-même mais  
grâce à quoi peut-être peut se témoigner qu'il y a un discours que je ne dirai certes pas à la page,  
disons pas trop à la traîne de ce qui s'est produit ; ceci dit, en raison des lois qui vont pour être  
les  lois  régnantes,  celles  qu'on appelle  du statut  de l'Université,  il  faut  bien en  effet  que ce 
discours  non seulement  soit  à  la  traîne  mais  soit  forcé  de  toujours  se  reprendre  au principe 
comme  nachträglich,  après  coup,  ceci  en  raison  du  fait  que  rien  ne  l'enregistre  dans  un 
renouvellement de forme qui serait celle où subsiste ce dont il s'agit des pas majeurs depuis un  
temps faits  dans le savoir et tel  qu'il se marque comme internement disjoint de tout effet  de  
pouvoir.
Nous repartons  donc au principe,  et  ce terme que j'ai  produit,  qui n'était  pas en 1956-57 de  
l'objet  a, tandis que j'essayais de déchiffrer qui, si cette chose était maintenant publiée au-delà  
d'un résumé, d'ailleurs pas si mal fait qui en fut donné dans le  Bulletin de Psychologie sous  le 
terme de La relation d'objet et les structures freudiennes, pourrait, s'il pouvait le faire de son côté, 
sur le texte même de ce que pendant plus d'un trimestre je suis à la trace de ce texte à lui tout  
seul  si  confondant  par  son  aspect  de  labyrinthe,  par  son attestation  d'une  sorte  d'épèlement,  
balbutiant, tournant en rond, et 245

569



SEMINAIRE 16

à vrai dire, dont l'issue, à part ceci que le petit Hans n'a plus peur des chevaux, et après ? Est-ce  
que  c'est  là  l'intérêt  d'une  telle  recherche  de  faire  qu'un  ou  mille  autres  petits  bonshommes  
soient  délivrés  de  quelque  chose  d'embarrassant  qu'on  appelle  une  phobie  ?  -  L'expérience  
prouve que les phobies ne mettent pas beaucoup plus longtemps à guérir spontanément qu'avec  
une investigation telle que celle dont il s'agit en l'occasion, celle de son père, élève de Freud et  
de Freud lui-même -, ce qu'il faut à cette époque, il y a treize ans, que je souligne, que j'épèle,  
c'est de l'enjeu véritable dont il s'agit, de l'étude de la frontière, de la limite de ce qui se joue à  
chaque instant, qui va bien au-delà du cas, de la frontière, de la limite entre l'imaginaire et le  
symbolique, et que c'est là que tout se joue ; j'y reviendrai peut-être de quelques traits au cours  
de ce qu'aujourd'hui j'énonce.
Mais repartons du point où nous avons à fixer ce qu'il en est du jeu de ces trois ordres, le réel, le  
symbolique et  l'imaginaire  dans ce qui est  en cause véritablement,  ce point tournant  où tous 
nous  sommes  les  patients,  quels  que  puissent  être,  à  chacun  nos  mésaventures  et  nos  
symptômes,  à savoir ce que je désigne comme une certaine disjonction du savoir au pouvoir. 
Posons quelque part en un point - soyons grossiers, soyons sommaires ! - ce que j'ai appelé tout  
à l'heure le réel, dont il est tout à fait évident que, tel que je l'ai décrit, il intéresse. Je n'ai pas  
encore été le voir mais il y a, paraît-il, un film de Louis Malle sur Calcutta. On y voit une très  
grande quantité de gens qui meurent de faim. C'est ça, le réel. Là où les gens meurent de faim,  
ils meurent de faim. Rien ne manque. On commence à parler de manque pourquoi ? Parce qu'ils  
ont fait partie d'un empire. Sans quoi, paraît-il, il n'y aurait même pas de Calcutta. Car c'est en  
raison paraît il - je ne suis pas historien assez pour le savoir mais je l'admets puisqu'on nous le 
dit - sans les nécessités de cet Empire, il n'y aurait pas eu d'agglomération à cet endroit.  Les  
empires modernes laissent éclater leur part de manque justement en ceci que le savoir y a pris  
une certaine croissance, sans doute démesurée, aux effets de pouvoir. Il a aussi cette propriété,  
l'empire  moderne,  que  partout  où  il  étend  son  aile,  cette  disjonction  vient  aussi.  Et  c'est  
uniquement au nom de cela qu'on peut, de la famine aux Indes, faire un motif nous incitant à  
une subversion ou à une révision universelle, à quelque chose, le Réel quoi!
Pour qu'il y ait du symbolique, il faut qu'il se compte au moins 1. Pendant longtemps, on a cru  
que compter pouvait se réduire à l'Un, à l'Un du Dieu - il n'y en a qu'un - à l'Un de l'Empire, à 
l'Un de Proclus, à l'Un de Plotin. C'est pourquoi il n'y a rien d'abusif à ce que nous symbolisions 
ici le champ du symbolique par ce 1. Ce qu'il faut saisir, c'est que bien sûr, ce 1 qui n'est pas  
simple  et  dont  vite  -  ça a  été  là  tout  le  progrès  -  on s'est  aperçu  qu'il  fonctionne  comme 1  
numérique, c'est-à-dire engendrant une 246

570



SEMINAIRE 16

infinité  de  successeurs,  à  condition  qu'il  y  ait  un  zéro,  ceci  pour  nous  en  tenir  à 
l'exemplification  de  ce  symbolique,  par  un  des  systèmes  qui  sont  actuellement  les  mieux  
établis,  il  faut  inscrire  ceci,  c'est  que  ce  comptage,  quel  qu'il  soit,  à  quelque  niveau  de 
structure que nous le placions dans le symbolique,  a ses effets dans l'imaginaire ; et  ce qui  
s'institue, ce qui s'ordonne dans mon discours, à ceux qui le suivent de l'éprouver, c'est que  
ces  effets  du  comptage  symbolique,  dans  l'ordre  que  nous  avons  évoqué  tout  à  l'heure  de 
l'imaginaire,  à savoir  en ceci  que l'imaginaire,  c'est  l'ordre par quoi le réel d'un organisme,  
c'est-à-dire  un réel  tout  à fait  situé se  complète  d'un Umwelt,  le  comptage  a,  au niveau de 
l'imaginaire, cet effet d'y faire apparaître ce que j'appelle l'objet a.
Or  chez  l'être  humain  et  sans  que  ceci  fasse  de  lui,  dans  le  domaine  du  vivant,  une  telle  
exception, une image, comme chez bien d'autres animaux, y joue un rôle privilégié, c'est celle  
qui  est  au  principe  de  cette  dimension  que  nous  appelons  le  narcissisme,  c'est  l'image 
spéculaire.  Nous  savons  que  ce  n'est  pas  le  privilège  de  l'homme,  que  chez  bien  d'autres  
animaux, à certains niveaux de leur comportement, de ce qu'on 
appelle éthologie,  mœurs animales, des images d'une structure apparemment équivalente, de 
la même sorte privilégiées, exercent une fonction décisive sur ce qu'il est de l'organisme. Tout  
ce qui par la psychanalyse est observé, articulé comme moment des rapports entre i(a) et cet  
objet a, ceci est le point vif qui pour nous est d'intérêt premier,  r : i(a)/a, pour estimer à sa 
valeur  de modèle tout ce que nous livre au niveau des symptômes la psychanalyse,  ceci  en 
fonction de ce qu'il  en est,  patent en notre époque, des effets de disjonction entre savoir  et  
pouvoir.
J'ai donc d'abord défini l'objet a comme essentiellement fondé des effets de ce qui se passe au  
champ de l'Autre, au champ du symbolique, au champ du rangement, au champ de l'ordre, au  
champ du rêve de l'unité, de ces effets malicieux dans le champ de l'imaginaire. Observez que 
ceci implique la structure même du champ de l'Autre comme tel, comme j'ai essayé grâce à un 
schème de vous le faire sentir dans plus d'une de mes précédentes leçons de cette année. Ce  
qui s'indique ici comme effet dans le champ de l'imaginaire, ce n'est rien d'autre que ceci que  
ce champ de l'Autre est, si je puis dire, en forme de a. Au niveau de ce champ, ceci s'inscrit  
dans une topologie qui, à l'imager, car bien sûr ce n'est là qu'image 247

571



SEMINAIRE 16

intuitive, se présente comme le trouant.
Le pas suivant, celui que j'ai fait en énonçant d'une façon dont après tout il est frappant qu'à ce 
que je dise des choses comme ça, ça passe, ça rentre comme dans du beurre, - ce qui prouve  
évidemment que les analystes n'ont pas une idée tellement sûre de ce à quoi ils peuvent tenir  
dans un tel champ - j'ai dit quelque chose de simple, c'est à savoir que faire retour de ces effets  
petit a dans l'imaginaire à l'Autre, le champ d'où ils partent, de rendre à César si je puis dire ce 
qui est à César comme a dit, vous le savez, un jour un petit malin, car il l'était, le bougre ! que  
c'était ça l'essence de la perversion, rendre a à celui de qui il provient, le grand Autre. C'est une  
façon bien sûr un tout petit peu apologétique de présenter les choses. Ce qu'il s'agit de savoir,  
c'est ce qu'on peut en tirer. Si effectivement quelque chose qui soit le sujet, par quelque côté,  
car un effet du symbolique sur le champ de l'imaginaire,  nous pouvons le considérer comme 
quelque chose d'encore problématique,  quelle  place cela  va-t-il  prendre ? Mais ça touche au  
sujet, nous ne pouvons en douter, nous qui faisons du sujet quelque chose qui ne s'inscrit que  
d'une articulation un pied dehors un pied dedans du champ de l'Autre.
Tâchons de la reconnaître, cette face de ce dont il s'agit concernant le sujet. Il y a de l'intérêt, il  
y a de l'importance à reconnaître ici ce qu'il en est d'un terme qu'a promu Freud, celui qui avant  
moi a commencé de prendre la mesure d'une certaine chambre dont la noirceur est autrement  
moins facile à calibrer que celle que j'évoquais la dernière fois, celle qui a servi pendant plus de  
deux siècles au nom d'un modèle optique. Qu'il ait  plusieurs fois fait  le tour et  dénommé de  
noms différents  de mêmes choses qu'il  se trouvait  retrouver  après son périple  n'est  pas pour  
nous étonner. Freud a parlé beaucoup de l'amour, avec la distance qui convenait. Ce n'est pas 
parce que ça a monté à la tête de ceux qui l'ont suivi que nous n'avons pas à bien remettre les  
choses  au  niveau  d'où  il  les  a  fait  partir.  Au  niveau  de  l'amour,  il  a  distingué  la  relation 
anaclitique et la relation narcissique. Comme il s'est trouvé qu'à d'autres endroits, il  opposait  
l'investissement de l'objet à celui du corps propre, appelé dans cette occasion narcissique, on a  
cru pouvoir  édifier  là-dessus  je  ne sais  quoi  du type  vases  communicants  grâce à  quoi  c'est  
l'investissement de l'objet qui, à lui seul, prouvait qu'on est sorti de soi, qu'on a fait passer la  
substance libidinale  là où il  fallait.  C'est  là-dessus que repose cette élucubration qui est  bien 
celle  que  j'ai  mise  cette  année-là  parce  qu'elle  était  encore  vivace,  qui  s'appelle  la  relation  
d'objet, avec tout ce mythe du stade prétendu oblatif, qualifié encore génital. Il me semble que  
ce  que  Freud  articule  de  l'anaclitisme,  de  l'appui  pris  au  niveau  de  l'Autre,  avec  ce  qu'il  
implique du développement d'une sorte de mythologie de la dépendance, comme si c'était de ça  
qu'il s'agissait, l'anaclitisme prend son statut, son vrai rapport de définir proprement ce 248

572



SEMINAIRE 16

que je situe au niveau de la structure fondamentale de la perversion, c'est à savoir ce jeu par  
quoi le statut de l'Autre s'assure d'être couvert, d'être comblé, d'être masqué d'un certain jeu dit  
pervers, du jeu du a et qui de ce fait en fait un stade, à prendre - je dis discursivement si nous  
voulons donner une approximation logique de ce qui est en jeu dans toutes sortes d'effets qui  
nous intéressent - la relation anaclitique comme étant ici première. Et aussi bien c'est là le seul  
fondement par quoi peut se justifier toute une série de nuées prétendues significatives par quoi  
l'enfant regretterait son paradis dans je ne sais quel environnement physiologique maternel qui,  
à proprement parler, n'a jamais existé sous cette forme d'idéal. C'est uniquement essentiellement  
comme un jeu de cet objet définissable comme effet du symbolique dans l'imaginaire, comme 
jeu de cet imaginaire au regard de quelque chose qui peut prétendre, à quelque titre, pendant un  
temps - et à cet endroit la mère peut aussi bien jouer ce rôle que n'importe quoi d'autre, le père,  
une institution, voire une île déserte. C'est comme jeu du a, comme masque, ce que j'ai appelé  
cette structure qui est la même chose que ce a, l'en-forme de a de l'Autre, c'est uniquement dans  
cette formule que peut se saisir ce qu'on peut appeler l'effet de masquage, l'effet d'aveuglement  
qui est précisément ce en quoi se comble toute relation anaclitique.
A exprimer les choses sous cette forme, l'important, ce n'est pas ce qu'elle dit car, comme vous  
pouvez  le  saisir,  ce  n'est  pas  facile  d'accès,  précisément  sur  le  plan  de  ce  qu'on  appelle  
imagination,  car  l'imagination  vive,  celle  où nous prenons,  où nous recueillons  ce  que nous  
appelons  avidement  signification,  diversement  plaisante,  elle  relève  d'une  toute  autre  sorte  
d'image, et combien moins obscure, l'image spéculaire ; beaucoup moins obscure surtout depuis  
que nos miroirs sont clairs. On ne saura jamais, sauf à y réfléchir un tout petit peu, ce que nous  
devons à ce surgissement des miroirs clairs. Chaque fois que, dans l'Antiquité, et ça dure bien  
sûr encore au temps des Pères de l'Eglise, vous voyez quelque chose qui s'indique comme en un  
miroir, ça veut dire tout le contraire de ce que c'est pour nous; leurs miroirs, pour être de métal  
poli, donnaient des effets beaucoup plus obscurs, c'est peut-être ce qui a permis que subsiste si  
longtemps une vision spéculaire du monde. Le monde devait bien, comme à nous, leur paraître  
obscur, mais ça n'allait pas mal avec ce qu'on voyait dans le miroir. Ça a pu faire durer encore  
assez longtemps une idée du cosmos, il suffisait simplement de perfectionner les miroirs. C'est  
parce  que  nous  l'avons  fait,  et  d'autres  choses  ensemble,  précisément  d'élucidation  du 
symbolique, que les choses nous paraissent moins simples.
Remarquons qu'en ceci  nous n'avons pas avancé loin encore  mais,  puisqu'il  s'agit  du savoir,  
observons que de l'ordre de satisfaction rendue à l'Autre, par la voie de cette inclusion du a, la  
nouveauté, celle que nous 249

573



SEMINAIRE 16

permet d'envisager l'expérience analytique,  c'est très précisément celle-ci  que, quel qu'il  soit,  
celui qui peut se trouver en rôle, en posture de fonctionner comme cet Autre, le grand Autre,  
celui-là, il apparaît que depuis toujours, depuis qu'il fonctionne, de ce qui se passe là il n'en a  
jamais rien su. C'est ce que je me permets à quelque titre d'articuler de ci de là, en posant des  
questions insidieuses aux théologiens,  du type  de savoir par exemple s'il  est si sûr que Dieu  
croit en Dieu. Si c'est pensable, la question introduite comme fondamentale en toute démarche 
psychanalytique, - je crois l'avoir formulée dans la ligne de quelque chose qui, comme tous les  
prodromes, avait commencé de se dessiner dans un certain tournant philosophique - c'est que  
l'intéressant, d'une façon tout à fait vive, et ceci à mesure que progressent plus les impasses où 
nous coince le savoir, ce n'est pas de savoir ce que l'Autre sait, c'est de savoir ce qu'il veut, à  
savoir avec sa forme, sa forme en-forme de a, qui s'ébauche tout à fait autrement que dans un  
miroir, mais par une exploration à peine effleurée d'ailleurs de la perversion, qui nous fait dire  
que cette topologie qui se dessine et que précise à de bien autres niveaux que des expériences  
pathologiques, l'avancée du savoir, qu'est-ce que ça veut ? A quoi ça mène ? Ce n'est pas tout à  
fait  d'ailleurs  la  même chose.  La question  reste  à l'étude.  Si on se figure que même sur  les  
perversions, la psychanalyse clôt le cercle, qu'elle a trouvé le dernier mot, même à user d'une  
façon plus appliquée que je ne peux le faire ici-même de la relation à l'objet a, on se tromperait.
L'important, c'est de reprendre à titre de symptômes et en quelque sorte nous éclairant sur ce  
qu'il en est des rapports du sujet à l'Autre, d'anciens thèmes qui ne se trouvent pas les mêmes à  
n'importe  quelle  époque,  et  si  je  n'ai  pas  pu  ici  faire  place  à  l'Angelus  Silesius  du  Pèlerin  
Chérubinique dont, dans un temps j'ai fait un tel usage dans ces années perdues dont je ne sais 
même  pas  si,  quelque  jour,  quelqu'un fera  la  mesure  du  cheminement  par  lequel  je  pouvais  
mener au jour la suite précaire de ce discours, dont j'ai donc fait tellement d'usage, c'est à la  
lumière de cette relation telle que je la définis et comme anaclitique que pourraient être repris  
les hémistiches de son Pèlerin Cherubinique, ces distiques coupés, équilibrés en quatre membres 
dans lesquels se dessine l'identité propre de ce qui en lui lui paraît le plus essentiel, impossible à  
saisir autrement que dans le terme de l'objet a et de Dieu même. Qu'il suffise de s'apercevoir  
que tout ce qui peut s'inscrire en fonction d'ordre, de hiérarchie et aussi bien de partage, tout ce  
qui est de l'ordre de ce fait  de l'échange, du transitivisme,  de l'identification elle-même, tout  
ceci  participe  de la  bien différente  relation  que nous posons comme spéculaire;  tout  ceci  se  
rapporte au statut de l'image du corps en tant qu'elle se pose en un certain tournant de principe  
comme liée à ce quelque chose d'essentiel dans l'économie libidinale considéré comme étant la  
maîtrise motrice du corps. Ce n'est pas pour rien que les mêmes 250

574



SEMINAIRE 16

consonnes dans l'un et dans l'autre se retrouvent, maîtrise motrice, tout est là. Et c'est ce par quoi est 
témoigné en toute occasion un comportement dit de bien; grâce à cette maîtrise motrice, l'organisme 
qualifiable de ses rapports au symbolique, l'homme en l'occasion comme on l'appelle, se déplace 
sans jamais sortir d'une aire bien définie en ceci qu'elle interdit une région proprement centrale qui 
est celle de la jouissance. C'est par là que l'image du corps telle que je l'ordonne de la relation 
narcissique prend son importance.
Si vous vous reportez au schéma que j'ai donné sous le titre de remarques à quelques propositions 
d'un monsieur dont, grâce à moi, le nom subsistera, vous y verrez que le rapport qui s'y désigne est  
très proprement ceci que, du rapport qui s'établit du sujet au champ de l'Autre, en tant que là je ne 
peux en image ne rien faire d'autre qu'homogène à l'espace commun, et c'est bien pour cela que je  
fais là fonctionner l'Autre, et pourquoi pas puisque aussi bien il n'est pas soustrait à l'imaginaire, 
comme un miroir, ceci à seule fin de pouvoir poser le deuxième terme, le signifiant auprès duquel  
se représente par un autre signifiant le sujet, s'y trouve pointé en un endroit qui n'est rien d'autre que 
ce qui se désigne ici par ce I énigmatique, celui d'où à lui se présente la conjonction dans un autre 
miroir, la conjonction du a et de l'image du corps. C'est très précisément ceci qui désigne ce qui se 
passe au niveau de la phobie.
Si nous prenons n'importe quelle observation de phobie, pour peu qu'elle témoigne d'un peu de 
sérieux, ce qui est le cas, on ne se paye pas le luxe de publier dans la psychanalyse une observation  
sans une anamnèse assez complète. Pour prendre par exemple dans le livre d'Hélène Deutsch sur 
Les  Névroses  les chapitres  qui se rapportent  à la phobie,  que voyons-nous,  par exemple,  pour 
prendre n'importe lequel, quelqu'un auprès de qui elle a été appelée à intervenir au nom de ceci qu'il 
a eu à un moment la phobie des poules, que voyons-nous ? La chose est parfaitement articulée, mais 
qui ne se révèle, bien sûr, que d'un second temps d'exploration, c'est à savoir que, dans l'époque 
d'avant le déchaînement du symptôme, ces poules n'étaient assurément pas rien pour lui ; c'était les 
bêtes qu'il allait, en compagnie de la mère, soigner, et aussi bien faire aussi la cueillette des oeufs. 
Tous les détails nous sont donnés, à savoir que, à la façon dont font en effet tous ceux qui ont la 
pratique de ces volailles, une palpation en quelque sorte extérieure du cloaque suffit à percevoir si 
l’œuf est là, prêt à venir ; après quoi on n'a plus qu'à attendre. C'est bien en effet ce à quoi au plus 
haut point s'intéressait le petit x, le cas en question, c'est à savoir que, quand il se faisait baigner par  
sa mère, il lui disait d'en faire autant sur son propre périnée. Comment ne pas reconnaître qu'ici, là-
même,  il  se désigne comme aspirant  justement  à fournir  l'objet de ce qui sans doute,  pour des 
raisons qui ne sont pas autrement approfondies mais qui sont là sensibles, faisait pour la mère l'objet 
d'un intérêt tout à fait particulier. Le premier temps, c'est bien évidemment
251

575



SEMINAIRE 16

"Puisque les oeufs, ça t'intéresse, il faudrait que je t'en ponde". Mais aussi bien ce n'est pas pour  
rien que l’œuf ici prend tout son poids ; s'il peut se faire que l'objet a soit ainsi intéressé, c'est  
bien en ce sens qu'il y a une face démographique, si je puis dire, des rapports entre les sujets qui  
implique qu'assez naturellement ce qui naît se trouve à la place d'un oeuf.
Je le répète, je n'évoque d'abord ce temps que pour livrer tout de suite le sens de ce dont il va  
s'agir quand la phobie se déclenche. Un frère aîné, sensiblement aîné d'ailleurs, plus fort que lui,  
un jour le saisit par derrière, et ce garçon qui sait parfaitement bien sûr tout ce qu'il en est de ce  
qui se passe dans la basse-cour, lui dit : "Moi, je suis le coq et toi tu es la poule". Il se défend,  
s'insurge  avec  la  plus  grande  vivacité  et  déclare:  "Je  ne  veux  pas",  "I  won't  be  the  hen  !"  
Remarquez que ce "hen" en anglais, ça a exactement la même prononciation avec l'esprit rude  
que le "n" du "un" dont je vous parlais tout à l'heure. Il ne veut pas être le "hen". Il y avait déjà  
un nommé Alain qui croyait avoir fait une grande trouvaille en disant que penser, c'est dire non.  
Il dit non. Pourquoi est-ce qu'il dit non alors que, le temps d'avant, il se trouvait si bien avec sa  
mère de pouvoir être pour elle, si je puis dire, une poule de plus, une poule de luxe, celle qui  
n'était pas dans la basse-cour, si ce n'est parce que là est intéressé le narcissisme, à savoir la  
rivalité avec le frère, le passage, comme il est bien prouvé, à une relation de pouvoir, l'autre le  
tient par la taille, par les hanches, l'immobilise et tant qu'il veut il le maintient dans une certaine  
position.
Le virement, je ne dis pas le virage, de ce qui est investi dans une certaine signification d'un  
registre à l'autre, c'est là le point où achoppe la fonction précédente et où naît ceci que la poule  
va prendre désormais pour lui une fonction parfaitement signifiante, et plus du tout imaginaire,  
à savoir qu'elle lui fait peur. Le passage du champ de l'angoisse, celui par lequel j'ai inauguré  
aujourd'hui  mon discours,  à  savoir  qu'il  n'est  pas  sans  objet,  à  condition  qu'on voie  que cet  
objet, c'est l'enjeu même du sujet, au champ du narcissisme, c'est celui où se dévoile la vraie  
fonction de la phobie qui est, à l'objet de l'angoisse substituer un signifiant qui fait peur. Au  
regard de l'énigme de l'angoisse, la relation signalée de danger est rassurante. Aussi bien ce que  
l'expérience nous montre, c'est qu'à condition que se produise ce passage au champ de l'Autre,  
le signifiant se présente comme ce qu'il est au regard du narcissisme, à savoir comme dévorant.  
Et c'est bien là d'où s'origine l'espèce de prévalence que, dans la théorie classique, a prise la  
pulsion orale.
Ce que je voulais aujourd'hui amorcer, c'est proprement ceci, que c'est au niveau de la phobie  
que  nous  pouvons  voir  non  pas  du  tout  quelque  chose  qui  soit  une  entité  clinique  mais  en  
quelque sorte une plaque tournante, quelque chose dont, à l'élucider dans ses rapports avec ce  
vers quoi elle vire plus que communément, à savoir les deux grands ordres de la 252

576



SEMINAIRE 16

névrose, hystérie et névrose obsessionnelle, mais aussi bien par la jonction qu'elle réalise avec 
la  structure  de la  perversion,  qu'elle  nous éclaire,  cette  phobie,  sur  ce qu'il  en est  de toutes  
sortes de conséquences, et qui n'ont point besoin de se limiter à un sujet particulier pour être  
parfaitement perceptibles, puisqu'il ne s'agit pas de quelque chose qui soit isolable du point de  
vue  clinique  mais  bien  plutôt  d'une  figure  cliniquement  illustrée,  d'une façon éclatante  sans  
doute, mais en des contextes infiniment divers.
C'est du point de cette phobie que nous réinterrogerons ce dont nous sommes partis aujourd'hui,  
la disjonction du savoir et du pouvoir. 253

577



SEMINAIRE 16

254

578



SEMINAIRE 16

LEÇON XX, 14 MAI 1969

Il  est  impossible  de ne pas  considérer  comme première  l'incidence  du sujet  dans la  pratique 
psychanalytique. Elle est sans cesse au premier plan dans la façon dont, à l'entendre, pense le 
psychanalyste, du moins si nous nous en tenons à ce qui s'énonce dans ses comptes rendus. C'est  
de  tel  point  défini  par  ce  qu'on  appelle  une  identification  que  le  sujet  se  trouve  agir,  par  
exemple, manifester telle intention. On énoncera telle paradoxale de ses conduites du fait qu'il  
se retourne, par exemple à lui-même et de quel point sinon d'un autre qu'il a été occuper, il se  
retourne, ce qui fut à l'endroit de ce quelqu'un à qui il va s'identifier, son agression première.  
Bref, à tout instant le sujet se présente pourvu d'une pour le moins singulière autonomie, d'une  
mobilité surtout à nulle autre égale, puisqu'il n'est à peu près aucun point dans le monde de ses  
partenaires, qu'ils soient ou non considérés comme ses semblables, qu'il ne puisse occuper, du 
moins,  je le répète,  au niveau d'une pensée qui tend à rendre compte de tel  paradoxe de ses 
comportements. Disons que le sujet - et ici nul lieu, au niveau de cette littérature, de contester la  
légitimité de ce terme - le sujet absolument non critiqué d'ailleurs, puisque aussi bien au terme  
il se produit ces énoncés singuliers qui vont jusqu'à parler du choix de la névrose, comme si à  
un moment c'était à je ne sais quel point privilégié de ce sujet en poudre qu'avait été réservé  
l'aiguillage.
Bien sûr, il peut s'admettre que, dans un premier temps de la recherche analytique, nous n'en  
ayons point été du tout au temps où d'aucune façon pouvait s'articuler d'une façon logique ce 
qu'il pouvait en être, en effet, de ce qui se présente comme tout à fait déterminant en apparence  
au début d'une anamnèse, dans une certaine façon de réagir au trauma. Il suffirait peut-être de  
s'apercevoir que ce point considéré comme originel, aiguillant de l'anamnèse, est un point qui a  
été  bel  et  bien  produit  rétroactivement  par  la  somme  des  interprétations,  je  parle  des 
interprétations non seulement  que le psychanalyste  se fait,  comme on dit,  dans sa tête ou au 
moment où il écrit son observation, mais où il est intervenu dans ce qui le lie au patient et qui  
est loin, dans ce registre, dans ce registre d'interrogation, de suspension de ce qu'il en est du  
sujet,  de  pouvoir  d'aucune  façon  être  purement  et  simplement  décrit  comme  un  rapport  de 
puissance à puissance, même soumis à tout ce qui peut s'y imaginer de transfert.
255

579



SEMINAIRE 16

C'est pourquoi la reprise au niveau du sujet de la question de la structure en psychanalyse est  
toujours essentielle. C'est elle qui constitue le véritable progrès ; c'est elle, bien sûr, qui ne peut  
que seule faire progresser ce qu'on appelle improprement la clinique, j'espère que personne ne  
s'y trompe et que si, la dernière fois, vous avez pu avoir quelque plaisir à voir s'éclairer à mon  
discours, à la fin d'une évocation d'un cas, ce n'est pas spécifiquement qu'un cas ait été évoqué  
qui fait le caractère clinique de ce qui s'énonce au niveau de cet enseignement.
Reprenons  donc  les  choses  au  point  où  nous  pouvons  les  formuler  après  avoir  à  plusieurs  
reprises, à plusieurs reprises marqué comment se forme, à partir d'une première et très simple  
définition,  c'est  à savoir  qu'un signifiant  -  c'est  de là qu'on part,  c'est  de là qu'on part  parce 
qu'après tout c'est le seul élément dont l'analyse nous donne la certitude, et je dois dire qu'elle  
met  en  son  plein  relief,  auquel  elle  donne  son  poids,  c'est  le  signifiant  -  si  l'on  définit  le  
signifiant,  le  signifiant  est  ce  qui  représente  un  sujet  pour  un  autre  signifiant,  ici  est  la 
formule, la formule neuf si je puis dire, qui nous permet de situer justement ce qu'il peut en être  
d'un sujet  que  de toute  façon nous ne saurions  manier  selon  des  formules  qui,  pour  être  en  
apparence  celles  du  bon  sens,  du  sens  commun,  à  savoir  qu'il  y  a  bien  quelque  chose  qui  
constitue cette identité qui différencie ce monsieur-là de son voisin, qu'à se contenter de ceci,  
nous nous trouvons en fait recouvrir tout énoncé, tout énoncé simplement descriptif de ce qui se 
passe effectivement dans la relation analytique comme d'un jeu de marionnettes où, je le répète,  
le  sujet  est  aussi  mobile  que  la  parole  même,  la  parole  même  du  montreur  des  dites  
marionnettes, à savoir que, quand il parle au nom de l'un qu'il tient dans sa main droite, il ne  
peut pas en même temps parler au nom de l'autre, mais qu'il est aussi bien capable de passer de  
l'un à l'autre avec la rapidité que l'on sait.
Voici donc, ce qui déjà a été suffisamment écrit ici pour que je n'aie pas à en refaire toute la  
construction et le commentaire, ce rapport premier qui aussi bien est gros de tous les autres, de  
SI à S2, de ce signifiant qui représente le sujet pour un autre signifiant, et dans l'essai que nous  
faisons de serrer ce dont il s'agit quant à l'autre de ces signifiants, nous essayons, nous l'avons  
déjà inscrit, d'ouvrir le champ où tout ce qui est signifiant second, c'est-à-dire le corps, de ce au  
niveau de quoi par un signifiant va être représenté le sujet, de l'inscrire au lieu du A, ce lieu qui  
est le grand Autre et dont je pense vous vous souvenez assez qu'à inscrire ainsi ce dont il s'agit,  
nous ne pourrons faire, au niveau de l'inscription même de S2 que de répéter que pour tout ce 
qui suit,  à savoir tout ce qui peut s'inscrire à la suite,  nous devons remettre la marque du A  
comme  lieu  d'inscription,  c'est-à-dire  de  voir  en  somme  se  creuser  de  ce  que  j'ai  appelé  la 
dernière fois l'enforme de ce a, c'est un nom nouveau que nous ferons à notre usage, 256

580



SEMINAIRE 16

l'enforme du A, à savoir le a qui le troue.

Arrêtons-nous un instant sur ceci que je considère comme assez acquis pour avoir été, j'en ai  
recueilli  témoignage,  sensible  à  certains  qui  ont  trouvé  quelque  évidence,  j'entends  de  
maniement clinique, à cet enforme du A, formule destinée à montrer ce qu'il en est vraiment du 
a, à savoir de la structure topologique du A lui-même, de ce qui fait que le A n'est pas complet,  
n'est pas identifiable à un 1, en aucun cas à un tout, et pour tout dire que ce A est absolument à  
sentir, à représenter comme il en est au niveau du paradoxe, du paradoxe dont ce n'est pas pour  
rien  que  ce  sont  des  logiciens  qui  l'ont  formé,  du  paradoxe  de  l'ensemble  dit  de  tous  les  
ensembles  qui  ne  se  contiennent  pas  eux-mêmes.  Je  pense  que  vous  avez  déjà  assez  le  
maniement de ce paradoxe. Il est bien clair que cet ensemble de tous les ensembles qui ne se  
contiennent pas eux-mêmes, de deux choses l'une,  ou il va se contenir  lui-même et c'est une 
contradiction, ou il ne se contient pas lui-même, alors n'étant pas de ceux qui ne se contiennent  
pas  eux-mêmes,  il  se  contient  lui-même,  et  nous  nous  trouvons  devant  une  seconde 
contradiction. Ceci est tout à fait simple à résoudre : l'ensemble de tous les ensembles qui ne se  
contiennent  pas  eux-mêmes  ne  peut  en  effet  comme  fonction  s'inscrire  que  sous  la  forme 
suivante, c'est à savoir E ayant pour caractéristique ce x en tant que différent de x.

E (x # x)
Or c'est  là  qu'il  recouvre notre  difficulté  avec le grand Autre.  S1 e grand Autre présente ce  
caractère topologique qui fait  que son  enforme,  c'est le a, et nous allons pouvoir toucher très 
directement  ce  que cela  signifie,  c'est  qu'il  est  vrai,  c'est  qu'il  faut  poser  que,  quel  que soit  
l'usage conventionnel qu'il en est fait dans la mathématique, le signifiant ne peut en aucun cas 
être  tenu  pour  pouvoir  se  désigner  lui-même.  S1ou  S2 en  eux-mêmes  ne  sont  pas  chacun, 
d'aucune  façon,  ne  peuvent  être  le  représentant  d'eux-mêmes  sinon à  s'en  distinguer,  d'eux-
mêmes.  Cette  altérité  du signifiant  à lui-même,  c'est  proprement  ce que désigne le  terme du 
grand Autre  marqué  d'un  A.  Si  nous l'inscrivons,  ce  grand Autre,  marqué  du A,  si  nous en 
faisons un signifiant,  ce qu'il désigne, c'est le signifiant comme Autre ; le premier Autre qui 
soit, le premier rencontré dans le champ du signifiant est autre, radicalement, c'est-à-dire autre  
que lui-même, c'est-à-dire qu'il introduit l'Autre comme tel dans son inscription, comme séparé 
de cette inscription même.
Ce A, en tant qu'extérieur à S2 qu'il inscrit, c'est l'enforme de A, c'est-à-dire la même chose que 
le a. Or ce a, nous le savons, c'est le sujet lui
257

581



SEMINAIRE 16

même en tant qu'il ne peut être représenté que par un représentant qui est S 1 dans l'occasion. 
L'altérité première, c'est celle du signifiant qui ne peut exprimer le sujet que sous la forme de  
ce que nous avons appris à cerner dans la pratique analytique d'une étrangeté particulière. Et  
c'est  cela  que  je  voudrais,  je  dirai  non  pas  aujourd'hui  frayer  puisque  aussi  bien  dans  un  
séminaire que j'ai fait dans un temps, c'était l'année 1961-62, sur l'identification, j'en ai posé  
les  bases.  Ce  sont  ces  bases-mêmes  que  je  rappelle,  simplement  résumées  et  rassemblées 
aujourd'hui,  pour  vous  faire  sentir  ceci  qui  n'est  pas  à  prendre  comme  donné  sinon  par  
l'expérience  analytique  à  tout  analyste,  bien  sûr,  ce  a,  comme  essentiel  au  sujet  et  comme  
marqué de cette étrangeté, il sait ce dont il s'agit. Ces a, au reste, je les ai déjà assez depuis  
longtemps énumérés pour qu'on sache bien, du sein à l'excrément, de la voix au regard, ce que 
signifie dans son ambiguïté le mot étrangeté, avec sa note affective et aussi son indication de  
marge topologique ; ce dont il s'agit, c'est de faire sentir à ceux qui n'ont pas à prendre ceci  
comme un donné de l'expérience je ne sais quoi qui peut évoquer sa place raisonnée au niveau  
des  repères  de ce  qu'on considère  comme l'expérience  pratique  -  à  tort,  elle  n'est  pas  plus 
pratique  que  l'expérience  analytique  et  allons-y  !  -  ce  qu'il  y  aurait  de  moins  étranger  en  
apparence,  pourrait  y  représenter  le  sujet,  prenez-le  au  départ  aussi  indéterminé  que  vous  
l'entendrez, ce qui distingue celui qui est ici de celui qui est là et qui n'est que son voisin, bien  
sûr, nous pouvons le saisir, en prendre le départ, de ceci qui serait le moins étranger, d'un type  
de matérialité  tout à fait  vulgaire,  c'est  ce que j'ai  fait  quand je parlais  d'identification,  j'ai  
désigné la trace. La trace, ça veut dire quelque chose, la trace d'une main, la trace d'un pied,  
une empreinte. Observez bien ici, à ce niveau, que trace se distingue du signifiant autrement  
que dans nos définitions nous rien avons déjà distingué le signe. Le signe, ai-je dit, c'est ce  
qui représente quelque chose pour quelqu'un. Ici, nul besoin de quelqu'un. Une trace se suffit  
en elle-même. Et à partir de là pouvons-nous situer ce qu'il en est de ce que j'ai appelé tout à  
l'heure l'essence du sujet ?
Nous pouvons poser d'ores et déjà que ce que devient la trace par métaphore, le signe si vous  
voulez,  par  métaphore  aussi,  ces  mots  ne  sont  point  à  leur  place  puisque  je  viens  de  les  
écarter,  ce  qui  signifie  un  sujet  en  tant  que  cette  trace,  ce  signe,  contrairement  à  la  trace  
naturelle,  n'a  plus  d'autre  support  que  l'enforme  A.  Qu'est-ce  à  dire  ?  La  trace  passe  à  
l'enforme de A des façons par où elle est effacée. Le sujet, ce sont ces façons mêmes par quoi,  
comme  empreinte,  la  trace  se  trouve  effacée.  Un  bon  mot  dont  déjà  j'avais  épinglé  cette  
remarque, intitulant ce qui pouvait s'en dire "les quatre effaçons du sujet". Le sujet, c'est lui  
qui efface la trace, en la transformant en regard, regard à entendre,  fente, entr'aperçu.  C'est  
par là qu'il aborde ce qu'il en est de l'autre qui a laissé la trace. Il est passé par là, il 
258

582



SEMINAIRE 16

est au-delà.
Un sujet, bien sûr, en tant que tel, ce n'est pas assez de dire qu'il ne laisse pas de trace. Ce qui le  
définit et ce qui le livre en même temps, c'est d'abord ceci par quoi se distingue effectivement,  
au  regard  de  tout  organisme vivant  ce  qu'il  en  est  de  l'animal  qui  parle,  c'est  qu'il  peut  les  
effacer, et de les effacer comme telles, comme étant ses traces, ceci suffit à ce qu'il puisse en  
faire  quelque  chose  d'autre  que  des  traces,  des  rendez-vous  qu'il  se  donne  à  lui-même,  par  
exemple. Le Petit Poucet, quand il sème des cailloux blancs, c'est autre chose que des traces.  
Sentez ici la différence qui s'ébauche déjà dans la meute qui, à poursuivre quelque chose, a une  
conduite, c'est bien le cas de le dire, mais conduite qui s'inscrit dans l'ordre de l'odorat, du flair,  
comme on dit, et la chose n'est pas forcément étrangère à l'animal humain lui-même ; mais autre  
chose est cette conduite et la scansion d'une trace repérée comme telle sur un support de voix.
Vous  touchez  ici  la  limite.  Au  niveau  de  la  meute,  cet  aboiement,  qui  osera  soutenir  qu'il  
recouvre les traces  ? Il  est  quand même déjà ce qu'on peut  appeler  ébauche de parole,  mais  
distinct, distinct est ce support de la voix, du donné de la voix, là où il y a langage, là où c'est ce  
support qui caractérise d'une façon autonome un certain type de trace. Un être qui peut lire sa  
trace,  cela  suffit  à  ce  qu'il  puisse  se  réinscrire  ailleurs  que  là  d'où  il  l'a  portée.  Cette  
réinscription, c'est là le lien qui le fait dès lors dépendant d'un autre, dont la structure ne dépend 
pas de lui.
Tout s'ouvre à ce qui est du registre du sujet défini comme "c'est ce qui efface ses traces". Le  
sujet, à la limite et pour faire sentir la dimension originale de ce dont il s'agit,  je l'appellerai  
celui qui remplace ses traces par sa signature. Et vous savez qu'une signature, il n'en est pas  
demandé beaucoup pour  constituer  quelqu'un en sujet,  un illettré  à  la  mairie  qui  ne sait  pas  
écrire, il  suffit qu'il fasse une croix, symbole de la barre barrée, de la trace effacée, forme la  
plus  claire  de ce dont  il  s'agit.  Quand d'abord on laisse un signe et  puis que quelque chose  
l'annule,  ça  suffit  comme  signature.  Et  qu'elle  soit  la  même  pour  quiconque  à  qui  elle  sera  
demandée ne change rien au fait que ceci sera reçu pour authentifiant l'acte en question de la  
présence de bel et bien quelqu'un qui, juridiquement, est retenu pour un sujet, et rien de plus ni  
rien de moins mais cela dont j'essaie de définir le niveau, non certes pour en faire un absolu  
mais  justement  pour  marquer  ses  liens  de  dépendance.  Car  la  remarque  ici  commence.  Le  
signifiant naît de ses traces effacées. Quelle en est donc la conséquence ? C'est que ces traces  
effacées ne valent que par le système des autres, qu'elles soient semblables ou les mêmes, que  
ces autres instituées en système, c'est seulement là que commence la portée type du langage, ces  
autres  traces  effacées,  ce  sont  les  seules  admises  ;  admises  par  qui  ?  Eh  bien  !  là  nous  
retombons sur nos pieds, de la même façon qu'au niveau de la définition du 
259

583



SEMINAIRE 16

sujet qu'un signifiant représente pour un autre signifiant, ce sont les seules admises par qui ?  
Réponse : par les autres traces. Un pa-âté comme dit Bridoison dans le Mariage, ça ne compte  
pas. C'est bien pour ça qu'il y porte tant d'intérêt car pour lui, Bridoison, qui prend au sérieux 
les traces, il se pourrait que ça comptât. C'est un pas hâté.
Dès  lors,  si  nous  savons  que  ces  traces,  ces  traces  qui  ne  sont  effacées  que  d'être  là,  en  
repoussoir effacées, ces traces qui ont un autre support qui est proprement l'enforme du A en 
tant qu'il est nécessité de ceci qu'il fasse un A, un A qui fonctionne au niveau du sujet, nous  
avons alors à les considérer du niveau de leur substance. C'est bien ce qui fait la portée d'un  
élément par exemple comme un regard dans l'érotisme et que la question se pose, parce qu'elle  
est sensible, du rapport de ce qui s'inscrit au niveau du regard à la trace. Un regard érotique  
laisse-t-il  des  traces  là  où  il  vient  s'inscrire,  au  niveau  de  l'autre,  c'est-à-dire  chez  quelque  
autre  ?  C'est  à  ce  niveau  que  se  pose  la  dimension  de  la  pudeur  et  qu'elle  s'insère,  elle  le  
démontre  ici  d'une  façon  sensible.  La  pudeur  est  une  dimension  seulement  propre  au  sujet 
comme tel.
Est-ce que nous allons brièvement, à ce détour, ordonner d'une façon qui soit un peu différente  
de sa litanie habituelle, cette relation du signifiant à l'enforme de A ? Certainement oui, quoique  
rapidement  pour rappeler  que ce n'est  pas hasard si,  à  la  pointe  de notre  actualité,  l'écriture  
s'affirme rapport de l'écriture au regard comme objet a ; c'est là seul ce qui peut donner son  
statut  correct  à  une grammatologie.  Le regard,  dans  toute  son ambiguïté  que j'ai  déjà  tout  à  
l'heure marquée à propos du rapport à la trace, l'entrevu et, pour tout dire, la coupure dans le vu,  
la chose qui ouvre au-delà du vu. Assurément l'accent à mettre sur l'écriture est capital pour la  
juste  évaluation  de  ce  qu'il  en  est  du  langage,  et  que  l'écriture  soit  première  et  doive  être  
considérée  comme  telle  au  regard  de  ce  qui  est  la  parole,  c'est  ce  qui  après  tout  peut  être  
considéré comme non seulement licite mais rendu évident par la seule existence d'une écriture  
comme la chinoise où il est clair que ce qui est de l'ordre de l'appréhension du regard n'est pas 
sans  rapport  à  ce  qui  s'en  traduit  au  niveau  de  la  voix,  à  savoir  qu'il  y  a  des  éléments  
phonétiques,  mais  qu'il  y  en  a  aussi  beaucoup  qui  ne  le  sont  pas,  ceci  étant  d'autant  plus  
frappant  que,  du  point  de  vue  de  la  structure,  de  la  structure  stricte  de  ce  qu'il  en  est  d'un  
langage,  nulle  langue ne se tient  d'une façon plus pure que cette  langue chinoise où chaque 
élément morphologique se réduit à un phonème. C'est donc bien là où ç'aurait été le plus simple,  
si l'on peut dire, que l'écriture ne soit que transcription de ce qui s'énonce en paroles, qu'il est  
frappant de voir que, tout au contraire, l'écriture, loin d'être transcription, est un autre système,  
un système auquel éventuellement s'accroche ce qui est découpé dans un autre support, celui de  
la voix.
584

584



SEMINAIRE 16

Assurément, le terme de la coupure est ce qui prédestine ces supports, aussi bien définissables  
matériellement  comme  regard  et  voix,  ce  qui  les  prédestine  à  cette  fonction  d'être  ce  qui,  
remplaçant  la  trace,  institue  cette  sorte  d'ensemble  d'où  une  topologie  se  construit  comme 
définissant  l'Autre,  à  son  terme.  Vous  le  voyez,  il  ne  s'agit  ici  que  de  considérations  
substructurales, non pas du tout bien sûr originelles car après tout ceci ne dit pas comment cet  
Autre a commencé, cela dit comment ça se tient quand il est là, d'où il a pris origine, c'est bien  
ce qui, jusqu'à présent, est laissé entre parenthèses. Remarque marginale, car je continue, après  
cet 1 et 2 concernant regard et voix, à dire ce qui pourrait venir à la suite dans un apport pris par  
ce biais. Ce n'est pas, vous le voyez, immédiatement dans le rapport du sujet à l'Autre en tant  
que structuré que vient ce qui s'annonce maintenant comme étant la demande.
Chose singulière,  alors  que,  dans  l'ordre de l'objet  a,  le  sein et  le  déchet  semblent  venir  au  
premier plan, au point presque de laisser dans une certaine ombre, dans le maniement le plus 
fréquent de ce dont il s'agit dans la régression analytique les termes du regard et de la voix,  
vous voyez ici que nous sommes forcés au contraire de supposer construits sur support regard et  
voix, ce qui va faire bien sûr élément dans la demande et que si nous retrouvons ici un objet a,  
c'est pour autant l'occasion de pointer que ce qui est demandé n'est jamais qu'une place, et que  
ce n'est pas pour rien que place évoque ce placage qui est l'essence dont nous définissons le sein  
analogue du placenta, pour autant qu'il définit le rapport subjectif fondé, tel qu'il convient de  
l'instituer, dans les rapports de l'enfant et de la mère. Le rôle ambocepteur du sein entre l'enfant  
et la mère est en réalité rôle prévalent. C'est en tant qu'objet a, en tant qu'être plaqué à sa paroi  
que l'enfant sujet s'articule,  que son message est reçu de la mère et qu'il lui  est répondu. Ce  
qu'on demande avec ces signifiants, voici quel est le troisième terme, et vous voyez son lien à  
cet autre élément "a".
Enfin,  à articuler  les choses par ce biais,  nous verrons, nous toucherons du doigt que ce qui  
s'engendre, à savoir tout ce qui est sens, à proprement parler le signifié, c'est en tant qu'effet de  
chute de ce jeu qu'il est ici à situer. Ce qu'il y a dans le sens, qui est non seulement effet mais  
effet rejeté, mais effet qui s'emporte, et aussi bien effet qui s'accumule, la culture pour tout dire,  
participe de ce quelque chose qui découle d'une économie fondée sur la structure de l'objet a, à  
savoir  que c'est bien comme déchet,  comme excrément  de la relation subjective comme telle  
que ce qui fait  la  matière  des dictionnaires,  de ce qu'on dit  être  l'amas des sens qui se sont  
concentrés au cours d'une certaine pratique enregistrable pour être devenue commune, autour 
d'un signifiant, c'est bien du registre du second objet comme objet a, de l'objet anal qu'il faut ici  
l'inscrire dans cette perspective.
585

585



SEMINAIRE 16

Telles sont les quatre effaçons dont peut s'inscrire le sujet, le sujet qui, au milieu de ceci, est  
bien sûr à proprement parler insaisissable de ne pouvoir qu'être représenté par un représentant.  
C'est en tant qu'il s'inscrit dans le champ de l'Autre qu'il subsiste, et c'est à ceci que nous avons  
à  faire  si  nous  voulons  d'une  façon  correcte  rendre  compte  de  ce  qui  est  l'enjeu  dans  la  
psychanalyse. La distance se mesure de ce qui se définit comme un sujet à ce qui tient comme  
une personne. La distance se mesure, c'est-à-dire qu'il faut très sévèrement les distinguer, que  
toute espèce de personnalisme en psychanalyse est propice à toutes les déviations, à toutes les  
confusions  ;  dans  la  perspective  psychanalytique,  ce qui se définit,  se marque,  dans d'autres  
registres dits moraux, comme étant la personne, nous ne pouvons le situer à un autre niveau que 
celui du symptôme. La personne commence là où, bien sûr, ce sujet tel que je vous l'ai situé, est  
ancré autrement, est ancré d'une façon bien plus large, celle qui fait entrer en jeu ce qui, sans  
doute, se place à son origine, à savoir la jouissance.
C'est parce que l'expérience analytique nous apprend à dessiner ici autrement ce qui fut fait de  
l'atlas, si je puis dire, cartographiquement de ce qu'il en est des jeux qui se rapportent au sujet,  
c'est  en cela qu'elle a son importance;  c'est  en cela  qu'elle  inaugure une méthode,  qu'elle  ne  
prétend reconstituer  nul nouveau tout,  mais  assurément que d'ores et  déjà elle bouleverse les  
anciens systèmes de projection qui constituaient un tout.
Il y aurait évidemment ici à pointer en marge toutes sortes d'indications qui sont suggestions,  
index tendu, point important dans cette signification de l'index, dans une découverte en progrès,  
c'est assurément quelque chose de tout autre que ce en quoi nous pouvons le distinguer pour,  
par exemple, dans la langue, en faire le distinctif d'une certaine sorte de signifiant index donc,  
que je propose à ceux qui peuvent avoir ici un penchant à revenir sur ce que Freud a énoncé au  
niveau de Psychologie collective et analyse du moi, à considérer que le chef, le leader, l'élément 
clé de l'identification tel qu'il l'énonce, combien il devient plus clair dans cette perspective à ce  
qu'on y montre la solution qui rend possible ce par quoi le sujet s'identifie strictement au  a, 
autrement dit qu'il devient ce qu'il est vraiment, c'est-à-dire un sujet en tant que lui-même barré.
Ce que nous avons vu et qui dès lors doit être considéré pour nous comme pouvant toujours se  
reproduire, le passage de toute une masse à la fonction de regard univoque si je puis dire, c'est 
quelque  chose dont  seule  peut  rendre  compte  la  perception  des  possibilités  offertes  dans  ce  
registre  au signifiant  privilégié  d'être  le plus sommaire,  d'être  réduit  à ce que Freud désigne 
comme étant purement et simplement la marque, la fonction comme unique du 1. Or voici donc 
ici le système dont la pensée est entièrement sujette et dont, sentez-le bien, il n'est question en  
aucun cas que sorte tout ce qui peut s'articuler, et nommément comme savoir. La 262

586



SEMINAIRE 16

conséquence  sur  quelque  chose  de  vivant  que  le  langage  l'enveloppe,  le  système  des 
signifiants,  c'est  très  précisément  qu'à  partir  de  lui,  l'image  est  toujours  plus  ou  moins  
marquée d'être assumée dans le système, et comme signifiante ; c'est l'obligée de la fonction  
du type, et de ce qu'on appelle l'universel.
Comment n'est-il pas sensible, comment n'est-il pas rendu commun, et comment n'est-il point  
encore pas dans quelque forme effective de renouvellement des institutions que ce fait que les 
images  soient  prises  dans  le  jeu  du  signifiant  est  là  pour  nous  rendre  sensible,  toute 
l'expérience psychanalytique en témoigne, que ce qui s'y perd, c'est la fonction imaginaire en  
tant qu'elle répond de l'accord du mâle et de la femelle. S'il y a quelque chose que l'analyse  
nous démontre, c'est que c'est en raison de la prise dans le sujet non seulement que tout ce qui  
est désignable comme mâle est aussi bien ambigu, voire révocable à une plus proche critique,  
que c'est aussi vrai pour l'autre part, et que ceci est sanctionné dans le fait d'expérience très  
précise  qu'au niveau du sujet,  il  n'y a  point  de reconnaissance comme telle  du mâle  par  la 
femelle ni de la femelle par le mâle ; que tout ce qu'une exploration un peu approfondie nous 
démontre  de  l'histoire  d'un  couple,  c'est  que  les  identifications  y  ont  été  multiples,  se 
recouvrant et toujours à la fin formant un ensemble composite. L'ambiguïté qui reste sur tout  
ce  qui  pourrait  inscrire  au niveau du signifiant  ce  qu'il  en est  de  ce qui  distingue,  nous le  
savons pourtant, au niveau biologique, radicalement - quand je dis radicalement j'omets bien  
sûr au niveau des mammifères les caractères dits sexuels secondaires et la distinction possible  
du sexe tissulaire en rapport au sexe phanérogamique - mais laissons de côté ce qu'il peut en  
être,  constatons  que  ce  que  désigne  l'expérience  analytique,  c'est  très  précisément  qu'à  ce  
niveau,  il  n'y  a  pas  couplage  signifiant,  c'est  au  point  que,  dans  la  théorie,  s'il  est  fait  les  
oppositions  actif-passif,  voyeur-vu,  etc.  ..,  nulle  opposition  n'est  jamais  promue  comme  
fondamentale qui désigne le mâle-femelle.
L'important,  et  l'important  en  quelque  sorte  préalable  par  rapport  à  la  question  qui  est  
soulevée de ce qu'il  en est,  dans le  système signifiant,  de la fonction dite  du phallus,  pour  
autant que c'est celle qui se trouve effectivement intervenir, et d'une façon dont il est bien sûr 
qu'elle  n'est  en  aucun  cas  qu'une  fonction  tierce,  qu'elle  représente  soit  ce  qui  se  définit  
d'abord comme ce qui manque, c'est-à-dire fondant le type de la castration comme instituant  
celui  de  la  femme,  soit  ce  qui  au  contraire,  du  côté  du  mâle,  indique  d'une  façon  qui  est 
combien problématique, ce qu'on pourrait appeler l'énigme de la jouissance absolue. De toute  
façon, il ne s'agit pas là de repères corrélatifs, de repères distinctifs; un seul et même repère 
domine  tout  le  registre  de  ce  qu'il  en  est  de  la  relation  du  sexué.  Ce  signifiant  privilégié,  
j'entends ici ponctué, en quoi se justifie que, dans une 263

587



SEMINAIRE 16

construction longue, qui a été faite tout au contact de l'analyse articulée de ce qui s'est écrit, de  
ce qui est resté témoignage de notre expérience des névroses, j'ai pu le qualifier de signifiant  
manquant ? La question est d'importance car si assurément pour ce qu'il en est de l'articulation  
de la fonction du sujet, vous voyez bien que, aussi loin que puisse être poussée l'articulation du 
savoir, le sujet y montre la faille. Dire que le phallus est le signifiant manquant au niveau où j'ai  
pu l'énoncer, au point de mon discours où j'en ai risqué, disons, la première avancée, je crois  
que quelque chose qui est contexte n'était pas encore assez articulé pour que puisse se dire ce  
que je précise maintenant.
Repartons,  et  c'est  là  l'intérêt  de  notre  référence  d'aujourd'hui,  de  notre  départ  de  la  trace,  
repartons de ce point d'appui et souvenons-nous du proverbe arabe que, dans mes Ecrits, j'ai cité  
quelque part il y a bien longtemps : il y a quatre choses (je ne sais plus lesquelles, je dois dire  
que j'ai oublié la quatrième ou que je ne cherche pas à m'en souvenir immédiatement) qui ne  
laissent aucune trace, celle que j'évoquais à ce tournant, le pied de la gazelle sur le rocher, il y a  
aussi  le  poisson  dans  l'eau  et,  ce  qui  nous  intéresse  plus,  l'homme  dans  la  femme,  dit  le  
proverbe, ne laisse pas de trace. Ça peut à l'occasion s'objecter sous la forme suivante, dont on  
sait l'importance dans les fantasmes des névrosés, une petite maladie de temps en temps. Mais  
justement ça, c'est ce qui est instructif. Le rôle des maladies vénériennes n'est point du tout un  
hasard dans la structure. Nous ne pouvons partir d'aucune trace pour fonder, du rapport sexuel,  
le signifiant. Tout est réduit à ce signifiant, le phallus, justement, qui n'est pas dans le système  
du  sujet  puisque  ce  n'est  pas  le  sujet  qu'il  représente  mais,  si  l'on  peut  dire,  la  jouissance 
sexuelle en tant qu'hors système c'est-à-dire absolue. La jouissance sexuelle pour autant qu'elle  
a ce privilège par rapport à toutes les autres, c'est que quelque chose dans le principe du plaisir,  
dont on sait qu'il constitue la barrière à la jouissance, c'est que quelque chose dans le principe  
du plaisir lui laisse quand même accès. Avouez que même sous la plume de Freud, qu'on lise  
que c'est  là la jouissance par excellence et  que c'est vrai,  en plus, mais  qu'on le lise  sous la  
plume d'un savant qui mérite autant ce titre que l'est notre Freud, ça a tout de même quelque 
chose qui puisse nous faire rêver ; mais ce n'est pas dans le système du sujet, il  n'y a pas de  
sujet de la jouissance sexuelle.
Et  ces  remarques  n'ont  d'autre  intérêt  que  de  nous  permettre  de  préciser  le  sens  du  phallus  
comme  signifiant  manquant.  Il  est  le  signifiant  hors  système,  et  pour  tout  dire  celui  
conventionnel à désigner ce qui est de la jouissance sexuelle, radicalement forclos. Si j'ai parlé  
de forclusion à juste titre pour désigner certains effets de la relation symbolique, c'est ici qu'il  
faut voir, qu'il faut désigner le point où elle n'est pas révisible. Et si j'ajoute que tout ce qui est  
refoulé dans le symbolique reparaît dans le réel, c'est 264

588



SEMINAIRE 16

bien en ça que la jouissance est tout à fait réelle. C'est que, dans le système du sujet, elle n'est  
nulle  part  symbolisée,  ni  symbolisable  non  plus.  C'est  bien  pour  ça  qu'est  nécessaire,  dans  
l'énoncé au niveau des propos de Freud, cette énormité dont personne ne semble s'inquiéter que  
c'est un mythe qui ne ressemble strictement à aucun mythe connu de la mythologie, sauf bien 
sûr quelques personnes. Le vieux Kroeber, Lévi-Strauss s'aperçoivent très bien que ça ne fait  
pas partie de leur univers et ils le disent, mais c'est exactement comme s'ils ne disaient rien ;  
puisque tout le monde continue à croire que le complexe d'Oedipe, c'est un mythe recevable. Ça  
l'est, en effet, en un certain sens, mais observez que ça ne veut rien dire d'autre que la place où 
il  faut  situer  cette  jouissance  que  je  viens  de  définir  comme  absolue.  Le  mythe  du  père  
primordial, c'est celui en effet qui confond dans sa jouissance toutes les femmes ; la seule forme  
du mythe  en dit  assez,  c'est  dire qu'on ne sait  pas de quelle  jouissance il  s'agit,  est-ce de la  
sienne ou de celle  de toutes  les  femmes?  A ceci  près  que la  jouissance féminine  est  restée,  
comme je vous l'ai fait remarquer, toujours aussi à l'état d'énigme dans la théorie analytique.
Que veut donc dire cette fonction phallique qui semble, à ne pas représenter le sujet, marquer  
pourtant un point de sa détermination comme champ limité d'un rapport à ce qui se structure  
comme l'Autre. C'est à ausculter de plus près, à revenir de ces perspectives radicales vers notre  
expérience, que nous allons tout de suite voir comment les choses se traduisent. Le détour d'où  
ressortit  l'éclosion d'une névrose,  c'est  quoi ? C'est l'intrusion positive d'une jouissance auto-
érotique qui  est  parfaitement  typifiée  dans ce qu'on appelle  les  premières  sensations  plus ou  
moins liées à l'onanisme, qu'on appelle ça comme on voudra, chez l'enfant. L'important, c'est  
que  c'est  en  ce  point,  pour  les  cas  qui  tombent  sous  notre  juridiction,  c'est-à-dire  ceux  qui  
engendrent une névrose, c'est en ce point précis au moment même où cette positivation de la  
jouissance érotique se produit que, corrélativement se produit aussi la positivation du sujet en 
tant que dépendance, anaclitisme ai-je énoncé la dernière fois, du désir de l'Autre. C'est là que  
se désigne le point d'entrée par où fait drame ce qui est structure du sujet. Toute l'expérience  
mérite  d'être  articulée qui  va confirmer  à quelles  frontières,  à quelles  jonctions  ce drame va  
éclater. Je pense avoir déjà suffisamment la dernière fois marqué le poids qu'y prend l'objet a,  
non  tant  en  tant  qu'il  est  présentifié  mais  en  démontrant  rétroactivement  que  c'est  lui  qui  
auparavant faisait toute la structure du sujet.
Nous allons voir à quelles autres frontières le drame éclate. Mais d'ores et déjà nous pouvons 
savoir du retour de ces effets, que c'est grâce à la relation positive, à la jouissance dite sexuelle,  
mais sans que pour autant soit assurée d'aucune façon la conjonction sexuée, que quelque chose 
se 265

589



SEMINAIRE 16

désigne comme essentiel à la position du sujet, c'est le désir de savoir. Le pas décisif fait par  
Freud de la relation de la curiosité sexuelle avec tout l'ordre du savoir, c'est là le point essentiel  
de la découverte psychanalytique et c'est de la jonction de ce qu'il en est du a, à savoir ce où le  
sujet peut retrouver son essence réelle comme manque à jouir essentiellement, et rien de plus,  
quelque représentant dont il ait à se désigner par la suite, le champ de l'Autre, d'autre part, en  
tant que s'y ordonne le savoir est à l'horizon ce domaine interdit de sa nature qu'est celui de la  
jouissance et avec lequel la question de la jouissance sexuelle introduit ce minimum de relations  
diplomatiques dont je dirai qu'elles sont si difficiles à soutenir. C'est pour autant que quelque 
chose se produit que j'ai appelé le drame que la signifiance de l'Autre en tant que structuré et  
troué est autre chose que ce que nous pouvons métaphoriquement appeler le signifiant qui le  
troue, c'est-à-dire le phallus; c'est en tant que c'est autre chose que nous voyons ce qui se passe  
quand il faut que le jeune sujet réponde à ce qui se produit de l'intrusion de la fonction sexuelle  
dans son champ subjectif.
J'ai fait grand état, et ceux qui y ont assisté s'en souviennent encore à propos du petit Hans, du 
petit Hans qui est l'observation exemplaire d'une première exploration absolument désordonnée,  
tournant en rond, jusqu'à un certain point non dirigée, avec pourtant la direction impérialiste de  
la  référence  au père  d'abord  qui  joue  un  rôle  dont  j'ai  marqué  les  carences  et  que  Freud ne 
dissimule  pas,  mais  Freud lui-même  comme étant  lui  aussi  la  référence  dernière,  celle  d'un  
savoir présumé absolu, tout ce qui peut se dessiner dans ce désordre, j'ai pris soin, comme je l'ai  
dit,  de le longuement  reprendre pour en montrer  les strates mais  l'une d'elles  n'est  autre que 
celle de ce jeu auquel se livre le petit Hans, qui est celui de la confrontation de la grande girafe  
et de la petite girafe. J'ai pu en souligner l'importance en montrant ce que révèle dans son fond  
la phobie, à savoir l'impossibilité de faire coexister l'hommelle, à savoir cette mère phallicisée  
qui est le rapport qu'exprime Hans dans la grande girafe avec d'autre part quoi que ce soit qui en 
soit  la  réduction.  S'il  dessine  la  petite  girafe,  c'est  bien pour  montrer  non pas  que c'est  une  
image comparable à l'autre, mais que c'est une écriture sur un papier, et pour ça, il la zerwurzelt,  
comme on s'exprime dans le texte, il la chiffonne et il s'assoit dessus.
L'important n'est pas ici la fonction imaginaire ou identificatoire de Hans à ce complément de sa  
mère qui est au fond son grand rival, le phallus, c'est qu'il le fasse passer, ce phallus, dans le  
symbolique  parce  que  c'est  là  qu'il  va  avoir  son  efficace,  et  chacun  sait  quel  est  l'ordre  de 
l'efficace des phobies. S'il y a quelque chose qui sert dans le vocabulaire politique, et non sans  
raison au joint du pouvoir et du savoir, c'est celui de lancer en un point du monde auquel j'ai  
déjà fait tout à l'heure allusion avec le langage, celui de tigre de papier. Qu'est-ce qu'il y a de 
plus tigre de papier qu'une 266

590



SEMINAIRE 16

phobie, puisque très souvent, la phobie, c'est une phobie qu'un enfant a des tigres qui sont dans son 
album, des tigres réellement en papier. Seulement, si les politiques ont toutes les peines du monde à 
persuader les foules de mettre à leur place les tigres de papier, ici la fonction ou plus exactement 
l'indication à donner est exactement inverse, donner toute son importance au fait que, pour combler 
quelque chose, quelque chose qui ne peut pas se résoudre au niveau du sujet, au niveau de l'angoisse 
intolérable, le sujet n'a d'autre ressource que de se fomenter la peur d'un tigre de papier. C'est tout 
de même ça qui est instructif,  parce qu'en plus, bien sûr, ce n'est pas un sujet du type dont les  
imaginent les psychanalystes, à savoir que comme il s'exprime, c'est une facilité de style ; il fait tout 
ça en l'arrangeant de son mieux. Le tigre de papier, c'est à un moment, au moment où il s'agit de 
quelque chose qui est justement la personne du petit Hans, elle est tout entière un symptôme. A ce 
moment-là, tout seul, le monde, ou tout au moins ce qui en est le fondement, l'hommelle en face de 
laquelle il est, toute seule se transforme en tigre de papier.
Il y a le lien le plus étroit entre la structure du sujet et le fait que la question se pose ainsi que 
l'hommelle, c'est ce quelque chose tout d'un coup de grimaçant, qui fait peur et qui, qu'il s'agisse 
d'un tigre ou d'un animal plus petit, d'un chat, ça n'a aucune espèce d'importance, aucun analyste ne 
se trompe sur sa vraie fonction. Si donc nous avons été amenés, au terme, à voir l'importance du 
manque quant à l'objet tout à fait réel qu'est le pénis dans tout ce qui est détermination de ce qu'on  
peut appeler rapport sexué, c'est parce que la voie nous a été ouverte par le névrosé, et le complexe 
de castration, en tant qu'effectivement il réalise dans le champ du signifiant la place d'un manque,  
ce n'est que le résultat du discours par quoi il nous faut parer aux questions posées par le névrosé.  
C'est seulement au terme d'une psychanalyse qu'il faut que ce qui est et ce qui reste bel et bien, 
comme dit  le  petit  Hans,  enraciné,  angewachsen,  et  Dieu merci,  on le  souhaite,  au moins  à  la 
plupart, en état de servir, il faut qu'au niveau d'un certain plan, il ait été  zerwurzelt,  qu'on montre 
bien qu'il ne s'agit que d'un symbole.
D'où bien sûr ce dont j'ai déjà dit qui faisait problème à la fin de la cure du petit Hans. S'il faut, bien 
sûr, que lui comme tout névrosé, aboutisse à la fin à la formule que, pour devenir un homme je n'ai 
pas le pénis à titre de symbole, car c'est cela le complexe de castration. Mais il faut observer que 
ceci peut se couper de deux façons : le "je n'ai pas le pénis" qui est précisément ce qu'on veut dire 
en disant que la fin de l'analyse, c'est la réalisation du complexe de castration, ceci bien sûr rejetant 
ailleurs cette fonction qui est celle pure et simple du pénis tel qu'il fonctionne, c'est-à-dire en dehors 
du registre symbolisé.  Mais ça peut se couper aussi  autrement,  à savoir:  "Je n'ai  pas à titre  de 
symbole le pénis, ce n'est pas le pénis qui me qualifie comme signifiant de ma virilité", et ça, on ne 
l'a pas obtenu du petit 267

591



SEMINAIRE 16

Hans car c'est ce qui passe au travers des mailles du filet. Le petit Hans qui n'a pas cessé pendant 
tout ce temps de jouer avec les petites filles son rôle de celui qui l'a, conserve, comme j'en ai fait  
dans son temps bel et bien la réserve, conserve des rapports sexuels ce quelque chose qui met au 
premier plan le pénis comme fonction imaginaire, c'est-à-dire que c'est ce qu'il définit comme viril, 
c'est-à-dire que tout hétérosexuel qu'il pourra bien se manifester, il en est très exactement au même 
point où sont les homosexuels, j'entends ceux qui se reconnaissent comme tels car on ne saurait trop 
étendre dans le champ des apparences de relations normales quand il s'agit des rapports du sexe, le 
champ de ce qui structuralement répond proprement à l'homosexualité.
D'où l'importance du sondage et de l'énoncé de ce joint qui, entre l'imaginaire et le symbolique, est 
à sa juste place la fonction, ou plus exactement les versants de la fonction que nous définissons 
comme complexe de castration.  Comment ceci est encore plus nourri par l'expérience que nous 
avons du joint de l'Autre à la jouissance dans les autres formes de névrose, c'est ce par quoi je 
continuerai par après.
268

592



SEMINAIRE 16

LEÇON XXI,21 MAI 1969

Le système de nulle part, voilà, pourrait-on dire, ce qu'il nous faut exposer. C'est bien là que  
prendrait son sens enfin le terme d'utopie, mais cette fois réalisée du bon bout, si je puis dire. La  
vieille "nullibiquité" à laquelle, dans les temps anciens, j'avais redonné le lustre qu'elle mérite  
pour avoir été inventée par l'évêque Wilkings, ça n'est nulle part, qu'est-ce que c'est ? Il s'agit de  
la jouissance. Ce que l'expérience analytique démontre, encore faut-il le dire, c'est que, par un 
lien à quelque chose qui n'est rien d'autre que ce qui permet l'émergence du savoir, la jouissance  
est exclue, le cercle se ferme. Cette exclusion ne s'énonce que du système lui-même en tant que  
c'est le symbolique. Or, c'est par là qu'elle s'affirme comme réel, réel dernier du fonctionnement  
du système même qui l'exclut nulle part, la voici redevenue partout de cette exclusion même qui  
est  tout ce par quoi elle se réalise et  c'est bien là, on le sait,  à quoi s'attache notre pratique,  
démasquer, dévoiler ce qui, là où nous avons affaire, dans le symptôme, démasque cette relation  
à la jouissance, notre réel, mais pour autant qu'elle est exclue.
C'est  à  ce  titre  que nous avançons ces  trois  termes  comme support  de la  jouissance  en tant  
qu'elle  est  exclue,  de l'Autre  comme lieu  où ça se  sait,  du a  comme de  l'effet  de  chute  qui  
résulte, car c'est l'enjeu de l'affaire, qui résulte de ceci que, dans le jeu du signifiant, c'est la  
jouissance  qui est  visée pourtant,  que le  signifiant  surgit  du rapport  indicible  de ce quelque  
chose qui, d'avoir reçu d'où, ce moyen, le signifiant, en est frappé d'une relation à ce quelque  
chose qui de là se développe, va prendre forme comme Autre. Ce lien du sujet à l'Autre, Autre à  
qui il advient des avatars, qui n'a pas dit son dernier mot, et c'est bien cela qui nous accroche,  
voilà au niveau de quels termes nous avons à situer cette psychanalyse qui en est, si je puis dire, 
depuis son moment d'origine, l'expérience sauvage, née sans doute, dans un éclair exceptionnel  
par la voie de Freud et qui, depuis, ne cesse d'être à la merci des versants qui s'offrent à elle et  
qui sont identiques à ceux-là même dans lé réseau desquels le sujet qu'elle traite est pris.
Je voudrais partir de quelque chose d'aussi proche qu'il est possible. Tenez, vous m'en ferez la  
morale que vous voudrez, analytique s'il vous plaît, ou autre, peu importe, bon. Voilà un objet  
pour lequel j'ai une préférence, une préférence à titre d'appareil. C'est un stylo qui est aussi
proche qu'il est possible d'un porte-plume par sa minceur, porte-plume au 269

593



SEMINAIRE 16

sens antique, antédiluvien; il n'y a plus que très peu de personnes qui s'en servent. Il est comme  
tel d'un très faible contenu puisque vous le voyez, son réservoir, puisqu'il peut rentrer pour finir  
par devenir réduit à quelque chose qui tient dans le creux de la main, son réservoir est d'un très  
faible  contenu.  Il  en résulte  qu'il  est  très  difficile  à  charger  parce  qu'il  se  produit  des effets  
osmotiques, ce qui fait que quand on verse la goutte, la goutte est juste à la taille de son entrée.  
Il est donc fort incommode ; et pourtant, j'y tiens. J'y tiens d'une préférence spéciale, pour la  
raison qu'il réalise un certain type de porte-plume avec une plume, une vraie plume et en effet il  
date, il date d'une époque où c'était vraiment une plume et pas quelque chose de rigide comme il  
se  fait  maintenant.  Ce  porte-plume,  donc,  m'a  été  donné  par  quelqu'un  qui  savait  que  je  
cherchais ça. C'était un cadeau qui venait d'être fait très peu de minutes avant, ou d'heures ou de 
jours  peu  importe,  par  quelqu'un  qui  en  faisait  certainement  un  hommage  d'un  ordre  assez  
précis, pour tout dire fétichiste. C'était d'ailleurs un objet qui, de la personne donatrice à celle  
qui me l'a transmis, se signalait  de venir de sa grand-mère.  C'est bien pour ça qu'il n'est pas  
facile à retrouver. Il y a des échoppes tout à fait particulières, paraît-il, à New-York, où on vend 
les stylos de la Belle Epoque. Par une autre voie, comme vous voyez, j'en ai un.
J'ai donc un aperçu de l'histoire de cet objet qui, par ailleurs, me tient à cœur pour lui-même,  
indépendamment  tout  à  fait  de  cette  histoire,  car  à  la  vérité  je  ne  sais  pas  spécial  gré  à  la 
personne qui  me l'a  donné de m'avoir  fait  ce  don.  Mon rapport  à  lui  est  indépendant;  il  est  
certainement très près de ce qui pour moi est l'objet a. J'ai un aperçu de son histoire mais, pour 
tout objet, est-ce que vous ne voyez pas de la sorte dont je viens d'animer celui-là, que cette  
question de son histoire se pose autant que pour un quelconque sujet ; cette histoire, comment  
imaginer qui la sait, qui peut en répondre sinon à instituer cet Autre comme le lieu où ça se sait  
et qui est-ce qui ne voit pas, si on lui ouvre cette dimension, qu'au moins pour certains, et, j'ose  
dire, pour chacun, elle existe, que pour certains, elle est tout à fait prévalente, mais que pour  
tous elle fait un fond. Il y a quelque part où ça se sait, tout ce qui est arrivé. Le signifiant de A 
en tant qu'entier, dès qu'on s'interroge dans cette voie, on reconnaît qu'il est implicite et que,  
pour le névrosé obsessionnel, il l'est beaucoup plus que pour d'autres. C'est par là, au niveau de  
l'histoire,  en  tant  que  -  c'est  pour  ça  que  j'ai  pris  ce  biais  -  elle  est  suggérée  pas  du  tout  
directement du sujet mais aussi bien du sort des objets, c'est par cette voie qu'il est sensible ce  
qu'a de fou cette  présupposition d'un lieu quelconque où ça se sait.  Ceci est important  parce  
qu'il est clair que le "ça se sait" verse aussitôt dans l'intérêt que prend la question. Là où ça se  
sait, au sens neutre où nous l'avons introduit, c'est là que se pose la question si ça se sait soi-
même.
La réflexibilité ne surgit pas de la conscience sinon par ce détour 270

594



SEMINAIRE 16

qu'il faut vérifier, c'est que là où l'on suppose que ça se sait continuer tout, est-ce qu'il se sait  
que ça se sache ? Si l'on s'interroge sur ce qu'il en est de l'activité mathématique,  dont il est  
humoristique de constater que tout spécialement le mathématicien est toujours aussi incapable  
de  rien  dire  en  son  fond  si  ce  n'est  qu'il  sait  très  bien  ce  que  c'est  quand  il  fait  des  
mathématiques. Quand à vous dire à quoi il le discerne, jusqu'à présent motus. Il peut dire que 
ça n'en est pas, mais ce que ça est n'est pas encore trouvé. Nous émettons un énoncé qui peut-
être commencerait dans cette voie; organiser des choses, des choses qui se disent d'une façon  
telle que ça se sait soi-même, assurément, à tout instant, et que ça peut en témoigner. Comme  
me le disait tout récemment quelqu'un, mathématicien, avec qui j'en parlais, ce qui caractérise  
un énoncé mathématique, c'est sa liberté du contexte. Un théorème peut s'énoncer tout seul et se  
défendre. Il porte en lui cette dose suffisante de recouverture à soi-même qui le rend libre du  
discours  qui  l'introduit.  La chose est  à  revoir  de près.  Ce côté  de différence avec  les autres  
discours où toute citation risque d'être abusive au regard de ce qui l'enserre et qu'on appelle  
contexte  est  important  à  marquer.  Cette  substance  du  "ça  se  sait"  instantané  comme  tel,  
s'accompagne de ceci  qu'elle suppose que tout ce qui y attient,  ça se sait,  au sens de "ça se  
recouvre soi-même", ça se sait dans son ensemble, c'est-à-dire que ce qui est révélateur, c'est  
que le supposé d'un discours qui aspire à pouvoir entièrement se recouvrir soi-même rencontre  
des limites. Il rencontre des limites en ceci précisément qu'il y existe des points qui n'y sont pas  
posables, dont la première image sera aussi bien donnée par la suite des nombres entiers et par  
ceci qui s'articule que celui défini comme étant plus grand qu'un quelconque n'y est justement  
pas posable, entendons dans cette série infinie, dit-on, des nombres entiers.
C'est précisément que ce nombre soit exclu, et proprement en tant que symbole, - nulle part ne  
peut  être  écrit  ce  nombre  plus  grand  qu'aucun  autre  -  c'est  très  précisément  de  cette  
impossibilité de l'écrire que toute la série des nombres entiers tire ce qu'elle a non pas d'être une  
simple graphie d'une chose qui peut s'écrire, mais d'être quelque chose qui est dans le réel. Cet  
impossible même est d'où surgit ce réel. Ce mécanisme est très précisément ce qui permet de le  
reprendre, au niveau du symbole, et d'inscrire au titre du transfini ce signe même non posable  
au niveau de la série des entiers, et de commencer à interroger sur ce qu'on peut opérer à partir  
de  ce  signe  posé  comme  non  posable  au  niveau  de  la  série  des  entiers,  et  de  s'apercevoir  
qu'effectivement ce signe, symbole repris au niveau de ce qui fait la réalité de toute la série des  
entiers,  permet  un nouveau traitement  symbolique où les relations  recevables  au terme de la 
série des entiers peuvent être reprises, non pas toutes mais très certainement une part d'entre  
elles, et c'est le progrès qui se poursuit d'un discours tel que, pour se 271

595



SEMINAIRE 16

savoir  à chaque instant,  jamais  il  ne se trouve sans rencontrer  cette  combinaison des limites  
avec ces trous qu'on appelle infini, c'est-à-dire non saisissable jusqu'à ce que justement il soit,  
d'être repris dans une structure différente,  réductible à être cette limite,  l'aporie en aucun cas  
n'étant que l'introduction à une structure de l'Autre.
C'est  ce qu'on voit  fort  bien dans la théorie  des ensembles,  dans laquelle  on peut un certain  
temps  en  effet  s'avancer  innocemment,  et  qui  nous  intéresse  d'une  façon  particulière  parce  
qu'après tout, au niveau plus
radical  où nous avons à faire,  à savoir de cette incidence du signifiant dans la répétition,  en  
apparence rien n'objecte, rien n'objecte d'abord à ce que A ne soit que l'inscription entière de  
toutes  les  histoires  possibles.  Chaque signifiant  renvoie  d'autant  plus  à  l'Autre  qu'il  ne peut  
renvoyer à lui-même qu'en tant qu'autre. Rien ne fait donc obstacle à ce que les signifiants se  
répartissent  d'une  façon circulaire,  ce  qui,  à  ce  titre,  permettra  fort  bien  d'énoncer  qu'il  y  a  
ensemble  de  tout  ce  qui  de  soi  ne  s'identifie  pas  à  soi-même;  à  tourner  en  rond,  il  est 
parfaitement concevable que tout s'ordonne, même le catalogue de tous les catalogues qui ne se  
contiennent pas eux-mêmes. Il est parfaitement admissible, à cette seule condition qu'on sache,  
et c'est certain, qu'aucun catalogue ne se contient lui-même, sinon par son titre. Ça n'empêche  
pas que l'ensemble de tous les catalogues auront ce caractère clos que chaque catalogue, en tant  
qu'il ne se contient pas lui-même, peut toujours être inscrit dans un autre que lui-même contient.  
La seule chose exclue, si nous traçons le réseau de ces choses, c'est le tracé qui 
s'écrirait ainsi, celui qui admet d'un
point à un autre  d'un réseau quelconque et  d'un réseau orienté,  qui exclut,  si  b renvoie à un  
certain nombre d'autres points, d, e, f, qui exclut ceci que b renvoie à lui-même. Il suffit dans  
cette occasion que b renvoie à c, et que c lui-même renvoie à b pour qu'il n'y ait plus aucun 
obstacle à la subsistance corrélative de b et c et qu'une totalité les enveloppe.
Si  quelque  chose  nous  interroge,  c'est  justement  de  l'expérience  analytique  comme  repérant  
quelque  part  ce  point  à  l'infini  de  tout  ce  qui  s'ordonne  dans  l'ordre  des  combinaisons  
signifiantes, ce point à l'infini irréductible en tant qu'il concerne une certaine jouissance, laissée  
problématique, et qui pour nous instaure la question de la jouissance sous un aspect qui n'est  
plus externe au système du savoir. Ce signifiant de la jouissance, ce signifiant exclu pour autant  
qu'il est, que celui que nous 272

596



SEMINAIRE 16

promouvons sous le terme du signifiant phallique, voilà ce autour de quoi s'ordonnent toutes ces  
biographies à quoi la littérature analytique tend à réduire ce qu'il en est des névroses.
Mais ce n'est pas parce que nous pouvons recouvrir d'une homologie aussi complète qu'il est  
possible les relations dites interpersonnelles de ce que nous appelons un adulte - adulte, faut-il  
le dire, foncièrement adultéré - puisque ce que nous retrouvons à travers ces relations, nous le  
cherchons  dans  cette  biographie  seconde  que  nous  disons  originelle,  qui  est  celle  de  ses  
relations  infantiles,  et  que là,  au bout d'un certain temps  d'accoutumance de l'analyste,  nous  
tenons pour reçues les relations tensionnelles qui s'établissent à l'endroit d'un certain nombre de  
termes,  le  père,  la  mère,  la  naissance  d'un frère  ou d'une petite  sœur,  que nous considérons  
comme primitifs mais qui bien sûr ne prennent ce sens, ne prennent ce poids qu'en raison de la  
place qu'ils  tiennent  dans cette articulation telle par exemple - il  y en aura peut-être de plus  
élaborées, je le souhaite - mais telle en fait que celle que je vous articule au regard du savoir, de  
la jouissance et d'un certain objet en tant que primordialement c'est par rapport à eux que vont  
se  situer  toutes  ces  relations  primordiales  dont  il  ne  suffit  pas  de  faire  surgir  la  simple  
homologie dans un recul au regard de celui qui vient nous confier ses relations actuelles, mais  
dont, que nous le voulions ou pas, que nous le sachions ou pas, nous faisons sentir le poids, la  
présence et l'instance dans toute la façon dont nous, nous comprenons cette seconde biographie  
première, dite infantile, et qui n'est là que pour nous masquer bien souvent la question, celle sur  
laquelle nous aurions à nous, nous interroger vraiment, j'entends nous analystes, à savoir ce qui  
détermine de cette façon la biographie infantile et dont le ressort n'est toujours bien évidemment  
que dans la façon dont se sont présentés ce que nous appelons désirs chez le père, chez la mère,  
et  qui  par conséquent  nous incitent  à explorer  non pas seulement  l'histoire mais  le  mode de  
présence sous lequel chacun de ces trois termes, savoir, jouissance et l'objet a ont été au sujet  
offerts effectivement. C'est ce qui fait, et c'est là que gît ce que nous appelons improprement le  
choix de la névrose, voire le choix entre psychose et névrose. Il n'y a pas eu de choix, le choix 
était déjà fait au niveau de ce qui s'est au sujet présenté mais n'est perceptible, repérable qu'en  
fonction des trois termes tels que nous venons ici d'essayer. de les dégager.
La chose a plus d'une portée. Elle en a une historique. Qui ne conçoit que, s'il faut poser ce que  
signifie la psychanalyse dans l'histoire, et si certains choix lui sont aussi à elle offerts, c'est pour  
autant que nous vivons dans un temps où, à la dimension de la communauté,  les rapports du  
savoir et de la jouissance ne sont pas les mêmes qu'ils pouvaient l'être par exemple dans les  
temps antiques,  et  qu'assurément,  nous ne pouvons tenir  pour rapprochable notre  position de 
celle par exemple des Epicuriens ou 273

597



SEMINAIRE 16

d'une école telle. Il y avait une certaine position de retrait au regard de la jouissance qui était  
possible pour eux, d'une façon en quelque sorte innocente. Dans un temps où, de par la mise en  
jeu  de  ce  que  nous  appelons  le  capitalisme,  une  certaine  position  nous  inclut  tous  dans  la  
relation à la jouissance d'une façon caractéristique, si l'on peut dire, par l'arête de sa pureté, que  
ce  qu'on  appelle  exploitation  du  travailleur  ne  consiste  très  précisément  en  ceci  que  la  
jouissance soit exclue du travail  et que, du même coup, elle ne lui donne tout son réel de la  
même sorte que nous avons évoqué tout à l'heure l'effet du point à l'infini, c'est par là que se  
suscite  cette  sorte  d'aporie  qui  est  proprement  ce  qui  suggère  le  sens  nouveau au  regard  de 
l'empire de la société, le sens nouveau, sans précédent dans le contexte antique, que prend le  
mot révolution et c'est en quoi nous avons à y dire notre mot pour rappeler que ce terme est,  
comme Marx l'a parfaitement vu, et c'est en quoi il articule la seule chose qui se soit trouvée  
efficace jusqu'à présent, c'est la solidarité étroite de ce terme qui s'appelle révolution avec le  
système même qui le porte, qui est le système capitaliste.
Que  nous  ayons  là-dessus  quelque  chose  qui  peut  peut-être  offrir  l'ouverture  par  une  série  
d'exemples  à  ce  qu'il  peut  en  être  d'un  joint  où  s'ouvrirait  ce  cercle,  c'est  l'intérêt  de  la  
psychanalyse,  je  veux  dire  son  intérêt  dans  l'histoire  ;  c'est  aussi  bien  ce  à  quoi  elle  peut  
défaillir aussi intégralement qu'il se peut. Car, à prendre les choses au niveau de la biographie,  
ce que nous voyons s'offrir au tournant qui constitue biographiquement le moment d'éclosion de 
la névrose, c'est le choix qui s'offre, et qui s'offre d'une façon d'autant plus instante que c'est lui-
même  qui  est  déterminant  de  ce  tournant,  le  choix  entre  ce  qui  est  présentifié,  à  savoir  
l'approche  de  ce  point  d'impossibilité,  de  ce  point  à  l'infini,  qui  est  toujours  introduit  par  
l'approche de la conjonction sexuelle, et la face corrélative qui s'annonce du fait qu'au niveau du  
sujet,  en  raison du temps  prémature  -  mais  comment  ne  serait-il  pas  toujours  prémature  au  
regard de l'impossibilité - en raison du temps prémature où il vient à jouer dans l'enfance, ce  
qui,  cette  impossibilité,  la  projette,  la  masque,  la  détourne  de  devoir  s'exercer  en  termes 
d'insuffisance, de n'être en tant que vivant, vivant et réduit à ses propres forces, forcément pas à  
la  hauteur,  l'alibi  pris  de  l'impossibilité  dans  l'insuffisance  est  aussi  bien  la  pente  que  peut  
prendre la direction, comme je l'ai appelée, de la psychanalyse, et qui après tout n'est pas non  
plus  humainement  parlant  quelque  chose  où  en  effet  nous  ne  puissions  pas  nous  sentir  les  
ministres  d'un secours qui sur tel  ou tel  point,  à propos de telle  ou telle  personne, peut  être 
l'occasion d'un bienfait. Néanmoins ce n'est pas là ce qui justifie la psychanalyse. Ce n'est pas là  
d'où elle est sortie. Ce n'est pas là qu'il y a son sens et pour une simple raison, c'est que ce n'est  
pas là ce dont le névrosé nous témoigne, car ce dont le névrosé nous témoigne, si nous voulons 
entendre ce que, par tous ses 274

598



SEMINAIRE 16

symptômes, il nous dit, c'est que là où se place son discours, il est clair que ce qu'il cherche est  
autre chose que de s'égaler à la question qu'il pose.
Le névrosé,  qu'il s'agisse de l'hystérique ou de l'obsessionnel - nous ferons ultérieurement le  
lien des deux versants avec cet objet a que nous avons produit dans l'efficace de la phobie - le  
névrosé met en question ce qu'il en est de la vérité du savoir, et très précisément en ceci qu'il  
append à  la  jouissance.  Et  en  reposant  la  question,  a-t-il  raison ?  Oui,  certes,  puisque  nous  
savons que ce n'est que de cette dépendance que le savoir a son statut originel, et que dans son  
développement, il en articule la distance. A-t-il raison ? Son discours, certes, est dépendant de  
ce qu'il en est de la vérité du savoir. Mais comme déjà devant vous je l'ai articulé, ce n'est point  
parce  que ce  discours  relève  de cette  vérité.  Pour  qu'il  soit  dans  le  vrai,  la  cohérence  de la  
suspension du savoir à l'interdit de la jouissance ne rend pas pour autant lisible dans ce qui, à un 
certain niveau, dénonce ce nœud constitutif et aussi bien pourquoi ne traduirait-il pas, lui aussi,  
au dernier terme, une certaine forme d'aporie? Si je l'ai dit tout à l'heure, dans ce qui s'offre  
comme position prise au niveau des impasses qui se formulent comme loi de l'Autre, quand il  
s'agit du sexuel, je dirai qu'au dernier terme, après avoir criblé autant que je l'ai pu les faces  
sous lesquelles se distinguent l'obsessionnel et l'hystérique, la meilleure formule que je pourrais  
donner procède précisément de ce qui s'offre au niveau de la nature, au naturel comme solution  
de l'impasse à cette loi de l'Autre. Pour l'homme qui a à remplir l'identification à cette fonction  
dite du père symbolique, la seule à satisfaire, et c'est en cela qu'elle est mythique, la position de  
la jouissance virile dans ce qu'il en est de la conjonction sexuelle, pour l'homme, ce qui s'offre  
au niveau du naturel est très précisément ce qui s'appelle savoir être le maître et, en effet, ça a  
été, ça l'est probablement encore, ça a été et ça reste encore très suffisamment à la portée de  
quelqu'un.
Je dirai que l'obsessionnel est celui qui refuse de se prendre pour un maître car, au regard de ce  
dont il s'agit, la vérité du savoir, ce qui lui importe, c'est le rapport de ce savoir à la jouissance,  
et  de  ce  savoir  ce  qu'il  sait,  c'est  qu'il  n'a  rien,  rien  d'autre  de  ce  qui  reste  de  l'incidence  
première  de son interdiction,  à savoir  l'objet  a.  Toute jouissance n'est  pour lui  pensable que  
comme un traité avec celui, l'Autre comme entier par lui toujours imaginé fondamental,  avec 
lequel, avec lequel il traite la jouissance pour lui ne s'autorise que d'un paiement, d'un paiement  
toujours  renouvelé,  dans  un  insatiable  tonneau  des  Danaïdes,  dans  ce  quelque  chose  qui  ne 
s'égale jamais et qui fait des modalités de la dette le cérémonial où seulement il rencontre sa  
jouissance.
A l'inverse, à l'opposé, l'hystérique dont ce n'est pas pour rien qu'elle se rencontre, cette forme  
de la réponse aux impasses de la jouissance, à l'opposé, l'hystérique - et c'est précisément pour  
cela que ce mode se 275

599



SEMINAIRE 16

rencontre plus spécialement chez les femmes - l'hystérique se caractérise de ne pas se prendre  
pour la femme car, dans cette impasse, dans cette aporie aussi naturellement que pour le maître,  
les choses s'offrent assez uniement à la femme de remplir un rôle dans la conjonction sexuelle  
où naturellement elle a une assez bonne part.  Ce que l'hystérique,  dit-on, refoule,  mais qu'en  
réalité elle promeut, c'est ce point à l'infini de la jouissance comme absolue. Elle promeut la  
castration au niveau de ce nom du père symbolique à l'endroit duquel elle se pose, ou comme 
voulant être, au dernier temps, sa jouissance. Et c'est parce que cette jouissance ne peut être  
atteinte qu'elle refuse toute autre qui, pour elle, aurait ce caractère de diminution de n'avoir, ce  
qui  est  vrai  en  plus,  rien  à  faire  que  d'externe,  que  d'être  du niveau  de  la  suffisance  ou de 
l'insuffisance, au regard de ce rapport absolu qu'il s'agit de poser.
Lisez et relisez les observations d'hystériques à la lumière de ces termes, et vous les verrez bien  
autrement que d'anecdote,  d'un tournage en rond biographique que le transfert  à répéter sans 
doute résout pour le rendre plus maniable, mais ne fait que tempérer, pour comprendre le ressort 
de ce qui nous vient comme ouverture, comme béance, de quelque façon, que, par ailleurs, nous 
nous employons à la calmer, n'est-il pas essentiel de repérer ce ressort d'où il surgit et qui n'est  
rien  d'autre  que  ce  en  quoi  le  névrosé  réinterroge  cette  frontière  que  rien  ne  peut,  en  fait,  
suturer, celle qui s'ouvre entre savoir et jouissance.
Si, dans l'articulation que j'ai donnée du 1 et du a, qui n'est certes pas promue ici par hasard ni  
d'une façon qui soit  caduque,  qui n'est  rien d'autre,  je vous l'ai  dit,  que ce en quoi, dans un  
modèle mathématique,  s'inscrit  - et  il  n'y a pas à s'en surprendre car c'est  la première chose  
qu'on ait à rencontrer - s'inscrit dans une série ce qui se conjoint à la simple répétition du 1, à  
cette seule condition que nous en inscrivions la relation sous la forme d'une addition - après  
deux 1, un 2, et de continuer indéfiniment, le dernier 1 joint au 2, un 3, 5 et après ça un 8, et  
après ça un 13, et ainsi de suite - c'est ceci, je vous l'ai dit, qui par la proportion qu'il engendre,  
de plus en plus serrée à mesure que les nombres croissent, définit strictement la fonction du a.  
La  série  a  cette  propriété  de dénoncer  à  être  reprise  dans  le  sens  inverse,  en  procédant  par  
soustraction, d'aboutir à une limite dans le sens négatif, ce qui, marqué de cette proportion du a,  
ira  toujours  en  diminuant,  arrive  à  ce  qu'on  en  fasse,  dans  ce  sens,  la  somme,  à  une limite  
parfaitement finie qui, donc, reprise est un départ.
Ce que fait l'hystérique peut s'inscrire dans ce sens, à savoir qu'il ou elle soustrait ce a comme 
tel au 1 absolu de l'Autre, de l'interroger ; de l'interroger s'il livre ou non ce 1 dernier, qui soit  
en sorte son assurance. Dans ce procès, il est facile à l'aide du modèle que je viens de rappeler  
de démontrer qu'au mieux tout son effort, je dis l'effort de l'hystérique après 276

600



SEMINAIRE 16

avoir mis en question ce a, ne sera rien que de se retrouver tel, strictement égal à ce a et à rien  
d'autre. Tel est ici le drame qui se traduit, à être transposé du niveau où il est, où il s'énonce  
d'une  façon  parfaitement  correcte  dans  un  autre,  se  traduit  par  l'irréductible  béance  d'une  
castration réalisée.
Il y a d'autres issues de l'impasse ouverte par l'hystérique à ce qu'il soit résolu au niveau des  
énoncés, à ce niveau que j'ai caractérisé de l'épinglage "famil" que la rencontre à la castration.  
Mais à l'autre niveau, à celui de l'énonciation, à celui qui promeut la relation de la jouissance  
et  du savoir,  qui  ne  sait  que  des  exemples  historiques  illustres  ne fassent  apercevoir  qu'au  
niveau d'un savoir qui serait savoir se recouvrant d'un savoir expérimenté de la relation telle  
qu'elle se présente, de la relation sexuelle telle qu'elle ne s'aperçoit que de l'appréhension de  
ce point à l'infini qui est impasse et aporie, certes, mais qui est aussi limite, la solution peut  
être  trouvée d'un équilibre subjectif,  à cette  seule condition que le tribut juste  soit  payé  de  
l'édifice d'un savoir.
Pour l'obsessionnel,  chacun sait  qu'il  en est de même ; de la productivité  de l'obsessionnel,  
chacun sait que tout un secteur dépend ; même les plus aveugles, les plus fermés à la réalité  
historique se sont aperçus de sa contribution à ce qu'on appelle la pensée. Est-ce que ce n'est  
pas, là aussi, ce qui exprime sa limite, ce qui nécessite au plus haut point d'être désexorcisé ?  
C'est  bien  là  que  Freud  porte  la  question  quand  il  nous  parle  des  rapports  du  rituel  
obsessionnel avec la religion. Assurément toute religion ne s'exténue pas dans ce qu'il est de  
ces pratiques,  et  c'est  bien l'angoissant  du pari  de Pascal  que de nous faire  apercevoir  qu'à  
prendre les choses même au niveau de la promesse,  à s'avérer partisan du Dieu d'Abraham, 
d'Isaac et de Jacob, et à rejeter l'Autre, à le rejeter au point de dire qu'on ne sait ni s'il est, ni  
bien sûr encore plus ce qu'il est, c'est pourtant bien celui-là, au niveau de s'il est ou pas, de 
pair  ou  impair  qu'il  interroge  dans  le  pari,  parce  qu'il  est  pris,  vu  son  époque,  dans  cette  
interrogation du savoir.
C'est là-dessus que je vous laisserai aujourd'hui. 277

601



SEMINAIRE 16

278

602



SEMINAIRE 16

LEÇON XXII,4 JUIN 1969

Il y a moins de personnes debout ; je ne peux pas le regretter pour elles, mais enfin si ça signifie  
que le public se raréfie, je le regrette puisque aussi bien c'est forcément - c'est mon style - dans  
les  dernières  rencontres  que  je  dirai  les  choses  les  plus  intéressantes  !  Ceci  m'évoque  que,  
l'année dernière, j'ai, de mon plein gré et pour des raisons que je ne renie pas, suspendu ce que  
j'avais à dire aux alentours d'un certain début du mois de Mai mémorable.  Quelle que fût la  
légitimité de ces raisons, il rien reste pas moins que ce que j'ai dit de l'acte psychanalytique en  
reste tronqué. Etant donné ce dont il s'agissait, à savoir justement de l'acte psychanalytique, que  
personne n'avait même songé à nommer en tant que tel avant moi, ce qui est tout à fait un signe 
précis qu'on n'en avait même pas posé la question, puisque autrement c'était  la façon la plus  
simple de le  nommer,  à partir  du moment où on pensait  que dans la psychanalyse  il  y avait 
quelque part un acte, il faut croire que cette vérité était restée voilée. Je ne pense pas que ce soit  
par hasard que ce que j'avais à énoncer cette année-à sur l'acte se soit trouvé ainsi, comme je 
viens de le dire, tronqué. Il y a un rapport, un rapport naturellement qui n'est pas de causation,  
entre  cette  carence  des  psychanalystes  sur  le  sujet  de  ce  qu'il  en  est  de  l'acte  -  de  l'acte  
psychanalytique nommément - et puis de ces événements ; mais il y a un rapport tout de même  
entre ce qui cause les événements et le champ dans lequel s'insère l'acte psychanalytique,  de 
sorte que jusqu'à présent on peut dire que c'est sans doute en raison de quelque déficience de  
l'intérêt  au  niveau  de  cet  acte  que  les  psychanalystes  ne  se  sont  pas  révélés  très  dispos  ni  
disponibles  pour  même  donner  quelque  touche  de  saisie,  fût-elle  superficielle,  à  ces 
événements. Bien sûr, ce n'est qu'accidentel si, dans l'autre sens, les événements ont interrompu  
ce que je pouvais avoir à dire de l'acte, mais tout de même ça n'est pas non plus sans représenter  
quelque chose que, quant à moi, je considère comme un certain rendez-vous. Un rendez-vous 
que je ne déplore pas parce que c'est ce qui m'a dispensé, sur ce sujet de l'acte psychanalytique,  
en somme, d'en venir à dire ce qui n'était pas à - pas à dire.
Voilà. Tout de même, nous nous trouvons, après ce que j'ai avancé la dernière fois, ramenés à  
quelque chose qui n'est pas loin de ce champ, puisque de dont il s'agit tel que je l'avais énoncé  
l'année dernière, c'est bien d'un acte en tant qu'il est en rapport avec ce que j'ai appelé, énoncé,  
proféré 279

603



SEMINAIRE 16

comme étant l'objet a. Qu'il soit bien clair que, comme c'est dans mon titre, cette année et, c'est  
ce qui est l'enjeu de mon discours, voilà qui doit trouver dans ces dernières rencontres sa plus  
formelle  expression,  et,  au  moins  pour  ceux  qui  sont  au  fait  de  ce  sur  quoi  j'ai  terminé  la 
dernière fois, il me semble qu'il n'est pas vain ici de rappeler que - je l'ai poussé en avant dans  
le champ du pari de Pascal - que c'est tout au moins la voie que j'ai choisie cette année pour  
l'introduire,  l'introduire comme étant au champ de l'Autre,  comme définissant un certain jeu,  
précisément l'enjeu, avec le jeu de mots que je fais autour de ce terme en je.
Il peut paraître singulier qu'une position qui, à cet endroit,  n'est pas ambiguë, qui n'est certes  
pas une position d'apologétique religieuse, j'aie introduit cet élément du pari, et d'un pari qui se  
trouve formulé comme répondant à un certain partenaire, et un partenaire qui est pris, là, si l'on  
peut  dire,  au  mot,  au  mot  d'une  parole  qui  lui  est  attribuée,  à  un  titre,  mon  Dieu,  qui  est  
généralement  reçu,  la  promesse  de  la  vie  éternelle,  pour  tout  croyant  qui  suit  les  
commandements de Dieu, étant tenue pour un point acquis, au moins dans le champ de ce qui  
constitue à son endroit, à ce Dieu, sa référence religieuse la plus vaste, à savoir celle de l'Eglise.
Ce n'est pas hors de saison de partir de là, parce que ça a un rapport tout à fait vif avec ce dont  
il s'agit comme permanence dans nos structures, et dans des structures qui vont beaucoup plus  
loin que dans des structures qu'on pourrait  qualifier  de structures mentales,  des structures en  
tant que définies par le discours commun, par le langage, vont évidemment beaucoup plus loin 
que ce qu'on peut réduire à la fonction de la mentalité. Comme j'y insiste très souvent, ça nous 
enserre de partout, et dans des choses qui, au premier abord n'ont pas l'air d'avoir un rapport  
évident, de sorte que cette structure qui est celle que je vise pour en partir aujourd'hui, qui est la  
structure  originelle,  celle  que  j'appelle  d'un  Autre,  pour  montrer  où,  par  l'incidence  de  la  
psychanalyse, il va, pour révéler à tout autre, à savoir le a, cet Autre, qu'il ne fasse, si je puis  
dire,  pour  nous,  pas  de  doute  à  notre  horizon,  cet  Autre  qui  est  justement  le  Dieu  des 
philosophes,  n'est  pas  si  facile  à  éliminer  qu'on  le  croit,  puisqu'en  réalité  il  reste  stable  à  
l'horizon assurément  en tout cas là de toutes nos pensées, n'est  évidemment pas sans rapport  
avec le fait que soit  là le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob - vous allez le voir, je vais y  
revenir  -  et  ce  sera  mon  sujet  aujourd'hui,  sur  la  structure  de  cet  Autre,  parce  qu'il  est  très  
nécessaire  ici  de  bien  établir  ce  qui  là  est  à  désigner.  Il  n'est  pas  moins  opportun,  à  l'orée,  
d'indiquer que ce qui fait  pour nous, dans un certain horizon de structure, en tant qu'elle est  
déterminée  par  le  discours  commun,  il  est  clair  qu'il  n'est  pas  vain de rappeler  que,  si  cette  
structure, celle du grand Autre, est pour nous dans un certain champ qui est celui-là même que  
Freud  désigne  comme  la  civilisation,  c'est-à-dire  la  civilisation  occidentale,  la  présence  de  
l'autre 280

604



SEMINAIRE 16

Dieu, de celui qui parle,  à savoir le Dieu des juifs, le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob,  
n'est pas là pour rien dans son maintien,  à cet Autre. Ceci n'est pas seulement parce que le  
Dieu des philosophes, ce grand Autre, est Un. Ce qui distingue le Dieu des Juifs, celui qu'on  
désigne comme à l'origine du monothéisme, ce n'est pas, quelque développement que le Un ait  
pu prendre par la suite, ce n'est pas qu'il se pose comme Un lui-même qui le caractérise. Le  
Dieu du buisson ardent, le Dieu du Sinaï n'a pas dit qu'il était le seul Dieu. Ceci mérite d'être  
rappelé. Il dit : "Je suis ce que je suis". Ça a un tout autre sens. Ça ne veut pas dire qu'il est le  
seul. Ça veut dire qu'il n'y en a pas d'autre en même temps que lui là où il est. Et, à la vérité,  
si vous y regardez de près, dans le texte de la Bible, vous verrez que c'est de ça qu'il s'agit. Là  
où il est, dans son champ, à savoir dans la Terre Sainte, il n'est question d'obéir qu'à lui. Mais  
nulle part n'est niée la présence d'autres, là où il n'est pas, où ça n'est pas sa terre. Et, si vous y  
regardez  de  près,  ça  n'est  jamais  que  quand  il  est  fait  empiètement  d'honneurs  rendus  à  
d'autres et là où seul est censé régner celui qui a dit "Je suis ce que je suis" que les châtiments  
pleuvent. Ceci pourrait passer aux yeux de certains pour n'avoir qu'un intérêt historique. Mais 
j'éclaire  ma lanterne,  ce n'est  que revenir  à ce que j'ai  énoncé d'abord,  que ce Dieu dont il  
s'agit, se désigne de ceci qu'il parle, c'est ce qui légitime que quelque distorsion qu'on lui ait  
fait subir par la suite, à cette parole, car il n'est pas sûr qu'ils disent tout à fait la même chose  
dans l'Eglise catholique, apostolique et romaine, c'est en tout cas le Dieu qui se définit par son  
rapport  à la  parole,  c'est  un Dieu qui parle.  C'est  bien pourquoi  les prophètes,  comme tels,  
sont  prééminents  dans la  tradition  juive.  En d'autres  termes,  la  dimension de la  Révélation  
comme telle, à savoir de la parole comme porteuse de vérité, n'a jamais été mise dans un tel  
relief  en  dehors  de  cette  tradition.  Ailleurs,  la  place  de  la  Vérité  est  remplie,  il  faut  bien 
qu'elle soit couverte, elle l'est à l'occasion par des mythes par exemple. Elle ne l'est pas par la  
prophétie si ce n'est d'une façon tout à fait locale qu'on appelle oraculaire mais qui a un tout  
autre  sens  que celui  du  prophétisme.  Un petit  peu  grosse  introduction,  mais  tout  de  même 
nécessitée du rappel de certains reliefs tout à fait massifs à maintenir pour bien comprendre ce  
dont il s'agit quand nous avançons, qu'au regard de ce champ de la vérité qui nous intéresse 
éminemment comme tel, même si nous ne l'identifions pas aux formules révélées, par rapport  
à  ce  champ  de  la  vérité,  le  savoir  est  ailleurs.  C'est  bien  pourquoi,  dès  que  s'introduit  la  
dimension de la Révélation, s'introduit en même temps la dimension traditionnelle dans notre  
culture  qu'il  ne  faudrait  pas  croire  éteinte  parce  que  nous  sommes  en  notre  temps,  la  
dimension de ce qu'on appelle improprement la double vérité; ça veut dire la distinction de la  
vérité et du savoir.
281

605



SEMINAIRE 16

Alors ce qui nous intéresse, parce que c'est ce que la psychanalyse a révélé, c'est si ce qui se  
produit dans le savoir, ce qui se produit dans le savoir, mais ce qu'on ne soupçonnait pas avant  
la psychanalyse, c'est l'objet
a  en tant  que l'analyse  l'articule  pour  ce  qu'il  est,  à  savoir  cause du désir,  c'est-à-dire  de  la  
division du sujet, de ce qui introduit dans le sujet comme tel ce que le cogito masque, à savoir  
qu'à côté de cet "à être" dont il croit s'assurer, il est essentiellement et d'origine manque. C'est  
ici  que  je  vous  rappelle  que  je  reprends  le  plan  par  lequel  j'ai  cru  l'année  dernière  devoir  
introduire  le  paradoxe de l'acte  psychanalytique,  c'est  que l'acte  psychanalytique  se présente  
comme  incitation  au  savoir.  Il  implique,  dans  la  règle  qui  est  donnée  au  psychanalysant,  il  
implique ceci, puisque vous pouvez dire tout ce que vous voulez - et Dieu sait ce que de prime  
abord cela peut représenter d'insensé, si on nous prenait au mot, si l'on se mettait vraiment à  
dire,  et que ça ait  un sens pour ceux que nous introduisons à cette pratique,  tout ce qui leur 
passe par la tête, que tout ce qui leur passe par la tête, ça veuille dire vraiment n'importe quoi,  
où irions-nous ? Si nous pouvons faire foi dans cette entreprise à ceux que nous y introduisons,  
c'est très exactement à cause de ceci qui, même s'il  n'est pas capable de le dire, celui-là que  
nous introduisons à cette pratique, est pourtant là, à savoir que ce qui est implicite, c'est que,  
quoi que vous disiez, il y a l'Autre, l'Autre qui sait ce que ça veut dire.
Le Dieu des philosophes, de quelque façon qu'il ait été, au cours de l'histoire, raccroché au train  
du Dieu qui parle, ne lui est certes pas étranger, bien sûr. Il n'était pas illégitime, ce Dieu des  
philosophes, d'en faire l'assiette, le trône, le support, le siège de celui qui parlait. Que le siège  
reste,  même quand l'autre s'est levé pour partir,  au moins pour certains,  le siège reste de cet  
Autre,  de cet Autre en tant qu'il situe ce champ unifiant,  unifié qui a un nom pour ceux qui  
pensent, appelons-le si vous voulez le principe de raison suffisante. Que vous ne soupçonniez  
pas, je dirai une part au moins d'entre vous, une part que je suppose, après tout, je ne sais pas si  
elle existe, vous êtes peut-être tous capables de vous apercevoir que vous êtes soutenus par le  
principe  de  raison  suffisante.  Si  vous  ne  vous  en  apercevez  pas,  c'est  exactement  la  même 
chose. Vous êtes dans le champ où le principe de raison suffisante soutient tout. Et ce ne serait  
certes pas facile de vous faire concevoir ce qui se passe là où les choses sont autrement. Ce qui  
est parfaitement concevable à partir du moment où on vous le produit, où on l'énonce devant  
vous  comme  étant  par  exemple  à  l'horizon  de  ceci  qui  rend  possible  l'expérience  
psychanalytique,  à savoir que, s'il  n'y a pas de raison suffisante à quoi que ce soit  que vous 
direz, en ne regardant pas plus loin qu'à dire ce qui vous passe par la tête, il y aura toujours à ça  
une raison suffisante, et ça suffit à mettre à l'horizon ce grand Autre, celui qui sait.
La chose est en tout cas tout à fait claire au niveau des sujets 282

606



SEMINAIRE 16

privilégiés de cette expérience, à savoir des névrosés. Le névrosé cherche à savoir. Nous allons  
tâcher  de voir  de  plus  près  pourquoi,  mais  il  cherche  à  savoir.  Et,  au  début  de l'expérience  
analytique, nous n'avons aucune peine à l'inciter, en somme, à faire foi à cet Autre comme au  
lieu où le savoir s'institue, au sujet supposé savoir.
C'est donc comme intervention sur le sujet de ce qui, au plus ras de terre, si au ras de terre que  
ce  soit,  s'articule  déjà  comme  savoir,  que  nous  intervenons  par  une  interprétation  qui  se  
distingue  de  ceci  qui  supporte  le  terme  d'interprétation  partout  ailleurs.  Partout  ailleurs  une  
interprétation, celle par exemple d'un quelconque système logique, c'est de donner un système 
de moindre portée qui, comme on dit, l'illustre, l'illustre d'une façon plus accessible en ceci qu'il  
est  de  moindre  portée.  Nous  restons  dans  la  superposition  des  articulations  du  savoir. 
L'interprétation analytique se distingue en ceci que, dans ce qui s'articule d'ores et déjà comme  
savoir, si primitif que ce soit, ce qu'elle vise, c'est un effet, un effet de savoir de s'y articuler et  
qu'elle rend sensible au titre de sa vérité.
Sa vérité, nous l'avons dit, est du côté du désir, c'est-à-dire de la division du sujet. Et pour aller  
tout droit, parce que bien sûr nous ne pouvons pas refaire ici tout le chemin et que ce que j'ai à  
dire aujourd'hui est autre chose à parcourir, qui est la vérité dont il s'agit se résume en ceci, que  
la chose freudienne,  c'est-à-dire cette vérité - la chose freudienne,  cette vérité,  c'est la même  
chose - a pour propriété d'être asexuée, contrairement à ce qui se dit, à savoir que le freudisme,  
c'est le pansexualisme. Seulement que comme le vivant qui est cet être par où se véhicule une 
vérité, lui,  a fonction et position sexuelle,  il en résulte quelque chose, quelque chose que j'ai  
essayé de vous articuler il y a cette fois deux ans et non pas un seulement, à savoir qu'il n'y a  
pas, au sens précis du mot rapport,  au sens où rapport sexuel serait une relation logiquement  
définissable,  il  n'y  a  justement  pas,  il  manque  ce  qui  pourrait  s'appeler  le  rapport  sexuel,  à  
savoir  une  relation  définissable  comme  telle  entre  le  signe  du  mâle  et  celui  de  femelle.  Le  
rapport sexuel, ce qu'on appelle couramment de ce nom, ne peut être fait que d'un acte. C'est ce  
qui m'a permis d'avancer ces deux termes qu'il n'y a pas d'acte sexuel au sens où cet acte serait  
celui  d'un juste rapport,  et  qu'inversement,  il  n'y a que l'acte  sexuel,  au sens où il  n'y a que  
l'acte, pour faire le rapport.
Dans ce que la psychanalyse nous révèle, c'est que la dimension de l'acte, de l'acte sexuel en  
tout  cas,  mais  du  même  coup  de  tous  les  actes,  ce  qui  était  depuis  longtemps  évident,  sa  
dimension  propre,  c'est  l'échec.  C'est  pour  ça  qu'au  cœur  du  rapport  sexuel,  dans  la  
psychanalyse, il y a ceci qui s'appelle la castration. Je vous ai parlé tout à l'heure de ce qui se  
produit dans le savoir. Forcément, bien sûr, vous n'avez pas fait très attention. J'aurais dû dire,  
ce que le savoir produit. Je n'ai pas pu le dire pour ne pas 283

607



SEMINAIRE 16

aller trop vite,  parce qu'à la vérité,  pour que ça ait  un sens, il  faut y revenir de plus près et  
dénoter  ici  le  relief  de cette  dimension qui  s'articule  comme proprement  la  production,  cette  
dimension  que  seul  un  certain  procès  du  progrès  technique  nous  a  permis  de  discerner,  de 
distinguer comme étant le fruit du travail.
Mais est-ce si simple ? Est-ce qu'il n'apparaît pas que pour comme tel ce qui est production se  
distingue de ce qui toujours fut poiesis, fabrication, travail, niveau du potier, il faut que se soit  
autonomisé comme tel ce qui se distingue fort bien dans le capitalisme, à savoir le moyen de  
production,  puisque  c'est  autour  de  ça  que  tout  tourne,  à  savoir  de  qui  en  dispose,  de  ces 
moyens. C'est par une telle homologie que va prendre son relief ce qui est fonction du savoir et  
ce qui est sa production. La production du savoir en tant que savoir se distingue d'être moyen de  
production  et  pas  seulement  travail,  de la  vérité.  Ce que  produit  le  savoir,  c'est  cela  que  je 
désigne sous le nom de l'objet a. Et ce a, c'est cela qui vient se substituer à la béance qui se  
désigne dans l'impasse du rapport sexuel. C'est là ce qui vient redoubler la division du sujet en  
lui donnant ce qui jusque là n'était saisissable d'aucune façon, car le propre de la castration, c'est  
que rien ne peut à proprement parler l'énoncer, parce que sa cause est absente. A sa place vient  
l'objet a comme cause substituée à ce qu'il en est radicalement de la faille du sujet.
Et ce que je vous ai dit l'année dernière, après que dans l'année précédente j'ai déjà défini ainsi  
la fonction de l'objet a, c'est que le psychanalyste est celui qui, de par cette incitation au savoir  
alors qu'il rien sait pas lui-même tellement que ça, et simplement d'avoir cette voie, ce moyen,  
ce truc, cette règle analytique, se trouve prendre à sa charge ce qui est vraiment le support de ce  
sujet supposé savoir dont je vous ai dit sur tous les tons que le problème de notre époque, de la  
conjoncture dans la psychanalyse n'est à prendre elle-même que comme un des symptômes, c'est  
que ce sujet supposé savoir, cet Autre, ce lieu unique où le savoir se conjoindrait, il est sûr qu'il  
n'existe pas, que rien n'indique que l'Autre soit Un, qu'il ne soit pas comme le sujet uniquement  
signifiable du signifiant d'une topologie particulière qui se résume à ce qu'il en est de l'objet a.
Le  psychanalyste  donc,  et  c'est  là  que  j'accentuai  l'énigme  et  le  paradoxe  de  l'acte  
psychanalytique,  le  psychanalyste  en  tant  qu'il  induit,  qu'il  incite  le  sujet,  le  névrosé  en 
l'occasion, sur ce chemin où il l'invite à la rencontre d'un sujet supposé savoir, le psychanalyste, 
s'il  est vrai  qu'il sait  ce que c'est  qu'une psychanalyse,  comment peut-il,  cet  acte,  y procéder  
sachant ce qu'il en est de ce que, au terme de l'opération et de son en-soi même, lui, l'analyste, il  
va représenter l'évacuation de l'objet a, de cette incitation au savoir qui doit mener à la vérité et  
qui en représente la béance, il choit à devenir lui-même la fiction rejetée.
284

608



SEMINAIRE 16

J'ai avancé ici le mot fiction. Vous le savez, c'est dès longtemps que j'articule que la vérité a  
structure de fiction. Que l'objet a est-il à prendre pour marquant seulement ce sujet de la vérité 
qui  se  présente  comme  division,  ou  devons-nous  comme  il  semble  lui  décerner  plus  de 
substance, est-ce que vous ne sentez pas là où nous nous trouvons à ce point nœud qui est celui  
déjà proprement marqué dans la logique d'Aristote et qui motive l'ambiguïté de la substance et 
du sujet, de l'hypokeimenon pour autant qu'il n'est logiquement à proprement parler rien d'autre 
que ce que la logique mathématique par après a pu isoler dans la fonction de la variable, c'est à  
savoir ce qui n'est rien que désignable par une proposition prédicative. L'ambiguïté tout au long 
du texte aristotélicien se maintient non pas sans être distingué à la façon d'une tresse entre cette  
fonction  parfaitement  isolée  par  lui  de  l'hypokeimenon  et  celle  de  l'ousia  qu'honnêtement  il 
vaudrait bien mieux traduire par être ou par "étance", par le Wesen, à l'occasion, de Heidegger, 
que par ce mot lui-même qui ne fait que véhiculer cette dite ambiguïté de substantia, substance. 
C'est bien là que nous nous trouvons portés quand nous essayons d'articuler ce qu'il en est de la  
fonction de l'objet a.
C'est autour de l'énigme, de l'interrogation qui y reste d'un acte qui ne peut s'initier pour celui-là  
même qui l'inaugure que d'un voilage de ce qui sera pour lui, je dis celui qui inaugure cet acte et  
nommément le psychanalyste,  son terme,  et non pas seulement son terme mais à proprement  
parler  sa fin,  pour autant  que c'est  le terme qui détermine  rétroactivement  le sens de tout  le  
processus, que c'en est proprement la cause finale, ce qui ne mérite aucune dérision car tout ce  
qui  est  du  champ  de  la  structure  est  impensable  sans  cause  finale,  que  seul,  ce  qui  mérite  
dérision dans les termes dits finalistes, c'est que la fin ait la moindre utilité.
L'analyste sait-il ou non ce qu'il fait dans l'acte psychanalytique ? C'est là le terme précis où  
s'est arrêté dans l'année précédente et par la rencontre événementielle par où j'ai introduit mes  
propos  d'aujourd'hui,  suspendu  ?  Comme je  vous  l'ai  dit,  c'est  ce  qui  a  pu  me  dispenser,  à  
l'horizon de ce nœud si sévère, si rigoureusement interrogé d'une mise en question de ce qu'il en  
est de l'acte psychanalytique, me dispenser des résonances assurément embarrassantes qui sont  
celles pourtant autour desquelles peut être interrogé ce qu'il en est autant de la théorie que de  
l'institution psychanalytique.
Avant d'en indiquer peut-être un peu plus, rappelons bien ce qui résulte de cette façon de poser  
entre  savoir  et  vérité  et  dans le champ propre d'une production dont en somme ce que vous 
voyez, c'est que c'est le psychanalyste en tant que tel qui lui-même l'incarne, cette production,  
c'est dans ces termes que doit se situer la question, par exemple, de ce qu'il en est du transfert.  
Que tout ce que nous désignons comme transfert soit interprété 285

609



SEMINAIRE 16

dans l'analyse en termes de répétition, quel besoin si ce n'est pour ceux des analystes qui sont  
absolument égarés dans ce réseau tel que je l'articule, quel besoin de mettre en question ce qu'il  
peut  y avoir  d'objectif  et  de prétendre que le transfert  serait  un recul  devant  je ne sais  quoi 
d'autre qui serait ce qui, dans l'analyse, se joue réellement. Puisque c'est une situation qui ne 
prend son appui que de la structure, rien ne peut s'y énoncer à l'intérieur comme discours de  
l'analyste  qui ne soit  de l'ordre de ceci que la structure commande,  et  qui donc ne peut  rien  
saisir que de l'ordre de la répétition. La question n'est pas de savoir ici si la répétition est une  
catégorie dominante ou non dans l'histoire. C'est que, dans une situation faite pour interroger ce  
qu'il en est de ce qui se présente à partir de la structure, rien de l'histoire ne s'ordonne que de la  
répétition. Il s'agit, je le répète, de ce qui peut se dire au niveau de cette mise à l'épreuve des  
effets du savoir. De sorte qu'il n'est pas juste de dire que le transfert s'isole en lui-même des  
effets de la répétition, le transfert se définit du rapport au sujet supposé savoir en tant qu'il est  
structural et lié au lieu de l'Autre, comme lieu comme tel où le savoir s'articule illusoirement 
comme un, et qu'à interroger ainsi le fonctionnement de qui cherche à savoir, il est nécessaire  
que tout ce qui s'articule s'articule en termes de répétition.
A qui sommes-nous redevables d'une telle expérience ? Il est clair  qu'elle ne se serait même  
jamais instaurée s'il n'y avait le névrosé; qui a besoin de savoir la vérité ? Uniquement ceux que  
le  savoir  gêne.  C'est  la  définition  du névrosé.  Ceci,  nous allons  le serrer  de plus près.  Et là  
encore, avant de quitter ce champ, et pour cause, où je n'ai pas bouclé la boucle, je veux, dans  
quelque chose qui au regard de ce que j'ai à tracer aujourd'hui peut passer pour une parenthèse,  
tout de même pointer un dernier de ces repères dont j'essaie de ponctuer d'une façon correcte ce  
champ en  tant  que  nous  y  opérons,  si  c'est  ainsi,  je  viens  de  vous  le  rappeler,  d'une  façon  
acceptée  comme partiale,  nous devons admettre  que  n'est  interprétable  dans  l'analyse  que la  
répétition, et c'est ce qu'on prend pour le transfert.
D'autre  part,  il  est  important  de  ponctuer  que  cette  fin  que  je  désigne  comme  la  prise  de  
l'analyste, de l'analyste en lui-même dans le forage du a, c'est très précisément cela qui constitue  
l'ininterprétable,  que  pour  tout  dire,  dans  l'analyse,  l'ininterprétable,  c'est  la  présence  de  
l'analyste, et c'est pourquoi l'interpréter comme il s'est vu, comme il s'est même imprimé, c'est  
proprement ouvrir la porte à ce qu'on appelle cette place, c'est-à-dire l'acting-out. Je l'ai rappelé  
dans mon séminaire sur l'acte, celui donc de l'année dernière et à propos du mythe de l'Oedipe, 
c'est  à  savoir  la  distinction  à  faire  entre  sa  mise  en  scène  héroïque  qui  sert  de  référence  
mythique  à  notre  pratique  analytique,  et  ce  qu'il  y  a  d'articulé  derrière,  d'un  nœud  de  la 
jouissance à l'origine de tout savoir. C'est le psychanalyste qui est à la place, certes, de ce qui se 
jouait sur la scène 286

610



SEMINAIRE 16

tragique, et c'est cela qui donne son sens à l'acte psychanalytique. Et d'autre part, il est frappant  
qu'il y renonce, qu'il ne fasse qu'être à la place de l'acteur, en tant qu'un acteur suffit à lui seul à  
tenir la scène de la tragédie. Cette division du spectateur et du chœur où se modèle et se module  
la division du sujet dans le spectacle traditionnel, je l'ai rappelé l'année dernière, pour désigner  
ce qu'il en est exactement de la place de l'analyste, autre paradoxe de l'acte psychanalytique que  
cet acteur qui s'efface, rejoignant tout à l'heure ce que j'ai dit de ce que l'objet a, il l'évacue. Si  
le passage à l'acte est dans la règle de l'analyse ce qu'il est demandé à celui qui y entre d'éviter,  
c'est justement pour privilégier cette place de l'acting out dont l'analyste à lui tout seul prend et  
garde la charge. Se taire, ne rien voir, ne rien entendre, qui ne se souvient que ce sont là les  
termes où une sagesse qui n'est pas la nôtre indique la voie à ceux qui veulent la vérité. Est-ce  
qu'il  n'y  a  pas  quelque  chose  d'étrange  à  condition  qu'on  reconnaisse  le  sens  de  ces 
commandements d'en voir l'analogue dans la position de l'analyste ? Mais avec ce singulier fruit  
que lui donne son contexte. Qu'il s'en isole, du se taire, la voix qui est le noyau de ce qui, du  
dire,  fait  parole  ;  du  ne  rien  voir,  qui  n'est  bien  souvent  que  trop  par  l'analyste  observé,  
l'isolement du regard qui est le nœud serré du sac de tout ce qui se voit au moins, et enfin ne  
rien entendre de ces deux demandes dans lesquelles a glissé le désir, de ces deux demandes qui 
le mandent, ces deux demandes qui le murent à la fonction du sein ou bien de l'excrément.
Quelle réalité pour le pousser à remplir cette fonction ? Quel désir, quelle satisfaction l'analyste  
peut-il y rencontrer ? Ce n'est pas ce que j'ai l'intention de désigner d'emblée même si avant de  
vous quitter j'en dois dire plus. Il convient ici de mettre le relief sur la dimension de scapegoat  
comme  ce  fut  le  thème  chéri  d'un  Frazer.  On  sait  que  l'origine  en  est  à  proprement  parler  
sémitique, le bouc émissaire, celui qui prend sur soi cet objet a, celui qui fait qu'à tout jamais,  
pour  le  sujet,  il  peut  y  être  sursis,  celui  qui  fait  que  le  fruit  d'une  analyse  terminée,  j'ai  pu  
l'année dernière le désigner comme une vérité dont le sujet est dès lors incurable, précisément  
de ce qu'en ait été évacué un des termes. Comment ne pas voir que de là s'explique la position  
singulière  que,  dans le monde social,  occupe cette  communauté des psychanalystes,  protégés  
par une association internationale pour la protection des scapegoats ! Le scapegoat se sauve par  
le groupement,  et mieux encore, par les grades. C'est vrai qu'il est difficile de concevoir une  
société de scapegoats. Alors on fait des scapegoats adjudants-chefs ! Et des scapegoats qui font  
antichambre pour le devenir. C'est singulier.
Cette dérision facile n'aurait pas d'autre raison d'être si, dans des textes que je viens de recevoir  
pour un prochain congrès qu'on aura le front de tenir à Rome, il n'y avait pas là déjà des textes,  
je veux dire déjà publiés, 287

611



SEMINAIRE 16

exemplaires car ça n'est pas parce qu'on ignore le discours de Lacan qu'on ne se trouve pas en  
face des difficultés que je viens ici d'articuler, et particulièrement concernant ce qu'il en est du  
transfert,  quand  on  s'escrime  à  définir  ce  qu'il  y  a  de  non  transférentiel  dans  la  situation  
analytique, il faut bien qu'on sorte quelques énoncés qui sont l'aveu, à proprement parler, du fait  
qu'on n'y comprend rien. On n'y comprend rien parce qu'on n'a pas la clé. Et on n'a pas la clé  
parce qu'on ne va pas la chercher là où je l'énonce ! De même, on invente un terme qui s'appelle  
le  self,  et  dont  je  dois  dire  qu'il  n'est  pas  du  tout  inutile  à  qui  a  quelque  curiosité  de  voir  
comment cela peut à la fois se motiver et se résoudre dans un discours tel que celui que je viens 
aujourd'hui d'articuler. Si j'ai le temps lors de nos prochaines rencontres, je pourrai, là, en dire  
plus. De même l'erreur et, à proprement parler, l'ineptie de ce qui est avancé sur le sujet de ce  
qu'il en est de la cure psychanalytique de la psychose, et l'échec radical qui s'y marque de situer  
justement  la  psychose  dans  une  psychopathologie  qui  soit  d'ordre  analytique  a  les  mêmes 
ressorts.
Assurément, si j'ai indiqué que j'aurais pu articuler quelque chose d'autre, quelque chose dont je 
déclare  avoir  été  heureusement  dispensé,  sur  le  sujet  de  l'acte  psychanalytique,  c'est  dans 
l'horizon de ce qu'il en est du masochiste qu'il conviendrait  de la poser, cette articulation.  Et  
assurément,  bien  sûr,  non  pas  pour  les  confondre,  l'acte  psychanalytique  et  la  pratique  
masochiste, mais il serait instructif et, en quelque sorte, ouvert, indiqué déjà par ce que nous  
avons  pu  dire,  par  ce  qui  s'étale  littéralement  dans  la  pratique  masochiste,  à  savoir  la  
conjonction du sujet pervers avec à proprement parler l'objet a. D'une certaine façon, on peut  
dire qu'aussi loin qu'il le veut, le masochiste est le vrai maître ; il est le maître du vrai jeu. Il  
peut y échouer, bien sûr. Il y a même toutes les chances qu'il y échoue, parce qu'il lui faut rien  
moins que le grand Autre. Quand le Père Eternel n'est plus là pour remplir ce rôle, il n'y a plus  
personne. Et si vous vous adressez à une femme, bien sûr, Wanda, il n'y a aucune chance, elle  
n'y comprend rien, la pauvre. Mais le masochiste a beau échouer, il en jouit tout de même. De  
sorte qu'on peut dire qu'il est le maître du vrai jeu. Il est bien évident que nous ne songeons pas  
un seul instant à imputer un tel succès au psychanalyste. Ça serait lui faire une confiance sur la  
recherche  de  sa  jouissance  que  nous  sommes  loin  de  lui  accorder.  D'ailleurs  ce  serait  peu  
convenable.
Pour avancer une formule qui a son intérêt parce que j'aurai à la reprendre et il ne faut pas s'en  
étonner,  à propos de l'obsessionnel,  nous dirons que le psychanalyste  fait  le maître,  dans les  
deux sens du mot faire. Faites un tout petit peu attention encore, cinq minutes, parce que c'est  
très  en  court-circuit  et  que  c'est  délicat.  Vous  sentez  bien  que  la  question  autour  de  l'acte  
psychanalytique, c'est, comme je vous l'ai dit tout à l'heure, celle de 288

612



SEMINAIRE 16

cet acte décisif qui fait du psychanalysant surgir, s'inaugurer, s'instaurer le psychanalyste.  Si,  
comme je vous l'ai tout à l'heure indiqué, le psychanalyste  se confond avec la production du  
faire, du travail du psychanalysant, c'est là qu'on peut bien dire que le psychanalysant fait, au 
sens fort du terme, le psychanalyste. Mais on peut dire aussi qu'au moment précis où surgit le  
dit psychanalyste, s'il est si dur de saisir ce qui peut l'y pousser, c'est bien que l'acte se réduit à  
faire, au sens de la simagrée, à faire le psychanalyste, à faire celui qui garantit le sujet supposé  
savoir.  Et  qui,  au  début  de  sa  carrière,  n'a  pas  confié  à  quiconque  veut  bien  l'aider  en  ses 
premiers pas qu'il a justement bien ce sentiment de faire le psychanalyste ? Pourquoi retirer sa 
valeur à ce témoignage ?
Mais c'est ceci qui permet, à reprendre ces deux fonctions du mot faire, de dire qu'il est bien 
vrai qu'en menant quelqu'un au terme de sa psychanalyse, au terme de cette incurable vérité, au 
point de celui qui sait que s'il y a bien acte, il n'y a pas de rapport sexuel, est-ce que ça n'est pas  
là, même si ce n'est pas souvent que cela arrive, faire quelque part une vraie maîtrise ? Mais  
d'autre  part,  contrairement  au  masochiste,  si  le  psychanalyste  lui  aussi  peut  être  dit  avoir  
quelque rapport avec le jeu, ce n'est certes pas qu'il en est maître, mais que tout de même, il en  
supporte, il en incarne l'atout maître, pour autant que c'est lui qui vient à jouer le poids de ce  
qu'il en est de l'objet a.
Qu'en est-il donc, après avoir poussé jusqu'ici seulement aujourd'hui ce discours, du point où  
peut se situer ce discours lui-même, à savoir d'où je l'énonce ? Est-ce de celui où se tient le  
sujet supposé savoir ?  Est-ce que je puis être le savant, en parlant de l'acte psychanalytique ?  
Certainement pas. Rien n'est clos de ce que j'ouvre comme interrogation concernant ce qu'il en  
est de cet acte. Que j'en sois le logicien, et d'une façon que confirme que cette logique me rende  
odieux à tout un-monde, pourquoi pas ? Cette logique s'articule des coordonnées même de sa 
pratique, et des points dont elle prend sa motivation. Le savoir, en tant qu'il est produit par la  
vérité, est-ce que ce n'est pas là ce qu'imagine une certaine version des rapports du savoir et de  
la jouissance ?
Pour le névrosé, le savoir est la jouissance du sujet supposé savoir. C'est bien en quoi le névrosé 
est incapable de sublimation. La sublimation, elle, est le propre de ceci qui sait faire le tour de 
ce à quoi se réduit le sujet supposé savoir. Toute création de l'art se situe dans ce cernement de 
ce qui reste d'irréductible dans ce savoir en tant que distingué de la jouissance, quelque chose  
pourtant vient marquer son entreprise, en tant qu'à jamais, dans le sujet, elle désigne ce qui est  
son inaptitude à sa pleine réalisation.
Cette imputation que le travail de l'exploité est supposé dans la jouissance de l'exploiteur, est-ce  
qu'elle ne trouve pas quelque chose comme son analogue à l'entrée du savoir, en ceci que les  
moyens qu'il constitue 289

613



SEMINAIRE 16

feraient de ceux qui les possèdent, ces moyens, ceux qui profitent de ceux qui gagnent ce savoir  
à la sueur de leur vérité. Sans doute l'analogie tomberait à côté de se jouer dans des domaines si  
distincts,  si  depuis  quelque  temps,  le  savoir  ne  s'était  montré  tellement  complice  du certain  
mode d'exploitation dont, sous le nom de capitaliste, il se trouve que l'excès de l'exploitation est  
quelque chose qui déplaît.  Je dis, qui déplaît,  car il  n'y a rien à dire de plus. Le principe de  
l'agitation révolutionnaire n'est rien d'autre qu'il y a un point où les choses déplaisent.  Or, si  
vous  vous  en  souvenez,  est-ce  que  je  n'ai  pas  marqué  l'année  dernière  que  la  position  de 
l'analyste, si elle devait rester conforme en toute rigueur à son acte, était que, dans le champ de  
ce qu'il inaugure à l'aide de cet acte comme faire, il n'y a pas place pour quoi que ce soit qui lui  
déplaise, et non plus lui plaise, et que s'il y fait place, il en sort.
Mais ce n'est  pas dire pour autant qu'il  n'aurait  pas son mot à dire dans ce qui peut dériver,  
limiter ceux qui, dans un certain champ qui est le champ du savoir, en sont venus à s'insurger  
d'un certain dévoiement du savoir, sur la façon correcte, propice à permettre qu'à nouveau le  
savoir  sorte  d'un  champ  où  il  exploite.  C'est  sur  ce  dernier  mot  que  je  vous  laisse,  vous  
promettant  pour  la  prochaine  fois  d'entrer  dans  le  détail  de  ce  dont  il  s'agit  concernant,  
respectives, les positions de l'hystérique et de l'obsessionnel au regard du grand Autre.
614

614



SEMINAIRE 16

LEÇON XXIII 11 JUIN 1969

Ce petit  festival  hebdomadaire  n'étant  pas  destiné  à  continuer  pendant  l'éternité,  aujourd'hui 
nous allons nous essayer à vous donner l'idée de la façon dont, dans un contexte plus favorable,  
mieux  structuré,  nous  pourrions  nous  employer  à  mettre  dans  la  théorie  un  peu  de  rigueur.  
Quand  j'ai  choisi  cette  année  pour  titre  de  mon  séminaire  D'un  Autre  à  l'autre,  une  des 
personnes qui, je dois dire, s'était le plus distinguée par une prompte oreille à m'entendre dans  
cette enceinte, mais enfin qui, comme Saint-Paul, avait été terrassé au détour par cette chose qui  
nous est arrivée l'année dernière, vous le savez tous, la mémoire en dure encore, comme Saint-
Paul  au  chemin  de  Damas,  s'était  vu  précipité  en  bas  de  sa  monture  théorisante  par 
l'illumination  maoïste,  ce  quelqu'un  a  écouté  ce  titre  et  m'a  dit  :  "Oui  ...  ça  fait  banal".  Je  
voudrais quand même, si vous ne le soupçonnez pas déjà, bien pointer que ça veut dire quelque  
chose, quelque chose qui nécessite le choix très exprès de ces mots qui, comme j'ose l'espérer,  
vous les écrivez dans votre tête, s'écrivent : D'un Autre  à  l'autre.  Le grand A, il m'arrive, il 
m'est arrivé cette année à plusieurs fois de le réinscrire sur ces feuilles où de temps en temps je  
rappelle l'existence d'un certain nombre de graphes, et l'autre concerne ce que j'écris d'un a. Si  
évidemment ce terme ne résonnait plus à l'oreille étourdie par un autre bruitage que d'un petit  
air de ballade, dans le genre "de l'un à l'autre", de l'un à l'autre aller, en promenade, c'est tout de  
même pas rien de dire ça; de l'un à l'autre; ça marque les points de scansion d'un déplacement;  
de là à là. Mais enfin évidemment,  pour nous autres, qui ne sommes pas à tous les moments  
mordus  par  la  démangeaison de l'acte,  nous pouvons nous demander  quel  intérêt,  si  c'est  de 
deux un qu'il s'agit, pourquoi l'un plus que l'autre, si l'autre en est encore un.
Il est un certain usage prépositionnel de ces termes un et autre, c'est -à-dire de les insérer entre 
un de  et puis un à  qui a pour effet d'établir entre eux ce que j'ai appelé dans d'autres temps un 
rapport - vous vous en souvenez peut-être, enfin j'imagine - un rapport métonymique. C'est ce 
que je viens de désigner en disant qu'à quoi bon, si c'est toujours un un; néanmoins, si vous  
écrivez les choses ainsi :

de l'un   à l'autre   
   1                            1 

291

615



SEMINAIRE 16

le rapport métonymique est dans chaque cas 1. C'est important de l'écrire comme ça, parce que un 
écrit comme ça, c'est un effet de signifié privilégié que l'on connaît généralement sous le terme du 
nombre. C'est à savoir que ce un se caractérise par ce qu'on appelle l'identité numérique. Comme 
rien ici par ces termes n'est désigné, que nous ne sommes au niveau d'aucune identification unaire, 
d'un  un  placé  par  exemple  sur  votre  paume à  l'occasion  en  manière  de  tatouage,  ce  qui  vous 
identifie dans un certain contexte, c'est arrivé, comme nous ne sommes pas à ce niveau-là, que c'est  
un trait qui ne marque rien dont il s'agit dans chaque cas, nous sommes strictement au niveau de ce 
qu'on appelle l'identité numérique, c'est-à-dire de quelque chose qui marque la pure différence en 
tant que rien ne la spécifie, l'autre n'est l'autre en rien, et c'est justement pour ça qu'il est l'autre.
Voilà. Alors on peut se demander pourquoi, de l'un à l'autre, pourquoi il y a ces espèces de choses 
qui traînent, qu'on appelle des articles définis, en français le, ça ne se voit pas bien tout de suite au 
niveau du premier.  L'un, pourquoi l'un ? Nous serions bien près de qualifier  cet  1 du l'un pour 
euphonque si nous ne nous méfiions pas par expérience de ces sortes d'explications. Nous avons été 
là-dessus suffisamment avertis par des rencontres précédentes. Essayons mieux de voir si ce l', ce 
le,  article défini se justifie mieux devant l'Autre. L'article défini en français se distingue de son 
usage en anglais par exemple, où l'accent démonstratif reste si fortement appuyé. Il y a une valeur  
privilégiée de l'article défini en français,  c'est ce qu'on appelle sa valeur de fonctionner pour le 
notoire. De l'un à l'autre dont nous sommes partis, est-ce qu'il s'agit de l'autre entre tous, dans le 
sens où nous allons tout doucement le pousser ? Entre tous, est-ce qu'il y en aurait donc d'autres ? Il  
est bon de s'aviser ici, de se remémorer si l'on peut, que nous avons posé qu'au niveau de l'Autre, 
tout au moins quand nous l'avons écrit avec un A, nous avons formulé aussi qu'il n'y a pas d'Autre 
de  l'Autre.  Et  ceci  est  très  essentiel  à  toute  notre  articulation.  Alors  on va  chercher  une  autre 
notoriété. Est-ce que, s'il n'y en a pas d'Autre, de l'Autre, est-ce que c'est à dire qu'il n'y en a qu'un ?  
Mais ça aussi, c'est impossible, parce que sans ça, il ne serait pas l'Autre.
Ça peut vous sembler, tout ceci, un tant soit peu rhétorique. Ça l'est. On a beaucoup spéculé dans 
des temps très antiques sur ces thèmes qui se disposaient d'une façon un peu différente. On parlait 
de l'autre et du même, et Dieu sait où ça a conduit toute une lignée qui s'appelle à proprement parler 
platonicienne. Ce n'est pas la même chose que de parler de l'un et de l'autre, non pas que la lignée  
platonicienne  riait  pu  faire  autrement  que  d'en  venir  à  poser  la  question  de  l'un,  mais  très 
précisément d'une façon qui est celle qu'en fin de compte nous allons interroger dans le sens d'une 
mise en question.
616

616



SEMINAIRE 16

L'un  tel  que  nous  le  prenons  ici  est  d'un  autre  ordre  que  cet  Un  élaboré  par  la  méditation  
platonicienne. Il est clair que, pour ceux qui déjà m'ont entendu cette année, ce rapport de l'un à  
l'Autre ne va à rien de moins qu'à rappeler, qu'à faire sentir la fonction de la paire ordonnée 
dont vous avez vu au passage quel est le rôle majeur dans l'introduction de ce qu'on appelle  
bizarrement la théorie des ensembles, car tout le monde semble s'accommoder fort aisément de  
ces  ensembles,  au  pluriel,  alors  que  c'est  justement  une  question,  et  très  vive  quoique  non  
totalement tranchée encore, si l'on peut les mettre au pluriel. En tout cas ce n'est pas si aisé si la  
question  reste  ouverte  de  savoir  si  l'on  peut  considérer  d'aucune  façon  qu'un  élément  peut  
appartenir à deux ensembles différents en restant le même. C'est une petite parenthèse destinée 
à vous rappeler que ça n'est pas sans constituer une très forte innovation logique que tout ce qui  
se  rapporte  à  ce  que j'appellerai  l'ensemblissement  -  pour  des  raisons  de  consonance,  j'aime 
mieux ça que ensemblement -, quoiqu'il arrive que la théorie des ensembles s'ensable de temps  
en temps.  Mais elle se réensemblit  fort  allègrement.  Ce n'est  évidemment qu'en marge d'une 
telle référence que je voudrais vous rappeler cette innovation tout à fait radicale que la théorie  
des ensembles constitue d'introduire ce pas, et littéralement à son principe, que ce qu'il s'agit de  
ne pas confondre, c'est en aucun cas un élément quelconque avec l'ensemble qui pourtant ne  
l'aurait que pour seul élément. Ce n'est pas du tout pareil. Et c'est là le pas d'innovation logique  
qui doit nous servir exactement à introduire comme il convient cet Autre problématique dont je  
viens d'interroger pourquoi nous lui donnerions cette valeur notoire : l'Autre.
En ce sens qui est celui dont nous l'introduisons pourvu de ce A, il prend cette valeur notoire  
non pas d'être l'Autre entre tous, ni aussi bien d'être le seul, mais seulement de ce qu'il pourrait  
n'y en pas avoir, et qu'à sa place, il n'y ait qu'un ensemble vide. Voilà ce qui le désigne comme  
Autre.  Peut-être  à  cette  occasion  vous  rappelez-vous  du  schéma  que  j'ai  inscrit  à  plusieurs  
reprises  cette  année,  sur  ces  feuilles  blanches  le  schéma  du  S I hors  d'un  cercle  désignant 
précisément la limite de l'Autre comme ensemble vide. Ceci est le grand A, l'Autre, ceci pour  
désigner le rapport de ce SI à un S2, lequel s'inscrit au champ de l'Autre et qui est proprement 
cet Autre signifiant dont je parle comme étant celui sur lequel repose la constitution du sujet en  
ceci que le SI le représente, ce sujet, auprès d'un autre signifiant.

J'ai aussi insisté sur ceci qu'à avoir cette position se renouvellera la limite du A, redit ensemble  
vide, avec le S3 et tant d'autres qui pourront ici 293

617



SEMINAIRE 16

prendre la place d'un certain relais. C'est ce relais que nous allons explorer aujourd'hui et je n'ai  
fait ce rappel que pour ceux qui, d'être absents, ne verraient pas ce que je désigne, d'avoir été  
absents quand déjà j'ai écrit ces formules de cette façon.
Remarquez bien qu'il n'y a rien d'arbitraire à identifier du même A cette limite ici tracée de la  
ligne,  car  ce  n'est  pas  le  point  le  moins  singulier  de  la  théorie  des  ensembles  qu'à  quelque  
niveau que se produise l'ensemble vide, quand vous interrogez un ensemble, et ceci, vous allez  
tout de suite très facilement l'imaginer, supposez l'ensemble fait de l'élément 1 et de l'ensemble  
qui a pour seul élément l'élément 1. Voilà un ensemble à deux éléments distincts, puisqu'on ne  
saurait confondre d'aucune façon un élément avec l'ensemble qui ne comporte que cet élément  
pour élément de cet ensemble.

Or l'ensemble vide,  nous pouvons toujours, à tout instant,  le faire surgir au titre de ce qu'on  
appelle sous-ensemble. Ce n'est pas le moindre intérêt, c'est peut-être même le principal, de la  
théorie des ensembles que ce jeu dit des sous-ensembles. Je regrette de devoir le rappeler, mais  
c'est l'extension de mon auditoire qui m'y force de rappeler que faire ( x, y, z, n ) les éléments  
d'un ensemble, si l'on appelle sous-ensemble un autre ensemble qui est inclus dans cet ensemble  
sous la forme de ce type-ci, que x, y, z en constituent un sous-ensemble, vous voyez vite que le  
nombre, x, y, n, par exemple, et puis y, z, n, et ainsi de suite, que le nombre, je pense que je n'ai  
pas besoin d'insister pour que ça vous apparaisse évident,  qu'il  est  clair  que numériquement,  
rassembler les éléments des sous-ensembles, autrement dit ce qui ici d'un premier jet pourrait  
faire  figure  de  parties  n'est  évidemment  en  aucun cas  égal  numériquement  aux éléments  de  
l'ensemble  T d'où nous sommes  partis  pour articuler  ces  sous-ensembles  et  que même il  est  
facile  d'imaginer  la  formule  exponentielle  qui nous montrera  qu'à  mesure  que grandissent  le  
nombre des éléments d'un ensemble, la somme numérique des sous-ensembles que l'on peut en  
édifier dépasse très largement le nombre de ces éléments, ce qui est fort important à rappeler  
pour ébranler cette sorte d'adhésion à une géométrie prétendue naturelle, et spécialement à un  
postulat dont, si mon souvenir est bon, quelque part du côté d'un Xe livre d'Euclide - j'espère ne  
pas me tromper - un certain Eudoxe fait un grand état.
618

618



SEMINAIRE 16

Or ceci est capital car nous allons le toucher immédiatement du doigt sous la forme suivante,  
c'est qu'à énumérer les sous-ensembles de notre Autre ici réduit à sa fonction la plus simple, à  
savoir  d'être  un ensemble  portant  le  1,  de ce signifiant  nécessaire  comme étant  celui  auprès  
duquel va se représenter de l'un à l'Autre le un du sujet; vous verrez tout à l'heure dans quelles  
limites il est légitime de réduire ces deux S, S, et S, à un même un. C'est bien ce qui est l'objet  
de  nos  remarques  d'aujourd'hui.  Il  est  clair  qu'à  interroger  le  1  inscrit  dans  le  champ défini  
comme Autre, comme ensemble comme tel, nous aurons comme sous-ensembles 1 et ceci qui 
est la façon d'écrire l'ensemble vide. Illustration la plus simple de ceci que j'ai rappelé que les  
sous-ensembles constituent une collection numériquement supérieure à celle des éléments qui 
définissent un ensemble.

Est-ce qu'il  est  nécessaire d'insister,  que vous voyez  ici  se reproduire sous la forme de cette  
double parenthèse qui est bien effectivement la même que celle de la ligne qui désigne ici A,  
exactement  l'identité  de  ce  A  comme  ensemble  vide,  en  ces  deux  points  du  schéma  qui  le 
reproduisent.  Voici donc évoqué, dès que au champ de l'Autre,  quelque chose peut s'inscrire  
d'aussi simple que le trait unaire, dès que ceci est conçu, du même mouvement surgit,  par la  
vertu de l'ensemble, la fonction de la paire ordonnée. Car il suffit de voir que dès lors les deux 1 
qui  peuvent  s'inscrire  l'un  ici  comme  premier  élément  de  l'ensemble  et  l'autre  à  remplir  le  
second ensemble vide, s'il  est possible de s'exprimer ainsi car comme ensemble vide, c'est le  
même, ces deux 1 se distingueront d'une appartenance différente.
C'est bien là où gît la vertu non rencontrée jusqu'alors de ce de l'un à l'Autre, mine de rien, d'où  
nous sommes partis  tout à  l'heure pour y rappeler  ce qu'a  de spécifique  la relation  qui nous  
intéresse et qui motive cette année notre titre D'un Autre à l'autre.  C'est pour autant que tout 
ce qui est de ce qui fait notre expérience ne peut que tourner, retourner et toujours revenir se  
pointer autour de la question de la subsistance du sujet, toujours axe, axiomatique indispensable  
à ne jamais perdre ce à quoi nous avons à faire dans le concret de la façon la plus efficace, à  
savoir que si cet axe et cet axiome n'est pas conservé nous entrons dans la confusion, celle qui  
s'étale  aux derniers  temps  dans  tout  ce  qui  se  fait  de  l'énoncé  de  l'expérience  analytique  et  
spécialement à l'intégration de plus en plus envahissante de cette fonction dite The Self  qui fait 
prime dans les articulations présentes de l'analyse anglo-américaine.
Qu'en est-il en effet des premiers pas que nous permet cette distinction, cette dissymétrie sur  
quoi, vous le voyez, se fonde, la différence 295

619



SEMINAIRE 16

qu'il y a du signifiant qui représente le sujet à celui auprès duquel il va s'inscrire au champ de  
l'Autre pour que surgisse le sujet de cette représentation même. Cette dissymétrie fondamentale  
est celle qui nous permet de poser la question: qu'en est-il de l'Autre ? Est-ce qu'il sait ? Je ne  
demande pas de répondre d'une voix ; si j'avais une brochette de deux rangées devant moi qui  
soient des élèves d'un certain type, heureusement je n'ai pas à les considérer comme typiques, je  
peux quand même les évoquer comme amusants, et après tout, pourquoi ne me dirait-on pas:  
"Mais non, il ne sait pas. Tout le monde sait ça; le sujet supposé savoir, pan-pan, il n'y en a plus  
!"  Il  y  a  encore  des  gens  qui  croient  ça,  qui  l'enseignent  même,  certes  dans  des  endroits  
inattendus encore que récemment surgis. Mais ce n'est pas ça du tout que j'ai dit. Je n'ai pas dit  
que l'Autre ne sait pas, c'est ceux qui disent ça qui ne savent pas grand-chose, malgré tous mes  
efforts pour le leur apprendre ! J'ai dit que l'Autre, comme c'est évident puisque c'est la place de  
l'inconscient,  sait ;  seulement il n'est pas un sujet. La négation "il n'y a pas de  sujet  supposé 
savoir", si tant est que j'ai jamais dit ça sous cette forme négative, ça porte sur le sujet, pas sur  
le savoir. C'est facile d'ailleurs à saisir pour peu qu'on ait une expérience de l'inconscient. Ça se  
distingue en ceci  justement  qu'on ne sait pas là-dedans qui c'est  qui sait.  Ça peut s'écrire de  
deux façons
Qui c'est qui sait Qui sait qui c'est. Le français est une belle langue, surtout quand on sait s'en  
servir. Comme toutes les langues, aucun calembour ne s'y produit au hasard.
Alors ce rappel du statut de l'Autre, c'est cela qui, dans mon symbolisme, s'écrit comme ça S  
(A), S, ce qui veut dire signifiant, et A, auquel j'ai donné aujourd'hui la figure de l'ensemble  
vide. Je mets là ça parce que, du même style emporté qui tout à l'heure -imaginairement puisque 
bien sûr je suis forcé d'imaginer les demandes et les réponses ici, - tout à l'heure imaginairement  
je supposai qu'on me disait que l'Autre ne savait pas. Je ne voudrais pas qu'à la suite de ça, vous  
preniez l'idée que ce que je suis en train d'expliquer, c'est ce qui est en haut à gauche de mon  

graphe,  à  savoir  S  signifiant  de  A.  Ça,  c'est  autre  chose.  Comme je  vous ferai  encore  deux 
séminaires,  j'ai  le  temps  de  vous  expliquer  la  différence  !  Pour  l'instant,  ce  que  je  déduis  
aujourd'hui avec quelque lenteur mais très important à parcourir pour des raisons que je vous 
laisserai  peut-être à la fin de cette  séance entrevoir,  c'est  qu'il  n'y a pas de confusion sur un  
certain nombre de notations.  S (A), voilà ce qui vient ici d'être énoncé de ce qu'il  en est  de  
l'Autre au titre de l'ensemble vide. Est-ce qu'il faut que j'en revienne une fois de plus, parce que  
je ne parle que de ça depuis le début mais ce n'est pas encore prouvé qu'il ne faille pas que j'y 
revienne, que ça veut dire qu'en aucun cas ça ne veut dire qu'il est Un. Ce n'est pas parce qu'il  
n'y en a 296

620



SEMINAIRE 16

pas d'autre qu'il est Un.
Or, pour que le sujet s'y fasse représenter du dehors, il faut qu'un signifiant, il en trouve un autre ; il 
ne peut pas le trouver ailleurs que là. C'est ça la source de la confusion. C'est que c'est à partir de 
cette nécessité pénible qu'il part d'ailleurs, naturellement pas sans raison, mais je ne peux pas tout  
de même tout le temps vous refaire l'histoire de ceci, à savoir comment cet animal avec le feu au 
derrière en vient à devoir se promouvoir comme sujet. Il est bien certain que c'est ce feu au derrière 
qui l'y pousse. Seulement si je parle du feu au derrière, il n'y a que ça qui vous intéresse, alors il faut 
tout de même bien que de temps en temps je me mette à parler, à proprement parler de ce qui se 
passe, en négligeant le feu au derrière qui est pourtant la seule chose bien sûr qui puisse le motiver à 
se faire représenter ainsi à ce dont en effet il faut bien partir c'est-à-dire non pas de l'Autre mais de  
cet un autre, c'est-à-dire de cet un inscrit dans l'Autre, condition nécessaire à ce que le sujet s'y 
accroche, belle occasion aussi de ne pas se souvenir de ce qui de cet un est la condition, c'est-à-dire  
l'Autre.
Voilà. Alors je ne sais pas si vous voyez ça venir. Mais enfin il est clair que si je vous ai parlé de  
Pascal et de son pari comme ça, au début de l'année, ce n'est pas uniquement pour faire preuve d'une 
érudition  que  d'ailleurs  j'ai  complètement  cachée  comme  d'habitude  concernant  mes  affinités 
jansénistes et autres conneries pour les journalistes. Ce n'est pas tout à fait de ça qu'il s'agit. Il s'agit 
de ceci, étudier ce qui se passe, de ce que je viens déjà d'écrire au tableau et sur lequel vous devriez  
déjà me devancer d'au moins trois quarts d'heure, c'est que donc quelque chose va annoncer le sujet 
au titre le plus simple de ce même Un unaire à quoi nous réduisons, dans l'hypothèse stricte, ce qu'il  
en est de ce à quoi il peut s'accrocher au champ de l'Autre, et qu'il y a de ça un mode, qui est celui le 
plus simple que j'ai écrit là aujourd'hui, c'est de se compter Un lui-même. Il faut avouer que c'est  
tentant ; c'est même si tentant qu'il n'y a pas un seul d'entre vous qui ne le fasse, toute psychanalyse  
ayant été déversée sur vos têtes, on n'y peut rien ; vous vous croyez Un pour longtemps. Il faut dire 
que vous avez de fortes raisons pour ça.
Je ne suis pas pour l'instant en train de parler de mentalité ni de contexte culturel, ni de ces autres 
bafouillages, et après tout ça me donne plutôt une vacillation, à savoir de tomber dans la lamentable 
faiblesse d'évoquer ici ce que de toute façon vous êtes incapables de comprendre, parce que moi 
aussi, c'est qu'il y a quand même des zones dans le monde où c'est le but de la religion que de  
l'éviter, cet un Autre. Seulement ça comporte une telle façon de se conduire avec la divinité, non 
pas simplement comme Pascal de dire qu'on ne sait pas ce qu'il est mais qu'on ne sait même pas s'il  
est; mais non; on ne peut pas dire ça, car déjà dire ça, c'est en dire trop pour un bouddhiste. Ça  
suppose une discipline qui évidemment s'impose à partir de 297

621



SEMINAIRE 16

là, des conséquences qui vont en résulter dans les rapports - mais ça, vous le soupçonnez quand 
même - entre la vérité et la jouissance. Et l'on fait passer je ne sais quelle DDT là, sur ce champ de 
l'Autre, qui évidemment leur permet des choses qui ne nous sont pas permises.
Ce qui serait bien, ce qui serait amusant, c'est de voir le rapport que ça a, ce que je suis là en train 
de vous dire, avec le fait que la logique, comme ça, qui s'est produite à un certain moment de 
l'histoire en parallèle à ce que nous a mijoté, qui n'est pas si mal, qui est plein de choses tout à fait  
inexploitées encore, Aristote, ça doit tout de même avoir un rapport avec ça que chez eux, la cuisine 
au niveau de ce plat prend une forme différente. Au lieu qu'il y ait simplement une majeure, une 
mineure et une conclusion, il y a forcément au minimum cinq termes. Seulement pour le saisir bien,  
il faudrait commencer d'abord par faire ces quelques exercices qui doivent permettre de faire un 
autre  rapport  entre  la  vérité  et  la  jouissance  qu'il  n'est'  d'usage  dans  une civilisation  fortement 
centrée sur ses névrosés.
Voilà. Alors moyennant quoi ce dont il s'agit est ceci que Un le sujet s'annonce à cet un Autre, cet  
un Autre qui est là comme inscrit d'abord comme signifiant unaire, par rapport à quoi il a à se poser 
comme Un, et vous voyez là la portée de mon pari de Pascal, il s'agit d'un quitte ou double. Un 
quitte ou double qui, comme je vous l'ai fait remarquer dans le pari de Pascal, se joue à un seul 
joueur,  puisque  l'Autre,  comme j'y  ai  insisté  au  moment  où je  parlais  du  pari  de  Pascal,  c'est 
l'ensemble vide, ce n'est pas un joueur. Il sait des choses mais comme il n'est pas un sujet, il ne peut 
pas jouer. Quitte ou double, Pascal, là, nous articule bien la chose. Il dit même qu'il ne s'agirait que 
de  ça,  d'avoir  une  seconde vie  après  la  première,  mais  ça  vaudrait  tout  !  Ça fait  une certaine 
impression.  Comme  justement  nous  sommes  une  civilisation  dont  l'axe  est  constitué  par  les 
névrosés, comme je le disais à l'instant, on marche, on y croit. On y croit de tout son cœur. J'y crois 
comme vous y croyez. Ça vaudrait la peine de balancer celle-ci pour en avoir une autre. Pourquoi ? 
Parce que ça permettrait de faire une addition, d'en faire deux. C'est d'autant plus vraisemblable 
qu'on est sûr de gagner puisqu'il n'y a pas d'autre choix.
Je ne sais pas si vous saisissez très bien en quoi ce que je suis en train d'énoncer recouvre un certain 
petit schéma qui se trouve quelque part dans des remarques faites à propos du rapport de M. Je-ne-
sais-qui. C'est un rapport en miroir avec le champ de l'Autre, et constitué exactement par ceci, du 
rapport à l'idéal dont il suffit parfaitement pour l'établir de lui donner pour support le trait unaire. Le 
reste du schéma nous montre que ceci va avoir une valeur décisive sur la façon dont va s'accointer  
quelque chose que là, au niveau de cette figure, je suis bien forcé d'instituer comme tout donné, à 
savoir ce a que j'ai mis quelque part, pour qu'il vienne aussi dans le miroir se refléter de la bonne 
façon ; mais enfin c'était une étape de 298

622



SEMINAIRE 16

l'explication. Il s'agit de savoir, ce a, d'où il surgit. Et ça a le rapport le plus étroit avec ce trait  
unaire dans l'Autre en tant qu'il est le fondement de ce qui, dans ce schéma, prend sa portée  
d'être l'idéal du moi.
Est-ce que vous n'avez pas déjà vu que dans ce dont il s'agit dans ce quitte ou double, c'est de 
quelque chose qui est un tout petit peu trop chargé dans un certain texte dont je parle depuis très  
longtemps de sorte que quand même quelques-uns d'entre vous ont dû l'entrouvrir, qui est celui  
de la Phénoménologie de l'Esprit de Hegel. La réintroduction ainsi a l'intérêt d'y dégager ce qui 
est, si je puis dire, le nerf de la preuve, parce que ce petit apologue du maître et de l'esclave,  
avec son dramatisme, vous comprenez, il parlait dans une Allemagne, là, comme ça, qui était  
toute remuée par les sillons de gens qui heureusement représentaient autre chose. Il s'agissait  
des  soldats  entraînés  par  quelqu'un d'assez  malin,  qui  n'avait  pas  eu  besoin de  venir  à  mon 
séminaire  pour  savoir  comment  il  fallait  opérer  en  politique  en  Europe.  Alors  le  maître  et  
l'esclave, la lutte à mort de pur prestige, qu'est-ce que ça vous en fout plein la vue ! La lutte à  
mort, il n'y a pas la moindre lutte à mort, puisque l'esclave n'est pas mort, sans ça il ne ferait pas  
un esclave ! Il n'y a pas le moindre besoin de lutte, à mort ou pas ; il y a simplement besoin d'y  
penser, et avec cette lutte, penser, ça veut dire que oui, en effet, s'il faut y aller, on y va ! On a  
fait un trait unaire avec la seule chose après tout, réfléchissez-y bien, avec quoi un être vivant  
peut le faire, avec une vie. En effet, ça, on est tranquille, dans tous les cas, on n'en aura qu'une.  
Tout  le  monde  le  sait,  dans  le  fond,  mais  ça  n'empêche  pas  qu'il  n'y  a  qu'une  seule  chose  
d'intéressante,  c'est  de  croire  qu'on  en  a  une  infinité,  et  par-dessus  le  marché  qu'il  leur  est  
promis, à ces vies infinité, Dieu sait par quoi et au nom de quoi, c'est ce que nous allons tâcher  
d'élucider, d'être infiniment heureuses.
C'est  quelque  chose  d'être  Pascal  .  Quand  il  écrit  sur  des  petits  papiers  pas  faits  pour  la  
publication, ça a une certaine structure. Avec la lutte qui n'est à mort que de transformer sa vie  
en un signifiant limité au trait unaire, c'est avec ça qu'on constitue le pur prestige. Et d'ailleurs  
c'est plein d'effet parce que ça vient prendre sa place au niveau de choses existantes, qui ne sont  
pas plus mortelles chez l'animal qu'elles ne le sont chez l'homme, puisque chez l'animal, c'est ce 
qui se produit au niveau de la lutte des mâles que nous décrit si bien le cher Lorentz, dont les  
hebdomadaires se régalent vingt ans après que j'en aie montré l'importance à mes séminaires de  
Sainte-Anne. C'était le temps du stade du miroir et je ne sais pas quoi, du criquet pèlerin, de  
l'épinoche,  et  des  gens  qui  demandaient  ce  que  c'était  "qu'est-ce  que  c'est  que  ça,  une  
épinoche ?" On leur a fait un dessin. Epinoche, ou n'importe quoi des autres, ils ne s'entretuent  
pas forcément, ils s'intimident. Lorentz a montré là-dessus des choses bouleversantes, ce qui se  
passe au niveau des loups ; celui qui 299

623



SEMINAIRE 16

effectivement  est  intimidé,  qui offre  sa  gorge,  le  geste  suffit,  il  n'y a  pas  besoin que l'autre  
l'égorge. Seulement à la suite de ça, le loup vainqueur ne se croit pas deux loups. L'être parlant  
se croit deux, à savoir que, comme on dit, il est maître de lui-même. C'est bien ça le pur prestige  
créé. S'il n'y avait pas de signifiant, un truc pareil, vous pourriez toujours courir pour l'imaginer.  
Seulement il suffit de voir n'importe qui pour savoir qu'au minimum il se croit deux, parce que  
le premier truc qu'il vous raconte toujours, c'est que si ça avait été pas comme ça, ç'aurait été  
autrement et que ça aurait été tellement mieux parce que ça correspondait à sa véritable nature,  
à son idéal.  L'exploitation de l'homme par l'homme commence au niveau de l'éthique, à ceci  
près qu'on voit mieux au niveau de l'éthique de quoi il s'agit, c'est-à-dire que c'est l'esclave qui 
est l'idéal du maître. C'est celui-là qui lui apporte ce qu'il lui faut, le Un en plus. L'idéal, c'est  
service-service. Oui, il est là. Ça rend beaucoup moins étonnant ceci que ce qui arrive au maître  
chez Hegel, c'est évident, il n'y a qu'à regarder ce qui arrive à la fin de l'Histoire, à savoir que le  
maître est aussi parfaitement esclavage qu'il est possible. D'où la formule dont je l'affectai à un  
tournant à SainteAnne, puisque je m'évoque, d'être le cocu de l'histoire. Mais cocu, il l'est de 
départ, c'est le cocu magnifique. L'idéal, et l'idéal du moi, c'est ça, un corps qui obéit. Alors il  
va le chercher chez l'esclave. Naturellement il ne sait pas quelle est sa position, à lui, l'esclave.  
Car enfin, dans tout ça, absolument rien ne démontre que l'esclave ne sache pas très bien ce qu'il  
veut depuis le départ, comme je l'ai maintes fois fait remarquer, que la question de ses rapports  
avec la jouissance soit quelque chose qui n'est pas du tout élucidée. Quoi qu'il en soit, ça suffit à  
laisser tout à fait dans l'ombre son choix, à lui, dans l'affaire. Car rien ne dit après tout que la  
lutte, il l'a refusée, ni même qu'il a été intimidé. Parce que si cette affaire de rapport quitte ou  
double entre le Un et le Un, ça coûte, rien ne dit que ça ne peut pas mordre sur de toutes autres  
situations que celle animale où l'on en trouve le point d'accrochage éventuel mais qui n'est pas  
du tout forcément unique.
On peut supposer l'esclave qui prend les choses tout à fait autrement. Il y a même des gens qui  
s'appellent les Stoïciens qui avaient justement essayé de faire quelque chose dans ce genre-là.  
Mais enfin on les a, comme ça, comme le homard dans l'histoire, l'Eglise les a peints en vert et  
les a accrochés au mur. Alors on ne se rend plus très bien compte de quoi il s'agissait. Ils ne  
sont  pas  plus  reconnaissables  accrochés  au mur  et  peints  en vert  que ne l'est  le  homard.  Le  
Stoïcien avait une certaine solution qu'il avait donnée à ça, la position de l'esclave, pour faire  
que les autres pouvaient continuer leur lutte comme ils voulaient, lui s'occupait d'autre chose.
Tout ça, c'est pour vous répéter ce que je viens de vous dire tout à l'heure, que l'exploitation de  
l'homme par l'homme, elle est aussi, disons, à considérer au niveau de l'éthique, et que le jeu 
dont il s'agit pour mon droit 300

624



SEMINAIRE 16

de me figurer être deux, pour la constitution de mon pur prestige, c'est quelque chose qui mérite  
de prendre sa portée du rappel de toutes ces coordonnées parce que ça a le plus grand rapport  
avec ce qu'on appelle le malaise dans la civilisation. Le où ça va de lutte à mort, qui, elle, est  
peut-être  un  peu  plus  compliquée  que  son  départ,  nous  en  avons  la  constatation  dans  une  
civilisation qui justement se caractérise d'avoir pris ce départ-là. Parce que, pour reprendre le  
sujet,  le maître,  idéal de Hegel, représenté par 1, et qui bien entendu puisqu'il joue tout seul  
gagne, il est clair que puisque c'est exactement pour ça, pour se signifier par 2, ayant gagné,  
qu'il  va  y  avoir  un  rapport  qui  va  s'établir  entre  ce  2  et  ce  1  maintenant,  auquel  il  peut 
s'accrocher puisque ce 1, il l'a mis en balance sur la table, au champ de l'Autre ; et il n'y a pas  
de raison qu'il s'arrête; contre ce 1, il va jouer 2.
1)1)2)3)
En d'autres  termes,  contre  quiconque va être  piqué de la  même mouche que lui  et  se croire  
maître,  il va entrer en action, aidé de son esclave. Ça se continue ainsi selon la série dont je  
vous ai  déjà parlé  en son temps, parce qu'on ne peut pas dire que je ne vous mâche pas les  
choses : 1 2 3 5 8 13 21 et ça continue jusqu'à 289 ou quelque chiffre remarquable de cette  
espèce, et chacun de ces chiffres étant considéré, c'est la série de Fibonacci, de la somme des  
deux chiffres précédents, la série de Fibonacci étant caractérisée par ceci que U o = 1 que U1, = 1 
et que Un = Un-1  + Un-2, Vous voyez que ce dont il s'agit n'est pas très loin de ce à quoi notre  
civilisation entraîne, à savoir qu'il y en a toujours pour prendre le relais de la maîtrise, et que ce 
n'est pas étonnant que maintenant, au dernier terme, nous ayons un U n d'environ 900 millions de 
personnes sur les bras devenu maître de l'étape précédente.
L'intérêt  de  ceci  bien  sûr  n'est  pas  du  tout  de  faire  des  rappels  comme  ça  d'actualité  aussi  
grossiers. Si je vous parle de la série de Fibonacci, c'est en raison de ceci, c'est qu'à mesure que  
les  chiffres  qui  le  représentent  croissent,  c'est  de  plus  en  plus  près,  de  plus  en  plus  
rigoureusement que le rapport
 Un -1      
   Un

est strictement égal à ce que nous avons appelé, et pas par hasard, quoique dans un autre contexte, du  
même signe dont nous désignons l'objet a. Ce petit a irrationnel qui est égal
à
 \/ 5      _  1    
    2         2
est quelque chose qui se stabilise parfaitement comme rapport à 2 mesure que ce qui s'engendre  
de la représentation du sujet par un signifiant numérique auprès d'un autre signifiant numérique,  
ceci s'obtient très vite, il n'y a pas besoin de monter à des millions; quand vous êtes déjà à peu  
près  au  niveau  de  21  ou  après  ça  34  et  ainsi  de  suite,  déjà  vous  obtenez  une  valeur  fort  
approchée  de  ce  a  .  Alors  c'est  de  ça  qu'il  s'agit.  Il  s'agit  de  comprendre,  d'essayer  de 
comprendre par autre chose que par la référence au feu au derrière dont je parlai tout à l'heure, à  
savoir par le processus lui-même de ce qui se passe quand se joue le jeu de la 301

625



SEMINAIRE 16

représentation du sujet.
Si nous cherchions à motiver ce départ incroyable du quitte ou double, du 1 contre 1 pour que ça 
fasse 2, et puis que ça ne s'arrête plus comme ça jusqu'au bout, jusqu'à enfin avoir pour résultat 
seulement,  mais  qui n'est  pas mince,  de définir  d'une façon stricte  une certaine proportion,  une 
certaine différence qui fonctionne au niveau de cet appareil, celle que j'ai désignée de a en chiffres, 
il a donné, en somme, ce maître, son petit doigt, puisque dans le fond, ça ne coûte pas cher, le pur 
prestige, pour faire un 1, c'était sa vie. Mais comme à ce niveau-là après tout il n'est pas sûr qu'on 
sache bien la portée de ce qu'on fait, comme le démontre le fait qu'il faut en savoir beaucoup en 
effet pour y regarder à deux fois, voilà, il a donné son petit doigt, une fois, et puis y passe toute la 
mécanique. Je veux dire que le maître, avec son esclave, il va lui arriver de passer à la casserole à  
son tour.  Les  Troyennes  en ont  su un bout.  Est-ce que vous ne croyez  pas  que cet  Autre,  cet 
ensemble vide, on pourrait y voir quelque chose comme une représentation, la vraie, de ce qu'il en 
est du cheval de Troie, à ceci près qu'il n'a pas tout à fait la même fonction que nous montre l'image, 
à savoir de déverser ces guerriers au sœur d'une assemblée humaine qui rien peut mais, mais que 
par cet appel, ce procédé du 1 qui s'égale au 1 du jeu de la maîtrise, il en absorbe, le cheval de  
Troie, de plus en plus dans son ventre, et que ça coûte de plus en plus cher.
C'est ça le malaise de la civilisation. Mais il faut bien que j'aille plus loin sans faire de petite poésie 
et que laissant toute cette population qui le fête, ce cheval de Troie, faire la queue devant le château 
de la puissance, château kafkaïen, je précise que la chose ne prend son sens qu'à tenir compte de ce 
a , c'est à savoir que le a , le a seul nous rend raison de ceci que le pari s'établit d'abord du 1 au 1 qui  
est quitte ou double ; quitte ou double pour quoi faire puisque ce qu'il s'agit de gagner, on l'a déjà 
comme le remarque fort bien quelqu'un dans le dialogue de Pascal. Seulement il faut croire que ce a 
qui se dégage de la poussée du processus jusqu'au bout, il fallait qu'il soit déjà là, et quand on met 1  
contre 1, il y a une différence 1+a-1=a.
Si le maître met en jeu le 1 contre le 1 théorique qu'est une autre vie qui est la sienne, c'est en raison  
de ceci que 1 + a et 1, entre les deux, il y a une différence qui se voit par la suite et qui fait que, de  
quelque façon que vous vous y preniez pour la suite, à savoir que vous commenciez votre série par 
1, si la loi qui forme le troisième terme de l'addition des deux qui précèdent est observée vous avez 
cette série dont le remarquable est très exactement ceci que le nombre de a , le coefficient du a 
reproduira ce qu'il en est d'entiers dans la série précédente, à savoir, si vous voulez, le nombre des 
esclaves en jeu; que c'est dans ce rapport de la croissance de la série avec une croissance en retard 
puisque c'est elle qui est esclavagée, une 302

626



SEMINAIRE 16

croissance en retard d'un cran pour les coefficients, c'est du a  que j'ai appelé le  plus-de-jouir  en 
tant que c'est ça qui est cherché dans l'esclavage de l'autre comme tel, sans que rien soit pointé que 
d'obscur au regard de sa jouissance propre à l'autre, c'est dans ce rapport de risque et de jeu que 
réside la fonction du a . C'est dans le fait d'avoir disposition du corps de l'autre sans rien pouvoir 
plus sur ce qu'il est de sa jouissance que réside la fonction du plus-de-jouir, et il est important de le 
souligner pour en illustrer non pas ce qu'il en est toujours de la fonction du  a  ,  car c'est du  a 
privilégié par la fonction inaugurale de l'idéal dont il s'agit, mais de démontrer que nous pouvons, à 
ce niveau, en assumer une genèse purement logique.
C'est  là la seule valeur à proprement  parler de ce que nous avançons aujourd'hui.  Mais de son 
caractère illustratif et du lien fait avec ce que j'ai appelé la disposition du corps, ce n'est pas au 
hasard que notre civilisation dite libérale, dont ce n'est pas du tout d'un mauvais ton qu'un Lévi-
Strauss l'ait épinglée pour les ravages qu'elle véhicule avec elle au niveau strict de la civilisation des 
Aztèques, chez eux simplement c'était plus voyant, on vous sortait le a de la poitrine de la victime 
sur les autels; au moins ça avait là une valeur dont il était concevable qu'elle pût servir à un culte 
qui fut celui proprement de la jouissance.
Nous ne sommes pas en train de dire que dans notre culture, tout se résume à cette dialectique du 
maître et de l'esclave. N'oublions pas que dans la genèse judéo-chrétienne, le meurtre premier est 
celui que je n'ai pas besoin de vous rappeler mais dont personne ne semble avoir remarqué que, si 
Caïn tue Abel, c'est pour faire la même chose que lui. Ça plaît tellement à Dieu, ces agneaux qu'il  
lui sacrifie, ça chatouille d'une façon si manifestement visible ses narines, car enfin, le Dieu des 
Juifs a un corps - qu'est-ce que la colonne de fumée qui précède la migration israélienne sinon un 
corps ? - Caïn voit Abel favoriser à ce point la jouissance de Dieu par son sacrifice que comment ne 
ferait-il pas ce pas de sacrifier le sacrificateur à son tour ?
Nous sommes là à un niveau où se touche ce que le a peut avoir de ce rapport qui est masqué par 
tout cet espoir fumeux dans ce que seront nos vies au-delà, et nous laissons complètement de côté 
ce qu'il peut être comme question de la jouissance qui est derrière, cet ensemble vide, ce champ 
nettoyé de l'Autre, voilà les questions qui assurément permettent de donner dans ce que j'appelais 
tout à l'heure notre civilisation générale, la valeur d'un mot d'ordre comme celui dit de  l'habeas  
corpus.  Tu  as ton corps, celui-là t'appartient, il  n'y a que toi qui peut en disposer pour le faire  
passer à la friture.
Ceci  sans doute nous permettra  de voir  ceci  qui n'est  pas vain que le taux de corps, si je puis 
m'exprimer ainsi, de ce qui, dans cette dialectique, 303

627



SEMINAIRE 16

passe à l'exploitation, participe comme on dit, ce taux de corps, sous le même mode, du taux  
antérieur logiquement du plus-de-jouir, que 5 + 3a peut en venir ou ne pas en venir à posséder, 
comme on dit, 3 + 2a, il rien reste pas moins que 3 avait quand même ses 2a, ces 2a qui sont  
hérités du 2, du stade encore antérieur. Le corps, le corps idéalisé et purifié de la jouissance,  
réclame du sacrifice de corps. C'est là un point très important pour comprendre ce que je vous ai  
annoncé la dernière fois  et  que je ne dois faire  que télescoper,  c'est  à  savoir  la structure de  
l'obsessionnel.
L'obsessionnel  comme l'hystérique  dont  nous parlerons  la  prochaine fois,  puisque aussi  bien  
cette fois-ci je n'ai pu vous décrire la série que dans le sens de la montée, à savoir du quitte ou  
double, mais il y a un autre sens, il y a le sens du sujet qui, pourquoi pas, pourrait au Un qui est  
dans l'Autre se faire représenter comme l'ensemble vide, c'est ce qu'on appelle généralement la  
castration.  Et la psychanalyse est faite pour éclairer cette autre direction de l'expérience d'où  
vous verrez qu'elle aboutit à des résultats tout différents et que, pour l'annoncer dès maintenant,  
c'est là que s'inscrira la structure de l'hystérique.
Mais aujourd'hui tenons-nous en à pointer que l'obsessionnel se situe tout entier par rapport à ce  
que  j'ai  cru  aujourd'hui  devoir  vous  articuler  de  ces  rapports  numériques  en  tant  qu'ils  se  
fondent  sur  une  série  bien  spécifiée  dont,  je  vous  le  répète,  ce  n'est  qu'à  titre  de  valeur  
d'exemple et d'une façon conforme à ce qu'il en est de l'essence du névrosé qui lui-même pour  
nous est exemple et seulement exemple de la façon dont il convient que soit traité ce qu'il en est  
de la structure du sujet, l'obsessionnel donc ne veut pas se prendre pour le maître . Il ne le prend  
en exemple que de sa façon d'échapper à quoi ? Est-ce à la mort ? Bien sûr, à un certain niveau  
de surface, je l'ai articulé, l'obsessionnel qui est bien malin peut prendre la place de ce a lui-
même qui en tout cas surnage toujours dans le bénéfice de la lutte. Quoi qu'il arrive, le plus-de-
jouir  est toujours là. Il s'agit de savoir pour qui. Le  plus-de-jouir  qui est le véritable enjeu du 
pari, et il n'est pas besoin que je rappelle ce que j'en ai articulé pour que ceci ait son plein sens,  
voilà  où  l'obsessionnel  cherche  sa  place,  en  l'Autre,  et  la  trouve puisque  c'est  au  niveau de  
l'Autre que dans cette genèse éthique, le a [se trouve] et comme cela se forge. Qu'est-ce qu'il en  
est ainsi, quelle est la fin de l'obsessionnel ? Ce n'est pas tant d'échapper à la mort qui, dans tout  
ceci, est présente mais n'est jamais, comme telle, saisissable dans aucune articulation logique,  
comme je vous l'ai tout à l'heure présenté, la lutte à mort est fonction de l'idéal, non pas de la  
mort, jamais perçue, sinon écrite d'une limite qui est bien au-delà du jeu, du champ logique.
Par contre ce dont il s'agit, et tout aussi inaccessible dans cette dialectique, c'est de la jouissance  
et c'est à cela que l'obsessionnel entend échapper. Ceci j'espère pouvoir l'articuler cliniquement  
assez pour vous 304

628



SEMINAIRE 16

montrer que c'en est le centre et puisque je n'ai pas pu pousser aujourd'hui les choses plus loin, 
même  pas  au  point  d'avoir  à  vous  faire  une  certaine  communication  que  j'avais  aujourd'hui  à 
illustrer d'une lettre, je m'arrêterai là aujourd'hui, vous indiquant simplement que si vous venez la 
prochaine fois vous saurez pourquoi de toute façon ce ne sera pas dans cette  salle que,  l'année 
prochaine, j'espère pouvoir poursuivre pour vous et avec vous mes propos.
305

629



SEMINAIRE 16

306

630



SEMINAIRE 16

LEÇON XXIV, 18 JUIN 1969

Je serais d'une humeur plus excellente si je n'avais pas envie de bailler comme vous venez de  
me le voir faire, du fait que j'ai eu, je ne sais pourquoi, par pur hasard, une nuit courte. Mon 
humeur excellente se fonde sur ces choses qu'on a entre deux portes et qui s'appellent un espoir,  
en l'occasion, de ce qu'il serait possible, si les choses tournaient d'une certaine façon, que je sois  
libéré de cette sublimation hebdomadaire qui consiste dans mes relations avec vous. "Tu ne me 
vois  pas  d'où  je  te  regarde"  avais-je  énoncé  au  cours  d'un  de  ces  séminaires  des  années  
précédentes, pour caractériser ce qu'il en est d'un type de l'objet a en tant qu'il est fondé dans le  
regard, qu'il n'est rien d'autre que le regard. "Tu ne me dois rien d'où je te dévore", tel est le  
message  que je  pourrais  bien recevoir  de  vous sous  la  forme  que j'ai  définie  sous  sa  forme  
inversée en tant qu'il est  le mien lui-même,  et  que je n'aurai plus chaque semaine à faire ici  
l'aller et retour autour d'un objet a qui est proprement ce que je désigne ainsi d'une formule qui,  
vous le sentez - devoir, dévoration- s'inscrit dans ce qu'on appelle à proprement parler la pulsion 
orale  qu'on ferait  mieux de rapporter à ce qu'elle  est,  la chose placentaire,  ce en quoi je me  
plaque comme je peux sur ce grand corps que vous constituez pour constituer de ma substance  
quelque  chose  qui  pourrait  faire  pour  vous  l'objet  d'une  satisfaction.  "Oh  !  ma  mère  
Intelligence" comme disait je ne sais plus qui.
Je vais donc aujourd'hui ne tenir qu'à moitié parole par rapport à ce que je vous avais dit la  
dernière fois, puisque c'est seulement sous forme de devinette que je vous interroge rapidement  
sur ce qui peut s'ébaucher dans votre esprit sur ceci d'où peut se justifier que je ne dispose plus,  
à partir de l'année prochaine, de cet endroit où vous me faites l'honneur, au titre de ce que j'y  
produis, d'affluer. J'étais chargé de conférences par une école assez noble, celle dite des Hautes  
Etudes, abri m'a été offert par cette Ecole dans cette Ecole ici, Normale Supérieure, qui est un  
lieu préservé, qui se distingue par toutes sortes de privilèges à l'intérieur de l'Université. C'est  
un philosophe éminent, que je désigne, je pense, suffisamment en ces termes - un philosophe 
éminent,  il  n'y  en  a  pas  des  tas  -  qui  professe ici,  qui  s'est  fait  mon  intercesseur  auprès  de 
l'administration d'ici pour que j'occupe cette salle. Est-ce cette occupation même qui peut servir  
de raison à ce que je rien dispose plus ? Je ne pense pas que je l'occupe à une heure où elle  
puisse être de quiconque enviable ? Est-ce que ce soit de ma présence qui ici engendre 307

631



SEMINAIRE 16

une sorte de confusion que mon enseignement s'autorise de l'Ecole Normale Supérieure, que je  
viens  de  caractériser  ainsi  par  l'éminence  dont  elle  bénéficie  dans  l'Université  ou  plus  
exactement  exclue d'elle d'une certaine façon. Il  faut ici  remarquer  que je ne me suis jamais  
autorisé ici que du champ dont j'essaie de maintenir dans son authenticité la structure et qu'à la  
vérité je ne me suis jamais autorisé de rien d'autre, et tout spécialement pas que ces énoncés se 
produisent  au  niveau  de  l'Ecole  Normale.  Peut-être  mon  voisinage  a-t-il  induit  un  certain  
mouvement dans l'Ecole Normale, limité d'ailleurs, court et qui en aucun cas ne semble pouvoir  
s'inscrire  à  l'étage  du  déficit.  Les  Cahiers  pour  l'Analyse  qui  sont  parus,  en  quelque  sorte 
induits  par  le  champ de mon  enseignement,  ne  peuvent  pas  passer  pour  un effet  de déficit,  
même si on peut dire que ce n'est pas moi du tout qui y ai fait le travail.
Donc beaucoup de raisons ici pour qu'il n'y ait aucune urgence qu'on me distingue de l'Ecole 
Normale. Certainement il y a eu quelque part, en un endroit unique, une confusion faite à cet  
endroit, c'est à savoir une personne dont je vous avais signalé, au niveau du 8 janvier dernier,  
que dans un article, je dois dire assez comique, qui était paru dans une revue qui l'abritait fort  
bien,  la  Nouvelle  Revue  Française,  quelqu'un  faisait  état  de  je  ne  sais  quoi  qu'on  appelait  
extrait, voire exercice de mon style, et à ce propos j'étais qualifié, intitulé de ce qu'on appelait  
ma qualité de professeur, que je n'ai certainement pas, et à l'Ecole Normale encore moins.
Que si c'était  en raison de cette  confusion dans un article  qui, par ailleurs,  en marquait  bien 
d'autres, confusions, je veux dire qui articulait mon enseignement en fonction de je ne sais quoi  
qui  en  aurait  fait  un commentaire  de  Saussure,  ce  qu'il  n'a  jamais  été,  j'ai  pris  de Saussure  
comme on s'empare d'un instrument, d'un appareil, et à l'usage de bien d'autres fins, du champ 
que je désignai tout à l'heure, qu'à ce propos il ait été fait état de je ne sais quoi qui se serait  
articulé de rien d'autre que du fait que je l'aurais lu, comme on dit, en diagonale, ceci montre  
simplement chez la personne qui avait écrit cet article une surprenante ignorance des usages que  
peut avoir ce mot de diagonale, puisqu'il est tout à fait clair que je n'ai pas lu de Saussure en  
diagonale au sens où je lis les articles du Monde en diagonale, ils sont faits pour ça, les cours de  
Saussure certainement pas, et que d'autre part la méthode dite diagonale est bien connue pour sa 
fécondité  en  mathématiques,  à  savoir  pour  révéler  que,  de  toute  sériation  qui  se  prétend 
exhaustive on peut, par la méthode diagonale, extraire quelque autre entité qu'elle n'enserre pas  
dans  sa série.  En ce  sens,  j'accepterai  assez  volontiers  d'avoir  fait  de de  Saussure un  usage  
diagonal. Mais qu'à partir de là, c'est-à-dire de ce qui procède d'un manque de critique, qu'on 
fasse état d'une inadvertance pour être bienveillant qui aille tout à fait au-delà de ce manque de 
critique encore, pour y trouver matière à 308

632



SEMINAIRE 16

considérer que quelque tierce instance puisse y voir la justification d'une mesure de précaution,  
alors  qu'il  suffirait  très  simplement,  cette  inadvertance,  de faire  remarquer  que  ce  n'est  rien 
d'autre, et de la part de quelqu'un qui en fait preuve assez dans le resta de son texte, il y a là  
quelque  chose  évidemment  d'assez  singulier  et  qui  suggère  ceci  en  fin  de  compte  que  l'on 
pourrait  énoncer  que  la  discussion  sur  le  savoir  est  exclue  de  l'Université,  puisqu'on  peut 
admettre que si quelqu'un qui manifestement se trompe sur un point peut sur un autre avancer  
une qualification inexacte, ceci à soi tout seul justifie qu'on ait à rectifier par une mesure autre  
que  de  faire  remarquer  à  la  personne  qu'il  ne  saurait  y  avoir  de  confusion,  c'est  bien  la  
conclusion qu'à l'instant j'indique et qui mérite qu'on l'en tire.
Je  laisserai  là  donc les  choses,  vous  laissant  en  suspens  sur  le  fait  de  pouvoir  en  dire  plus  
aujourd'hui; je vous donne expressément rendez-vous, donc, à la prochaine fois qui sera mon 
prochain séminaire où, en admettant qu'il est en tout cas pour cette année le dernier, je crois  
pouvoir en tout cas vous promettre que je vous distribuerai un certain nombre de petits papiers  
que j'ai dans cette serviette, déjà préparés à votre intention, qui au cas où cet accent dernier se  
trouverait se renforcer de la suite, marqueront au moins quelque chose qui ne sera bien entendu  
pas un diplôme mais un petit signe qui vous restera de votre présence ici cette année.
Là-dessus,  je reprends ce que j'avais donc énoncé la dernière fois, c'est  à savoir  ce sur quoi  
pointe ce que cette année j'ai entendu articuler des termes de D'un Autre  à  l'autre  et à quoi 
j'ai pu la dernière fois donner une certaine forme structurale. Je rappelle qu'en somme ce dont il  
s'agit est ceci que tout ce qui se laisse prendre dans la fonction du signifiant ne peut plus jamais  
être 2 sans que se creuse au lieu dit de l'Autre ce quelque chose auquel j'ai donné la dernière  
fois le statut de l'ensemble vide, pour indiquer de quelle façon, au point présent de la logique,  
peut s'écrire ce qui, en l'occasion et sans exclure que cela puisse s'écrire autrement, ce qui, dis-
je, change le relief du réel.
Je récris le 1, ce cercle qui nous a servi d'abord à inscrire l'Autre et dans ce cercle, pris ici en  
fonction d'ensemble, deux éléments, le 1, et puis ceci qui, s'il est l'Autre encore, est à prendre 
ici  au titre  d'ensemble,  ensemble dont pour des raisons liées à l'usage mathématique il  serait  
abusif  d'y  mettre  un  O  pour  en  désigner  l'ensemble  vide;  il  est  donc  plus  correct  de  le  
représenter selon le mode classique de la théorie des ensembles ainsi, à savoir y marquer cette  
barre oblique dont vous savez que par ailleurs je fais usage. Tout ce qui se laisse prendre dans la  
fonction du signifiant ne saurait plus être 2 sans que se creuse, et d'une façon qui ordonne le  
champ de cette relation duelle, 309

633



SEMINAIRE 16

d'une façon telle  que rien ne puisse plus y passer sans s'obliger  à faire  le tour de ceci  ici  à  
l'extrême droite que j'ai appelé ensemble vide, et qui est proprement - ceci pour ceux qui ont  
mis  du  temps  à  l'entendre  -  ce  que  toujours,  dans  mes  Ecrits  comme  aussi  bien  dans  mes 
propositions, j'ai désigné de  l'un-en-plus .  Ceci donc veut dire, indique qu'à mesure que mon 
discours, si je puis dire, avançait, s'il m'a fallu dans la fonction et dans le champ de la parole et  
du langage, introduire ce qu'il en était de la fonction de l'inconscient en recourant à ce terme  
fragile et combien problématique de l'intersubjectivité, pour mettre l'accent de plus en plus sur  
ce qui bien entendu s'impose de la seconde topique de Freud, à savoir que rien ne s'y joue ni 
fonctionne ni ne s'y règle,  que de ces corrélats intrasubjectifs, ici vient l'accent mis sur cette  
fonction comme décisive de l'un-en-plus comme extérieure au subjectif.
Considérons  le  dessin  sur  lequel  déjà  la  dernière  fois  j'ai  fait  jouer  ce  que  j'ai  voulu  vous 
articuler de ce propos que je reprends aujourd'hui. Un sujet,  ai-je dit,  en l'impliquant dans la  
formule qu'un signifiant le représente pour un autre signifiant, qui ne voit comment d'un Autre  
s'inscrit  déjà  dans  cette  formule.  Ce  signifiant  auprès  de  quoi  le  sujet  se  représente  est  
proprement cet un Autre dont il s'agit dans mon titre, cet un Autre qu'ici vous voyez inscrit en 
ceci qu'il est la ressource auprès de quoi, dans ce champ de l'Autre, ce qui a à fonctionner de  
sujet  se  représente.  Cet  un  dans  l'Autre  comme tel  ne saurait  aller  sans  comporter  l'un-en-
plus . C'est pourquoi c'est seulement au moment que s'inscrivent ces trois signifiants de base, en  
tant qu'ils portent déjà par eux effet de signifiant et qu'ils suffisent à devoir être inscrits ainsi,  
comme vous le voyez d'une façon qui ne va pas de soi, qui a demandé des mois et des années  
d'explication,  pour  ceux-là  même  dont  la  pratique  ne  saurait  un  instant  se  soutenir  sans  se  
référer à cette structure, j'entends les psychanalystes,  à soi tout seul, ces trois termes inscrits  
sous ce mode d'inscription,  ces trois  termes constituent  bien,  au titre  de ce qu'ils  impliquent  
déjà,  avant  qu'il  soit  question  d'en  faire  surgir  l'apparition  du  sujet,  une  structure,  déjà,  ils  
constituent par leur articulation un savoir.
Cet un Autre ici inscrit du 1 à gauche dans le cercle, se démontre pour ce qu'il est, à savoir un 
dans l'Autre, celui auprès de quoi le sujet trouve à se représenter de l'Un. Qu'est
ce à dire ? D'où vient-il, cet 1, cet 1 auprès de quoi le sujet va être représenté par l'1 ? Il est clair  
qu'il  vient  de  la  même  place  que  cet  1  qui  représente,  que  là  est  le  premier  temps  dont  se  
constitue l'Autre, et que si la dernière fois j'ai, ce lieu de l'Autre, je l'ai comparé à un cheval de  
Troie qui fonctionnerait en sens inverse, à savoir qui engloutirait chaque fois une nouvelle unité  
310

634



SEMINAIRE 16

dans son ventre au lieu de les laisser dégorger sur la ville nocturne, c'est bien qu'en effet cette  
entrée  du  premier  1  est  fondatrice,  fondatrice  en  ceci  qui  est  très  simple,  c'est  que  c'est  le  
minimum nécessaire pour que ceci soit, que l'Autre ne saurait d'aucune façon se contenir lui-
même sauf à l'état de sous-ensemble.
Entendons-nous bien. Peut-on dire qu'ici cet Autre se contient lui-même, si cet ensemble vide,  
je le meuble de ceci qui répète ces éléments, un 1 d'abord, et l'ensemble vide ? Il n'est pas vrai  
qu'on puisse dire que c'est là se contenir soi-même, car cet ensemble ainsi transformé, il s'inscrit  
des  éléments  que nous  venons  de  dire,  et  la  totalité  de ces  éléments  n'est  pas  ce  qui  ici  se 
reproduit du couple d'abord inscrit comme celui du premier ensemble Ei, à savoir l'élément 1,  
puis l'ensemble vide, l'ensemble vide où maintenant est reproduit l'élément 1, l'ensemble vide. Il  
n'y a donc pas de question de l'ensemble de tous les ensembles qui ne se contiendraient pas eux-
mêmes,  pour la simple raison qu'au niveau de l'ensemble,  il  n'y a jamais  d'ensembles  qui se 
contiennent eux-mêmes. Ce n'est pas pour constituer un ensemble que de parler de l'ensemble  
de tous les ensembles qui ne se contiennent pas eux-mêmes. Mais il est clair que la question de  
savoir si l'ensemble peut, oui ou non, se contenir lui-même ne se pose, ne peut se poser qu'à  
avoir absorbé cet un Autre pour qu'en son inclusion apparaisse comme l'un-en-plus l'ensemble 
vide, pour la raison qui fonde l'ensemble vide comme ne pouvant en aucun cas être 2. Il n'y a  
pas d'ensemble vide qui contienne un ensemble vide. Il n'y a pas deux ensembles vides.
L'inclusion donc du premier 1 est ce qui nécessite ceci qu'au champ de l'Autre, la formule la  
plus simple à ce que s'inscrive 2 est l'1, élément, et l'ensemble vide, pour autant qu'il n'est rien  
que ce qui se produit dans un ensemble à un élément, à en distinguer les sous-ensembles. Le 1 à  
soi tout seul a longtemps suffi, qui a fait dire que l'Autre, c'était 1'1, confusion en ceci qu'était  
méconnue la structure de l'ensemble, et que même dans l'ensemble à un élément posé comme  
tel,  il  sort à titre  de sous-ensemble cet  un-en-plus  qu'est  l'ensemble vide.  En d'autres termes 
l'Autre a besoin d'un autre pour devenir  l'un-en-plus,  c'est-à-dire ce qu'il est lui-même. Ce qui 
se produit donc de l'un à l'autre, en tant que c'est un deuxième, c'est un autre signifiant, et dans  
l'Autre,  c'est  proprement  ceci  qui  fait  que ce  n'est  qu'au niveau du second 1,  de  S2 si  vous  
voulez  ainsi  l'écrire,  que le  sujet  vient  à  être  représenté.  L'intervention  du premier  1,  du  Si  
comme représentation de sujet n'implique l'apparition du sujet comme tel qu'au niveau de S2, du  
second 1. Et dès lors, ce que j'ai fait  remarquer l'autre jour, c'est à savoir que  l'un-en-plus ,  
l'ensemble vide, c'est S(A) c'est-à-dire le signifiant de l'Autre, A inaugural.
Ce que ceci nous montre, c'est qu'il va, dans la structure ainsi 311

635



SEMINAIRE 16

définie, que le rapport du 1 inscrit dans le premier cercle de l'Autre à ce second cercle de l'un-
en-plus qui peut lui-même contenir l'1 + l'un-en-plus qui se distingue de ce rapport, à cet 1, et 
seulement par là de n'être pas le même ensemble vide, mais qui peut répéter la même structure  
indéfiniment,  cette  même structure  indéfiniment  répétée  du 1,  cercle  1,  cercle  1,  et  ainsi  de  
suite, c'est cela qui définit l'Autre, à savoir c'est cela même qui constitue l'instance comme telle  
de  l'objet  a  .  C'est  indispensable  qu'il  y  ait  au  moins  un  élément  réduit  à  l'élément  1  dans  
l'Autre, c'est ce qui longtemps a fait prendre l'Autre pour 1. Je vous l'ai dit, il y a une structure  
psychique qui restaure, si je peux dire, l'intégrité apparente du A, qui fonde dans une relation  
effective  le  S(A) comme non marqué de ce que désigne la  barre  du haut  à  gauche de notre 

graphe, S(A) qui n'est rien d'autre que l'identification de cette structure indéfiniment répétée que 
désigne l'objet  a .  A la vérité, l'apparente restauration de l'intégrité de l'Autre en tant qu'il est  
l'objet  a,  emploierai-je cette métaphore pour la désigner comme structure perverse, qu'elle est  
en quelque sorte le moulage imaginaire de la structure signifiante.
Nous allons voir tout à l'heure en effet ce qui, dans le jeu de l'identification psychique, remplit  
la place de ce A. Pour tout dire, voyons-le tout de suite, épelons les textes, prenant le premier  
cas à se présenter sous la figure de l'hystérique, à celui dont nous allons voir comment, celui,  
Freud, qui donne à cette économie sa première raison, lui emboîte le pas, comment, à propos de 
Anna O., ne pas s'interroger sur ce qu'il en est du rapport de ces récits, de cette  talking cure,  
comme c'est elle-même qui l'énonce, qui en invente le terme, avec ce dont il s'agit au regard de 
ce symptôme particulièrement  clair  à  désigner  dans le  cas  de l'hystérique,  quelque chose au  
niveau du corps qui se vide, un champ où la sensibilité disparaît, un autre connexe ou pas dont 
la  motricité  devient  absente  sans  que  rien  d'autre  qu'une  unité  signifiante  puisse  en  rendre 
raison. L'anti-anatomisme du symptôme hystérique a été suffisamment mis en relief par Freud 
lui-même, c'est à savoir que si un bras hystérique est paralysé, c'est au titre de ce qu'il s'appelle  
bras et de rien d'autre, car rien dans une distribution réelle quelconque des influx ne rend raison 
de la limite qui en désigne le champ. C'est bien le corps ici qui vient à servir de support dans un  
symptôme originel, le plus typique à ce que, pour qu'il soit à l'origine de l'expérience analytique 
elle-même, nous l'interrogions.
Où est donc, au regard du progrès opéré par la cure parlante, la talking cure,  comment ne pas 
rester au plus près du texte et sans même en savoir plus long - ce qui n'est plus le cas car nous  
en savons beaucoup
plus, je veux dire qu'il s'impose d'ordonner autrement cette structure - comment ne pas voir que 
Freud  ici  est  à  la  place  du  1,  ici  placé  comme  intérieur,  que  c'est  au  niveau  de  Freud  que  
s'instaure un certain sujet, que 312

636



SEMINAIRE 16

sans l'auditeur Freud, la question est de savoir comment il  put se soumettre à cette fonction de 
pendant un an, deux ans, écouter tous les soirs, au moment qu'un état second marquait la coupe, la 
coupure dont une Dora, dont une Anna symptomatique se séparait de son propre sujet, comment ne 
pas s'interroger sur la relation cachée qui fait que simplement, à prendre les choses comme elles se 
présentent, c'est de ce qu'un sujet vienne à savoir quelque chose qui est un trait, rappelez-vous de 
cette observation, un trait d'ailleurs suivi à la façon d'une reprise historique, non pas perdu dans les 
ténèbres de je ne sais quoi d'oublié, simplement de coupé de l'année juste avant, et qui, à mesure 
qu'avec ce retard qui à lui tout seul doit pour nous avoir un sens, fait que Freud en étant informé, le 
symptôme  dont  le  rapport  n'est  que  lointain,  n'est  que  forcé  au  regard  de  ce  qui  s'articule,  le 
symptôme se lève.
Cette assise d'un sujet fait savoir dans un champ qui est celui de l'Autre, et son rapport avec ce  
quelque chose fait creux au niveau du corps, telle est la première ébauche qui, quand nous l'avons 
après  des  décades  élaborée  assez  pour  pouvoir,  de  cette  structure  en  son  unicité  faire  le 
rassemblement, au titre de ce qui fonctionne comme objet dit a, qui est cette structure même, nous 
puissions dire qu'au regard de ce corps vidé pour faire fonction de signifiant, il y a ce quelque chose 
qui peut s'y mouler et cette métaphore nous aidera à concevoir comme statue à proprement parler ce 
qui, au niveau du pervers, vient à fonctionner comme ce qui restitue comme plénitude, comme A 
sans barre, ce A. Pour apprécier la relation imaginaire de ce dont il s'agit dans la perversion, il 
suffit, cette statue dont je parle, de la saisir au niveau de la contorsion baroque qui n'est sensible à  
ce qu'elle représente d'incitation au voyeurisme qu'en tant même que celui-ci représente l'exhibition 
phallique. Comment ne pas voir qu'utilisée par une religion soucieuse de reprendre son empire sur 
les âmes au moment où il est contesté, la statue baroque, quelle qu'elle soit, quelque saint ou sainte 
qu'elle représente, voire la vierge Marie, est proprement ce regard qui est fait pour que devant, l'âme 
s'ouvre. Le rapprochement que j'ai fait d'un seul trait de la structure perverse avec je ne sais quelle  
capture qu'il faut bien appeler idolâtre de la foi, si elle nous met au cœur de ce qui s'est présentifié 
en notre Occident d'une querelle des images, est quelque chose d'exemplaire et dont nous avons à 
faire notre profit.
J'ai dit que j'aborderai aujourd'hui ce qu'il en est de la névrose et, vous l'avez entendu, je l'ai amorcé 
au niveau de l'obsessionnel, en articulant que rien de l'obsessionnel ne se conçoit que référé à une 
structure qui est celle dans laquelle, pour le maître, en tant qu'il fonctionne comme 1, un signifiant 
qui ne subsiste que d'être représenté auprès du second 1 qui est dans l'Autre, en tant que celui-ci 
figure l'esclave où seule réside la fonction subjective du maître, entre l'un et l'autre, rien de commun 
sinon ce que j'ai 313

637



SEMINAIRE 16

dit avoir été d'abord articulé par Hegel comme la mise en jeu au niveau du maître, de sa vie, à  
lui. En ceci consiste l'acte de maîtrise, le risque de vie. J'ai quelque part, dans ce livret qui est  
sorti au titre du premier numéro de Scilicet, cru devoir relever dans les propos miraculeux d'un 
enfant ce que, de la bouche de son père, j'avais recueilli au titre de ceci qu’ il lui avait dit qu'il  
était un "tricheur de vie". Prodigieuse formule, comme celles qu'assurément on ne saurait voir  
fleurir que de la bouche de ceux pour qui encore personne n'a brouillé les traces. Le risque de  
vie, voici où est l'essentiel de ce qu'on peut appeler l'acte de maîtrise, et son garant n'est autre  
que ce qui est, dans l'Autre, l'esclave au titre de signifiant auprès de quoi seulement se supporte  
le maître comme sujet, son appui n'étant rien d'autre que le corps de l'esclave en tant qu'il est,  
pour employer une formule dont ce n'est pas pour rien qu'elle est venue au premier plan de la 
vie spirituelle,  perinde ac cadaver.  Mais il n'est ainsi que dans le champ dont se supporte le 
maître  comme  sujet.  Il  reste  quelque  chose  hors  des  limites  de  tout  cet  appareil,  et  qui  est  
justement ce que Hegel, à tort, y fait rentrer, la mort. La mort, l'a-t-on assez remarqué, ici ne se  
profile  que de  ce qu'elle  ne conteste  l'ensemble  de  cette  structure  qu'au  niveau de  l'esclave.  
Dans toute la phénoménologie du maître et de l'esclave, il n'y a que l'esclave de réel. Et c'est  
bien ce que Hegel a aperçu et qui suffirait à ce que rien n'aille plus loin dans cette dialectique.  
La situation est parfaitement  stable.  Si l'esclave meurt,  il  n'y a plus rien.  Si le maître  meurt,  
chacun sait que l'esclave est toujours esclave. De mémoire d'esclave, ça n'est jamais la mort du 
maître qui a libéré quiconque de l'esclavage.
Telle est, je vous prie de le noter, la situation où 'C'est le névrosé qui introduit la dialectique.  
Car ce n'est qu'à partir du moment où nous supposons quelque part le sujet supposé savoir qu'en 
effet,  avec cet horizon et  pour cause, tel  le lapin dans le chapeau, il  est mis au départ,  nous  
pouvons voir progresser alors dans une dialectique ce qui s'énonce des rapports du maître et de  
l'esclave et où ? Au niveau de l'esclave lui-même, vers un savoir absolu. Le sujet, c'est en tant  
que le maître est représenté au niveau de l'esclave que toute la dialectique se poursuit et aboutit  
à cette fin qui n'est rien d'autre que ce qui y est déjà mis sous la fonction du savoir, fonction  
précisément  en tant qu'elle n'est  pas critiquée,  qu'il  n'est nulle part  interrogé l'ordre de sous-
jacence du sujet dans le savoir. Cette chose qui saute pourtant aux yeux, c'est que le maître lui-
même ne sait rien. Chacun sait que le maître est un con. Il ne serait jamais entré dans toute cette  
aventure avec ce que l'avenir lui désigne comme résolution de sa fonction s'il avait un instant  
été pour lui le sujet que, par cette sorte de facilité de l'énonciation, Hegel lui impute. Comme si  
pouvait s'instaurer cette fonction de la lutte dite à mort, de la lutte de pur prestige, pour autant  
qu'elle le fait dépendre aussi substantiellement de son partenaire, si le maître n'était pas 314

638



SEMINAIRE 16

autre chose que proprement ce que nous appelons l'inconscient, à savoir l'insu du sujet comme  
tel, je veux dire cet insu dont le sujet est absent et dont le sujet n'est représenté qu'ailleurs.
Tout  ceci  n'est  fait  que  pour  introduire  le  pas  suivant  de  ce  que  j'ai  aujourd'hui  à  articuler.  
Précédemment, j'ai parlé, à propos de l'hystérique, de l'analogue qu'elle prenait de sa référence à  
la femme, de même que j'ai dit que l'obsessionnel, rien de ce qui s'articule de lui ne le fait qu'à,  
dans  la  dialectique  du sujet-maître,  introduire  ce  que  nécessite  ceci  qui  l'appelle  à  savoir  la  
vérité  de  ce  processus  et,  sur  la  voie  de  cette  vérité,  la  susception,  la  mise  en jeu  du sujet  
supposé savoir.
Je  reprends  ceci  au  niveau  de  l'autre  névrose,  de  l'hystérique.  Et  pour  mettre  en  son  cœur  
l'appareil  analogue,  le  modèle  dont  il  s'agit,  à  quoi  l'obsessionnel  se  réfère,  je  l'ai  dit  déjà,  
l'hystérique, de même qu'on peut dire que l'obsessionnel ne se prend pas pour le maître mais  
suppose que le  maître  sait  ce  qu'il  veut,  de même,  l'hystérique  pour  la  femme -non pas que 
l'hystérique  soit  pour  autant  obligatoirement  une  femme  pas  plus  que  l'obsessionnel  est  
obligatoirement  un  homme,  il  s'agit  de  la  référence  au  modèle  du  maître-,  de  même, 
l'hystérique, son modèle, c'est ce que je vais maintenant énoncer de ce qu'il en est du modèle où 
la  femme  instaure  ce  quelque  chose  de  combien  plus  central,  vous  allez  le  voir,  à  notre  
expérience analytique.
Quand je l'ai, quelque part du côté d'un 21 mai, avancé, quelqu'un ici s'est trouvé pour me poser  
la question : mais sait-on ce que c'est que la femme ? Bien sûr, pas plus qu'on ne sait ce qu'est le  
maître. Mais ce qu'on peut dessiner, c'est l'articulation dans le champ de l'Autre de ce qu'il en  
est de la femme. C'est aussi con que le maître, c'est bien le cas de le dire. je ne parle pas des  
femmes pour l'instant, je parle du sujet "la femme". Est-ce que l'on ne voit pas ce qu'il en est de  
ces deux 1 quand il s'agit de la femme ? Le 1 intérieur, le  S2,  c'est le cas de le dire, ce qu'il 
s'agit de voir s'ériger ne me paraît pas douteux et il devient dès lors tout à fait clair,  c'est de  
savoir pourquoi le 1 dont se supporte le sujet femme est si ordinairement le Phallus, avec un  
grand P. C'est au niveau de l'1 qu'il s'agit de susciter que l'identification de la femme dans le  
mirage duel pour autant qu'à son horizon est cet Autre, l'ensemble vide, c'est à savoir un corps,  
un corps ici vidé de quoi ? De la jouissance . Là où le sujet-maître engage un risque de vie, dans  
le pari inaugural de cette dialectique, la femme - je n'ai pas dit l'hystérique, j'ai dit la femme car  
l'hystérique,  tel  que  fait  l'obsessionnel  tout  à  l'heure,  ne  s'explique  qu'en  raison  de  ces  
références - elle risque, elle parie cette jouissance dont chacun sait qu'elle est pour la femme 
inaugurale et existante, et telle que sans aucun de ces efforts, de ces détours qui caractérisent  
l'autoérotisme  chez  l'homme,  non  seulement  elle  l'obtient  mais  que  toujours  elle  subsiste  
distincte et parallèle de celle qu'elle prend à être la 315

639



SEMINAIRE 16

femme de l'homme, celle qui se satisfait de la jouissance de l'homme.
Cette jouissance de l'homme à quoi la femme se prend, se captive comme le maître le fait à  
l'esclave, voilà qui est l'enjeu de la partie et qui donne l'origine radicale de ce qu'il en est de ce  
qui ici joue le même rôle que la mort pour l'obsessionnel et est aussi inaccessible, c'est à savoir  
que, que la femme s'y identifie - j'ai dit la femme - est aussi faux, est aussi vain que le maître  
s'identifie à la mort, et que par contre, comme l'esclave y est noué et de la même façon, je veux  
dire ne subsiste que de sa relation à la mort et fasse avec cette relation subsister tout le système,  
le rapport de l'homme à la castration est aussi ce qui, ici, fait tenir tout l'appareil. Et aussi bien,  
si tout à l'heure j'ai parlé du perinde ac cadaver, évoquerai-je ici ceci d'assez remarquable que 
cette  dimension  existe  de  l'être  pris  dans  le  champ  du  signifiant,  qui  s'appelle  nécrophilie,  
autrement  dit  l'érotisme  et  très  proprement  appliqué  à  un  corps  mort.  Evoquerai-je  ici  à  
l'horizon la figure de Jeanne la Folle et des quinze jours de trimballage du cadavre de Philippe  
le Beau ?
Ce n'est qu'au regard de ces structures, de ces fonctions inaugurantes en tant que seules elles  
répondent  de  l'introduction  de  ce  qui  est  proprement  les  dépendances  du  signifiant  tel  que 
l'expérience analytique nous a permis de l'articuler, que nous pouvons voir qu'ici, comme pour  
l'obsessionnel, l'hystérique s'introduit de ne pas se prendre pour la femme. En quoi ne se prend-
elle pas pour la femme ? Précisément de ceci qu'elle suppose que, dans cette structure, ce que je  
viens d'articuler comme étant celle du sujet femme, ce sujet, au niveau de Si du départ, elle le  
fait supposer savoir. En d'autres termes, elle est captivée, intéressée - souvenez-vous de Dora -  
par la femme en tant qu'elle croit que la femme est celle qui sait ce qu'il faut pour la jouissance  
de l'homme. Or, ce qui résulte de ceci qui est absent dans le modèle, la fonction sujet-femme,  
Dieu soit loué, c'est le cas de le dire, ne sait pas ce qu'elle soutient qui aboutit à la castration de  
l'homme.
Mais, par contre, l'hystérique n'en ignore rien et c'est pour cela qu'elle s'interroge au-delà de ce  
que déjà j'ai articulé à propos de Dora, centré sur un premier abord que j'ai fait du transfert, au-
delà,  relisez  l'observation,  et  aussi  bien  n'omettez  pas  tout  ce  qui,  dans  les  observations  
antérieures,  celles  des  Etudes  sur  l'Hystérie,  nous  permet  simplement  ceci,  de  voir  la 
corrélation qu'il y a entre ceci que, pour l'hystérique, la femme suppose, c'est son savoir de ce  
que, dans le modèle, c'est inconsciemment qu'elle le fait. C'est pour cela que les deux modèles  
ne pouvant se distinguer de ce facteur introduit qui réunit sous le chef de la névrose aussi bien 
un type  que l'autre,  vous pouvez constater  que le corrélat  de la mort  est  en jeu dans ce que  
l'hystérique aborde de ce qu'il en est de la femme.
L'hystérique fait l'homme qui supposerait la femme savoir. C'est 316

640



SEMINAIRE 16

bien  pourquoi  elle  est  introduite  dans  ce  jeu  par  quelque  biais  où  la  mort  de  l'homme  est  
toujours intéressée.  Est-il besoin de dire que toute l'introduction d'Anna O. au champ de son 
hystérie n'est rien d'autre que tournant autour de la mort de son père. Faut-il rappeler le corrélat,  
dans les deux rêves de Dora, de la mort en tant qu'impliquée par la boîte à bijoux de la mère. "Je  
ne veux pas, dit le père, que moi et mes enfants nous périssions dans les flammes à cause de  
cette boîte" et dans le second rêve de ceci qu'il s'agit de la mise en terre du père. Des vérités  
cachées, les névroses les supposent sues. Il faut les dégager de cette supposition pour que eux,  
les névrosés, cessent de représenter en chair cette vérité.
C'est pour autant que l'hystérique, si l'on peut dire, est déjà psychanalysante, c'est-à-dire déjà  
sur le chemin d'une solution, d'une solution qu'elle cherche à partir de ceci que ce à quoi elle se  
réfère,  elle  y  implique  le  sujet  supposé  savoir,  et  c'est  pour  cela  qu'elle  rencontre  la 
contradiction.  C'est  que,  tant  que  l'analyste  ne  pratique  pas  la  coupure  entre  ceci  qui  est  la  
structure inconsciente, à savoir les modèles que j'ai proprement ici articulés du 1, 1, ensemble  
vide, tant au niveau du maître qu'au niveau de la femme,  tant que ceci n'est pas coupé de la  
supposition  du  sujet  supposé  savoir,  c'est-à-dire  de  ce  qui  a  fait  naturellement  le  névrosé 
psychanalysant  parce  que  d'ores  et  déjà  constituant  en  soi-même  et  avant  toute  analyse  le  
transfert, la coalescence de la structure avec le sujet supposé savoir, voilà ce qui témoigne chez 
le névrosé ceci qu'il interroge la vérité de ses structures et qu'il devient lui-même en chair cette  
interrogation, et que si quelque chose peut faire tomber ceci qu'il est lui-même symptôme, c'est  
précisément par cette opération qui est celle de l'analyste de pratiquer la coupure grâce à quoi  
d'un côté cette supposition du sujet supposé savoir est détachée, est séparée de ce dont il s'agit,  
à savoir la structure qu'elle repère juste, à ceci près que ni le maître, ni la femme, ne peuvent  
être supposés savoir ce qu'ils font.
Le  jeu  de  la  cure  analytique  tourne  autour  de  cette  coupure  qui  est  coupure  subjective,  car  
assurément,  tout  ce  que  nous  disons  d'un  désir  inconscient,  c'est  toujours,  bien  entendu,  
supposer qu'un sujet finit par savoir ce qu'il veut. Et qu'est-ce à dire ? Est-ce que là encore, nous 
ne conservons pas toujours à énoncer de telles formules, ce quelque chose qui voudrait dire qu'il  
y a savoir et ce qu'on veut. Assurément il y a un lieu où les deux termes se distinguent. C'est  
quand il s'agit de dire oui ou de dire non à ce que j'ai appelé ce qu'on veut. C'est cela qu'on  
appelle la volonté. Mais savoir ce qu'il veut, c'est pour le maître, comme pour la femme, le désir  
même, de même que tout à l'heure j'unissai les trois mots de  l'un-en-plus , le savoir-ce-qu'il-
veut qu'ici j'entends, c'est le désir lui-même. Ce que l'hystérique suppose, c'est que la femme  
sait ce qu'elle veut, au sens où elle le désirerait, et c'est bien pourquoi l'hystérique ne parvient à  
s'identifier à la 317

641



SEMINAIRE 16

femme qu'au prix d'un désir insatisfait. De même, au regard du maître, qui lui sert au jeu de cache-
cache  de prétendre que la  mort  ne peut  atteindre  que l'esclave,  l'obsessionnel  est  celui  qui,  du 
maître, n'identifie que ceci qui est le réel, que son désir est impossible.
318

642



SEMINAIRE 16

LEÇON XXV, 29 JUIN 1969

Tâchez de ne pas perdre la corde sur ce qu'on est comme effet du savoir. On est éclaté dans le  
fantasme ($  a). On est, si étrange que cela paraisse, cause de soi. Seulement il n'y a pas de soi.  
Plutôt  il  y  a  un  soi  divisé.  Entrer  dans  cette  voie,  voilà  d'où  peut  découler  la  seule  vraie  
révolution politique. Le savoir sert le maître. J'y reviens aujourd'hui pour souligner qu'il naît de  
l'esclave, le savoir. Si vous vous souvenez des formules que j'ai alignées la dernière fois, vous  
comprendrez que , parallèlement, j'énonce : le savoir sert la femme, parce qu'il la fait cause du  
désir. Voilà ce que je vous ai indiqué la dernière fois, dans un commentaire du schème que je  
récris. Je crois devoir le reprendre, même pour ceux qui pouvaient être occupés ailleurs par des 
soucis qui leur paraissaient prévalents.
Voici ce schème. Ce schème sort de la définition logique que j'ai donnée à notre avant-dernière  
rencontre de l'Autre comme ensemble vide et de son indispensable absorption d'un trait unaire,  
celui de droite, pour que le sujet puisse y être représenté auprès de ce trait unaire, sous l'espèce  
d'un  signifiant.  D'où  vient  ce  signifiant,  celui  qui  représente  le  sujet  auprès  d'un  autre  
signifiant ? De nulle part, parce qu'il n'apparaît à cette place qu'en vertu de la rétroefficience de  
la répétition. C'est parce que le trait unaire vise à la répétition d'une jouissance qu'un autre trait 
unaire surgit après  coup,  nachträglich,  comme écrit Freud, - terme que j'ai été le premier à 
extraire de son texte et à mettre en valeur comme tel, ceci pour quiconque ayant à s'amuser à  
traduire  un  certain  "Vocabulaire",  pourra  voir  qu'à  cette  rubrique  de  l'après-coup,  qui  
n'existerait  même pas sans mon discours, je ne suis pas mentionné;  que le trait  unaire surgit  
après coup, à la place donc du Si, du signifiant,  en tant qu'il représente un sujet auprès d'un  
autre signifiant. Là-dessus, je dis : tout ce qui va surgir de cette répétition qui se répète de la  
reproduction de l'en-forme de a,  ici le signe de l'ensemble vide, c'est d'abord cet en-forme lui-
même, et ceci, c'est l'objet a.
Là-dessus, on s'alarme : on me dit :  "vous donnez donc une définition purement formelle de  
l'objet a . Non, car tout ceci ne se produit que de ce qu'à la place du 1 de gauche, du Si, il y ait  
ce qu'il  y a, à savoir cette jouissance énigmatique attestée de ce qu'on ne sait rien d'elle que  
ceci, à tous les étages que je vais reproduire où elle se distingue, que l'on ne sait 319

643



SEMINAIRE 16

rien d'elle que ceci qu'elle en veut une autre, jouissance. C'est vrai partout. 4, 2, 3, la petite fable  
à laquelle on donne la réponse ridicule que l'on sait; à la réponse, en avoir une autre. Dans cet  
Oedipe, l'hystérique qui a répondu, répondu en tant qu'il faut bien qu'il y ait dit la vérité sur la  
femme  pour  que  la  sphynge  en  disparaisse.  C'est  pourquoi,  conformément  à  la  destinée  de  
l'hystérique, il a fait l'homme par la suite.
L'hystérique, je vous le dirai ... puisqu'il va y avoir un petit temps avant qu'on ne se rencontre,  
l'hystérique  fait  ma  joie  ;  elle  m'assure  mieux  qu'à  Freud  qui  n'a  pas  su  l'entendre  que  la  
jouissance de la femme se suffit  parfaitement  à elle-même.  Elle  érige cette  femme mythique  
qu'est la sphynge, elle articule que le jeu d'origine est celui-ci, c'est qu'il lui faut quelque chose  
d'autre, à savoir jouir de l'homme, qui n'est pour elle que le pénis érigé moyennant quoi elle se  
sait  elle-même  comme autre,  c'est-à-dire  comme  phallus,  dont  elle  est  privée,  autrement  dit  
comme châtrée. Voilà la vérité qui permet de dissiper quelques leurres et de se rappeler que le  
a, c'est cette année que je l'ai posé comme plus-de-jouir , autrement dit l'enjeu qui constitue le 
pari pour le gain de l'autre jouissance.
C'est pourquoi, la dernière fois, j'ai récrit autrement la dialectique du maître et de l'esclave, en  
bien marquant que l'esclave, c'est l'idéal du maître, que c'est aussi le signifiant auprès duquel le  
sujet-maître est représenté par un autre signifiant, puisqu'il s'agit du troisième terme de données  
représentations autres que formelles; le voici donc sous la forme de l'enjeu qu'est ici le a . Dans  
cette dialectique,  comme s'en est aperçu un philosophe nommé Hegel, l'enjeu est bien ce qui  
peut  se  tenir  dans  un  enforme  signifiant  comme  1,  une  vie.  C'est  vrai  qu'on  n'en  a  qu'une.  
Egalement, c'est sa formulation idiote parce qu'on ne peut le formuler, qu'on rien a qu'une, que 
sur le principe qu'on pourrait en avoir d'autres, ce qui est manifestement hors de jeu. Une vie,  
c'est bien ce qu'a dit Hegel, mais il s'est trompé sur laquelle. L'enjeu n'est pas la vie du maître,  
c'est  celle  de  l'esclave.  Son  autre  jouissance,  c'est  celle  de  la  vie  de  l'esclave.  Voilà  ce 
qu'enveloppe cette formule de la lutte à mort, si complètement fermée, ce qu'on trouve dans la  
boîte; la lutte à mort, un signifiant, voilà ce que c'est.
C'est d'autant plus sûr que ce n'est très probablement rien d'autre que le signifiant lui-même.  
Chacun sait que la mort est hors de jeu. On ne sait pas ce que c'est, mais le verdict de la mort,  
voilà ce qu'est le maître comme sujet, verdict signifiant ; peut-être le seul véritable. Ce dont il  
vit, c'est d'une vie, mais pas de la sienne, de la vie de l'esclave. C'est pourquoi, chaque fois qu'il  
s'agit de pari sur la vie, c'est le maître qui parle. Pascal est un maître et, comme chacun sait, un  
pionnier  du  capitalisme.  Référence,  la  machine  à  calculer,  et  puis  les  autobus.  Vous  avez  
entendu parler de ça dans un coin, je ne vais pas vous faire de la bibliographie.
Ça a l'air dramatique ; jusqu'à un certain point ça l'est devenu. Au 320

644



SEMINAIRE 16

début, ça ne l'était pas, pour la raison que le premier maître ne sait rien de ce qu'il fait. Et le  
sujet-maître, c'est l'inconscient. Dans la comédie antique, dont on ne saurait exagérer pour nous 
la valeur d'indication, c'est l'esclave qui apporte au maître ou au fils du maître - c'est encore  
mieux  que  le  fils  de  l'Homme,  cet  imbécile  -  qui  lui  apporte  ce  qu'on  dit  dans  la  ville  par  
exemple où il vient d'arriver comme un hurluberlu. Il lui dit aussi ce qu'il faut dire, les mots de 
passe. L'esclave antique, lisez Plaute mieux encore que Térence, c'est un juriste, c'est aussi un  
public-relations.  L'esclave  n'était  pas  le  dernier  venu dans  l'antiquité.  Est-ce  que  j'ai  besoin  
d'épingler au passage deux ou trois petites notes qui seront peut-être entendues par une oreille  
ou  deux  ici,  à  savoir  que,  bien  sûr,  il  y  a  des  maîtres  qui  se  sont  essayés  au  savoir,  mais  
pourquoi après tout le savoir de Platon, ce ne serait pas une philosophie inconsciente ? C'est  
peut-être bien pour ça qu'elle nous profite tellement. Avec Aristote, nous passons sur un autre  
plan. Lui, il sert un maître, Alexandre, qui lui,  assurément,  ne savait absolument pas ce qu'il  
faisait. Il l'a fait quand même, très bien. Comme Aristote était à son service, il a fait après tout 
la meilleure histoire naturelle qu'il y ait jamais eu, et il a commencé la logique, ce qui n'est pas  
rien.
Par quelle voie donc le maître est-il parvenu à savoir ce qu'il faisait ? Selon le schéma que je 
vous ai donné tout à l'heure, par la voie hystérique, en faisant l'esclave, le damné de la terre. Il a  
bien travaillé. Il a substitué à l'esclave la plus-value, qui n'était pas une chose facile à trouver,  
mais  qui  est  l'éveil  du maître  à  sa propre essence.  Naturellement,  le  sujet-maître  ne pouvait  
s'articuler qu'au niveau du signifiant esclave. Seulement cette élévation du maître au savoir a  
permis la réalisation des maîtres les plus absolus qu'on riait jamais connus depuis les débuts de  
l'histoire.
A l'esclave, il reste la conscience de classe. Ça veut dire qu'il n'a qu'à la boucler. Chacun sait  
que je dis vrai et que le problème des rapports de la conscience de classe avec le parti sont des 
rapports  d'éduqué  à  éducateur,  que  si  quelque  chose  donne  un  sens  à  ce  qu'on  appelle  le  
maoïsme, c'est d'une reprise de ces rapports entre l'esclave et le savoir. Mais attendons pour y 
voir plus clair. Jusque-là, le prolétaire, comme cette philosophie de maître, la première, a eu le  
front de l'appeler, a droit à ce que vous savez, à l'abstention. Vous voyez que si l'on ose dire  
dans des endroits  de fourvoiement  forgés tout  exprès à cette  fin que la  psychanalyse  ne fait  
qu'ignorer  la  lutte  des  classes  ce n'est  peut-être  pas tout  à fait  sûr,  et  qu'elle  peut  même lui  
redonner son véritable sens.
Vous ne vous imaginez pas que la prise de parole où l'on s'exprime vous libère en quoi que ce  
soit, sous prétexte que le maître, lui, parle, et même beaucoup. Mais ce fantasme, il suffit de le  
prendre à sa place pour que l'affaire soit résolue ; c'est une puérilité. Ai-je besoin de dire que j'ai
commencé cette année mon discours sur la psychanalyse en disant que la 321

645



SEMINAIRE 16

psychanalyse,  c'est  un  discours  sans  parole.  Le  savoir  déplace  les  choses,  pas  forcément  au 
profit de celui pour qui il prétend travailler. Il prétend d'ailleurs car, je vous l'ai dit, le savoir n'a  
rien d'un travail.  La seule solution,  c'est  d'entrer dans le défilé sans perdre la corde, c'est  de 
travailler à être la vérité du savoir.
Si donc, pour reprendre aux deux niveaux du maître et de l'esclave ce qu'il en est de ces trois  
termes, je récris ici Si , S2 , a , je pense suffisamment commentés, et je vous rappelle, en même 
temps  que  je  le  complète,  ceci  que  j'ai  écrit  la  dernière  fois  sous  une autre  forme,  ce  qui  '  
concerne ce rapport de la femme à son Autre jouissance, tel que tout à l'heure je l'ai articulé . La 
femme qui se fait cause du désir est le sujet dont il faut dire - relisez un tout petit peu la Bible -  
qui dirait jamais (...?...) à cette histoire si on ne lui offrait pas d'abord la pomme, à savoir l'objet 
a  .  C'est  pourquoi,  quel  est  le  signifiant  qui  est  au  bout,  ce  (D,  le  signe  de ce  qui  manque  
assurément à la femme dans l'affaire, et ce pourquoi il faut qu'il le fournisse.
C'est amusant qu'après soixante-dix ans de psychanalyse, on riait encore rien formulé sur ce que  
c'est que l'homme. Je parle du vir, du sexe masculin. Il ne s'agit pas ici de l'humain et des autres  
balivernes sur l'antihumanisme et tout ce foirage structuraliste,  il  s'agit  de ce que c'est  qu'un 
homme. Il est actif, nous dit Freud. En effet, il y a de quoi. Il faut même qu'il en foute un coup  
pour ne pas disparaître dans le trou. Enfin, grâce à l'analyse, maintenant, à la fin il sait qu'il est  
châtré  ;  enfin  il  le  sait  enfin,  il  l'était  depuis  toujours.  Maintenant,  il  peut  l'apprendre,  
modification introduite par le savoir.
Vous avez vu, là il y a quelque chose de drôle, c'est cette espèce de décalage; les choses se sont  
décrochées de 2, on a sauté de S1 à a.

Pourquoi est-ce que ce ne serait pas fait 1 par 1, que d'abord il y aurait eu ça, S2, a, puis S1. On 
devrait pouvoir se repérer sur ce que ça veut dire. Je vais tout de suite vous dire le mot, surtout  
que vous devez être préparés. Tout  à l'heure, je vous ai montré le passage du maître au maître 
d'école, puis le S2, partout où il est, c'est le repérage du savoir. Alors c'est peut-être bien de ça 
qu'il s'agit dans la ligne du milieu.  L'hystérique marque ce qui est resté au S2 du haut, de la 
première ligne. Mais enfin là où le S2 est à sa place,  à savoir le savoir,  à une place de maître, 
enfin voyons, reconnaissez la place de l'énonciation.
Je vous ai parlé de l'hommelle ; est-ce que tout ne converge pas vers elle, l'hommelle, celle qui  
est à la fois le maître et le savoir ? Elle parle, elle 322

646



SEMINAIRE 16

profère. Si vous voulez avoir une image d'elle, allez voir un truc, mais entrez au bon moment,  
comme j'ai fait. C'est un film détestable, qui s'appelle If, ma parole, Dieu sait pourquoi. C'est  
l'Université anglaise étalée sous ses formes les plus séductrices, celles qui conviennent bien à 
tout ce qu'a su, en effet, rien de plus, articuler la psychanalyse sur ce qu'il en est de la société  
des hommes, une société au sens de tout à l'heure, société d'homosexuels. Là, vous la verrez,  
l'hommelle, c'est la femme du recteur, elle est d'une ignominie ravissante, vraiment exemplaire.  
Mais la trouvaille, c'est le moment -je dois dire que c'est le seul trait de génie qu'a eu l'auteur de  
ce film - de la faire venir  se promener toute seule, et nue, et Dieu sait s'il  y en a, parmi les  
bassines du savoir, à la cuisine, bien sure qu'elle est d'être la reine chez elle, pendant que tout le  
petit bordel homosexuel est dans la cour en train de défiler pour la préparation militaire. Alors  
vous commencez peut-être à voir ce que je veux dire.  L'hommelle,  l'alma mater,  l'Université  
autrement dit, l'endroit où d'avoir pratiqué un certain nombre de manigances autour du savoir  
vous  donne  une  institution  stable,  sous  la  houlette  d'une  épouse.  Voilà  la  vraie  figure  de 
l'Université. Alors nous pourrons peut-être identifier assez aisément ce qu'ici représente le a ,  
les pupilles, les chers mignons pris en charge, eux-mêmes création des désirs des parents. Enfin  
c'est ce qu'on leur demande de mettre en jeu, la façon dont ils sont sortis des désirs des parents.  
Et la mise, c'est ce Si qu'il conviendrait d'identifier à ce quelque chose qui arrive autour de ce  
qu'on  appelle  l'insurrection  étudiante.  Il  semblerait  que  c'est  très  important  qu'ils  acceptent  
d'entrer dans le jeu, à la façon dont ils disputent sur le sujet de ce qui se débite à la fin, à savoir  
un parchemin, disons, ça a peut-être bien quelque rapport avec ce Si ; si vous ne rentrez pas  
dans le jeu, vous n'aurez pas de diplôme cette année.  Voilà,  mon Dieu, un petit  système qui  
permet  en  tout  cas  une  approximation  du  sens  de  ces  choses  où  on  ne  se  retrouve  guère,  
concernant ce qui se passe maintenant dans certains lieux. je ne prétends en apporter nulle clé  
historique. Ce que j'énonce, c'est ceci, c'est que le refus du jeu, ça n'a de sens que si la question  
est  centrée  autour  des  rapports  qui  sont  ceux-là  justement  autour  de  quoi  l'analyse  porte  la  
question, c'est à savoir ce qui s'appelle rapport du savoir et du sujet.
Quels sont les effets de sujet ou de sujétion du savoir ? L'étudiant n'a aucune vocation pour la  
révolte; vous pouvez en croire quelqu'un qui, pour être entré pour des raisons historiques dans 
le champ de l'Université, très précisément pour ceci qu'avec les psychanalystes il n'y avait rien à  
faire pour leur faire savoir  quoi que ce soit ;  alors petit  espoir que par effet  de réflexion,  le  
champ  de  l'Université  aurait  pu  les  faire  raisonner  autrement.  En  somme  une  caisse  de  
résonance pour le tambour quand lui-même il ne résonne pas, c'est le cas de le dire. Alors des  
étudiants, vous comprenez, moi j'en ai vu pendant des années ; les étudiants, c'est une position  
tout à 323

647



SEMINAIRE 16

fait normalement servile. Et puis ne vous imaginez pas que parce que vous avez pris la parole  
dans des petits coins, l'affaire est résolue. Les étudiants, pour tout dire, continuent de croire aux  
professeurs sur ce qu'il faut penser dans tel ou tel cas de ce qu'ils disent. Il n'y a aucun doute, au  
niveau de l'étudiant, l'opinion est établie dans tel ou tel cas que ça ne vaut pas cher, mais c'est  
quand même le professeur, c'est-à-dire qu'on attend de lui quand même ce qui est au niveau de  
Si, ce qui va faire de vous un maître sur le papier, un tigre de papier! Moi, des étudiants, j'en ai  
vus qui sont venus me dire "vous savez, Untel, c'est scandaleux, son bouquin, c'est copié sur  
votre séminaire". Ça, c'est les étudiants. Moi, je vais vous le dire, ce bouquin-là, je ne l'ai même  
pas ouvert, parce que je savais d'avance qu'il y avait dedans que ça ! Ils sont venus me le dire, à  
moi. Mais de l'écrire, c'est une autre affaire. Ça, c'est parce qu'ils étaient étudiants.
Bon,  alors  qu'est-ce  qui  a  bien  pu  arriver  pour  que  tout  d'un  coup  il  y  ait  ce  mouvement  
d'insurrection. Qu'est-ce qu'on appelle une révolte, Sire ? Pour que ça devienne une révolution,  
qu'est-ce qu'il faudrait ? Il faudrait que la question soit attaquée non pas au niveau de quelques  
chatouillages  faits  aux professeurs mais  au niveau des rapports  de l'étudiant  comme sujet  au  
savoir. C'est parce que la psychanalyse, ce point longtemps conjoint, tout savoir implique sujet,  
moyennant quoi se glisse tout doucement par-dessus le marché la substance. Eh bien! non, ça ne  
peut pas marcher comme ça. Même l'upokeimenon peut être disjoint du savoir; un savoir à l'insu  
du sujet, voilà non pas un concept comme j'ai eu la tristesse de le lire dans un compte rendu de  
ce qui, dans un certain lieu, où on met la psychanalyse à l'épreuve, naturellement ça n'est pas  
pour  rien,  la  psychanalyse  dans  des  conditions  semblables  ferait  mieux  de  ne  pas  faire  du  
charme et  de  ne  pas  dire  qu'il  n'y  a  en  somme  qu'un  seul  concept  freudien,  et  de  l'appeler  
l'inconscient,  même pas ce que je viens de dire,  un savoir  à l'insu du sujet.  Ce n'est  pas un 
concept, à aucun des deux niveaux, c'est un paradigme. C'est à partir de là que les concepts qui,  
Dieu merci, existent pour baliser le champ freudien, et Freud en a sorti d'autres qui, recevables  
ou non, sont des concepts, à partir de ce premier temps d'expérience,  de cet exemple qu'était  
l'inconscient par lui découvert. Le névrosé, c'est s (A) ; ceci veut dire qu'il nous enseigne que le  
sujet est toujours un autre, mais qu'en plus, cet autre n'est pas le bon; il n'est pas le bon pour  
savoir ce qu'il en est de ce qui le cause, de ce qui le, lui, le sujet, cause. Alors on essaie tant  
qu'on peut de réunifier cet Mans la mesure de ce qu'il en est de tout énoncé significatif, c'est-à-
dire de le récrire s (A), ce qu'il y a à gauche et dans la ligne du bas de mon graphe. Il faudrait  
l'énoncer, autrement dit, où l'on sait ce qu'on dit. C'est là que s'arrête la psychanalyse, alors que  
ce qu'il faudrait faire, c'est rejoindre ce qui est en haut et à gauche, le grand S, signifiant du 324

648



SEMINAIRE 16

C'est la même chose pour le pervers qui, lui, est justement le signifiant du A intact, comme je  
vous l'ai dit, et on s'efforce de le réduire au s du même A. Toujours le même truc, pour que ça  
veuille  dire  quelque  chose.  Voilà.  Est-ce  que  vous  croyez  que  je  vais  continuer  longtemps  
comme ça, hein ? Et sous prétexte que c'est aujourd'hui ma dernière classe, continuer à vous  
raconter  ces  trucs  pour  qu'à  la  fin  vous  applaudissiez,  pour  une  fois,  parce  que  vous  savez  
qu'après ça, là, gare, hein, je m'en vais!
Le discours dont je parle n'a pas besoin de ces sortes de terminaisons glorieuses. Ce n'est pas  
une oratio classique. Et en effet, il déplaît, ce discours à l'oraison classique. Un monsieur, qui  
est  ici  le  directeur  administratif  de cet  établissement  privilégié  à  l'endroit  de l'Université,  il  
semblerait que de ce fait le dit établissement devrait répondre à quelque contrôle sur ce qui se  
passe  à  l'intérieur,  il  ne  semble  pas  qu'il  en  soit  rien,  puisqu'il  est  paraît-il  en  droit,  après  
m'avoir accueilli sur la demande d'un des endroits de l'école, comme ça, à titre hospitalier, il est  
en droit de me dire que ... ça suffit comme ça! Moi, je suis d'accord, je suis tout à fait d'accord,  
parce que d'abord c'est vrai, je ne suis ici qu'à titre hospitalier, et qu'en plus, il a de très bonnes  
raisons, que je connais depuis longtemps, c'est que mon enseignement lui paraît très exactement  
ce qu'il est, à savoir anti-universitaire, au sens où je viens de le définir. Il a pourtant mis très  
longtemps à me le dire ; il ne me l'a dit que tout récemment, à l'occasion d'un dernier petit coup 
de  téléphone  que  j'ai  cru  devoir  lui  donner,  parce  qu'il  y  avait,  je  pense,  une  espèce  de  
malentendu que je voulais absolument dissiper avant de lui dire : "bien sûr, il n'est pas question  
que ..." etc... C'est très curieux que là il ait lâché le morceau, autrement dit qu'il m'ait dit que  
c'était pour ça. "Vous avez, vous, me dit-il, en enseignement très dans le vent". Vous voyez ça,  
le vent ... J'aurais crû que j'allais contre le vent ici, mais qu'importe !
Bon, alors qu'il soit en droit, je n'ai absolument pas, moi, à en douter, vis-à-vis de moi. Vis-à-
vis de vous, cela pourrait être autre chose. Mais vous, ça, ça vous regarde. Que depuis six ans il  
y en ait un certain nombre qui aient l'habitude de venir justement ici, voilà, ça ne compte pas,  
on  vous  évacue  !  C'est  même  très  expressément  de  cela  dont  il  s'agit.  A  cet  égard,  vous  
comprenez, moi, j'ai des excuses à vous faire, non pas parce qu'on vous évacue, je n'y suis pour  
rien ; j'aurais pu vous avertir plus tôt. J'ai un petit papier, là, que j'ai reçu, exprès, depuis le 19  
mars.  Le 19 mars,  c'est  absolument  marrant,  parce que le 19 mars,  je ne vous ai  pas fait  de  
séminaire.  J'ai  essayé  par tous les  moyens  depuis,  parce que j'avais  la  flemme,  et  puis vous  
comprenez, moi ça ne m'émeut pas de vous faire un discours pour la dernière fois, parce que  
chaque fois que je viens ici, je vous le dis, je me dis que peut-être enfin ça va être la dernière  
fois.
Alors un jour où je m'interrogeai, où je vous interrogeai sur cette 325

649



SEMINAIRE 16

affluence  qui est  la  vôtre,  je ne peux même pas dire que c'est  en rentrant  chez moi,  c'est  le  
lendemain matin que j'ai reçu le petit papier que je vais vous lire. Je ne vous en ai pas fait part  
parce que je me suis dit , si par hasard, ça les agitait,  alors quelle complication ! Moi, vous  
comprenez, j'ai déjà été une fois dans un état pareil pendant deux ans. Il y avait des gens qui  
s'employaient à me liquider ; je les laissai continuer leur petit travail pour que mon séminaire  
continue, je veux dire que je sois entendu au niveau où j'avais à dire certaines choses. C'est la  
même chose pour cette année, moyennant quoi donc j'ai reçu ça le 20 mars, et il est daté du 18  
mars. Il n'y a donc pas de rapport. J'ai même conservé l'enveloppe. Je l'avais d'abord déchirée,  
je l'ai ramassée, et elle est bien tamponnée du 18. Vous voyez, la confiance règne!
Dr. Lacan, 5, rue de Lille - comme certains savent! -Paris (7è). "Docteur,
"A la demande de la 6è section de l'École Pratique des Hautes Etudes, l'École Normale a  
mis une salle à votre disposition pour y faire cours pendant plus de cinq ans.
"La réorganisation des études de l'École,  qui est une conséquence de la réforme générale  
des  Universités  ...  (Rires)...  et  de  la  récente  loi  d'orientation  de  l'enseignement  supérieur  
ainsi que le développement des enseignements dans plusieurs disciplines, vont nous rendre  
impossible  à partir  d'octobre 1969 le  prêt  de la salle  Dussane ou de toute autre salle de  
l'École  ...  (Rires)...  pour  votre  cours.  Je  vous  préviens  suffisamment  à  temps  ...  (ça  c'est 
vrai !) pour que vous puissiez envisager dès maintenant le transfert de votre cours dans un  
autre établissement à la rentrée de la prochaine année scolaire 1969-70".
Moi, ça me plaît beaucoup, ce truc-là ! Ça me plaît beaucoup; tout ça est correct historiquement,  
tout à fait vrai. C'était en effet ici à la demande de la 6e section de l'École Pratique des Hautes  
Etudes, comme ça, à la suite d'une transmission de dette personnelle qu'on avait ... enfin il y  
avait un homme éminent qui s'appelait Lucien Fèbvre qui a eu, on ne peut pas dire l'idée, il n'y  
est pour rien, fâcheuse de mourir avant d'avoir pu me donner ce qu'il m'avait, à moi, promis, à  
savoir une place dans cette Ecole. D'autres avaient recueilli cette dette, comme ça, personnelle.  
C'est très féodal, l'Université. Ça se passe encore comme ça, dans ... On est bien, vous savez,  
dans l'Université, du côté comme ça homme lige. L'homme lige, l'hommelle, tout ça, ça se tient!
Donc c'est à ce titre, c'est à la demande, comme on dit, que j'étais là. Bon. Alors ça me plaît  
bien que ce soit pointé là. Ça ne me déplait pas, vous comprenez, que la réforme (rires) soit là la  
raison mise en avant. Vous comprenez, je ne suis pas complètement un bébé, je sais bien qu'à  
midi et demi le mercredi, la salle Dussane, qui est-ce qui en voudrait ? On s'est donné une peine 
pour faire fonctionner l'acoustique dans cette salle. A 
326

650



SEMINAIRE 16

propos, il y a des personnes, là, je vais vous dire, quand même, ce que vous venez d'entendre,  
j'ai trouvé que ça valait la peine de le photocopier en un nombre d'exemplaires j'espère suffisant  
pour  mes  auditeurs  d'aujourd'hui.  Les  personnes  à  qui  j'ai  confié  ces  dossiers  vont  vous  les  
distribuer ; je vous en prie, rien prenez chacun qu'un. En plus, ça sera on ne sait pas quoi. C'est  
Si vous comprenez. Vous serez tous liés par quelque chose, vous saurez que vous avez été là le  
25 juin1969 et  qu'il  y avait  même une chance pour que le  fait  que vous soyez  là  ce jour-là  
témoigne que vous y étiez toute cette année-là. C'est un diplôme! (Applaudissements)
On ne sait pas, ça peut nous servir à nous retrouver parce que qui sait, si moi je disparais dans la  
nature, et un jour je revienne, ce sera un signe de reconnaissance, un symbole ! (Rires) Je peux  
très bien dire un jour que toute personne pourra entrer dans telle salle pour une communication 
confidentielle  sur le sujet  des fonctions de la psychanalyse  dans le registre  politique,  car on  
s'interroge là-dessus vous n'imaginez pas à quel point ! C'est vrai dans le fond qu'il y a là une 
véritable question dont un jour, qui sait, les psychanalystes, voire l'Université, pourraient avoir  
avantage à prendre quelque idée ! Je serais assez porté à dire que si jamais c'était à moi qu'on  
demande d'en  avancer  quelque  chose,  je  vous donnerai  rendez-vous dans  cette  salle  (Rires),  
pour que vous ayez un dernier cours de cette année, celui que vous n'avez pas, en somme, parce  
que tout à l'heure je me suis arrêté ; je me suis arrêté pour ne pas faire une dernière classe. Ça 
ne m'amuse pas. Alors vous avez donc ce petit objet en main.  Ça fait 300 quand même, 300  
évacués!
Puisqu'on est maintenant comme ça, il faut que je vous quitte quand même, pour vous laisser un 
petit temps entre vous ; ça ne serait pas mal ; parce que quand je suis là, malgré tout, rien ne 
sort. Qui sait, vous pourriez bien avoir des choses à vous dire. Mais enfin, on croirait à peine  
que ... vos habitudes de fumer par exemple, on sait bien, vous voyez, ça joue un rôle, tout ça! Et  
puis il y a les agents de l'intendance aussi, parce que vous savez, dans une affaire comme ça,  
personne n'y manque ; les agents de l'intendance ont dit que je recevais ici un drôle de monde  
(Rires)  tel  quel  !  Il  paraît  même qu'on aurait  dû réparer  des  fauteuils.  Il  est  arrivé  quelque  
chose ! Jean-Jacques Lebel, ce n'est pas vous qui étiez ici avec une soie à ruban ? De temps en 
temps, on entend un petit bruit, vous devez scie les bras du fauteuil!
On en apprend tous les jours ! Avec ce truc-là, quand je vais vous dire bonsoir, à l'instant, vous  
allez pouvoir vous éventer ! L'odeur de ce qu'il y a dessus se substituera à celle de la fumée.
Ce qui serait  bien,  voyez-vous,  c'est  que vous donniez  à  ça le  seul sort  que ça puisse avoir  
véritablement digne de ce que c'est, un sort signifiant. Vous allez trouver un sens à ce mot, la  
Flacelière. Moi, je mets ça 327

651



SEMINAIRE 16

au féminin, comme ça; je ne dirai pas que c'est un penchant, mais enfin ça sonne plutôt féminin, la 
cordelière, ou la flatulencelière ! Si ça passait dans l'usage courant, "est-ce que tu me prends pour 
une flacelière ?" (Rires).
Ça peut servir par les temps qui courent ! Ne tire pas trop sur la flacelière ! Je vous laisse à trouver 
ça. Moi, je vous ai toujours enseigné que c'est les signifiants qui créent les signifiés. Ça m'a fait un 
peu rêver. Je me suis aperçu d'un tas de choses, en particulier de la complète ignorance d'un certain 
usage du papier, qui évidemment n'a pu se produire qu'à partir du moment où il y en avait,  du 
papier. Avant, on ne faisait pas ça avec un parchemin ni avec un papyrus ! On ne sait pas à quelle 
date, j'ai téléphoné aux maisons-mères si j'ose dire, on ne sait pas, cet usage du papier, quand il a 
commencé ; en moins de deux, puisque c'est une question que je ne me suis posée qu'à propos du 
chapitre XIII de Gargantua. Quelqu'un pourra peut-être m'informer sur ce sujet. Enfin, ne vous en 
servez pas pour ça ; je vous en donne pas un paquet, je ne vous en donne qu'un à chacun.
Mes chers amis, là-dessus je vais vous laisser. Je vous fais remarquer que ces papiers sont signés, 
signés, actuellement je n'allais pas mettre ma signature sur le dos de ce papier, mais j'ai anis la date.  
Sur 191 exemplaires, cette date est de ma main. Sur les 150 autres, elle est de la main de ma fidèle  
secrétaire, Gloria, qui a bien voulu se substituer à moi dans ce - vous savez, ça donne une crampe.  
Ecrire 151 fois 25.6.69, ça a beau être très graphique, j'en ai quand même pris la peine.
Là-dessus, si vous avez quelques réflexions à vous faire entre vous ou quelque message à me faire 
parvenir, je vous laisse aux mains de la fidèle Gloria qui va recueillir à l'occasion ces messages. 
Toute personne qui voudra opiner de quelque façon qui pourra lui paraître opportune, a encore très 
largement vingt minutes pour le faire.
Quant à moi, je vous dis adieu en vous remerciant de votre fidélité. (Vifs applaudissements).

Imprimé par I.S.I. 3/3 bis, passage Etienne Delaunay Le Dorian 75011 Paris

652


