SEMINAIRE 16

Version AFI

D'un Autre a lI'autre

J. LACAN
SEMINAIRE 1968 -1969

Publication hors commerce.
Document interne a 'Association Freudienne et destiné a ses membres

Tables des matieres, p. 5
Début, p. 7

La pagination respecte celle du document source

325



SEMINAIRE 16

326



SEMINAIRE 16

Au lecteur

"Ce a quoi sert cette topologie, ce n'est pas a ce que je vous donne la réponse, je veux dire que je
déclare comme ¢a tout de go parce que ¢a m'irait ou méme parce que je verrai un petit peu plus
loin, étant donné que c'est moi qui ai fabriqué le truc et que je sais ou je vais, que je vous dise : elle
est ici ou la. C'est que la question se pose." Cette remarque de Lacan, bien antérieure a ce
séminaire, vaut pour l'écriture de son titre. Y a-t-il un ordre obligé entre les deux a, ou celui-ci est-
il indifférent ?

Nous laisserons bien volontiers aux universitaires cette occasion de polémique. Que chaque lecteur
pris véritablement par la psychanalyse comme psychanalysant ou comme psychanalyste veuille
bien consideérer que la question se pose a lui, méme si elle lui semble en apparence tranchée par le
choix que nous avons du faire lors de la réalisation de la présente édition.

3

327



SEMINAIRE 16

328



SEMINAIRE 16

TABLES DES MATIERES

329



SEMINAIRE 16

330



SEMINAIRE 16

LECON I, 13 NOVEMBRE 1968

L'essence de la théorie psychanalytique est un discours sans parole (écrit au tableau)

Nous nous retrouvons cette année pour un séminaire dont j'ai choisi le titre D'un Autre a l'autre,
pour indiquer ce que seront les grands repéres autour de quoi doit, & proprement parler, tourner mon
discours. C'est en ceci que ce discours, au point du temps ou nous sommes, est crucial; il I'est pour
autant qu'il définit ce qu'il en est de ce discours qui s'appelle le discours psychanalytique, dont
l'introduction, dont I'entrée en jeu dans ce temps emporte tant de conséquences.

Une étiquette a été mise sur ce proces du discours, le structuralisme, a-t-on dit, mot qui d'ailleurs n'a
pas nécessité de la part du publiciste qui, soudain, il y a, mon Dieu, un nombre pas tellement grand
de mois, 1'a poussé pour englober un certain nombre dont le travail, depuis longtemps, avait tracé
quelques avenues de ce discours - c'est ainsi que par les faits je viens de parler d'un publiciste,
chacun sait les jeux de mots que je me suis permis autour de la "poubellication" - nous voila donc
un certain nombre de par la grace de qui c'est l'office, réunis dans la méme poubelle; on pourrait
avoir plus désagréable compagnie ! A la vérité, ceux avec qui je m'y trouve conjoint n'étant que des
gens pour le travail desquels j'ai la plus grande estime, je ne saurais, de toute facon, m'en trouver
mal, surtout que, pour ce qui est de la poubelle, en ce temps dominé par le génie de Samuel Beckett,
nous en connaissons un bout ; pour moi, personnellement, apres avoir habité¢ pendant aujourd'hui
presque trente ans, en trois sections de quinze, de dix et de cinq ans, dans trois sociétés
psychanalytiques, j'en connais un bout sur ce qu'il en est de cohabiter avec les ordures ménageres !
Pour ce qui est du structuralisme, a la vérité on comprend le malaise qui peut se produire chez
certains du maniement que 1'on prétendrait de I'extérieur infliger a notre commun habitat, et aussi
bien que I'on puisse avoir l'envie d'en sortir un peu pour se dérouiller les jambes. Il n'en reste pas
moins que, depuis que cette impatience semble, selon toute apparence, prendre certains, je m'avise
que, en cette corbeille, je ne me trouve apres tout pas si mal, puisque aussi bien, a mes yeux, il ne
me semble pas, ce 7

331



SEMINAIRE 16

structuralisme, pouvoir étre identifié a autre chose que ce que j'appellerai tout simplement le
sérieux, a aucun degré, certes, quoi qu'il en soit, & quelque chose qui ressemble a rien de ce que l'on
peut appeler une philosophie si, par ce mot, I'on désigne une vision du monde ou méme quelque
fagon d'assurer, a droite et a gauche, les positions d'une pensée. Qu'il suffise, pour réfuter le premier
cas, s'il est vrai que psychanalyste, je ne pouvais me prétendre d'aucune fagon introduire ce qui
s'intitule ridiculement une anthropologie psychanalytique - il suffirait de rappeler, a I'entrée méme
de ce domaine des vérités constituantes tout ce qu'apporte, dans ce champ, la psychanalyse, c'est a
savoir qu'il n'y a pas d'union de 'homme et de la femme sans que la castration

(a) ne détermine, au titre du fantasme, précisément, la réalit¢ du partenaire chez qui elle est
impossible,

(b) sans qu'elle se joue, la castration, dans cette sorte de recel qui la pose comme vérité chez le
partenaire a qui elle est réellement, sauf exces accidentel, épargnée.

Insistons bien que, répandant cette formule de la Genése que Dieu les créa - il y a aussi le créa -
homme et femme - c'est le cas de le dire, Dieu sait pourquoi ! - chez l'un, I'impossible de son
effectuation, a la castration, vient a se poser comme déterminant de sa réalité; chez l'autre, le pire
dont elle le menace comme possible n'a pas besoin d'arriver pour étre vrai, au sens ou ce terme ne
comporte pas de recours.

Ce seul rappel, semble-t-il, implique qu'au moins, au sein du champ qui apparemment est le notre,
nulle harmonie, de quelque fagon que nous ayons a la désigner, n'est d'aucune fagon de mise,
qu'assurément quelque propos s'impose a nous qui est celui justement du discours qui convient.
Pour le mener, aurons-nous a nous poser en quelque sorte la question qui est celle d'ou est partie
toute la philosophie, c'est qu'au regard de tant de savoir, non sans valeur et efficace, qu'est-ce qui
peut distinguer ce discours, de soi-méme assuré, qui, se fondant sur un critére que la pensée
prendrait dans sa propre mesure, mériterait de s'intituler épistéme : la science. Nous sommes portés,
ne serait-ce que d'abord par ce défi que je viens de dessiner comme celui porté par la vérité au réel,
a plus de prudence dans cette démarche de mise en accord de la pensée avec elle-méme.

Une régle de pensée qui a a s'assurer de la non-pensée comme de ce qui peut étre sa cause, voila a
quoi nous sommes confrontés avec la notion de l'inconscient. Ce n'est qu'a mesure de I'hors de sens
des propos et non pas, comme on s'imagine et comme toute la phénoménologie le suppose, du sens,
que je suis comme pensée. Ma pensée n'est pas réglable - que I'on ajoute ou non "hélas!"- a mon
gré; elle est réglée. Dans mon acte, je ne vise pas a l'exprimer mais a la causer. Mais il ne s'agit pas
de l'acte. Dans le discours, je n'ai pas a suivre sa régle, mais a trouver sa cause. Dans I'entre8

332



SEMINAIRE 16

sens - entendez-le pour si obscéne que vous pouvez l'imaginer - est 1'étre de la pensée. Ce qui est a
passer par ma pensée, la cause, elle laisse passer purement et simplement ce qui a été, comme étre,
et ceci du fait que, déja et toujours, 1a ou elle est passée, elle est passée produisant toujours des
effets de pensée.

"Il pleut" est événement de la pensée chaque fois qu'il est énoncé, et le sujet en est d'abord ce "il",
ce "hile" dirai-je, qu'il constitue dans un certain nombre de significations. Et c'est pourquoi cet "il"
se retrouve a l'aise dans toute la suite car a "il pleut" vous pouvez donner "il pleut des vérités
premieres" "il y a de 1'abus" ; surtout a confondre la pluie, le météore, avec pluvia, 'aqua pluvia, la
pluie, I'eau qu'on en recueille ; le météore est propice a la métaphore et pourquoi ? parce que déja il
est fait de signifiants. Il pleut. L'étre de la pensée est la cause d'une pensée en tant que hors de sens.
Il était déja et toujours étre d'une pensée avant.

Or, la pratique de cette structure repousse toute promotion d'aucune infaillibilité. Elle ne s'aide
précisément que de la faille ou plutdt de son proceés méme car il y a un proces de la faille, et c'est le
proces dont la pratique de la structure s'aide,, mais elle ne saurait s'en aider qu'a la suivre, ce qui
n'est d'aucune facon la dépasser, sinon a permettre sa saisie dans la conséquence qui s'en fige au
temps, au point méme ou la reproduction du proces s'arréte. C'est dire que c'est son temps d'arrét qui
en marque le résultat, et c'est ce qui explique, disons-le ici d'une touche discréte en passant, que tout
art est défectueux ; que c'est du recueil de ce qui, au point ou sa défaillance d'étre accompli se
creuse, c'est de ce recueil qu'il prend sa force, et c'est pourquoi la musique et I'architecture sont les
arts suprémes - j'entends suprémes techniquement, comme maximum dans le banal, produisant la
relation du nombre harmonique avec le temps et avec l'espace, sous l'angle précisément de leur
incompatibilité. Car le nombre harmonique n'est, maintenant, on le sait bien, que passoire a ne
retenir ni I'un, ni l'autre, ni ce temps, ni cet espace.

Voila ce dont le structuralisme est la prise au sérieux. Il est la prise au sérieux de ceci, du savoir
comme cause, cause dans la pensée et, le plus habituellement, il faut bien le dire, d'une visée
délirante. Ne vous effrayez pas, ce sont propos d'entrée, rappels de certitudes, non pas de vérités. Et
je voudrais, avant d'introduire aujourd'hui les schémas d'ou j'entends partir, marquer que si quelque
chose d'ores et déja doit vous en rester au creux de la main, c'est ce que j'ai pris soin d'écrire tout a
I'heure au tableau ... (Phrase au tableau : "L'essence de la théorie psychanalytique est un discours
sans parole”). ... sur l'essence de la théorie ; I'essence de la théorie psychanalytique est la fonction
du discours et trés précisément en ceci qui pourra vous sembler nouveau, a tout le moins paradoxal,
que je le dirai sans parole. Il s'agit de I'essence de la théorie puisque c'est ceci qui est en jeu.

9

333



SEMINAIRE 16

Qu'en est-il de la théorie dans le champ psychanalytique ? Autour de ceci, j'entends bruire autour de
moi d'étranges échos ; le malentendu ne manque pas, et sous prétexte qu'a poser tout un champ de la
pensée comme manipulation, je semble mettre en cause des principes traditionnels, j'entends - et
ceci est traduit étonnamment pour €tre dans des lieux ou dans des tétes qui me sont proches - par je
ne sais quoi qui s'appellera "de I'impossibilité théorique" ; voire, n'ai-je pas trouvé cela au détour de
quelques lignes que ce qu'un jour j'ai énoncé dans un contexte qui disait bien ce que cela voulait
dire, qu'il n'y a pas d'univers de discours, alors a quoi bon nous fatiguer, semble-t-on en conclure.
Sans doute importe-t-il moins a mes yeux de corriger mon dire, car il ne préte a aucune ambiguité,
et on ne voit pas ce en quoi le fait que I'on puisse énoncer précisément de ce qu'on l'ait énoncé, qu'il
n'y a point de cloture du discours, que le discours est pour autant, bien loin de la, ni impossible, ni
méme seulement dévalorisé, c'est précisément a partir de 1a que, de ce discours, vous avez la charge,
et spécialement celle de le bien conduire, tenant compte de ce que veut dire cet énoncé qu'il n'y a
pas d'univers du discours. Il n'y a certes donc a cet égard rien de ma part a corriger, simplement a y
revenir pour faire les pas suivants; de ce qui, du discours déja avancé s'induit de conséquences mais
aussi peut-étre a revenir sur ce qui peut faire qu'étant attaché autant que peut 1'étre un analyste aux
conditions de ce discours, il peut a tout instant montrer ainsi sa défaillance.

Il fut un temps - permettez-moi, avant d'entrer dans ce domaine, un peu de musique - ou j'avais pris
I'exemple du pot, non sans qu'on en fit un tel scandale que j'ai laissé ce pot, si je puis dire, en marge
de mes Ecrits. I/ s'agissait de ceci dont le pot est, en quelque sorte, I'image sensible, qu'il est cette
signification par lui-méme, modelé, grice a quoi, manifestant l'apparence d'une forme et d'un
contenu, il permet d'introduire dans la pensée que c'est le contenu qui est la signification, comme si
la pensée manifestait 1a ce besoin de s'imaginer comme ayant autre chose a contenir, car c'est ce que
le terme de "contenir" désigne quand il se pointe a propos d'un acte intempestif ; le pot, je 1'ai
appelé "de moutarde" pour faire remarquer que loin d'en contenir forcément, c'est précisément d'étre
vide qu'il prend sa valeur de pot de moutarde, a savoir que c'est parce que le mot "moutarde" est
écrit dessus, mais moutarde qui veut dire que moult lui tarde, a ce pot, d'atteindre a sa vie éternelle
de pot qui commence au moment ou il sera, ce pot, troué ; car c'est sous cet aspect, a travers les
ages, que nous le recueillons dans les fouilles, a savoir a chercher dans les tombes ce qui nous
témoignera de I'état d'une civilisation. Le pot est troué, dit-on, en hommage au défunt et pour que le
vivant ne puisse pas s'en servir. Bien sir, c'est une raison. Mais il y en a peut-étre une autre qui est
celle-ci ; c'est que c'est ce trou qu'il est fait pour produire, pour que ce trou se produise, illustrant le
mythe des Danaides. C'est dans cet état que, ce pot, quand nous 10

334



SEMINAIRE 16

I'avons ainsi de son lieu de sépulture ressuscité, vient troner sur I'étagére du collectionneur et, dans
ce moment de gloire, il en est de lui ce qu'il en est aussi pour Dieu, c'est dans cette gloire qu'il
révele précisément sa nature. La structure du pot - je ne dis pas sa matiére - apparait 1a ce qu'elle
est, a savoir corrélative de la fonction du tube et du tambour, et, si nous allons chercher dans la
nature les préformes, nous verrons, que cornes ou conques, c'est encore 1a, apreés que la vie ait été
extraite, qu'il a a montrer ce qui est son essence, a savoir la capacité sonore.

Des civilisations entiéres ne sont plus représentées pour nous que par ces petits pots qui ont la
forme d'une téte ou bien encore de quelque animal couvert lui-méme de tant de signes pour nous
des lors impénétrables, faute de documents corrélatifs, et ici nous sentons que la signification,
I'image est bien a I'extérieur, que ce qui est a l'intérieur laissé a étre est précisément ce qui git dans
la tombe ou nous le trouvons, a savoir des mati¢res précieuses, les parfums, l'or, l'encens et la
myrrhe, comme on dit. Le pot explique la signification de ce qui est la au titre de quoi ? Au titre
d'une valeur d'usage, disons plutot d'une valeur d'échange, avec un autre monde et une autre dignité,
d'une valeur d'hommage. Que ce soit dans des pots que nous retrouvions les manuscrits de la Mer
Morte, voila qui est fait pour nous faire sentir que ce n'est pas le signifié qui est a l'intérieur, c'est
trés précisément le signifiant, et que c'est a lui que nous allons avoir affaire quand il s'agit de ce qui
nous importe, a savoir le rapport du discours et de la parole dans 1'efficience analytique.

Ici, je demande qu'on me permette un court-circuit au moment d'introduire ce qui, je pense, va vous
imager l'unité¢ de la fonction théorique dans cette démarche proprement ou improprement appelée
structuraliste. Je ferai appel a Marx dont j'ai eu beaucoup de peine, importuné que j'en suis depuis
longtemps, a ne pas plus tot introduire le propos dans un champ ou il est pourtant parfaitement a sa
place. Je vais aujourd'hui introduire a propos de I'objet a la place ou nous avons a situer sa fonction
essentielle. Puisqu'il le faut, c'est d'une portée homologique que je procéderai, et rappellerai d'abord
ce qui, par des travaux récents jusqu'ici, justement, et jusqu'au désaveu de l'auteur désigné comme
structuraliste, a été parfaitement mis en évidence, et pas tres loin d'ici, dans un commentaire de
Marx. La question est posée par l'auteur que je viens d'évoquer de ce qui est 1'objet du Capital. Nous
allons voir ce que, parallelement, l'investigation psychanalytique permet d'énoncer sur ce point.
Marx part de la fonction du marché. Sa nouveauté est la place dont il y situe le travail. Ce n'est pas
que le travail soit nouveau qui lui permet sa découverte, c'est qu'il soit acheté ; c'est qu'il y ait un
marché du travail. C'est cela qui lui permet de démontrer ce qu'il y a, dans son discours, d'inaugural
et qui s'appelle la plus-value. Il se trouve que cette démarche suggere l'acte révolutionnaire que 1'on
sait, ou plutot que 1'on sait fort mal, 11

335



SEMINAIRE 16

car il n'est pas slr que la prise du pouvoir ait résolu ce que j'appellerai la subversion du sujet,
capitaliste, qui est attendue de cet acte. Mais, pour l'instant, peu nous importe. Il n'est pas siir que
des marxistes riaient pas eu de fait a en recueillir bien des conséquences peu fastes. L'important,
c'est ce que Marx désigne et ce que veut dire sa démarche. Que ses commentateurs soient
structuralistes ou pas, ils semblent bien, pourtant, avoir démontré que lui l'est, structuraliste. Car
c'est proprement d'étre au point, lui, comme étre de pensée , d'€tre au point que détermine la
prédominance du marché du travail, que se dégage comme cause de sa pensée cette fonction
obscure, il faut bien le dire, - si cette obscurité se reconnait a la confusion des commentaires - qui
est celle de la plus-value. L'identité du discours avec ses conditions, voila qui, j'espere, va trouver
¢éclairage de ce que je vais dire de la démarche analytique.

Pas plus que le travail n'était nouveau dans la production de la marchandise, pas plus la renonciation
a la jouissance, dont je n'ai pas ici plus a définir la relation au travail, n'est nouvelle puisque, dés
I'abord, et bien contrairement a ce que dit, ou semble dire, Hegel, c'est elle qui constitue le maitre
qui entend bien en faire le principe de son pouvoir. Ce qui est nouveau, c'est qu'il y ait un discours
qui l'articule, cette renonciation, et qui y fait apparaitre - car c'est 1a I'essence du discours analytique
- ce que j'appellerai la fonction du plus de jouir. Cette fonction apparait par le fait du discours parce
que ce qu'elle démontre, c'est, dans la renonciation a la jouissance, un effet du discours lui-méme.
Pour marquer les choses, il faut supposer qu'au champ de 1'Autre, il y ait ce marché, si vous voulez
bien, qui en totalise les mérites, les valeurs, 1'organisation des choix, des préférences, qui implique
une structure ordinale, voire cardinale. Le discours détient les moyens de jouir en tant qu'il implique
le sujet. Il n'y aurait aucune raison de sujet, au sens ou l'on peut dire raison d'Etat, s'il n'y avait au
marché de I'Autre un corrélatif, c'est quun plus de jouir s'établisse qui est capté par certains.

IT faut un discours assez poussé pour démontrer comment le plus de jouir tient a 1'énonciation, donc
est produit par le discours, pour qu'il apparaisse comme effet. Mais aussi bien ce n'est pas la chose
tellement nouvelle a vos oreilles si vous m'avez lu, car c'est I'objet de mon écrit Kant avec Sade ou
est faite la démonstration de la totale réduction de ce plus de jouir a 1'acte d'appliquer sur le sujet ce
qu'est le terme a du fantasme, par quoi le sujet peut étre posé comme cause de soi dans le désir.
J'¢élaborerai ceci dans les temps qui viendront par un retour sur ce pari de Pascal qui illustre si bien
le rapport de la renonciation a la jouissance a cet ¢lément de pari ou la vie dans sa totalité elle-
méme se réduit a un élément de valeur. Etrange fagon d'inaugurer le marché de la jouissance, de
l'inaugurer, dis-je bien, dans le champ du discours. Mais, apres tout, n'est-ce 12

336



SEMINAIRE 16

pas la une simple transition avec ce que nous avons vu dans I'histoire s'inscrire tout a I'heure dans
cette fonction des biens voués aux morts ? Aussi bien n'est-ce pas la pour nous ce qui est
maintenant en question. Nous avons a faire a la théorie en tant qu'elle s'allége précisément de
l'introduction de cette fonction qui est celle du plus de jouir. Autour du plus de jouir se joue la
production d'un objet essentiel dont il s'agit maintenant de définir la fonction, c'est I'objet a.

La grossicreté des échos qu'a recu l'introduction de ce terme est et reste pour moi la garantie qu'il
est bien en effet de l'ordre d'efficace que je lui confére. Autrement dit, le passage est connu, repéré
et célebre ou un Marx savourait, dans les temps qu'il mettait au développement de sa théorie,
'occasion de voir nager ce qui était l'incarnation vivante de la méconnaissance !

J'ai énoncé : le signifiant est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, - ceci comme toute
définition correcte, c'est-a-dire exigible - il est exigible qu'une définition soit correcte et qu'un
enseignement soit rigoureux ; il est tout a fait intolérable, au moment ou la psychanalyse est appelée
a donner a quelque chose dont ne croyez pas que j'ai I'intention de 1'¢élider, a la crise que traverse le
rapport de I'étudiant a 'Université, il est impensable qu'on réponde par 1'énoncé qu'il y a des choses
que l'on ne saurait d'aucune fagon définir en un savoir. Si la psychanalyse ne peut s'énoncer comme
un savoir et s'enseigner comme telle, elle n'a strictement que faire 1a ou il ne s'agit pas d'autre chose.
Si le marché des savoirs est trés proprement ébranlé par le fait que la science lui apporte cette unité
de valeur qui permet de sonder ce qu'il en est de son échange jusqu'a ses fonctions les plus
radicales, ce n'est certes pas pour qu'ici ce qui peut en articuler quelque chose, a savoir la
psychanalyse, ait a se présenter par sa propre démission. Tous les termes qui peuvent étre employés
a ce propos, qu'ils soient ceux de "non conceptualisation" ou toute autre évocation de je ne sais
quelle impossibilité, ne peuvent désigner en tout cas que l'incapacité de ceux qui les promeuvent.
Ce n'est pas pour la raison que ce n'est dans nulle intervention particuliére dite interprétation que
peut résider la stratégie avec la vérité qui est l'essence de la thérapeutique, point ou assurément
toutes sortes de fonctions particuliéres, de jeux heureux dans I'ordre de la variable peuvent trouver
leur opportunité mais n'ont de sens qu'a se situer au point précis ou la théorie leur donne leur poids.
Voici ici, bel et bien, ce dont il s'agit. C'est dans le discours sur la fonction de la renonciation a la
jouissance que s'introduit le terme de l'objet a. Le plus de jouir comme fonction de cette
renonciation sous l'effet du discours, voila qui donné sa place a l'objet a, tel au marché, c'est a
savoir a ce qu'il définit quelque objet du travail humain comme marchandise, tel chaque objet porte
en lui-méme quelque chose de la plus-value, ainsi le plus 13

337



SEMINAIRE 16

de jouir est-il ce qui permet l'isolement de la fonction de 1'objet a.

Que faisons-nous dans I'analyse, sinon d'instaurer par la régle un discours tel que le sujet y suspende
quoi ? Ce qui précisément est sa fonction de sujet, c'est-a-dire qu'il y soit dispensé de soutenir son
discours d'un "je dis" car c'est autre chose de parler que de poser "je dis ce que je viens d'énoncer".
Le sujet de I’énoncé dit « je dis », dit «je pose » comme ici je fais dans mon enseignement.
J'articule cette parole ; ce n'est pas de la poésie ; je dis ce qui est ici écrit et je peux méme le répéter,
ce qui est essentiel, sous la forme ou, le répétant, pour varier, j'ajoute que je 1'ai écrit.

Voici ce sujet dispensé de soutenir ce qu'il énonce. Est-ce donc par 1a qu'il va arriver a cette pureté
de la parole, cette parole pleine dont j'ai parlé dans un temps d’évangélisation, il faut bien le dire,
car le discours qu'on appelle Discours de Rome, a qui était-il adressé d'autre qu'aux oreilles les plus
fermées a l'entendre. Je ne qualifierai pas ce qui faisait ces oreilles pourvues de ces qualités
opaques, ce serait la porter une appréciation qui ne saurait étre d'aucune fagcon qu'offensante.

Mais observez ceci, c'est que parlant de la Chose freudienne, il m'est arrivé de me lancer dans
quelque chose que moi-méme j'ai appelé une prosopopée. Il s'agit de la vérité qui énonce: "Je suis
donc pour vous l'énigme, celle qui se dérobe aussitot apparue ; hommes qui tant vous entendez a
me dissimuler sous les oripeaux de vos convenances. Je n'en admets pas moins que votre embarras
soit sincere”. Je note que le terme "embarras" a été pointé pour sa fonction ailleurs. "Car méme
quand vous vous faites mes hérauts, vous ne valez pas plus a porter mes couleurs que ces habits qui
sont les votres et pareils a vous-méme, fantomes que vous étes. Ou vais-je donc passer en vous, ou
étais-je avant ce passage ? Peut-étre un jour vous le dirai-je. " - 1l s'agit 1a du discours -. "Mais
pour que vous me trouviez ou je suis, je vais vous apprendre a quel signe me reconnaitre. Hommes,
écoutez, je vous en donne le secret. Moi, la vérité, je parle”.

Je n'ai point écrit "je dis". Ce qui parle assurément, s'il venait, comme je l'ai écrit ironiquement
aussi, l'analyse, bien entendu, serait close. Mais c'est justement ou ce qui n'arrive pas, ou ce qui,
quand cela arrive, mérite d'étre ponctué d'une facon différente. Et, pour cela, il faut reprendre ce
qu'il en est de ce sujet qui est ici mis en question par un procédé d'artifice, auquel il a été demandé,
en effet, de n'étre pas celui qui soutient tout ce qui est avancé. Ne pas croire pourtant qu'il se
dissipe, car le psychanalyste est trés précisément la pour le représenter, je veux dire pour le
maintenir tout le temps qu'il ne peut pas, en effet, se retrouver quant a la cause de son discours.

Et c'est ainsi qu'il s'agit, maintenant, de se rapporter aux formules fondamentales, a savoir celle qui
définit le signifiant comme étant ce qui représente un sujet pour un autre signifiant. Qu'est-ce que
ceci veut dire ? Je suis surpris que jamais personne n'ait a ce propos encore remarqué qu'il en 14

338



SEMINAIRE 16

résulte, comme corollaire, qu'un signifiant ne saurait se représenter lui-méme. Bien sir, ceci n'est
pas nouveau non plus car dans ce que j'ai articulé autour de la répétition, c'est bien de cela qu'il
s'agit. Mais 14, nous avons a nous arréter un instant pour bien le saisir sur le vif. Qu'est-ce que cela
peut vouloir dire ici, au détour de cette phrase, que ce "lui-méme" du signifiant ? Observez bien
que, quand je parle du signifiant, je parle de quelque chose d'opaque ; quand je dis qu'il faut définir
le signifiant comme ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, cela veut dire que personne
n'en saura rien sauf l'autre signifiant; et I'autre signifiant, ¢a n'a pas de téte, c'est un signifiant. Le
sujet est 1a étouffe, efface, aussitdt, en méme temps qu'apparu. Il s'agit justement de voir pourquoi
quelque chose de ce sujet qui disparait d'étre surgissant, produit par un signifiant pour aussitot
s'¢teindre dans un autre, comment quelque part ce quelque chose peut se constituer et qui peut a la
limite se faire prendre a la fin pour un SelbstBewusstsein, pour quelque chose qui se satisfait d'étre
identique a soi-méme. Or, trés précisément, ce que ceci veut dire, c'est que le signifiant, sous
quelque forme que ce soit qu'il se produise, dans sa présence de sujet bien entendu, ne saurait se
rejoindre dans son représentant de signifiant sans que se produise cette perte dans l'identité qui
s'appelle a proprement parler 1'objet a. C'est ce que désigne la théorie de Freud concernant la
répétition, moyennant quoi rien n'est identifiable de ce quelque chose qui est le recours a la
jouissance dans lequel, par la vertu du signe, quelque chose d'autre vient a sa place, c'est-a-dire le
trait qui la marque, rien ne peut la se produire sans qu'un objet n'y soit perdu.

Un sujet, c'est ce qui peut étre représenté par un signifiant pour un autre signifiant, mais est-ce que
ce n'est pas la quelque chose de calqué sur le fait que, valeur d'échange, le sujet dont il s'agit, dans
ce que Marx déchiffre, a savoir la réalité économique, le sujet de la valeur d'échange est représenté
aupres de quoi? de la valeur d'usage. Et c'est déja dans cette faille que se produit, que choit ce qui
s'appelle la plus-value. Ne compte plus a notre niveau que cette perte. Non identique désormais a
lui-méme, le sujet, certes, ne jouit plus mais quelque chose est perdu qui s'appelle le plus de jouir, il
est strictement corrélatif a 1'entrée en jeu de ce qui dés lors détermine tout ce qu'il en est de la
pensée. Et, dans le symptome, de quoi s'agit-il d'autre, a savoir du plus ou moins ais¢ de la
démarche autour de ce quelque chose que le sujet est bien incapable de nommer mais sans le tour de
quoi il ne saurait méme a quoi que ce soit procéder qui n'a pas seulement a faire aux relations avec
ses semblables, a sa relation la plus profonde, a sa relation qu'on appelle vitale, et pour laquelle les
références, les configurations économiques sont autrement plus propices que celles, lointaines en
I'occasion quoique bien slir non tout a fait impropres, qui sont celles qui s'offraient a Freud, celles
de la thermodynamique.

15

339



SEMINAIRE 16

Voici donc le moyen, I'élément qui peut nous permettre d'avancer dans ce dont il s'agit concernant
le discours analytique. Si nous avons posé¢ théoriquement a priori et sans aucun doute sans avoir eu
besoin d'une longue récursion pour constituer ces prémisses, s'il s'agit dans la définition du sujet
comme causé par le rapport intersignifiant, de quelque chose qui, en quelque sorte, nous interdit a
jamais de le saisir, voici aussi l'occasion d'apercevoir ce qui lui donne cette unité, disons-la
provisoirement préconsciente, non pas inconsciente, celle qui a permis jusqu'a présent de soutenir le
sujet dans sa prétendue suffisance. Loin qu'il soit suffisant, c'est autour de la formule $ *a, c'est a
savoir c'est autour de I'étre de 1' a, autour du plus de jouir, que se constitue le rapport qui nous
permet jusqu'a un certain point de voir se faire cette soudure, cette précipitation, ce gel qui fait que
nous pouvons unifier un sujet comme sujet de tout un discours.

S1 > S2 S3 *a
S

Je ferai au tableau quelque chose qui figure d'une certaine fagon ce dont il s'agit en I'occasion.

Voici ce qui se passe du rapport d'un signifiant a un autre signifiant, a savoir que c'est le sujet qui
s'y représente, qui ici jamais ne saura; des lors qu'un signifiant quelconque dans la chaine peut étre
mis en rapport avec ce qui n'est pourtant qu'un objet, a savoir ce qui se fabrique dans ce rapport au
plus de jouir, dans ce quelque chose qui se trouve par ouverture du jeu de l'organisme pouvoir
prendre figure de ces entités évanouissantes dont j'ai déja donné la liste, qui vont du sein a la
déjection et de la voix au regard, fabrication du discours de la renonciation a la jouissance. Le
ressort de cette fabrication est ceci, c'est qu'autour d'eux peut se produire le plus de jouir.
Qu'assurément si déja a propos du pari de Pascal je vous ai dit que, n'y aurait-il méme qu'une vie a
parier de gagner au-dela de la mort, qu'il vaudrait bien que nous travaillions dans celle-ci assez pour
savoir comment nous conduire dans l'autre. Dans le travail et son échange de pari avec quelque
chose, quand nous saurions qu'il en vaut la peine, se trouve le ressort de ceci, c'est qu'au fond méme
de I'idée que Pascal manie, semble-t-il, avec l'extraordinaire aveuglement de celui qui est lui-méme
au début d'une période de déchainement de la fonction du marché, elles sont corrélatives ; s'il a
introduit le discours scientifique, n'oublions pas qu'il est aussi celui qui voulait, aux moments méme
les plus extrémes de sa retraite et de sa conversion, inaugurer a Paris une Compagnie des Omnibus
Parisiens ; que si ce Pascal, qui ne sait pas ce qu'il dit quand il parle d'une vie heureuse, nous en
avons la I'incarnation, quoi d'autre sous le terme de heureux est saisissable sinon précisément cette
fonction qui s'incarne dans le plus de jouir ? Et aussi bien nous n'avons pas besoin de parier sur
l'au-dela pour savoir ce qu'il en vaut l1a ou le plus de jouir se dévoile sous une forme 16

340



SEMINAIRE 16

nue, a un nom, ceci s'appelle la perversion. Et c'est bien pour cela qu'a sainte femme fils pervers.
Nul besoin de 1'au-dela pour voir ce qui se passe dans la transmission de l'une a I'autre d'un jeu du
discours essentiel.

3 X3XK(SH)
a

Voici donc ouverte la figure, le schéma de ce qui permet de concevoir comment c'est autour du
fantasme, a savoir du rapport de la réitération du signifiant qui représente le sujet par rapport a lui-
méme que se joue ce qu'il en est de la production du a. Mais inversement, de ce fait, leur rapport
prend consistance et c'est de ce qu'ici se produit quelque chose qui n'est plus ni sujet ni objet, mais
qui s'appelle fantasme que, dés lors, les autres signifiants peuvent, s'enchainant, s'articulant et du
meéme coup ici, se gelant dans I'effet de signification, introduire cet effet de métonymie qui fait que
ce syjet, quel qu’il soit, qu’il soit dans la phrase, au niveau de I’enfant du On bat un enfant, au
niveau du « on », quelque chose d’équivalent soude ce sujet et le fait cet étre solidaire dont, dans le
discours, nous avons la faiblesse de donner I’image comme une image omnivalente, comme s’il
pouvait y avoir un sujet de tous les signifiants.

Si quelque chose, de par la régle analytique, peut étre relaché dans cette chaine assez pour que s'en
produisent des effets révélateurs, quel sens, quel accent devons-nous lui donner pour que ceci
prenne une portée ? L'idéal, sans doute, c'est ce "je parle" mythique qui fera, dans l'expérience
analytique effet, image d'apparition de la vérité.

C'est ici, justement, qu'il s'agit de comprendre que cette vérité émise est la suspendue, prise entre
deux registres qui sont ceux dont précisément j'ai pos¢ les deux bornes dans les deux termes qui
figurent au titre de mon Séminaire cette année. Car cet ou bien, référence au champ ou le discours
du sujet prendrait consistance, c'est-a-dire au champ de 1'Autre qui est celui que j'ai défini pour ce
lieu ou tout discours au moins se pose pour pouvoir s'offrir & ce qui est ou non sa réfutation, qu'il
puisse se démontrer, et sous la forme la plus simple - vous m'excuserez de n'avoir pas le temps de le
faire aujourd'’hui -, que le probléme est totalement déplacé de savoir s'il est ou non un Dieu qui
garantisse, comme pour Descartes, le champ de la vérité ; il nous suffit qu'il puisse se démontrer
qu'au champ de I'Autre il n'y a pas de possibilité d'entiére consistance du discours, et ceci, j'espere
pouvoir, la prochaine fois, vous l'articuler précisément en fonction de I'existence du sujet.

Je 'ai déja une fois écrit trés rapidement au tableau. C'est une démonstration tres aisée a trouver au
premier chapitre de ce qu'on appelle la théorie des ensembles, mais encore faut-il, au moins pour
une part des oreilles qui sont ici, montrer en quoi il est pertinent d'introduire dans 1'élucidation de la
fonction d'un discours comme celui qui est le notre, a 17

341



SEMINAIRE 16

nous analystes, de quelque fagon extraite d'une logique dont ce serait tout a fait un tort que de croire
que c'est une fagon de l'exclure dans I'amphithéatre voisin que de l'appeler logique mathématique.
Si nulle part dans 1'Autre ne peut étre assurée d'aucune fagon la consistance de ce qui s'appelle
vérité, ou donc est-elle sinon a ce qu'en réponde cette fonction du a. Aussi bien n'ai-je pas déja a
quelque autre occasion émis ce qu'il en est du cri de la vérité. "Moi, la vérité, ai-je écrit, je parle, et
Je suis pure articulation émise pour votre embarras”. C'est la pour nous émouvoir ce que peut dire
la vérité ; mais ce que dit celui qui est souffrance d'étre cette vérité, celui-la doit savoir que son cri
n'est que cri muet, cri dans le vide, cri que déja dans un temps j'ai illustré de la gravure célébre de
Miinch, parce qu'a ce niveau rien d'autre ne peut lui répondre chez 1'Autre que ce qui fait sa
consistance et dans sa foi naive de ce qu'il est comme Moi, c'est a savoir qu'il en est le véritable
support, a savoir sa fabrication comme objet a. En face de lui, il n'y a rien que celui-la, que 1'un en
plus parmi tant d'autres, et qui ne peut d'aucune fagon répondre a ce cri de la vérité sinon qu'il est
trés précisément son équivalent, la non jouissance, la misere, la détresse et la solitude; c'est la
contrepartie de ce a, de ce plus de jouir qui, du sujet en tant que Moi, fait la cohérence.

Il n'y a rien d'autre, & moins de, pour aujourd'hui, vouloir vous quitter sur quelque chose qui fasse
sourire un peu plus, que je reprenne les paroles qui, dans I'Ecclésiaste, d'un vieux roi qui ne voyait
pas de contradiction entre étre le roi de la sagesse et posséder un harem, qui vous dit : "Tout est
vanité, sans doute, jouis de la femme que tu aimes, c'est-a-dire fais anneau de ce creux, de ce vide
qui est au centre de ton étre, il n'y a pas de prochain si ce n'est ce creux méme qui est en toi, c'est le
vide de toi-méme" mais dans ce rapport assurément seulement garanti par la figure qui permit a
Freud sans doute de se tenir a travers tout ce chemin périlleux et de nous permettre d'éclaircir des
rapports qui, sans ce mythe, n'auraient pas été autrement supportables, la loi divine qui laisse dans
son entiere primitivité cette jouissance entre 'hnomme et la femme dont il faut dire," donne-lui ce
que tu n'as pas, puisque ce qui peut t'unir a elle, c'est seulement sa jouissance". C'est la-dessus qu'a
la facon d'une simple, d'une totale, d'une religieuse énigme, de celle qui n'est approchée que dans la
Kabbale, je vous donnerai aujourd'hui quitus.

18

342



SEMINAIRE 16

LECONI1, 20 NOVEMBRE 1968

La derniére fois, qui était une premicre, j'ai donc fait référence a Marx dans une relation que, dans
un premier temps, j'ai présentée comme homologique, avec tout ce que ce terme comporte de
réserves. J'ai introduit a coté, disons, de la plus value qu'on appelle, dans la langue originale -
non pas que cette notion bien siir a ét€¢ pour la premicre fois nommée mais découverte dans sa
fonction essentielle - Mehrwert . Je 1'ai écrit parce que Dieu sait ce qui arriverait si je ne faisais que
le prononcer devant ce que j'ai comme auditoire, et spécialement de psychanalystes quand ils se
recrutent parmi ce qu'on appelle, étre de nature ou d'hérédité, des agents doubles ; bientdt on me
dirait que c'est la mere verte, M.E.R.E., que je retombe dans les sentiers battus. C'est avec ¢a que,
avec mon "¢a parle", on réintégre le désir soi-disant obstiné du sujet de se retrouver bien au chaud
dans le ventre maternel. Donc, a cette plus-value, j'ai accroché, j'ai superposé, j'ai enduit a I'envers
la notion de plus de jouir. Ca s'est dit comme ¢a dans la langue originale. Ca s'est dit la derniére fois
pour la premiére fois, c'est-a-dire en frangais. Pour la rendre a la langue d'ou m'en est venue
l'inspiration, je l'appellerai, pour peu qu'aucun germaniste dans cette assemblée ne s'y oppose
Merhlust.

Bien siir, je n'ai pas produit cette opération sans faire référence discrete, sous le mode ou il m'arrive
de le faire quelquefois, allusive, a celui dont, pourquoi pas, les recherches et la pensée m'y ont
induit, a savoir a Althusser. Naturellement, selon 1'usage, dans les heures qui suivent, ¢a a fait du
pia-pia dans les cafés ou on se réunit et combien n'en suis-je pas flatté, voire comblé, pour discuter
le bout de gras sur ce qui s'était dit ici. A la vérité, ce qui peut se dire a cette occasion, et que je ne
dénie pas puisque c'est sur ce plan que j'ai introduit mon propos de la derniére fois, a savoir ce
facteur, le facteur poubellicant ou poubellicatoire, comme vous voudrez I'appeler, du structuralisme.
J'avais précisément fait allusion au fait qu'aux derniers échos, Althusser ne s'y trouvait pas si a
l'aise. J'ai simplement rappelé que, quoiqu'il en soit de ce qu'il avoue ou renie du structuralisme, il
semble bien a qui le lit que son

discours fait de Marx un structuraliste et trés spécialement en ceci qu'il souligne son sérieux.

C'est la-dessus que je voudrais revenir puisque aussi bien, ce que j'indique, c'est qu'on aurait tort de voir dans
quelque humeur que ce soit au 19

343



SEMINAIRE 16

ralliement a un drapeau ce qui est ici essentiel, a savoir que, comme je 1'ai déja souligné a d'autres
occasions, ce que j'énonce au moins pour moi quand il s'agit de la structure, je 1'ai déja dit, c'est a
prendre au sens de ce que c'est le plus réel, le réel méme. Et quant j'ai dit au temps ou ici, au
tableau, je dessinais, voire manipulais quelques-uns de ces schémas dont s'illustre ce qu'on appelle
la topologie, je soulignais déja que, 14, il ne s'agit de nulle métaphore. De deux choses 1'une, ou ce
dont nous parlons n'a aucune espéce d'existence, ou, si le sujet en a une, j'entends telle que nous
l'articulons, eh bien ! il est exactement fait comme ¢a, a savoir exactement il est fait comme ces
choses que j'inscrivais sur le tableau - sur le papier qui m'en sert -, a condition bien entendu que
vous sachiez que cette petite image qui est tout ce qu'on peut mettre, en effet, pour le représenter,
sur une page, que cette petite image évidemment n'est 1a que pour vous figurer certaines connexions
qui sont celles qui ne peuvent pas s'imaginer mais qui peuvent par contre parfaitement bien s'écrire.
La structure, c'est donc réel. Ca se détermine par convergence vers une impossibilité, en général.
Mais c'est comme ¢a et c'est parce que c'est réel. Alors il n'y aurait presque pas besoin de parler de
la structure. Si 1a je parle, je parle de la structure, si j'en reparle aujourd'hui, c'est parce qu'on m'y
force. A cause des petits pia-pia dans les cafés ! Mais je ne devrais pas avoir besoin d'en parler
puisque je la dis. Ce que je dis, ¢a pose la structure parce que ¢a vise, comme je l'ai dit la dernicre
fois, Implicitement, et comme tout un chacun qui enseigne, a vouloir remplir cette fonction, je défie
en principe qu'on me réfute par un discours qui motive le discours autrement que ce que je viens de
dire, je le répéte pour les sourds, c'est a savoir ce que ca vise, c'est la cause du discours lui-méme.
Que quelqu'un motive le discours autrement, comme expression ou comme rapport & un contenu
pour quoi on invente la forme, libre a lui ! Mais je remarque alors qu'il est impensable, dans cette
position, que vous inscriviez a quelque titre que ce soit la pratique de la psychanalyse. J'entends
méme pas comme charlatanisme. Entendez que la psychanalyse qu'ici j'indique, la question est de
savoir si elle existe. C'est cela justement qui est en jeu.

Mais, d'autre part, il y a quelque chose par quoi elle s'affirme indiscutablement, elle est symptome
du point du temps ou nous sommes parvenus, disons, dans ce mot provisoire que j'appellerai,
comme ¢a, la civilisation. Pas de blague, hein ! Je ne suis pas en train de parler de la culture. C'est
plus vaste ! C'est une question de convention d'ailleurs. La culture, nous essaierons de la situer dans
I'usage actuel qu'on fait de ce terme a un certain niveau que nous appellerons commercial.

Bon! Revenons a mon discours.

Pour employer une métaphore, 1a, qu'il m'est arrivé d'employer plusieurs fois pour faire sentir ce
que j'entends par un discours qui vaille, je 20

344



SEMINAIRE 16

le comparerai a un trait de ciseaux dans cette matiére dont je parle quand je parle du réel du sujet.
Ce trait de ciseaux dans ce que 1'on appelle la structure, c'est par 1a, a la fagon dont ¢a tombe, qu'elle
se révele - pour ce qu'elle est. Si l'on passe le trait de ciseaux quelque part, des rapports changent
d'une telle fagon que ce qui ne se voyait pas avant se voit apres.

C'est ce que j'ai illustré en disant que ce n'est pas 1a métaphore, en vous rappelant que le trait de
ciseaux dans la bande de Moébius ¢a fait une bande qui n'a plus rien a faire avec ce qu'elle était
précédemment, et que méme, pour faire le pas suivant, on peut dire qu'a saisir cette transformation,
on S'apercoit que c'est le trait de ciseaux qui, en lui-méme, est toute la bande ; j'entends, tant qu'elle
est, pour autant qu'elle est la bande de Moébius.

Voila un moyen de parler de la moindre métaphore. Autrement dit, dans le principe, appelez-le
structuraliste ou non, disons que ce n'est pas la peine de parler d'autre chose que du réel dans lequel
le discours lui-méme a des conséquences; appelez ¢a structuralisme ou pas, c'est ce que j'ai appelé
la derniére fois la condition du sérieux. Elle est particulierement exigible dans une technique dont
c'est la prétention que le discours y ait des conséquences puisque le patient ne se soumet d'une fagon
artificiellement définie a un certain discours réglé que pour qu'il ait des conséquences. Rien ne
prévaut contre ces remarques, méme celles que I'on voit s'étaler dans des bouquins dont le texte est
par ailleurs raclé de ce discours lui-méme, pour dire que je néglige la dimension énergétique par
exemple. Des trucs comme ¢a, je les laisse passer. Je les laisse passer quand il s'agit de réponses
polémiques. Mais 13, nous voici au vif du sujet puisque, comme je l'ai fait remarquer la dernicre
fois, a cette référence exaltante - surtout pour ceux qui ignorent méme ce que ¢a veut dire - a
I'énergétique, j'ai substitué une référence que, par les temps qui courent, on aurait du mal a suggérer
qu'elle est moins matérialiste, une référence a l'économie, a 1'économie politique. Mais ne
dédaignons point I'énergétique en I'occasion. Pour qu'elle se rapportidt a notre champ, si nous
mettons ce que je viens de dire en application, il faudrait que le discours y ait des conséquences.

Eh bien ! justement, il en a ! Je parle de la vraie énergétique, de 1a ou elle se situe dans la science,
de la physique. J'ai méme dans un temps, et bien avant qu'on ne publie ces objections risibles, mis
dans des cours que des intéressés ont pu parfaitement entendre puisqu'ils en ont fait usage par la
suite dans leurs propres conférences, j'ai justement souligné que I'énergétique n'est méme pas
concevable autrement que comme conséquence du discours. Ce n'est pas parce que c'est de la
physique qu'il n'est pas clair que, sans repérage signifiant des cotes et des niveaux par rapport
auxquels peut s'estimer, s'évaluer la fonction initiale du travail, bien entendu au sens de la physique,
qu'il n'y a méme pas probabilité de 21

345



SEMINAIRE 16

commencer a formuler ce qui s'appelle principe de toute énergétique au sens littéral de ce terme,
c'est-a-dire la référence a une constante qui justement est ce qu'on appelle énergie, en rapport avec
un systéme clos qui est une autre hypothése essentielle. Qu'on puisse faire avec cela une physique,
et qui fonctionne, c'est bien la preuve de ce qu'il en est d'un discours comme ayant des
conséquences.

Ceci implique du méme coup que la physique implique l'existence d'un physicien, et, qui plus est,
pas n'importe lequel, un physicien qui ait un discours correct au sens ou je viens de l'articuler, c'est-
a-dire un discours qui vaille la peine d'étre dit et qui ne soit pas seulement un battement de cceur ; ce
que devient 1'énergétique quand on l'applique a un usage aussi délirant et fumeux que celui qu'on
fait de la notion de libido quand on y voit ce qu'on appelle une "pulsion de vie". Bref, dire que la
physique ne va pas sans le physicien n'est pas, comme j'espere il ne se trouve nul entendement ici
pour formuler 1'objection - qui serait assez bouffonne a l'intérieur de ce que je viens d'énoncer -,
qu'il s'agit 1a d'un postulat idéaliste. Car ce que je suis en train de dire, c'est que c'est le discours de
la physique qui détermine le physicien, non pas le contraire. C'est-a-dire qu'il n'y a jamais eu de
physiciens véritables jusqu'a ce que ce discours prévale. Tel est le sens que je donne au discours
recevable dans ce qu'on appelle la science.

Seulement voila, irrésistiblement, on s'imagine que l'argument réaliste c'est de faire allusion a ceci
que, que nous soyons la ou pas, nous et notre science, comme si notre science €tait notre, et si nous
n'étions pas déterminés par elle, et bien la nature, dit-on, est toujours 1a. Je n'en discute absolument
pas. La nature est 1a. Ce par quoi la physique se distingue de la nature, c'est que la physique vaut
qu'on en dise quelque chose, que le discours y a des conséquences. Dans la nature, comme chacun
sait - et c'est méme pourquoi on l'aime tant - aucun discours rien a aucune ! C'est ce qui différencie
la nature de la physique. Etre philosophe de la nature n'a jamais passé en aucun temps pour un
certificat de matérialisme, par exemple, de scientificité non plus.

Mais reprenons, car ce n'est pas 1a que nous en sommes. Si la physique nous donne bien un mode¢le
d'un discours qui vaille, les nécessités du ndtre doivent se reprendre de plus haut. Tout discours se
présente comme gros de conséquences, mais obscures. Rien de ce que nous disons, en principe,
n'est sans en impliquer. Néanmoins, nous ne savons pas lesquelles. Nous remarquons dans le
langage - car c'est au niveau du langage que je reprendrai les choses, et pour marquer bien les
limites - une syntaxe telle que l'incarne un grand nombre de langues que, faute d'audace, on appelle
les langues positives. Puisque j'y suis, et puisque je viens de vous faire une remarque qui, je pense,
ne vous a point paru sans pertinence sur la 22

346



SEMINAIRE 16

nature, mais pourquoi, pourquoi nous géner et ne pas les appeler langues naturelles ? On verra
mieux ainsi ce que concerne la linguistique et ce qui permet de la situer dans le discours de la
science. Il est tout a fait clair que, méme vis-a-vis du langage - quelque prévalence que nous lui
donnions parce qu'on l'oublie comme réalité naturelle -, tout discours scientifique sur la langue se
présente par réduction de son matériel. On met en valeur un fonctionnement ou se saisissent des
conséquences ; je dirai plus, ou se saisit la notion méme de conséquence avec ses variétés du
nécessaire ou du contingent par exemple.

On opere donc un clivage discursif, et c'est ce qui permet de donner tout son prix a ce que d'abord
j'affirme qu'il n'y a pas de métalangage, ce qui est vrai dans le champ du langage naturel. Mais dés
lors que vous opérez cette réduction du matériel, c'est pourquoi ? Je viens de vous le dire, c'est pour
mettre en valeur un fonctionnement ou se saisissent des conséquences, et dés lors que vous saisissez
ces conséquences, vous les articulez dans quelque chose que vous avez bien le droit de considérer
comme métalangage, a ceci prés que ce "méta" ne peut faire que confusion et que c'est pour ¢a que
je préférerais ce que fait surgir le détachement dans le discours de ce qu'il faut bien appeler par son
nom, la logique - je n'indique ici rien de plus -, toujours conditionné par rien d'autre que par une
réduction de matériel; et j'illustre ici ce que je veux dire.

Réduction de matériel, cela veut dire que la logique commence a cette date précise dans I'histoire
ou, pour certains éléments du langage comme fonctionnant dans leur syntaxe naturelle, quelqu'un
qui s'y entend, qui inaugure la logique, substitue a certains de ces éléments du langage une simple
lettre. C'est a partir du moment ou, dans "si ceci, alors cela" vous introduisez un A et un B que la
logique commence. Et c'est seulement a partir de 1a que, dans le langage, vous pouvez, sur l'usage
de ce A et de ce B, poser un certain nombre d'axiomes et de lois de la discussion qui mériteront le
titre d'articulation méta- ou si vous préférez para-langagi¢res. Donc pas plus que de physique qui
s'étende, comme la bonté de Dieu, a toute la nature, pas plus de logique qui enserre tout le langage.
Il n'en reste pas moins, comme je I'ai dit, qu'ou c'est délire, folie absurde que de s'arréter un instant -
c'est bien en effet toute l'apparence qu'on en a dans ces publications, la plupart - de s'arréter a la
psychanalyse, ou bien ce qu'elle énonce c'est que tout ce que vous étes, entendez jusqu'a ceci, en
tant que sentant - je n'ai pas dit seulement en tant que pensant, encore qu'apres tout, il n'y a lieu
d'avoir vis-a-vis de ce terme aucune répugnance, le fait de penser serait-il le privilege des
intellectuels intellectualistes qui, comme chacun sait, sont le poison de ce bas monde, et de ce bas
monde psychanalytique, bien entendu - tout ce que vous €tes en tant que sentant tombe sous le coup
des conséquences 23

347



SEMINAIRE 16

du discours. Méme votre mort, j'entends 1'idée falote que vous en pouvez avoir n'est pas séparable
de ce que vous puissiez la dire, et j'entends 1a non pas la dire naivement ; méme 1'idée, que j'ai
appelée falote parce qu'en effet elle n'a pas pour vous grand poids, que vous vous faites de votre
mort n'est pas séparable du discours maximal que vous puissiez tramer a son propos. C'est bien pour
cela que le sentiment que vous en avez n'est que falot. Je dirai méme que naivement, vous ne
pouvez méme pas commencer a la dire. Car ce a quoi ici je fais allusion, ce n'est pas du tout au fait
que les primitifs sont naifs, c'est pour ¢a qu'ils en parlent si drélement. Que chez eux c'est toujours
un truc, un empoisonnement, un sort jeté, un machin qui ne va pas quelque part, pour tout dire un
accident, ¢a ne prouve pas du tout qu'ils en parlent naivement. Si vous trouvez que c'est naif, ¢a !
C'est bien le contraire. Mais c'est justement pour ¢a que, eux aussi, ils tombent sous cette loi. Le
sentiment qu'ils ont de leur mort n'est pas séparable de ce qu'ils peuvent en dire, ce qu'il fallait
démontrer.

Il y a une personne, comme ¢a, tout a I'heure, parmi ceux qui pourraient ici un peu s'instruire et
décrasser son bafouillage, qui est sortie parce qu'elle trouve sans doute que je dis des banalités. Il
faut croire qu'elles sont nécessaires a dire ; sans ¢a pourquoi m'en donnerais-je la peine apres tout ce
que je viens de dire sur le fait qu'un discours ait des conséquences ou pas. Il a eu en tout cas pour
conséquence cette sortie qui est signalétique. C'est bien pourquoi il serait essentiel que, dans la
psychanalyse, nous ayons quelques esprits formés a ce qu'on appelle, je ne sais pourquoi, "logique
mathématique", comme ¢a, par une vieille géne, comme s'il y en avait une autre. C'est la logique
tout court. Il se trouve qu'elle a intéressé les mathématiques. C'est tout ce qui la distingue de la
logique aristotélicienne qui, trés évidemment, ne l'intéressait pas beaucoup, la mathématique. C'est
un progres pour la logique qu'elle intéresse la mathématique, oui ! Cette logique mathématique,
pour dire les choses par leur nom, elle est tout a fait essentielle a votre existence dans le réel; que
vous le sachiez ou que vous ne le sachiez pas. C'est justement parce que vous ne le savez pas
beaucoup qu'il se passe des choses qui remuent de temps en temps, des choses toutes récentes. On
attend que j'en parle, mais j'en parlerai, j'en parlerai ! Tout dépend du temps que je vais mettre a
dérouler ce que j'ai préparé pour vous aujourd'hui, et j'aimerais bien avoir une petite pointe, comme
ca, a vous en donner avant de vous quitter, mais ¢a n'est pas slr, parce que je ne sais jamais bien, ce
n'est jamais trés minuté, ce que je vous apporte.

La question n'est pas la. Que vous le sachiez ou que vous ne le sachiez pas, la question bizarre, c'est
qu'évidemment je viens de faire allusion au fait, puisque j'ai dit que vous le sachiez ou que vous ne
le sachiez pas, si ¢a a toujours été vrai que la logique mathématique ait ces 24

348



SEMINAIRE 16

conséquences quant a votre existence de sujet dont je viens de dire qu'elles sont 1a, que vous le
sachiez ou que vous ne le sachiez pas. Car alors la question se pose, comment ¢a pouvait se faire
avant que la logique qu'on appelle mathématique ne soit venue au jour ? C’est la question de
I’existence de Dieu. Je 1'ai déja fait remarquer mais je le répete - on ne saurait trop se répéter - est-
ce que la logique mathématique était 1, dans la comprenoire divine, avant que dans votre existence
de sujet qui aurait ét¢ des lors conditionnée dés ce moment, vous en ayiez ¢été¢ d'ores et déja
affectés ?

C'est un probléme qui a toute son importance parce que c'est autour de la que prend effet cette
avancée qu'un discours a des conséquences. C'est a savoir qu'il a fallu quelque chose déja attenant
aux effets du discours pour que naisse celui de la logique mathématique, et qu'en tout cas, méme si
quelque chose pouvait déja représenter dans une existence de sujet quelque chose que
rétroactivement nous pouvons rattacher a quelques faits dans cette existence du discours de la
logique, il est tout a fait clair, il doit étre fermement tenu que ce ne sont pas les mémes
conséquences que depuis que ce discours, j'entends celui de la logique mathématique, a été profére.
La se situent le nécessaire et le contingent dans le discours effectivement tenu. C'est bien 1a que je
vois mal en quoi la référence structurale méconnaitrait la dimension de [I'histoire. Il s'agit
simplement de savoir de laquelle on parle ! L’histoire telle qu’elle est incluse dans le matérialisme
historique me parait strictement conforme aux exigences structurales. La plus-value était-elle la
avant que le travail abstrait, j'entends celui dont cette abstraction se dégage, j'entends comme
moyenne sociale, ait résulté de quelque chose que nous appellerons - je ne garantis pas l'exactitude
du premier mot mais je veux dire un mot qui porte - I'absolutisation du marché. Il est plus que
probable, et pour une bonne raison c'est que nous avons, pour cela, introduit le plus-de-jouir qu'on
peut, cette absolutisation du marché, considérer qu'elle n'est qu'une condition pour que la plus-value
apparaisse dans le discours. Il a donc fallu ceci qui peut difficilement étre séparé du développement
de certains effets de langage, a savoir I'absolutisation du marché au point qu'il englobe le travail lui-
méme, pour que la plus-value se définisse en ceci qu'en payant avec de l'argent ou pas, avec de
l'argent puisque nous sommes dans le marché, le travail, son vrai prix, telle que se définit dans le
marché la fonction de la valeur d'échange, il y a de la valeur non payée dans ce qui apparait comme
fruit du travail, dans une valeur d'usage, dans ce qui est le vrai prix de ce fruit ; ce travail non payé
quoique payé de facon juste par rapport a la consistance du marché, ceci dans le fonctionnement du
sujet capitaliste, ce travail non payé, c'est la plus-value. C'est le fruit des moyens d'articulation qui
constitue le discours capitaliste de la logique capitaliste.

25

349



SEMINAIRE 16

Sans doute, articulé ainsi, ceci entraine une revendication concernant la frustration du travailleur.
Ceci entraine une certaine position du "je" dans le systéme, quand ce "je" est a la place du
travailleur, ce qui est le cas de plus en plus général. Que ¢a entraine ¢a, c'est étrange. Voila ce qu'il
faut dire. Car il ne s'agit que des conséquences d'un discours parfaitement défini, dans lequel le
travailleur s'inscrit lui-méme en tant que travailleur, en tant que "je". J'ai dit "je" ici ; repérez que je
n'ai pas dit sujet, alors que j'ai parlé du sujet capitaliste.

je vais lentement parce qu'apres tout, j'y reviendrai, nous nous reverrons - sauf, j'espere, ceux qui
sortent dans le milieu! - et vous verrez que ¢a n'est pas pour rien que je dis la "sujet", et 1a je dis
"je". Parce que ¢a se retrouvera a un certain niveau, et & un niveau qui devrait fonctionner depuis
longtemps puisque c'est celui de mon graphe qu'il y a plus de dix ans j'ai construit devant un
auditoire d'anes ; ils n'ont pas encore trouvé ou était le "je" sur ce graphe ! Alors il faudra bien que
je leur explique. Pour leur expliquer, il faut que je prépare. Nous labourons. C'est du travail.
Espérons que je pourrais vous dire avant la fin comment le travail, pour nous, au niveau de ce
discours, de I'enseignant, se situe. Donc c'est étrange que ¢a entraine l'idée de frustration, avec les
revendications qui suivent, les petites reconstructions qu'on distingue sous le nom révolution. C'est
étrange, c'est intéressant.

Mais je ne peux pas ne pas faire dés maintenant que j'articule qu'en ce point précis, la dimension est
conflictuelle, qui est introduite. Il est difficile de la désigner autrement. J'ai dit que c'était étrange, et
que c'est intéressant. Ca devrait au moins vous inciter a la reconnaitre, non ! je la désignerai par ce
mot étrange, non moins qu'intéressant mais étrange, qui est le mot de vérité. Vous savez, la vérité,
¢a ne se saisit pas comme ¢a, hein! je 1'ai déja bien slr introduite, comme ¢a, une fois, dans sa
jonction, dont j'avais essayé de dessiner la topologie, dans sa jonction avec le savoir, parce qu'il est
difficile de parler de quoi que ce soit en psychanalyse sans introduire cette jonction. Cela montre
bien la prudence qu'il faut avoir parce que Dieu sait ce qui, a ce propos, m'est revenu de sottises qui
cavalent!

Nous allons tacher de nous en approcher d'un peu plus pres et de voir comment la réalité capitaliste
n'a pas de si mauvais rapports avec la science. Cela peut fonctionner comme ¢a, enfin, encore un
certain temps, selon toute apparence. je dirai méme qu'elle s'en accommode pas mal du tout. J'ai
parlé de réalité, n'est-ce pas ? Je n'ai pas parlé de Réel. J'ai parlé¢ de ce qui se construit sur le sujet
capitaliste, ce qui s'est engendré de la revendication fondamentalement insérée sur Ia
reconnaissance - ou bien alors le discours de Marx n'a aucun sens -, qui s'appelle la plus-value. Ce
qui est proprement l'incidence scientifique dans I'ordre de quelque chose qui est de 'ordre du sujet.
Evidemment, a un certain niveau, ¢a ne 26

350



SEMINAIRE 16

s'accommode pas mal du tout avec la science. On nous envoie dans les orbes spatiales des objets
tout a fait bien conformés autant qu'habitables, mais il n'est pas str qu'au niveau le plus proche,
celui d'ou s'est engendrée la révolution et les formes politiques qu'elle engendre, quelque chose soit
entierement résolu sur le plan de cette frustration que nous avons désignée étre le niveau d'une
vérité. Sans doute le travailleur est le lieu sacré de cet ¢lément conflictuel qui est la vérité du
systéme, a savoir qu'un savoir qui se tient d'autant plus parfaitement qu'il est identique a son propre
percu dans I'étre se déchire quelque part. Alors faisons ce pas que nous permet le fait qu'il s'agit
sans aucun doute de la méme substance. Tatons ce qu'il en est de 1'étoffe structurale, et donnons
notre coup de ciseaux. Il s'agit du savoir. C'est par rapport a lui, sous sa forme scientifique, que je
viens prudemment d'apprécier ce qu'il en est dans des relations, dans les deux réalités qui s'opposent
dans notre monde politique.

Le savoir, quoique tout a I'heure j'ai paru en amorcer mon discours, le savoir ce n'est pas le travail.
Ca vaut du travail quelquefois, mais ¢a peut vous étre donné sans. Le savoir, a I'extréme, c'est ce
que nous appelons le prix. Le prix, ¢a s'incarne quelquefois dans de I'argent, mais le savoir aussi
bien ! Ca vaut de I'argent, et de plus en plus. C'est ce qui devrait vous éclairer ! Le prix de quoi ?
C'est clair, le prix de la renonciation a la jouissance. Originellement, c'est par la que nous
commengons d'en savoir un petit bout. Pas besoin de travail pour cela. C'est pas parce que le travail
implique la renonciation a la jouissance que toute renonciation a la jouissance ne se fait que par le
travail. Une illumination comme ¢a vous arrive pour peu que vous sachiez vous retenir, ou vous
contenir, comme j'y ai fait allusion la derniére fois pour définir la pensée.

Un petit temps d'arrét. Vous pouvez vous apercevoir, par exemple, que la femme ne vit pas
seulement de pain, mais aussi de votre castration, ceci pour les males. Apres ¢a, vous conduirez plus
stirement votre vie. C'est une valeur d'usage, ¢ca ! Le savoir, ¢a n'a rien a faire avec le travail. Mais
pour que quelque chose s'éclaire dans cette affaire, il faut qu'il y ait un marché, un marché du
savoir, que le savoir devienne une marchandise. Or, c'est 1a ce qui se précipite. Si on en avait pas
l'idée, on devrait en avoir au moins une petite suggestion, a voir la forme que prennent les choses, a
voir l'air de foire que, depuis quelque temps, ¢a prenait dans I'Université par exemple.

Il y a des choses comme c¢a, dont j'ai parlé incidemment sous d'autres angles; il n'y a pas de
propriété intellectuelle, par exemple. Ca ne veut pas dire qu'il n'y ait pas de vol. C'est méme comme
¢a qu'elle commence, la propriété! Tout cela est bien compliqué. Ca n'existe, bien sir, que depuis
qu'on paye les conférences faites a I'étranger. Je veux dire que c'est a I'étranger qu'on les paye. Et
voila, méme en France, ¢ca commence. 27

351



SEMINAIRE 16

C'est a partir de ce moment-1a qu'on peut décerner ce que j'ai appelé autrefois, dans un cercle
intime, un "prix haut-le-cceur” a quiconque se démontre spécialement en vue dans cette sorte de
spéculation. Mais tout ceci n'est qu'anecdote. Le savoir devient marché pas du tout par I'effet de la
corruption ni de l'imbécillit¢ des hommes. Comprenez par exemple que la Sorbonne, c'est bien
connu que depuis longtemps, elle est le lieu €lu de cette sorte de qualité négative, de cette sorte de
faiblesse. On connaissait ¢a a tous les bouts de champ dans toute 1'histoire. Au moment de Rabelais,
c'était déja des salauds. Au moment des Jansénistes... Ca ne rate jamais, ils sont toujours du bon
coté, c'est-a-dire du mauvais ! C'est pas ¢a le nouveau. C'est pas ¢a ! J'ai cherché la racine de ce que
l'on appelle ridiculement "les événements"; il n'y en a pas le moindre, événement, dans cette affaire.
Mais ca, je vous expliquerai ¢a une autre fois.

Le procés méme par ou s'unifie la science en tant qu'elle prend son nceud d'un discours conséquent
réduit tous les savoirs a un marché unique, et ceci, pour ce que nous interrogeons, est la référence
nodale. C'est a partir

de 1a que nous pouvons concevoir qu'il y a quelque chose 1a aussi qui, en tant que payé a son vrai
prix de savoir selon les normes qui se constituent du marché de la science, est pourtant obtenu pour
rien. C'est ce que j'ai appelé le plus-de-jouir. A partir du savoir, ce qui n'est pas nouveau mais ce qui
ne se révele qu'a partir de I'homogénéisation des savoirs sur le marché, on apergoit enfin que la
jouissance s'ordonne et peut s'établir comme recherchée et perverse. Qu'est-ce qui donc, a cette
occasion, représente le malaise de la civilisation, comme on s'exprime ? C'est un plus-de-jouir
obtenu de la renonciation a la jouissance, justement étant respecté le principe de la valeur du savoir.
Le savoir est-il un bien ? Telle est la question qui se pose, parce que son corrélatif est celui-ci: non
licet omnibus - comme je l'ai déja dit — a dire Corynthum . Tout le monde n'a point accés pour
autant au plus-de-jouir.

Qu'est-ce qui est donc en cette affaire payé ou pas ? Le travail, avons-nous vu plus haut. Mais dans
ce registre, de quoi s'agit-il? Ce que déja j'ai pointé tout a l'heure, quant a ce qui surgit de
conflictuel de la fonction de la plus-value nous met sur la voie, et c'est ce que déja j'ai appelé la
vérité. La fagon dont chacun souffre dans son rapport a la jouissance pour autant qu'il ne s'y insére
que par la fonction du plus-de-jouir, voila le symptome, et le symptdme en tant qu'il apparait de
ceci qu'il n'y ait plus qu'une vérité sociale moyenne, une vérité abstraite. Voila ce qui résulte de ce
qu'un savoir est toujours payé sans doute selon son vrai prix, mais au-dessous de la valeur d'usage
que cette vérité engendre toujours pour d'autres que ceux qui sont dans le vrai. Voila ce que
comporte la fonction du plus-de-jouir, de la Mehrlust, cette Mehrlust qui se moque bien de nous,
parce

qu'on ne sait pas ou elle niche. Bien ! Voici pourquoi votre fille est muette, 28

352



SEMINAIRE 16

chers enfants ! C'est & savoir pourquoi, en Mai, ¢a a bardé. Une grande "prise de parole" comme
s'est exprimé quelqu'un qui n'a pas dans mon champ une place négligeable. Prise de parole, je crois
qu'on aurait tort de donner a cette prise une homologie avec la prise d'une Bastille quelconque. Prise
de tabac ou de came, j'aimerais mieux. C'est que c'était positivement la vérité qui se manifestait en
cette occasion. Une vérité collective, et qu'il faut bien voir au sens ou la gréve ne consonnait avec
cette vérité pas mal du tout, est justement cette sorte de rapport qui soude le collectif au travail.
C'est méme le seul. Parce qu'on aurait tout a fait tort de croire qu'un type pris dans une chaine y
travaille collectivement. C'est bien lui qui fait le boulot, quand méme ! Dans la greve, la vérité
collective du travail se manifeste, et ce que nous avons vu en Mai, c'était la gréve de la vérité. La
aussi, le rapport a la vérité était évident. La vérité s'étalait sur les murs. Naturellement, il faut se
souvenir a ce moment-1a du rapport qu'heureusement j'avais bien pointé trois mois auparavant que
la vérité de la connerie n'est pas sans poser la question de la connerie de la vérité. 1l y a méme des
conneries qu'on aurait dit du discours de Lacan. Ca le reproduisait comme ¢a - c'était le hasard, bien
stir -, presque textuellement. Ceci tient évidemment a ceci que des choses extraites de leur contexte
ca peut étre des vérités mais ¢a n'exclue pas que ce soit des conneries. C'est bien pour ¢a que ce que
je préfere, c'est un discours sans paroles.

L'étrange, ¢a a été ce que I'on a vu d'une interrogation passionnée, de celle qui surgissait dans I'ame
de ce que j'appellerai - je pense que vous verrez se profiler sa silhouette - le curé communiste, lui
dont la bonté non plus n'a pas de limite dans la nature ; pour recevoir, avec lui, des propos moraux,
on peut y compter, c'est des choses qui viennent avec 1'age. Il y en a un que j'épingle a jamais du
titre de Mudjer Muddle. C'est un nom que je lui donne, c'est de mon crii. Ca évoque le crocodile et
la boue ou il baigne et le fait que, d'une larme délicate, il vous attire dans son monde bienfaisant. Je
l'ai rencontré, Mudjer Muddle, sur le trottoir du boulevard Saint-Germain. Il m'a dit qu'il cherchait
la théorie marxiste et qu' il était inond¢ - par quoi ? Par le bonheur que tout ¢a respirait. Mais il ne
lui était pas venu a l'idée que le bonheur, ca peut provenir de la gréve de la vérité. Qui n'en serait
heureux, bien siir; au poids qu'elle pése sur nous a chaque instant de notre existence, nous pouvons
nous rendre compte de ce que c'est que de n'avoir plus avec elle qu'un rapport collectif.

Donc je ne porte nulle dépréciation dans ceci que ces vérités qui s'étalaient sur les murs, ca faisait
con quelquefois. Je vous 1'ai dit, personne ne remarque qu'elles sont aussi dans mon discours. C'est
parce que, dans le mien, ¢a fait peur. Mais sur les murs, ¢a faisait peur aussi. Et c'est bien la qu'elle
ressort, c'est que tant de choses connes, ¢a fait une peur sans égale ; quand la vérité collective sort,
on sait que tout le discours peut foutre le camp.

353

353



SEMINAIRE 16

Voila. C'est rentré un peu dans le rang. Mais ¢a couve. C'est pour ¢a que les capitaux foutent le
camp . Eh bien !, puisque je me suis risqué aujourd'hui a donner mon interprétation a moi de ce que
I'on appelle les événements, je voudrais vous dire, ne croyez pas pour autant que ¢a arréte le
processus. Vous auriez tort de ne pas vous apercevoir que, pour l'instant, il n'est méme pas question
que ca s'arréte, ce que j'ai appelé le marché du savoir! Et c'est vous-mémes qui agirez pour qu'il
s'é¢tablisse de plus en plus. L'apparition dans la réforme d'une notion comme celle de "l'unité¢ de
valeur", au niveau des petits papelards qu'on veut vous décerner, mais I'unité de valeur, c'est ¢a !
C'est le signe de ce que le savoir va devenir de plus en plus dans ce champ, dans ce marché qu'on
appelle 1'Université.

Alors, bien siir, ces choses doivent étre suivies de trés preés pour simplement qu'on s'y repere de ce
qu'il est bien évident que la vérité peut avoir 1a des fonctions spasmodiques, mais que ce n'est pas
du tout ca qui reéglera pour chacun votre existence de sujet. De ce que la vérité, je vous l'ai rappelé
la derniére fois, la vérité, mon Dieu, dans un texte, j'ai été trés gentil, je lui ai fait tenir les propos
les plus intelligents que je pouvais lui attribuer, je les empruntai a ce que je dis quand je ne dis pas
la vérité. Autrement dit, nul discours ne peut dire la vérité. Le discours qui tient, c'est celui qui peut
tenir assez longtemps sans que vous ayez besoin de lui demander raison de sa vérité. Attendez 1a, au
pied du mur, ceux qui pourront se présenter devant vous en vous disant "La psychanalyse, vous
savez, hein ... nous ... on n'en peut rien dire!" Ce n'est pas le ton de ce que vous devez exiger si vous
voulez maitriser ce monde d'une valeur qui s'appelle le savoir. Si un discours se dérobe, vous n'avez
qu'une chose a faire, lui demander raison. Pourquoi? Autrement dit, un discours qui ne s'articule pas
de dire quelque chose est un discours de vanité.

Ne croyez pas que le fait de dire que tout est vanité, qui est ce sur quoi je vous ai laissés la dernicre
fois, soit autre chose ici qu'un leurre sur lequel, comme je vous 1'ai dit, j'ai voulu vous laisser partir
'ame en peine jusqu'a ce que, ce discours, je le reprenne. Et sur ce qu'il en est de ceux qui posent au
principe une essentielle vanité de tout discours, c'est 1a que celui que je vous tiens aura la prochaine
fois a nous reprendre ensemble.

354

354



SEMINAIRE 16

LECON III 27, NOVEMBRE 1968

Nous sommes arrivés, la derniére fois, & un point qui commande que je vous donne aujourd'hui
quelques éclaircissements que j'appellerai topologiques. Ce n'est pas 1a chose nouvelle a ce que je
l'introduise ici, mais il convient que je la conjoigne avec ce que précisément j'ai introduit cette
année sous cette forme qui désigne le rapport du savoir a quelque chose, certes, de plus mystérieux,
de plus fondamental, a quelque chose dont c'est bien le danger qu'il soit pris dans la fonction d'un
fond par rapport au champ d'une forme alors qu'il s'agit de bien autre chose, j'ai nommé la
jouissance. La jouissance dont bien sir il n'est que trop évident qu'elle fait la substance de tout ce
dont nous parlons dans la psychanalyse. On sait bien par la qu'elle n'est pas informe ; la jouissance a
ici cette portée, qu'elle nous permet d'introduire cette fonction proprement structurale qui est celle
du plus-de-jouir. Ce plus-de-jouir est apparu, dans mes derniers discours, en fonction d'homologie
par rapport a la plus-value marxiste. Homologie, c'est bien dire - et je 1'ai souligné - que leur rapport
n'est pas d'analogie. Il s'agit bien de la méme chose. Il s'agit bien de la méme étoffe en tant que ce
dont il s'agit, c'est le trait de ciseaux du discours.

Me fais-je bien entendre ?

S'il est bien vrai que ce qui est ici intéressé dans le mien - car ce rapport du plus-de-jouir a la plus-
value, chacun qui suit depuis un temps suffisant ce que j'énonce voit autour de quelle fonction il
tourne, ce rapport - c'est la fonction de I'objet a, cet objet a, si en un certain sens je 1'ai inventé
comme on peut dire que le discours de Marx invente, qu'est-ce a dire ? C'est la trouvaille de la plus-
value. Ce n'est pas dire, bien sir, qu'il n'ait pas été avant mon propre discours, approché, et c'est ce
qu'on a appelé mais de fagcon franchement insuffisante, aussi insuffisante qu'était la définition de la
plus-value avant que la fasse apparaitre dans sa rigueur le discours de Marx. Mais l'important n'est
pas de souligner cette équivalence dans l'ordre de I'importance de la trouvaille. L'important est de
poser la question de ce que nous pouvons penser du fait méme de la trouvaille si, d'abord, je la
définis comme effet d'un discours. Car il ne s'agit pas de théorie au sens ou elle recouvrirait quelque
chose qui, a un moment donné, deviendrait apparent. L'objet a est effet du discours analytique et,

comme tel, ce que j'en dis n'est que cet effet méme.
355

355



SEMINAIRE 16

Est-ce a dire qu'il n'est qu'artifice créé par le discours analytique ? La est le point que je désigne, qui
est consistant avec le fond de la question telle que je la pose, quant a la fonction de 1'analyste. Si
I'analyste lui-méme n'était pas cet effet, je dirais plus, ce symptome qui résulte d'une certaine
incidence dans 1'Histoire, impliquant transformation du rapport du savoir avec ce fond énigmatique
de la jouissance, du rapport du savoir en tant qu'il est déterminant pour la position du sujet, il n'y
aurait ni discours analytique ni bien sir révélation de la fonction de l'objet a. Mais la question de
l'artifice, vous le voyez bien, se modifie, se suspend, trouve sa médiation dans ce fait que ce qui est
découvert dans un effet de discours est déja apparu comme effet de discours dans 1'Histoire. Que la
psychanalyse, autrement dit, n'apparait comme symptome que pour autant qu'un tournant du savoir
dans I'Histoire - je ne dis pas de I'histoire du savoir - qu'un tournant de l'incidence du savoir dans
I'Histoire est déja la qui a concentré, si je puis dire, pour nous I'offrir, pour la mettre a notre portée,
cette fonction. Je parle de celle définie par l'objet a. Il est clair que personne, sauf une, ma
traductrice italienne dont je n'offenserai pas la modestie, du fait qu'elle a raté l'avion ce matin elle
n'est pas 1a, qui s'est fort bien apergue, il y a quelque temps, de 1'identité de cette fonction de la plus-
value et de I'objet a. Pourquoi pas plus ? Pas plus de personnes a l'avoir énoncée si tant est qu'il ait
pu se faire que la chose ne m'ait point ét¢ communiquée ?

La est I'étrange. L'étrange qui assurément se tempéere a saisir sur le vif comme je fais, c'est mon
destin, la difficulté du progres de ce discours analytique, la résistance qui s'accroit a mesure méme
qu'il se poursuit. Et pourtant, n'est-il pas singulier, puisque aussi bien j'ai la un témoignage qui apres
tout prend sa valeur de provenir de quelqu'un qui est d'une génération des plus jeunes, n'est-il pas
singulier de voir que, par un effet qu'assurément je ne désignerai pas pour étre celui de mon
discours, mais pour étre celui du progres de la difficulté croissante qui s'engendre de ce que j'ai
appelé cette absolutisation du marché du savoir, je puis toucher trés fréquemment combien plus
aisé, dans la génération qui vient, est mon échange avec ceux dont, aprés tout, par une petite
expérience de calcul, j'ai pu faire la moyenne d'age, disons avec ceux qui ont vingt quatre ans.

Je n'irai pas dire qu'a vingt quatre ans tout le monde est lacanien, mais sirement qu'en quelque
sorte, rien de ce que j'ai pu rencontrer dans le temps, comme on dit, comme difficultés a faire
entendre ce discours ne se produit plus, tout au moins pas a la méme place que la ou j'ai a faire a
quiconque - je dis méme n'étant point psychanalyste - approche seulement les problémes du savoir
sous leur angle le plus moderne, et disons a quelque ouverture sur le domaine de la logique ... Vous
voulez que je parle un peu plus haut 1a-bas ? ... Vous me faites, 13, un petit geste ... bon! ...

356

356



SEMINAIRE 16

Aussi, puisque c'est au niveau de cette génération qu'on se met - j'en ai des échos, déja, des fruits,
des résultats - a étudier mes Ecrits, et méme a commencer de pondre ce que I'on appelle diplomes
ou théses, bref'!

a se mettre a I'épreuve d'une transmission universitaire, j'ai pu récemment, et non pas du tout pour
en étre surpris, constater assurément la difficulté qu'ont ces jeunes auteurs a extraire de ces Ecrits ce
qu'on peut appeler une formule qui soit recevable et classable dans ce qu'on leur offre comme
tiroirs. Assurément, ce qui leur échappe le plus c'est ce qui est la-dedans, qui en fait le poids et
l'essentiel, ce qui sans doute retient ces lecteurs que je suis toujours si étonné de savoir si nombreux,
c'est la dimension du travail qui, si précisément, s'y représente. Je veux dire que chacun d'eux,
chacun de ces Ecrits représente quelque chose que j'ai eu a déplacer, a pousser, a charrier dans
I'ordre de cette dimension de résistance qui n'est point d'ordre individuel, qui est seulement, du fait
que les générations déja au temps ou je commengai de parler, qui se recrutaient déja a un niveau
plus agé, dans ce rapport en plein glissement au savoir, qui se trouvaient, pour tout dire, formées de
toutes les facons sous un mode tel que rien, en soi, n'était plus difficile que de les situer au niveau
de cette expérience annonciatrice, dénonciatrice qu'est la psychanalyse.

C'est bien pour cela que ce que j'essaie aujourd'hui d'articuler, je le fais dans un certain espoir que
quelque chose se conjoigne qui soit de ce qui m'est offert dans l'attention des générations plus
jeunes avec ce qui effectivement se présente comme un discours. Néanmoins, qu'on ne s'attende
d'aucune fagon que ce discours puisse se faire profession articulée d'une position de distance a
l'endroit de ce qui s'opere vraiment dans ce progreés du discours analytique.

Ce que j'énonce du sujet comme effet lui-méme du discours rend absolument exclu que le mien se
fasse systéeme, alors que ce qui en fait la difficulté c'est d'indiquer, par son procés méme, comment
ce discours est lui-méme commandé par une subordination du sujet, du sujet psychanalytique dont
je me fais ici support par rapport a ce qui le commande et qui tient a tout le savoir. Ma position,
chacun le sait, est identique en plusieurs points ou, sous le nom d'épistémologie, une question se
pose qu'on pourrait en quelque sorte toujours définir par ceci, qu'en est-il du désir qui soutient de la
fagon la plus cachée le discours qui en est apparemment le plus abstrait, disons le discours
mathématique ?

Pourtant, la difficulté est d'un ordre tout différent au niveau ou je dois me placer pour la raison que
si le suspens peut étre mis sur ce qui anime le discours mathématique, il est clair que chacune de ses
opérations est faite pour boucher, élider et recoudre, suturer cette question a tout instant, et
rappelez-vous ce qui, ici, en est apparu déja, il y a quatre ans, sous la fonction de la suture. Alors
qu'au contraire, ce dont il s'agit dans le 33

357



SEMINAIRE 16

discours analytique c'est de donner sa présence pleine a cette fonction du sujet, au contraire
retournant ce mouvement de réduction qui est dans le discours logique qui est perpétuellement
centré, et d'une facon d'autant plus problématique qu'il ne nous est permis d'aucune fagon de
suppléer a ce qui est faille, sinon par artifice, et en indiquant bien ce que nous faisons a cet instant
quand nous nous permettons de désigner ce manque, effet de la signifiance de quelque chose qui,
prétendant le signifier, ne saurait tre, par définition, un signifiant.

Si nous indiquons signifiant de A (- S (A) -, c'est en quelque sorte pour indiquer ce manque, et,
comme je l'ai plusieurs fois articulé, ce manque dans le signifiant. Qu'est-ce a dire ? Qu'est-ce qui
représente ce manque dans le signifiant, si, aussi bien, nous pouvons admettre que ce manque soit
quelque chose de spécifique a notre destin d'égaré ? La nous désignons le manque, il a toujours été
le méme, et s'il y a quelque chose qui nous met en rapport avec 1'Histoire, c'est de concevoir
combien, pendant tant de temps, les hommes ont pu y parer. Mais ce n'est pas la question que je suis
aujourd'hui venu soulever devant vous ; bien au contraire, je vous l'ai dit, il s'agit de topologie. S'il y
a une formule que j'ai répétée ces jours-ci, ces temps-ci avec insistance, c'est celle qui enracine la
détermination du sujet en ceci qu'un signifiant le représente, le représente pour un autre signifiant.
Cette formule a l'avantage d'insérer dans une connexion la plus simple, la plus réduite, celle d'un
signifiant 1, S1, a un signifiant 2, S2, SI = S2 ; ce de quoi il nous faut partir pour ne pas perdre, ne
plus pouvoir perdre un seul instant la dépendance du sujet. Le rapport de ce signifiant 1 a ce
signifiant 2, tous ceux - et il n'est pas du tout rare de pouvoir I'espérer, a partir d'un certain moment
- tous ceux qui ont quelque audition de ce qu'il en est en logique, dans ce qu'il en est proprement
dans la théorie des ensembles, de ce qu'on appelle une paire ordonnée, je ne puis ici qu'en donner
l'indication quitte a ce que, sur telle demande qui me vienne, j'en donne plus tard un commentaire.
Cette référence théorique est néanmoins importante a étre ici attachée.

Pourtant, ceci que j'appelle mon discours ne date pas d'hier; je veux dire que, comme je vous l'ai
annoncé la derniére fois, il y a quelque chose au bord de quoi notre chemin nous meéne, c'est ce qui
déja est construit au niveau méme de I'expérience et je dirais, du travail, du travail qui consiste a
faire rentrer dans mon discours, dans un "je dis" provoquant ceux qui veulent bien franchir
l'obstacle que rencontre ce seul fait que ce discours, a un moment, ait ét¢ commencé au sein d'une
institution qui, comme telle, était faite pour le suspendre. Et ce discours, j'ai essay¢ de le situer, de
le construire dans sa relation fondamentale au rapport du savoir dans quelque chose que certains de
ceux qui ont pu ouvrir mon livre ont pu trouver a une 34

358



SEMINAIRE 16

certaine page dessiné sous le nom de graphe - dix ans ! Dix ans déja que cette opération a abouti a
sa venue au jour dans le Séminaire de 1957-58 sur Les Formations de l'Inconscient. Et pour bien
marquer les choses dans le vif de ce dont il s'agit, je dirai que c'est par un commentaire du Witz, du
mot d'esprit, comme Freud s'exprime, du mot d'esprit, donc, dis-je, que cette construction a
commencé. A la vérité, ce n'est pas a m'y reporter, a ce discours lui-méme, que je me suis employé
directement - pour reprendre ici le point ou je l'ai laissé la derniere fois - mais bien plutdt a quelque
chose qui, il faut le dire, sans étre parfait, et méme sans témoigner de négligence singulicre, a la
portée pourtant de témoigner qu'a telle date, a savoir a celle ou, dans le Bulletin de Psychologie, ce
compte-rendu, ce résumé a ét¢é imprimé ; on peut y voir que deés cette époque, combien
préhistorique par rapport a 1'émergence comme telle de 1'objet a qui n'était encore désigné - a ce
niveau qui suivait ce que j'avais fait 1'année précédente sur la relation d'objet - qui n'est désigné -
mais bel et bien préfiguré pour quiconque a entendu la suite - que dans la fonction de 1'objet
métonymique. Les choses sont mises a leur place dés ce moment et chacun peut, sans avoir a
recourir a des notes non publiées, en trouver ici témoignage dans ce compte-rendu des Formations
de l'Inconscient qui recouvre, dans une premiere section, les lecons des 6, 13 et 20 Novembre 1957.
Nous trouvons un premier dessin qui se présentait ainsi (Fig.1)

De la fagon la plus claire, c'est ici en 6 que part cette ligne pour aboutir ici a d'; que nous mettions le
d' ou que nous ne le mettions pas, il est clair que, a voir le dessin de cette courbe avec cette marque
de fleche a l'extrémité et cette petite pyramide au départ [J.Lacan désigne l'arrivée et le départ du
graphe] il n'est pas question de la faire partir d'ici pour aller en sens contraire [J.L. désigne le
mouvement inverse, partant, au départ, de la fleche de gauche, vers la droite].

Qu'importe, a ce détail pres, le témoignage de l'auteur du résumé garde son intérét. Son intérét
surtout en ceci dont il témoigne que si, comme la chose est devenue banale, que cette premicre
¢bauche du graphe a pour fonction d'inscrire quelque part ce qu'il en est d'une unité de la chaine
signifiante pour autant qu'elle ne trouve son achévement que 1a ou elle recoupe l'intention au futur-
antérieur qui la détermine, a savoir que, si quelque chose s'instaure qui est le vouloir 35

359



SEMINAIRE 16

dire, disons que ce qui se déroulera du discours ne s'achévera qu'a le rejoindre, autrement dit ne
prend sa pleine portée que de la fagon ici désignée, c'est-a-dire rétroactive ; que c'est a partir de 1a
qu'on peut faire une premicre lecture de ce rapport a un A pris comme Autre, lieu du code, a savoir
de ce qu'il faut supposer déja comme trésor du langage pour que puissent en étre extraits, sous le
sceau de l'intention, ces éléments qui viennent s'inscrire les uns apres les autres pour se dérouler a
partir de 1a sous la forme d'une série de S, S2, S3, autrement dit d'une phrase qui ne se boucle que
jusqu'a ce que quelque chose s'en soit réalisé fermement.

Quoi serait plus naturel, ne serait-ce que d'une fagon didactique, que d'avoir articulé alors - et apres
tout, pourquoi moi-méme ne tremblerais-je pas a présent quand je songe combien fut longue cette
marche -, de m'étre laissé aller alors a une pareille faiblesse ; Dieu merci, il n'en est rien. Je lis sous
la plume du scribe d'alors qui, malgré ses négligences, n'en a pas moins fort bien retenu ici ce qui
est essentiel : "Notre schéma représente non le signifiant et le signifié, mais deux états du
signifiant". Le circuit, je ne vous le répéte pas comme il I'énonce puisqu'il I'énonce de travers mais
c'est évidemment celui-ci ; le circuit qui se désigne : dA v &', "représente la chaine du signifiant en
tant qu'elle reste perméable aux effets de la métaphore et de la métonymie , c'est pourquoi nous la
tenons pour constituée au niveau des phonemes". "La deuxieme ligne, - c'est celle que vous voyez
ici dessinée, quelque embrouille qu'y introduise un mauvais repérage sur un schéma ici mal
reproduit, je vous le dis simplement au niveau pres des désignations littérales - représente le cercle
du discours, discours commun constitu¢ par des sémantémes qui, bien entendu, ne correspondent
pas de facon univoque a du signifié mais sont définis par un emploi". Vous sentez bien combien
ceci, au niveau ou je l'édifie, peut étre conditionné par la nécessité de mettre en place - encore
fallait-il s'apercevoir que c'était 1a l'acceés le plus évident - de mettre en place la formation de
I'Inconscient en tant qu'elle peut produire a I'occasion le Witz, ce qu'il en est dans la formation du
mot "famillionnaire". Est-ce qu'il n'est pas évident que ceci ne peut se produire que pour autant que
puisse se recouper en une interférence précise, structuralement définissable, quelque chose qui joue
au niveau des phonémes avec quelque chose qui est du cercle du discours, du discours le plus
commun ? Quand Hirsch Hyacinthe - dont il est essentiel qu'ici ce ne soit pas par Henri Heine, autre
H.H., qu'il soit raconté¢ - quand Hirsch Hyacinthe parlant de Salomon Rothschild dit qu'il I'a regu
d'une fagon "tout a fait familiére", voila ce qui vient familiérement sur le cercle du discours, vient a
dire qu'il I'a regu d'une fagon "famillionnaire", c'est-a-dire qu'il y inscrit, qu'il y fait entrer ces
phonémes supplémentaires, qu'il réalise cette formule impayable qui ne manque pas d'avoir, pour
quiconque, sa portée, cette familiarité, qui, comme quelque part s'exprime Freud, ne manque pas
d'avoir un arriere36

360



SEMINAIRE 16

gout de millions, ceci n'est pas un trait d'esprit, personne ne rit si vous l'exprimez ainsi ; si vous
l'exprimez, si ¢a apparait, si cela perce sous la forme famillionnaire, le rire ne manque pas.
Pourquoi tout de méme, ne manque-t-il pas ? Il ne manque pas trés précisément en ceci qu'un sujet
y est intéressé. Quand il s'agit de savoir ou le placer, et trées évidemment nous ne pouvons ici -
comme Freud lui-méme l'articule - que nous apercevoir que ce sujet est toujours fonctionnant dans
un registre triple, qu'il n'y a de mot d'esprit qu'au regard de la présence d'un tiers, que le mot d'esprit
ne tient pas, comme tel, d'un interlocuteur a l'autre, a savoir au moment ou Hirsch Hyacinthe
raconte la chose au copain, mais ou celui-ci I'apergoit comme étant lui-méme ailleurs, comme étant
tout pres d'aller le raconter a un tiers autre. Et effectivement cette triplicité se maintient quand ce
tiers autre le répete, car pour qu'il porte sur celui a qui il va le raconter, c'est précisément en tant que
Hirsch Hyacinthe ici reste seul et interroge de sa place ce qu'il en est de celui qui le raconte a celui
vers qui le message se trouve reporté, a savoir le nouvel auditeur. Ou est le point sensible de cette
famillionnarité sinon, trés précisément en ceci qui €échappera a chacun de ceux qui le transmettent,
c'est a savoir cette nouveauté du sujet que je n'hésiterai pas, a l'occasion, a transplanter dans ce
champ de la relation que j'ai fait intervenir, que j'ai introduit dans notre discours sous le terme du
sujet capitaliste ? Quelle est la fonction de chacun de ceux qui passent entre les mailles du réseau de
fer que constitue ceci que insuffisamment épingle la notion de l'exploitation de certains hommes par
d'autres, tous ceux qui ne sont pas pris dans ces deux extrémes de la chaine, que sont-ils dans cette
perspective, sinon des employés ? C'est en tant, précisément, que chacun des interlocuteurs, sur le
passage de cette douce rigolade du "famillionnairement" se sent, sans le savoir, intéress€ comme
employ¢ ou comme vous voudrez, comme impliqué dans le secteur tertiaire, que cela fait rire.

Je veux dire qu'il n'est point indifférent que ce soit Henri Heine qui nous dise qu'il I'a recueilli de la
bouche de Hirsch Hyacinthe. Mais n'oublions pas qu'apres tout, si Hirsch Hyacinthe a existé, il est
aussi la création de Henri Heine ; j'ai assez montré quelles ont pu étre les relations de Henri Heine
avec la baronne Betty et que quiconque s'introduit de ce biais dans ce quelque chose qui parait
seulement une pointe, une saillie, un mot d'esprit, s'il rit, c'est en tant qu'intéressé a cette capture
exercée, par non pas n'importe laquelle, une certaine forme de richesse, certains modes de son
incidence dans une relation qui est celle, non pas seulement d'une oppression sociale, mais de
l'intéressement de toute position du sujet dans le savoir qu'elle commande.

Mais l'intérét qu'il y a a rappeler cette structure, a rappeler que deés ce point c'est dune fagon
rigoureuse que je distingue ici le cercle du 37

361



SEMINAIRE 16

discours, c'est bien pour montrer qu'ainsi se trouvait préparée la vraie fonction de ce qui complete
cette premicre approximation de ce qu'il en est dans le discours. C'est a savoir que rien n'en saurait
étre articulé concernant la fonction du sujet si ce n'est a le doubler de ce qui semble, a un autre
niveau, uniquement en vertu des dimensions du papier, se présenter comme I'étage supérieur, mais
qui n'est 1a - on pourrait aussi bien le décrire a I'envers - qu'en tant qu'il est appendu précisément a
cette fonction du grand A qui est celle que nous avons aujourd'hui a interroger.

Nous l'interrogeons parce qu'il n'est pas une part du discours qui, d'elle-méme, ne 1'interroge. Je 1'ai
dit, de quelle fagon, si bien articulée,

si bien mise en évidence par le discours analytique lui-méme, dans la facon dont j'ai introduit
I'hamegon puis-je dire, quand j'ai commencé de la dessiner ainsi, brochant sur le graphe simplifi¢ un
point d'interrogation qui le surmonte et que j'ai appelé d'une référence au Diable amoureux, "che
vuoi ?" Que veut-il ? Que veut I'Autre ? Je me le demande (fig. 2). Cette duplicité du rapport a
1'Autre qui fait que nous avons ici dédoublé ce qui se

présente comme discours ou, disons

le d'une fagon plus épurée, énonciation qui se présente comme demande, d'une fagon ici déja parfai-
tement indiquée, que ce sujet barré mis dans une conjonction, celle définie par ce que j'appelle
provisoirement le poingon *avec la demande D, articulée comme telle (fig. 3). C'est d'ailleurs ce
dont ce texte et ce relevé portent le témoignage, que déja, c'est bel et bien comme demande que
cette ligne est constituée. Si ici, ce qui s'y rapporte comme homologue a la fonctions (A), c'est-a-
dire a ce qui se produit comme effet de sujet dans 38

362



SEMINAIRE 16

I'énonciation, ici, donc, I'indice ou l'indication S (A)) est maintenant ce que nous avons non pas je
dirai a interpréter pour la premiere fois, car je 'ai fait déja sous plusieurs formes, mais a réinterroger
dans la perspective qu'aujourd'hui nous introduisons, il convient donc de repartir du point ou le sujet
se définit au niveau le plus bas de ce qui, ici, se présente en échelle comme étant ce que représente
un signifiant pour un autre signifiant.

Ce n'est pas seulement par la fagon de superposer la fonction de I'maginaire au Symbolique qu'ici
j'ai indiqué dans mon premier schéma la présence de I'objet seulement appelé alors objet
métonymique, pour le mettre en correspondance avec quelque chose qui en est I'image et le reflet en
m, autrement dit le moi, I'image de a. L'interrogation sur le désir de I'Autre est ici le ressort d'iden-
tification imaginaire. Imaginaire apparemment, c'est pour cela que je le mets en rouge, et dont nous
allons voir que lui aussi s'articule sous un mode symbolique. Ici, vous le savez, apparut pour la
premiére fois la formule du fantasme, sous la forme de $ poingon de a,$ *a. (fig. 4)

S'il est, dés ce moment, bien indiqué que la chalne qui rétroverse celle-ci 6 A y ¢' est la chaine du
signifiant, c'est bien parce qu'ici est déja contenu le rapport du signifiant 1, Si, a cette forme
minimale que j'ai appelée la paire ordonnée a laquelle se limite 'énoncé du signifiant comme étant
ce qui représente un sujet, un sujet pour quoi ? Pour un autre signifiant. Cet autre signifiant, dans
cette connexion radicale, est trés précisément ce qui représente le savoir, le savoir donc, dans la
premiere articulation de ce qu'il en est de la fonction du signifiant en tant qu'elle détermine le sujet,
le savoir est ce terme opaque ou vient, si je puis dire, se perdre le sujet lui-méme, s'éteindre encore
si vous voulez, et c'est ce qui toujours représente la notion que j'ai soulignée de 1'emploi du terme
fading. Dans cette relation, dans cette genése subjective, au départ, le savoir se présente comme ce
terme ou vient s'éteindre le sujet ; c'est 1a le sens de ce que Freud désigne comme ['Urverdringung.
Ce prétendu refoulement qui est 39

363



SEMINAIRE 16

dit, expressément formulé comme n'en étant pas un, mais comme €tant ce noyau déja hors de portée
du sujet tout en étant savoir, c'est 1a ce que signifie la notion d'Urverdringung pour autant qu'elle
rend possible que toute une chaine signifiante vienne la rejoindre, impliquant cette énigme, cette
véritable contradiction in adjecto qu'est le sujet comme inconscient.
Nous avons donc dessiné ici, dés un temps précoce ou suffisamment tel, dans I'articulation de ce
discours que je me trouve supporter dans lI'expérience analytique, nous avons déja mis en question,
mis en cause, cette question de qui peut dire, au niveau du discours, de la formation de
I'Inconscient, du Witz a I'occasion, qui peut ici dire: "Je dis". Car j'ai précisément distingué, et ceci
des l'origine de ce discours, ce qu'il en est du discours et de la parole, et la formule-clé que j'ai
inscrite cette année au premier de ces séminaires, de ce qu'il en est dun discours sans paroles,
essence, ai-je dit, de la théorie analytique, c'est bien 1a pour vous rappeler que c'est dans ce joint que
va se mettre en jeu, cette année, ce que nous avons a avancer pour ce que, dans D'un Autre a l'autre,
a qui avons-nous a laisser la parole ? Il ne s'agit point ici de la parole et je ne vous ai point encore
montré, si déja pourtant je l'ai fait entrer en jeu en vous rappelant le discours que j'ai attribué a cette
personne insaisissable essentiellement que j'ai appelée la Vérité, si je lui ai fait dire : "Moi, je
parle ... ", c'est bien, je l'ai souligné, qu'il s'agit d'autre chose que de ce qu'elle dit. Je 1'indique ici
pour marquer qu'elle est a l'arriére-plan, qu'elle nous attend quant a ce que nous avons a dire de la
fonction du discours. Reprenons-la maintenant et observons que dans ce dont il s'agit dans la chaine
du signifiant - toujours la méme, je la redessine - c'est du rapport du signifiant a un autre signifiant.
Contentons-nous, c'est un artifice d'exposition - je n'ai point ici a le dissimuler - qui m'évite une
introduction par la voie de la théorie des ensembles et le rappel - s'il fallait que je le fasse, il faudrait
que je le fasse un tant soit peu articulé - le rappel de ce fait qu'au premier pas, cette théorie trébuche
sur un paradoxe, celui qu'on appelle le paradoxe de Russell, c'est & savoir que faire dans une
certaine définition qui est celle des ensembles, a savoir de ce qui est au plus prés de la relation
signifiante, une relation de connexion. Rien d'autre n'est indiqué encore dans ce qu'articule la
premicre définition de la fonction du signifiant, si ce n'est que le signifiant 1, dans un rapport, que
nous pouvons définir comme nous voulons, le terme le plus simple sera celui d'appartenance,
rapport d'un signifiant a un autre signifiant, dans ce rapport, avons-nous dit, il représente le sujet,

S1 = S2. Cette connexion si simple et qui suffit & nous indiquer, si tant d'autres traits ne nous
l'indiquaient pas, a nous indiquer que de la logique mathématique, comme maints linguistes s'en
sont apergus, c'est la théorie des ensembles qui se trouve le plus a portée d'en traiter, je ne dis pas 40

364



SEMINAIRE 16

de la formaliser, de traiter de cette connexion. Je vous rappelle, pour ceux qui en ont un petit peu
entendu parler, que le premier pas qui se rencontre c'est qu'a cette seule condition de considérer
comme une classe - et ceci méme se démontre - tout ¢lément d'une telle connexion en tant qu'on
peut écrire qu'il ne s'appartient pas a lui-méme, va entrainer un paradoxe. Je le répete, cette
introduction, je ne fais ici qu'en indiquer la place, la développer nous ferait rebondir sur des énoncés
encore bien plus singuliers. Peut-étre si le temps nous en est laiss€ ou si nous le prenons
ultérieurement pourrons-nous le faire.

je vais procéder autrement et, ne partant que de mon graphe, essayer de vous montrer d'une facon,
elle formelle, & quoi nous conduit ceci que nous prenons de la formule, le signifiant ne représente le
sujet que pour un autre signifiant, que nous prenons les éléments que nous offre le graphe lui-méme
au départ, d'ici. C'est S, un signifiant que nous allons mettre ici. Si

nous prenons comme autre signifiant celui-ci que constitue le grand A, si nous avons appelé d'abord le
grand A le lieu, le trésor des signifiants, ne nous trouvons-nous pas en posture d'interroger la
disposition suivante, qu'est-ce qu'il en est de poser comme signifiant de la relation elle-méme le méme
signifiant qui intervient dans la relation? Autrement dit, s'il est important, comme je 1'ai souligné, que
dans cette définition du signifiant n'intervienne que l'altérité de l'autre signifiant, a quoi va nous
conduire, est-il formalisable d'une facon qui méne quelque part, d'épingler de ce signifiant méme
grand A, altérité¢ de I'Autre, ce qu'il en est de la relation ? Cette fagon de poser le probléme - je le dis
pour rassurer aussi ceux que cela peut inquiéter - n'est point du tout étrangére a ce qui constitue le
départ d'un certain phylum de formalisation dans la logique mathématique. Ceci, a ce niveau,
nécessiterait que je développe suffisamment la différence que constitue la définition de I'ensemble par
rapport a la classe. La question est si bien posée au niveau de la logique mathématique qu'il est un
point ou il s'indique dans cette logique dont, plit au Ciel qu'elle nous concernat de plus prés car les
problémes y sont résolus, c'est a savoir que la classe des ensembles qui se contiennent eux-mémes -
vous en voyez la un exemple au moins indiqué sous la forme de cette inscription -, cette classe
n'existe pas. Mais nous avons autre chose a faire que de la logique mathématique. Notre rapport a
I'Autre est un rapport plus brilant et le fait de 41

365



SEMINAIRE 16

savoir si ce qui surgit du seul fait de la demande que 1'Autre contient déja en quelque sorte, tout ce
autour de quoi elle s'articule, s'il s'agissait seulement de discours, autrement dit s'il y avait un
dialogue, ce que trés précisément, a la fin de 1'année derniére, j'ai ici proféré qu'il n'y est pas ce
dialogue, si donc cet Autre pouvait étre congu comme le code fermé, celui sur le clavier duquel il
n'y a qu'a appuyer pour que le discours s'institue sans faille, pour que le discours puisse s'y totaliser,
c'est ceci que, de cette facon rudimentaire et, en quelque sorte en marge de la théorie des ensembles,
j'interroge. J'aurais pu mettre a la place de ce S un petit b, comme cela, vous vous seriez apercu qu'il
s'agit du b, a, ba. Nous sommes au b, a, ba de la question et dés le b, a, ba, vous allez voir comment
elle se creuse et ceci topologiquement; si c'est ainsi que nous avons posé la question, il est clair que
ce qui est A dans la paire ordonnée qui constitue cet ensemble est pris pour identique au A qui le
désigne. Nous allons donc écrire ainsi, rapport de S avec S en rapport avec grand A, S - (S - A).

Je substitue a ce A ce que ce A est en tant qu'il est le signifiant de l'ensemble constitué par le
rapport de S a A, rapport de paire ordonnée. Ceci est tout a fait usuel dans tout développement d'une
théorie des ensembles dont le fondement méme est ceci, que tout élément est supposé pouvoir étre
ensemble lui-méme. Vous voyez donc ce qui se produit ; a partir de ce proces nous allons avoir une
série de - je ne sais pas ce que c'est que ces cercles que je dessine, ils nous ont servi a faire
fonctionner I'ensemble et sa désignation comme telle -, nous avons une répétition indéfinie du S
sans que nous puissions a la fin jamais arréter le recul, si je puis dire, du grand A.

Ne vous mettez pas dans la téte pourtant qu'il se réduit, qu'il s'évanouit, si je puis dire, spatialement,
que d'aucune facon ici soit indiqué quelque chose qui constitue, qu'il soit de l'ordre d'une réduction
infinitésimale d'une distance, ou de quelque passage a la limite. Il ne s'agit que de l'insaisissabilité,
encore qu'il reste toujours le méme, de ce A comme 42

366



SEMINAIRE 16

tel. Ce caractére insaisissable n'est sirement pas pour nous surprendre puisque nous en avons fait de
ce grand A le lieu de ['Urverdriingung. Elle nous permet de voir précisément que ce que
j'interrogeais tout a l'heure, a savoir ce qu'il en était de ce qui ici se désigne comme le tracé
circulaire, c'est que dans la mesure ou le grand A le fait ainsi se multiplier, simplement de ce fait,
nous pouvons l'écrire a l'extérieur et a l'intérieur, que ces cercles ne font qu'indexer cette identité.
Autrement dit, que ce cercle, plus poussé dans un sens, de ce qui surgit de cette notation de
dissymétrie reviendra toujours au dernier terme se conjoindre avec le cercle de départ, que cette
fuite qui fait que c'est en son intérieur méme qu'une enveloppe retrouve son dehors, c'est ce que -
vous en sentez ou non la parenté - ce que nous avons dessiné dans une des années précédentes sous
la forme topologique du plan projectif et illustré d'une fagon matérialisée pour I’ceil par le crosscap.
Que le grand A, comme tel, ait en lui cette faille qu'on ne puisse savoir ce qu'il contient si ce n'est
son propre signifiant, c'est 1a la question décisive ou se pointe ce qu'il en est de la faille du savoir.
Pour autant que c'est au lieu de 1'Autre qu'est appendue la possibilit¢ du sujet en tant qu'il se
formule, il est des plus importants de savoir que ce qui le garantirait - a savoir le lieu de la Vérité -
est lui-méme un lieu troué.

En d'autres termes, ce que nous savons déja d'une expérience fondamentale qui n'est point
expérience de hasard, production caduque des prétres, a savoir la question Dieu existe-t-il 7, nous
nous apercevons que cette question ne prend son poids que de précisément reposer sur une structure
plus fondamentale, c'est a savoir, au lieu du savoir pouvons-nous dire qu'en quelque fagon le savoir
se sache lui-méme ? C'est toujours ainsi que j'ai essayé€, pour ceux qui m'entendent, de déplacer
cette question qui ne saurait faire que l'objet d'un pari de 1'existence de Dieu, de la déplacer sur ceci
qui peut s'articuler bel et bien, a savoir de quelque fagon que nous supportions la fonction du savoir,
nous ne pouvons, fait d'expérience, la supporter qu'a I'articuler dans le signifiant. Le savoir se sait-il
lui-méme ou de sa structure est-il béant ?

Ce cercle qui dessine cette forme que, plus simplement encore, je veux dire A, pour que vous vous
y retrouviez, j'aurai pu, étant donné ce caractére qu'a mon dessin d'étre un cercle qui se retrouve lui-
méme, mais retourné, puisque le plus intérieur vient se conjoindre pour que sens puisse lui étre
donné d'index de la difficulté dont il s'agit, me référer, dis-je, a la bouteille de Klein, dont j'ai assez
fait, j'espere, de dessins ici pour que quelques-uns s'en souviennent. Ce qui en apparait, c'est quoi ?
C'est que cette structure, et en tant que, vous le voyez, nous pouvons lui donner quelque support
imaginaire - et c'est bien ce en quoi nous devons étre particulieérement sobres -, cette structure n'est
rien d'autre que 1'objet a. C'est justement en ceci que 1'objet a, c'est le trou qui se désigne au niveau
de 43

367



SEMINAIRE 16

I'Autre comme tel, qui est mis en question pour nous dans sa relation au sujet.

Car essayons maintenant, ce sujet, de le tenir, ou il est représenté. Tachons de l'extraire ce S, ce
signifiant qui le représente, de l'ensemble constitué par la paire ordonnée. C'est 1a qu'il vous sera
trés simple de retomber sur un terrain connu, c'est le paradoxe de Russell. Que faisons-nous ici ?
sinon extraire de lI'ensemble A ceux des signifiants dont nous pouvons dire qu'ils ne se contiennent
pas eux-mémes. Il suffit - et je vous laisse aller chercher dans les premicres pages de n'importe
quelle théorie, naive ou pas, des ensembles - il suffit que vous vous y reportiez pour savoir que, de
la méme fagon que c'est parfaitement illustré dans l'articulation du sophisme, la classe de tous les
catalogues qui ne se contiennent pas eux-mémes ne saurait d'aucune fagon se situer sous forme
d'ensemble pour la bonne raison qu'elle ne peut d'aucune fagon se reconnaitre dans les ¢léments
déja inscrits de cet ensemble. Elle en est distincte, j'ai déja rebattu ce théme, il est courant, il est
trivial. Il n'y a aucune fagon d'inscrire dans un ensemble ce quelque chose que vous pourriez en
extraire en le désignant comme I'ensemble des éléments qui ne se contiennent pas eux-mémes.

Je ne vous en ferai pas ici au tableau étalage; il suffit simplement de ceci qu'il en résulte qu'a
seulement poser la question de savoir si S est dans A - en tant que contrairement a lui il ne part pas
de ceci, que comme A, par rapport a lui-méme, il se contient lui-méme -, a seulement vouloir
l'isoler, vous ne savez, faites-en I'épreuve, ou le loger ; s'il est dehors il est dedans, s'il est dedans il
est dehors. En d'autres termes que d'aucune fagon, pour tout discours qui se pose comme fondé
essentiellement sur le rapport d'un signifiant a un autre signifiant, il est impossible de le totaliser
comme discours dans la mesure ou ceci est dit et se pose comme question, que l'univers du discours
- je parle ici non pas du signifiant, mais de ce qui est articulé comme discours - sera toujours a
extraire de quelque champ que ce soit qui prétend le totaliser.

En d'autres termes, que ce que vous verrez se produire a I'inverse de ce schéma, c'est que, a mesure
que vous vous interrogerez sur l'appartenance a lI'ensemble d'un S quelconque d'abord posé comme
dans cette relation, le S sera forcément exclu du petit a, et que le prochain S que vous interrogerez -
j'ai dit petit a, je me suis trompé -, le prochain S que vous interrogerez est celui qui se reproduit
dans la relation S (A) que j'ai ici montrée, reproduite, en sortira également, qu'ils sortiront tous
indéfiniment donnant 1'essence de ce qui est essentiellement métonymique dans la continuité de la
chaine signifiante. A savoir que tout élément signifiant s'extrait de toute totalité concevable.

Ceci, je m'en excuse, pour finir, est sans doute un peu difficile, mais 44

368



SEMINAIRE 16

observez qu'a voir ce proces s'étaler de sorties successives d'enveloppes jamais infécondes, et non
plus ne pouvant jamais s'englober, ce qui s'indique, c'est que ce qui est 1a tangible de la division du
sujet sort précisément de ce point - que, dans une métaphore spatiale nous appelons trou, en tant que
c'est la structure du crosscap ou de la bouteille de Klein - sort précisément de ce centre ou le a se
pose comme absence.

Ceci est suffisant pour vous faire appréhender la suite de la conséquence que je poursuivrai quant au
graphe et qui pourra prendre sa pleine portée quant a la place de l'interrogation analytique entre la
chaine de la demande et la chaine de l'énonciation; entre 1'énonciation dont le sujet ne s'énonce que
comme "il" et entre ce qui apparait non pas seulement de la demande, mais du rapport de la
demande a la chaine de 1'énonciation, comme "je" et comme "tu", c'est ce qui fera 1'objet de notre
prochaine rencontre.

45

369



SEMINAIRE 16

46

370



SEMINAIRE 16

LECON 1V, 4 DECEMBRE 1968

Entrons dans le vif parce que nous sommes en retard et reprenons en rappelant sur quoi, en somme,
se centraient nos derniers propos, sur 1'Autre en somme, sur ce que j'appelle le grand Autre. J'ai
terminé en promouvant certains schémas, avertissant, je pense, assez qu'ils n'étaient pas a prendre
uniquement sur leur aspect plus ou moins fascinant, mais a rapporter a une articulation logique,
celle, proprement, qui se compose de ce rapport d'un signifiant a un autre signifiant, S; 2 S,, que
j'ai essayé d'articuler pour en tirer les conséquences en partant de la fonction, élaborée dans la
théorie des ensembles, de la paire ordonnée. Du moins est-ce sur ce fondement logique que j'ai
essay¢ la derniere fois de vous faire sentir ce quelque chose qui a une pointe, une pointe autour de
quoi tourne l'intérét - 1'intérét pour tous j'espére -, l'intérét qu'il y a a ce que ceci s'articule bien, que
'Autre, ce grand Autre, A, dans sa fonction comme je 1'ai déja approchée, I'Autre n'enferme nul
savoir dont il se puisse présumer, disons, qu'il soit un jour absolu. Voyez-vous, 1a je pointe les
choses vers le futur alors que d'ordinaire j'articule vers le passé, que cette référence a 1'Autre est le
support erroné du savoir comme déja la ... Bon ! Alors, ici je pointe - parce que tout a I'heure nous
allons avoir a le redire -, je pointe l'usage que j'ai fait de la fonction de la paire ordonnée parce que
j'ai eu, mon Dieu, quelque chose qui peut s'appeler le bonheur, de recevoir d'une main que je
regrette anonyme, un petit papier me posant la question de m'expliquer peut-étre un peu plus sur
I'usage qui, sans doute, a I'auteur de ce billet semble un peu précipité, sinon abusif - il ne va peut-
étre méme pas jusque la -, précipité, disons, de la paire ordonnée. Je ne vais pas commencer par la,
mais je prends date pour dire que tout a I'heure donc, j'y reviendrai.

Que I'Autre soit ici mis en question, voila qui importe extrémement a la suite de notre discours. Il
n'y a dans cet énoncé, disons-le d'abord - cet énoncé que I'Autre n'enferme nul savoir qui soit ni déja
la ni a venir, dans un statut d'absolu -, il n'y a dans cet énoncé rien de subversif.

J'ai lu quelque chose récemment quelque part, en un point idéal qui d'ailleurs restera dans son coin,
si je puis dire, le terme de subversion du savoir. Ce terme subversion du savoir était 1a, mon Dieu,
avancé plus ou moins sous mon patronage ; je le regrette car a la vérité je n'ai absolument

rien avancé de tel, et de tels glissements ne peuvent étre considérés que 47

371



SEMINAIRE 16

comme treés regrettables et rentrer dans cette sorte d'usage de pacotille qu'on pourrait faire de
morceaux méme pas bien détachés de mon discours, de revissage de termes que mon discours,
précisément, n'a jamais songé a rapprocher pour les faire fonctionner sur un marché qui ne serait
pas du tout heureux s'il prenait la tournure de faire usage de colonisation universitaire. Pourquoi le
savoir serait-il subverti de ne pouvoir étre absolu? Cette prétention, ou qu'elle se montre, ou qu'elle
se soit montrée, il faut le dire, a toujours été risible. Risible, justement, nous sommes la au niveau
du vif de notre sujet, je veux dire que ce redépart pris dans le mot d'esprit pour autant qu'il provoque
le rire, il provoque le rire, justement, en somme, en tant qu'il est proprement accroché sur la faille
inhérente au savoir.

Si vous me permettez une petite parenthése, n'est-ce pas, j'évoquerai, j'évoquerai quelque part dans -
je croyais encore avoir 25 minutes, au moment ou j'ai commencé, Dieu merci, a signaler qu'on me
demande un taxi, de sorte que je n'ai pas retrouvé exactement la page du premier chapitre de la
troisiéme partie du Capital, La Production de la Plus-value absolue et le chapitre V sur Le travail
et sa mise en valeur, c'est 1a je crois que se trouvent quelques pages, quelque chose dont il faut bien
le dire, je n'ai pas attendu les récentes recherches sur le structuralisme de Marx pour le repérer, je
veux dire que ce vieux volume que vous voyez la plus ou moins se détacher en morceaux, je me
souviens du temps ou je le lisais dans ce qui était mon véhicule d'alors, quand j'avais une vingtaine
d'années, a savoir le métro, quand je me rendais a 1'hdpital, et alors 13, il y a quelque chose qui
m'avait retenu et frappé, c'est a savoir comment Marx, au moment ou cette plus-value il l'introduit,
il I'introduit un peu plus, un peu plus-value, il ne l'introduisait pas, ni plus ni value, je t'embrouille,
mais il l'introduit et il l'introduit aprés un temps pris, un temps pris comme ¢a, 1'air bonhomme, ou il
laisse la parole a l'intéressé, c'est-a-dire au capitaliste. Il lui laisse en quelque sorte justifier sa
position par ce qui est alors le théme, enfin le service en quelque sorte rendu de mettre a la
disposition de cet homme qui n'a, mon Dieu, que son travail, et tout au plus un instrument
rudimentaire, sa varlope, le tour et la fraiseuse grace a quoi il va pouvoir faire des merveilles ;
¢change de bons services et méme loyaux, tout un discours que Marx laisse prendre son temps pour
se développer, et ce qu'il signale, ce qui m'avait frappé alors, au temps de ces bonnes vieilles
lectures, c'est qu'il pointe 1a que le capitaliste, personnage fantomal auquel il s'affronte, le capitaliste
rit.

C'est 1a un trait qui semble superflu, il me parait pourtant, il m'apparut dés lors que ce rire est
proprement ce qui se rapporte a ce qu'a ce moment-la Marx dévoile, a savoir ce qu'il en est de
l'essence de cette plus

value ; "Mon bon apoétre", lui dit-il, "cause toujours, le service comme tu I'entends, si tu veux, de
cette mise a la disposition de celui qui peut 48

372



SEMINAIRE 16

travailler du moyen que tu te trouves détenir, mais ce dont il s'agit, c'est que ce travail, ce travail
que tu vas payer pour ce qu'il fabrique avec ce tour et sa fraiseuse, tu ne lui payeras pas plus cher
que ce qu'il ferait avec la varlope - que j'ai évoquée tout a 1'heure - c'est-a-dire ce qu'il s'assurerait
par ce moyen de sa varlope a savoir sa subsistance." Ce qui est mis en relief au passage, et bien siir
non noté, de la conjonction du rire avec ce rapport, ce rapport qui est 1a dans un plaidoyer qui n'a
l'air de rien, que du discours le plus honnéte, ce rapport avec cette fonction radicalement éludée,
dont déja dans notre discours j'ai suffisamment indiqué le rapport propre avec cette élision
caractéristique en tant qu'elle constitue proprement 1'objet a.

C'est 1a toujours, je le dis de n'avoir pu, au temps ou je commengai sur le mot d'esprit de construire
le graphe, c'est 1a le rapport foncier autour de quoi tourne toujours le sursaut, le forcing, 1'un peu
plus, 1'un peu moins dont je parlais tout a 1'heure, le tour de passe-passe, le passez muscade, qui
nous saisit au ventre dans l'effet du mot d'esprit. En somme, la fonction radicale, essentielle, de la
relation qui se cache dans un certain rapport de la production au travail, est bien, comme vous le
voyez, la comme ailleurs, en un autre point plus profond qui est celui ou j'essaie de vous mener;
autour du plus de jouir il y a quelque chose comme d'un gag foncier qui tient a proprement parler a
ce joint ou nous avons a enfoncer notre coin quand il s'agit de ce rapport qui joue dans l'expérience
de l'inconscient dans sa fonction la plus générale. Ce n'est pas dire - et 1a encore je vais reprendre
quelque chose qui pourrait servir a des formules scabreuses - ce n'est pas dire qu'il puisse d'aucune
fagon y avoir théorie de l'inconscient. De par 1a méme, faites-moi confiance, ce n'est rien de tel a
quoi je vise.

Qu'il y ait théorie de la pratique psychanalytique assurément, de l'inconscient non, sauf a vouloir
faire verser ce qu'il en est de cette théorie de la pratique psychanalytique qui quoi ? dans
l'inconscient nous donne ce qui peut étre pris dans le champ de cette pratique, mais rien d'autre.
Parler de théorie de l'inconscient, c'est vraiment ouvrir la porte a cette sorte de déviation bouffonne
que j'espére barrer qui est celle qui s'est étalée déja, de longues années, sous le terme de
"psychanalyse appliquée", qui a permis toutes sortes d'abus ; de l'appliquer précisément a quoi ?
Aux beaux-arts notamment ! Bref, je ne veux pas insister plus vers cette forme de bascule ou de
déversement sur le bord de la route analytique, celle qui aboutit a un trou que je trouve déshonorant.
Reprenons. L'Autre ne donne que 1'étoffe du sujet, soit sa topologie ou ce par quoi le sujet introduit
une subversion certes, mais qui n'est pas seulement la sienne au sens ou je l'ai épinglée quand j'ai
parlé de subversion du sujet; subversion du sujet par rapport a ce qu'on en a énoncé jusqu'alors, telle
est bien ce que veut dire cette articulation dans le titre ou je 1'ai mise, mais la subversion dont il
s'agit c'est celle que le sujet certes introduit, mais 49

373



SEMINAIRE 16

dont se serre le Réel, qui dans cette perspective, se définit comme l'impossible. Or, il n'y a de sujet
au point précis ou il nous intéresse, il n'y a de sujet que d'un dire. Si je pose ces deux références,
celle au Réel et celle au dire, c'est bien pour marquer que c'est 1a que vous pouvez vaciller encore et
poser la question par exemple, si ce n'est pas la de toujours ce qui s'est imaginé du sujet; c'est bien
aussi la qu'il vous faut saisir ce que le terme de sujet énonce pour autant que de ce dire il est 1'effet,
la dépendance ; il n'y a de sujet que d'un dire, c'est 1a ce que nous avons a serrer correctement pour
n'en point détacher le sujet.

Dire d'autre part que le Réel c'est I'impossible, c'est aussi énoncer que c'est seulement ce serrage le
plus extréme du dire en tant que c'est le possible qu'il introduit et non simplement qu'il énonce. La
faille reste sans aucun doute, pour certains, que ce sujet serait alors, en quelque sorte, sujet valant de
ce discours, qu'il ne serait 1a que déploiement, chancre croissant au milieu du monde ou se ferait
cette jonction qui, ce sujet, tout de méme, le fait vivant.

Ce n'est pas n'importe quoi dans les choses qui fait sujet ; c'est 1a qu'il importe de reprendre les
choses au point ou nous ne versions pas dans la confusion au niveau de ce que nous disons - celle
qui permettrait de restaurer ce sujet comme sujet pensant, quelque pathos que ce soit - du signifiant
j'entends, de par le signifiant, ne fait pas sujet de lui-méme a ce pathos. Ce que définit ce pathos
c'est dans chaque cas, tout simplement, ce qu'on appelle un fait et c'est 1a que se situe 1'écart ou nous
avons a interroger ce que produit notre expérience; quelque chose d'autre et qui va bien plus loin
que l'étre qui parle en tant que c'est 'homme dont il s'agit. L'effet du signifiant, plus d'une chose en
est passible, tout ce qui est au monde qui ne devient proprement fait qu'a ce que le signifiant s'en
articule; ni oncques, jamais, vient quelque sujet qu'a ce que le fait soit dit. Entre ces deux frontiéres,
c'est 1a que nous avons a travailler. Ce qui du fait ne peut se dire est désigné mais dans le dire, par
son manque, et c'est cela la vérité. C'est pourquoi la vérité toujours s'insinue, mais peut s'inscrire
aussi de facon parfaitement calculée 1a ou seulement elle a sa place, entre les lignes. Sa substance, a
la vérité, est justement ce qui patit du signifiant. Ca va loin. Ce qui en patit de sa nature. Disons,
quand je dis que cela va loin, cela va justement fort loin dans la nature.

Longtemps on sembla accepter ce que 1'on appelait I'esprit. C'est une idée qui a passé un tant soit
peu - rien ne passe jamais tant qu'on le croit d'ailleurs - enfin elle a passé un peu de ce qui s'avere
qu'il ne s'agit sous ce nom d'esprit jamais que du signifiant lui-méme. Ce qui évidemment met en
porte-a-faux pas mal de la métaphysique. Sur les rapports de notre effort avec la métaphysique, sur
ce qu'il en est d'une mise en question qui tend a n'en pas perdre tout bénéfice de son expérience, a la
métaphysique, il 50

en reste quelque chose, a savoir ceci qui est bien dans un certain nombre de points, de zones plus
variées ou plus fournies qu'on ne le dirait au premier abord et de qualités fort diverses, il s'agit de
savoir ce que ce qu'on appelle "structuralisme" a a opérer. La question est soulevée dans un recueil
qui vient de paraitre, j'en ai eu les prémices, je ne sais s'il est encore en circulation : Qu'est-ce que le
structuralisme ? que nous devons aux rappels battus auprés de certains par notre ami Frangois
Wabhl. Je vous conseille de ne pas le manquer, il met un certain nombre de questions au point. Mais
assurément, c'est dire qu'il est assez important de marquer notre distinction de la métaphysique. A la
vérité, nous avons, la-dessus, cela marqué qu'il n'est pas inutile d'énoncer qu'il ne faut pas trop en
croire de ce qui s'affiche comme désillusion. La désillusion de l'esprit n'est pas complet triomphe si
elle soutient ailleurs la superstition qui désignerait dans une idéalité¢ de la matiere cette substance
méme impassible qu'on mettait d'abord dans l'esprit. Nous l'appelons superstition parce qu'apres
tout on peut bien faire sa généalogie. Il y a une tradition, la tradition juive, curieusement, ou l'on
peut bien mettre en relief ce qu'une certaine transcendance de la matiére peut devoir esquisser, ce
qui s'énonce dans les Ecritures, singuliérement inaper¢u bien entendu, mais tout a fait en clair
concernant la Corporéité de Dieu. C'est des choses sur lesquelles nous ne pouvons pas aujourd'hui
nous étendre. C'était un chapitre de mon séminaire sur le Nom du Peére, qui, comme vous le savez
[geste d'une croix dans l'air], sur lequel j'ai fait une croix, c'est le cas de le dire. Mais enfin, cette
superstition dite matérialiste - on a beau ajouter vulgaire, cela ne change rien du tout -, elle mérite la
cote d'amour dont elle bénéficie aupres de tous, pour ce qu'elle est bien ce qu'il y a eu de plus
tolérant jusqu'a présent a la pensée scientifique. Mais faut pas croire que ¢a durera toujours. Il

374



SEMINAIRE 16

suffirait que la pensée scientifique donne un peu a souffrir de ce coté-la - et ce n'est point
impensable - pour que ¢a ne dure pas, la tolérance en question!

Susceptibilité qu'on évoque déja envers, mon Dieu, des remarques comme celle que je fis un jour
devant un honorable membre de l'Académie des Sciences de 1'U.R.S.S., que cosmonaute me
paraissait une mauvaise dénomination, parce qu'a la vérité, rien ne me paraissait moins cosmique
que le trajet qui était son support. Une espece de trouble, d'agitation pour un propos, mon Dieu, si
gratuit, la résistance a proprement parler inconsidérée, qu'il n'est pas sir, aprés tout - c'est tout ce
que je voulais dire - que quoi que ce soit, que vous l'appeliez Dieu au sens de 1'Autre, ou la Nature -
ce n'est pas la méme chose -, mais c'est bien a un de ces deux c6tés qu'il faudrait réserver, attribuer
une connaissance préalable de la loi newtonienne, pour qu'on plt a proprement parler, parler de
cosmos et de cosmonaute. C'est 1a qu'on sent ce qui continue de s'abriter d'ontologie métaphysique,
méme dans les lieux les plus inattendus.

51

375



SEMINAIRE 16

Ce qui nous importe est ceci qui justifie la régle dont s'instaure la pratique psychanalytique, tout
bétement, celle dite d'association libre. Libre ne veut rien dire d'autre que congédiant le sujet.
Congédier le sujet c'est une opération, une opération qui n'est pas obligatoirement réussie ; il ne
suffit pas toujours de donner congé a quiconque pour qu'il s'en aille. Ce qui justifie cette regle c'est
que la vérité, précisément, ne se dit pas par un sujet mais se souffre. Epinglons la quelque chose de
ce que nous appellerons l'infatuation phénoménologique. J'ai déja relevé un de ces menus
monuments qui s'étalent dans un champ ou les énoncés prennent volontiers patente de 1'ignorance ;
Essence de la Manifestation, tel est le titre d'un livre combien bien accueilli dans le champ
universitaire, dont apres tout je n'ai point raison de dire l'auteur puisque je suis en train de le
qualifier de fat. Essence de sa manifestation a lui, en tout cas, a ce titre que la puissance avec
laquelle a telle page est articulé que quelque chose nous est donné comme certitude, c'est que la
souffrance, elle, n'est rien d'autre que la souffrance. Je sais, en effet, cela vous fait quelque chose
toujours quand on vous dit ¢a ! Il suffit d'avoir eu un mal de dent et n'avoir jamais lu Freud pour
trouver cela assez convaincant. Voila aprés tout pourquoi on peut penser incidemment - mais la
vraiment je crois que je suis moi aussi un peu traditionnel - en quoi on peut rendre grace a de tels
pas de clercs, c'est le cas de le dire, de les appeler comme ¢a, de promouvoir, si on peut dire, I' a ne
pas dire, pour qu'on puisse bien marquer la différence de ce qu'il y a a dire vraiment. C'est un petit
peu trop de justification donnée a I'erreur et c'est bien pourquoi je signale au passage qu'a dire ceci,
je n'y adhére pas entiérement. Mais pour cela, mon Dieu, il faudrait que je rétablisse ce dont il s'agit
dans une apologie des sophistes, et Dieu sait ou cela nous entrainerait.

Quoi qu'il en soit, la différence est ceci. Si ce que nous faisons, nous analystes, opere, c'est
justement de ceci que la souffrance n'est pas la souffrance et que pour dire ce qu'il faut dire, il faut
dire : "la souffrance est un fait". Ca a l'air de dire presque pareil, mais ce n'est pas du tout pareil,
tout au moins si vous avez bien entendu ce que je vous ai dit tout a 'heure de ce que c'est qu'un fait.
Plut6t soyons plus modeste; il y a de la souffrance qui est fait, c'est-a-dire qui recele un dire ; c'est
par cette ambiguité que se réfute qu'elle soit indépassable dans sa manifestation, que la souffrance
peut étre symptome, ce qui veut dire vérité. Je fais dire a la souffrance, comme j'ai fait dire a la
vérité dans une premicre approche - il faut tempérer les effets du discours -, je leur ai fait dire
quoiqu'en des termes pour l'une ou l'autre modulés pas du méme ton, je parle. Je 1'évoque pour y
étre récemment revenu.

Tachons dans notre avance d'étre plus rigoureux. La souffrance a son langage et c'est bien
malheureux que n'importe qui puisse le dire sans savoir ce qu'il dit. Mais enfin ¢a, c'est précisément
l'inconvénient de tout 52

376



SEMINAIRE 16

discours, c'est qu'a partir du moment ou il s'énonce rigoureusement, comme le vrai discours est un
discours sans paroles, comme je l'ai écrit cette année en frontispice, n'importe qui peut le répéter
aprés que vous l'ayez tenu. Cela n'a pas plus de conséquences. Voila un des cotés scabreux de la
situation. Laissons donc de coté la souffrance et pour la vérité précisons ce que nous allons avoir
dans la suite a focaliser.

La vérité, elle, parle essentiellement. Elle parle "je" et vous voyez 1a définis deux champs limites,
celui ou le sujet ne se repére que d'étre effet du signifiant, celui ou il y a pathos du signifiant sans
aucun arrimage encore fait dans notre discours au sujet, le champ du fait, et puis ce qui enfin nous
intéresse et qui n'a méme pas été effleuré ailleurs que sur le Sinai, a savoir ce qui parle "je". Sur le
Sinai - je m'excuse, il vient de me sortir d'entre les jambes - je ne voulais pas me ruer sur le Sinai
mais puisqu'il vient de sortir il faut bien que je justifie pourquoi. Il y a un bout de temps, tout autour
de cette petite faille de mon discours qui s'appelait Le Nom du Pere et qui reste béante, j'avais
commencé d'interroger la traduction d'un certain - je ne prononce pas bien 'hébreu - "Haye". Je
crois que ¢a se prononce "Hacher Haye", ce que des métaphysiciens, les penseurs grecs ont traduit
par "je suis celui qui est". Bien sir, il leur fallait de 1'étre. Seulement, ¢a ne veut pas dire ¢a. [l y a
des moyens termes, je parle de gens qui disent: " Je suis celui qui suis", ¢a ne veut rien dire ; ¢a a la
bénédiction romaine. J'ai fait observer, je croyais qu'il fallait entendre "je suis ce que je suis". En
effet, ca a tout au moins une valeur de coup de poing dans la figure. Vous me demandez mon nom,
je réponds "je suis ce que je suis" et allez vous faire foutre. C'est bien ce que fait le peuple juif
depuis ce temps.

Puisque le Sinai m'est 1a ressorti a propos de la vérité qui parle "je", il m'est ressorti le Sinai ! Mais
j'ai déja pensé a la question. Je ne croyais pas vous en parler aujourd’hui. Mais enfin puisque c'est
fait allons-y. Je crois qu'il faut traduire : "Je suis ce que je est". C'est pour ¢a que le Sinai m'est
ressorti comme ¢a. C'est pour vous illustrer ce que j'entends interroger autour de ce qu'il en est du
"je", en tant que la vérité parle "je". Naturellement, le bruit se répandrait a Paris, dans les petits
cafés ou se tiennent les pia-pia-pia que, comme Pascal, j'ai fait le choix du Dieu d'Abraham, d'Isaac
et de Jacob. Que les ames, de quelque coté qu'elles soient portées a accueillir cette nouvelle,
remettent leurs mouvements dans le tiroir, la vérité parle "je", mais la réciproque n'est pas vraie.
Tout ce qui parle "je" n'est pas la vérité, ou irions-nous sans ¢a ?

Ceci ne veut pas dire que ces propos soient la complétement superflus parce qu'entendez; bien qu'en
mettant en question la fonction de I'Autre, et sur le principe de sa topologie méme, ce que j'ébranle,
ce n'est pas une trop grande prétention, c'est vraiment la question a 1'ordre du jour,

c'est proprement ce que Pascal appelait le Dieu des Philosophes. Or, cela, le 53

377



SEMINAIRE 16

mettre en question, c'est pas rien ! Parce que tout de méme, jusqu'a présent il a la vie dure, et sous le
mode ou tout a I'heure j'y ai fait allusion, il reste tout de méme bien présent a un tas de modes de
transmission de ce savoir quand je vous dis qu'il n'est pas du tout subverti, méme et bien plus
encore, a mettre en question cet Autre censé pouvoir le totaliser. C'était le sens de ce que j'ai
apporté la derniére fois.

Par contre, qu'il ait dit vrai ou non, l'autre Dieu dont il faut rendre hommage a notre Pascal d'avoir
vu qu'il n'a strictement rien a faire avec l'autre, celui qui dit "je suis ce que je est", que cela se soit
dit a eu quelques conséquences et je ne vois pas pourquoi, méme sans y voir la moindre chance de
vérité, nous ne nous éclairerions pas de certaines de ses conséquences pour savoir ce qu'il en est de
la vérité en tant qu'elle parle "Je"

Une petite chose intéressante, par exemple, c'est de nous apercevoir que puisque la vérité parle "je"
et que la réponse s'y donne dans notre interprétation, pour nous psychanalystes, c'est une occasion
de noter que de l'interprétation, nous n'avons pas le privilége. C'est quelque chose dont j'ai déja
parlé en son temps sous le titre Le Désir et son Interprétation. J'ai fait remarquer qu'a poser ainsi
autour du "je" la question, nous devons, ne fut-ce que pour en prendre avertissement, voire
ombrage, nous apercevoir que des lors, l'interprétation doit €tre mieux cernée puisque le
prophétisme ¢a n'est rien d'autre - pour parler "je" dans un certain sillage qui n'est pas celui de notre
souffrance -, c'est aussi de l'interprétation. Le sort de 1'Autre est donc suspendu, je ne dirai pas a la
question, je ne dirai pas & ma question, a la question que pose l'expérience psychanalytique. Le
drame est que quel que soit le sort que lui réserve cette mise en question, ce que la méme
expérience démontre, c'est que c'est de son désir a 1'Autre que je suis - dans les deux sens
merveilleusement homonymiques en frangais de ces deux mots - que je suis la trace. C'est d'ailleurs
précisément en cela qu'au sort de I'Autre je suis intéressé. Alors, il nous reste un quart d'heure et le
petit mot que j'ai regu s'énonce ainsi : "Mercredi dernier vous avez mis en rapport sans préciser la
paire ordonnée et un signifiant représente le sujet pour un autre signifiant (S = S)". C'est tout a fait
vrai. C'est pour ¢a que sans doute mon correspondant a mis dessous une barre, et au dessous de la
barre, "pourquoi ?", avec un point d'interrogation. En-dessous de "pourquoi ?" une autre barre, puis,
marqué par deux gros points ou plus exactement deux petits cercles remplis de noir. "Quand la
paire ordonnée est introduite en mathématique, il faut un coup de force pour la créer.” A ceci, je
reconnais que la personne qui m'a envoy¢ ce papier sait ce qu'elle dit, c'est-a-dire qu'elle a au moins
une ombre, qui est probablement plus encore, d'instruction mathématique. C'est 54

378



SEMINAIRE 16

tout a fait vrai. On commence par articuler la fonction de ce que c'est qu'un ensemble et si on n'y
introduit pas, en effet, la fonction de la paire ordonnée par cette sorte de coup de force qu'on appelle
en logique un axiome, eh bien !, il n'y a rien de plus a en faire que ce que vous avez d'abord défini
comme ensemble. Entre parenthéses, ajoute-t-on - soit direct, soit indirect - l'ensemble a deux
¢léments. "Le résultat de ce coup de force est de créer un signifiant qui remplace la coexistence de
deux signifiants”. C'est tout a fait exact. Deuxieéme remarque. "La paire ordonnée détermine ces
deux composants, tandis que dans la formule un signifiant représente le sujet pour un autre
signifiant, il serait étonnant qu'un sujet détermine deux signifiants.” Je n'ai plus qu'un quart d'heure
et pourtant j'espére avoir le temps d'éclairer comme il faut, car ce n'est pas difficile, ce que j'ai
énoncé la dernicre fois, qui prouve que je ne l'ai pas suffisamment bien énoncé puisque quelqu'un,
en ces termes, comme vous le voyez des plus sérieux, m'interroge.

Je vais donc écrire au tableau - quel que soit 1'inconvénient qu'on m'a signalé déja la derniere fois de
l'usage de ce tableau, qui devrait étre placé 1a pour que tout le monde le voie, ce que j'écris, et ¢a ne
sera pas encore pour aujourd'hui, au regard des difficultés qu'a conditionnée ma venue en retard -,
ceci: < S1, S2>; a aucun moment je n'ai subsumé dans un sujet la coexistence de deux signifiants. Si
j'introduis la paire ordonnée que, comme le sait siirement mon interlocuteur, j'écris par exemple
ainsi ,<S1,S2>, ces deux signes se trouvent par un bon hasard étre les deux morceaux de mon
poincon quand ils se rejoignent, ces deux signes ne servent dans l'occasion qu'a trés précisément
écrire que ceci est paire ordonnée. La traduction sous forme d'ensemble, je veux dire articulé dans
le sens du bénéfice qu'on attend du coup de force en question, c'est de traduire ceci dans un
ensemble dont les deux ¢éléments, les éléments dans un ensemble étant toujours eux-mémes
ensemble, vous voyez se répéter le signe de la parenthese {{S1},{S1,S2}} deuxiéme ¢lément de cet
ensemble {S1, S2}, une paire ordonnée est un ensemble qui a deux éléments, un ensemble formé
du premier ¢lément de la paire et un second ensemble ; ce sont donc l'un et l'autre des sous-
ensembles formés des deux éléments de la paire ordonnée.

{(51),{5,5:))

Loin que le sujet ici d'aucune fagon subsume les deux signifiants en question, vous voyez, je
suppose, combien il est aisé de dire que le signifiant Si, ici, ne cesse de représenter le sujet comme
ma définition le signifiant représente un sujet pour un autre signifiant l'articule, cependant que le
second sous-ensemble présentifie ce que mon correspondant appelle cette "coexistence", c'est-a-dire
dans sa forme la plus large cette forme de relation qu'on peut appeler "savoir". La question que je
pose a ce propos et sous sa 55

379



SEMINAIRE 16

forme la plus radicale, si un savoir est concevable qui réunisse cette conjonction des deux sous-
ensembles en un seul, d'une facon telle qu'ils puissent étre sous le nom de A, du grand Autre,
identiques a la conjonction telle qu'elle est ici articulée en un savoir des deux signifiants en
question.

C'est pourquoi apres avoir épinglé du signifiant A un ensemble de S fait que je n'ai plus besoin de
mettre 1, 2 ... puisque j'ai substitu¢ a {S1 S2}, A; j'ai interrogé ce qui s'en suivait de la topologie de
I'Autre et c'est a cette suite que je vous ai montré d'une facon certes trop figurée pour étre
logiquement pleinement satisfaisante, mais dont la nécessité de figure me permettait de vous dire
que cette suite de cercles s'involuant d'une fagon dissymétrique, c'est-a-dire maintenant toujours a
mesure de leur plus grande apparente intériorité la subsistance de A, mais en tant que cette
figuration suggérait une topologie qui est celle grice a quoi le plus petit des cercles venait se
conjoindre au plus grand sur cette figure, et la topologie suggérée par une figuration semblable, en
faire I'index de ceci que le grand A, si nous le définissons comme s'incluant possiblement, c'est-a-
dire devenu savoir absolu, a cette conséquence singuliere que ce qui représente le sujet ne s'y
inscrit, ne s'y manifeste que sous la forme d'une répétition infinie, comme vous l'avez vu s'inscrire
sous la forme de ce S, grand S, dans la série de parois du cercle ou ils s'inscrivent indéfiniment.

Le sujet ainsi, de ne s'inscrire que comme répétition de soi-méme infinie, s'y inscrit d'une fagon telle
qu'il est trés précisément exclu, et non pas d'un rapport qui soit d'intérieur ni d'extérieur, de ce qui
est posé d'abord comme savoir absolu. Je veux dire qu'il y a 1a quelque chose qui rend compte, dans
la structure logique, de ce que la théorie freudienne implique de fondamental dans le fait
qu'originellement le sujet, au regard de ce qui le rapporte a quelque chute de la jouissance, ne
saurait se manifester que comme répétition et répétition inconsciente. C'est donc une des limites
autour de quoi s'articule le lien du maintien de la référence au savoir absolu, au sujet supposé
savoir, comme nous l'appelons dans le transfert avec cet index de la nécessité répétitive qui en
découle qu'est logiquement 1'objet petit g, 1'objet petit a en tant qu'ici I'index en est 56

380



SEMINAIRE 16

représenté par ces cercles concentriques.

Par contre, ce sur quoi j'ai terminé la derniere fois est 1'autre bout de l'interrogation que nous avons
a poser au grand A, au grand Autre pour autant que nous lui imposerions la condition de ne pas se
contenir lui-méme. Le grand A ne contient que des S1, S2, S3 qui tous sont distincts de ce que
grand A représente comme signifiant. Est-il possible que sous cette autre forme le sujet puisse se
subsumer d'une facon qui, sans rejoindre l'ensemble ainsi défini comme univers du discours,
pourrait étre stir d'y rester inclus ? C'est le point sur lequel peut-étre suis-je passé€ un peu vite et c'est
pourquoi, pour terminer aujourd'hui, j'y reviens.

La définition d'un ensemble en tant qu'il joint des éléments, veut dire qu'est défini ensemble tout
point a quoi plusieurs autres se rattachent je prends point parce qu'il n'y a pas de fagon plus sensible
de figurer 1'élément comme tel ; ces points, par exemple, sont par rapport a celui-ci ¢léments de
'ensemble que ce quatriéme point peut figurer a partir simplement du moment ou nous le
définissons comme élément. A l'intérieur, donc, du grand Autre, ou ne figurera aucun A comme
¢lément, puis-je définir le sujet sous cette forme ultra simple qu'il est précisément constitué, ce qui
semble étre exhaustif, par tout signifiant en tant qu'il n'est pas élément de lui-méme, c'est-a-dire que
ni S1 ni S2 ni S3 ne sont signifiants semblables au grand A, que grand A est leur Autre a tous ?
Vais-je, comme sujet du dire - a simplement émettre cette proposition que S, un signifiant
quelconque, Sq voulant dire quelconque, n'est pas élément de lui-méme - vais-je pouvoir ainsi
rassembler quelque chose qui sera ce point 1, a savoir l'ensemble qui conjoint tous les signifiants
ainsi définis, je I'ai dit, par un dire ? Ceci est essentiel pour vous a retenir pour la suite car ce "par
un dire" autrement dit, proposition, ce autour de quoi il faut faire tourner d'abord la fonction du
sujet pour en saisir la faille, car quelque usage que vous donniez ensuite & une énonciation, méme
son usage de demande, c'est d'avoir marqué ce que comme simple dire elle démontre de faille, que
vous pourrez le plus correctement, dans la faille de la demande, cerner dans I'énonciation de la
demande ce qu'il en est de la faille du désir.

Le structuralisme c'est la logique partout, ce qui veut dire, méme au niveau ou vous pouvez
interroger le désir - et Dieu sait bien stir qu'il y en

a plus d'une fagon - il y a des types qui brament, il y a des types qui 57

381



SEMINAIRE 16

clament, des typesses qui drament hein ! Et ¢a vaut ! Simplement vous ne saurez jamais rien de ce
que ¢a veut dire pour la simple raison que le désir, ¢a ne peut se dire. Du dire il n'est que la
désinence et c'est pourquoi cette désinence doit d'abord étre serrée dans le pur dire, 1a ou seul
l'appareil logique peut en démontrer la faille. Or, il est clair que ce qui, ici, aurait le réle du
deuxiéme signifiant, par essence - ici je les ai appelés S alpha, S béta, S gamma - ce deuxiéme
signifiant, le sujet en tant qu'il est le sousensemble de tous les signifiants en tant qu'ils ne sont pas
¢léments d'eux-mémes, en tant que A n'est pas A, qu'allons-nous pouvoir en dire ?

Nous avons posé¢ comme condition, - prenons ici pour étre simple les lettres auxquelles vous étes
déja le plus habitués a savoir X n'est pas ¢lément de X , pour que quelque chose s'inscrive sous la
rubrique de S2, le sous-ensemble formé par ce signifiant aupres de qui va étre représenté par tous
les autres le sujet, c'est-a-dire justement celui qui le subsume comme sujet, il faut pour que X, quel
qu'il soit, soit élément de B ceci, premiere condition, que X ne soit pas élément de X et secundo,
nous prenons X comme ¢lément de A, puisque le grand A les rassemble tous. Alors ! Que va-t-il en
résulter ? Ce S2 est-il élément de lui-méme ? S'il était élément de lui-méme il ne répondrait pas a la
fagon dont nous avons construit le sousensemble des éléments en tant qu'ils ne sont pas éléments
d'eux-mémes. Il n'est donc pas élément de lui-méme; il n'est donc pas parmi ces S alpha, S béta, S
gamma, il est 1a ou je l'ai placé en tant qu'il n'est pas élément de lui-méme. S2 n est pas élément de
lui-méme. C'est ce que j'écris 1a: S2 X S2.

Supposons qu'il soit, S2, élément de grand A, qu'est-ce que cela veut dire ? C'est que S2 est élément
de S2 puisque tout ce qui n'est pas élément de soi-méme, tout en étant ¢lément de grand A, nous
l'avons défini comme faisant partie, comme constituant le sous-ensemble défini par X élément de
S2, £ S2. 1l faut donc écrire que S2 est élément de S2, ce que nous avons 58

382



SEMINAIRE 16

repoussé tout a 1'heure puisque sa définition a ce sous-ensemble, c'est qu'il est composé d'éléments
qui ne sont point éléments d'eux-mémes. Qu'en résulte-t-il ?

Pour ceux qui ne sont pas habitués a ces sortes de raisonnements pourtant simples, je le figure,
encore que la figuration soit ici tout a fait puérile ; c'est que S2 n'étant pas ¢lément de grand A, ne
peut étre figuré qu'ici, c'est-a-dire en dehors, ce qui démontre que le sujet de quelque fagon qu'il
entende s e subsumer, soit d'une premiere position du grand Autre comme s'incluant lui-méme, soit
dans le grand Autre a se limiter aux éléments qui ne sont point éléments d'eux-mémes, implique
quelque chose qui, quoi ? Comment allons-nous traduire cette extériorité ou je vous ai posé le
signifiant du sous-ensemble, a savoir S2 ? Ceci veut dire trés précisément que le sujet, au dernier
terme, ne saurait étre universalisé, qu'il n'y a pas de proposition qui dise d'aucune sorte, méme sous
la forme de ceci que le signifiant n'est pas élément de soi-méme, que ce que définit ceci soit une
définition englobante par rapport au sujet. Et ceci aussi démontre non pas que le sujet n'est point
inclus dans le champ de 1'Autre, mais que ce qui peut étre le point ou il se signifie comme sujet, est
un point disons entre guillemets "extérieur" a 1'Autre, extérieur a I'univers du discours. Dire comme
je l'ai aussi entendu répéter en écho de mon articulation, qu'il n'y a pas d'univers du discours, ce qui
voudrait dire qu'il n'y a pas de discours du tout, il me semble que si je n'avais pas ici soutenu un
discours assez serré, c'est trés précisément ce dont vous n'auriez aucune espéce d'idée. Que ceci
vous serve d'exemple et d'appui pour notre méthode et aussi de point d'attente pour ce que la
prochaine fois, 11 Décembre, j'espére, nous réussirons a pousser plus avant de cette articulation
dans ce qui nous intéresse, non pas seulement en tant que, psychanalystes, vous en étes le point
vivant, mais aussi en tant que psychanalysants vous €tes a sa recherche.

59

383



SEMINAIRE 16

60

384



SEMINAIRE 16

LECON YV, 11 DECEMBRE 1968

Je note quelquefois, a part moi, des petites adresses a votre intention. Alors 1a, au moment de
brasser ces papiers, j'en retrouve une qui va me fournir mon entrée : "Qu'il est regrettable,"” écrivai-
je je ne sais plus quand, "que Dieu serve a écarter par ce que nous appellerons la proscription de
son Nom "- ¢a a pris forme d'un interdit précisément sans doute 1a ou on pourrait savoir le mieux ce
qu'il en est de la fonction de ce terme, Dieu, a savoir chez les Juifs; vous savez que chez eux il a un
nom impronongable - eh bien !, " cette proscription, justement, sert a écarter, commencai-je a dire,
un certain nombre de références absolument essentielles au maintien du "je" dans une lumiere
suffisante, suffisante pour qu'on ne puisse pas le jeter - il y a je la-dedans — le jeter aux chiens,
c'est-a-dire aux professeurs’".

Ce dont je suis parti pour, en somme, la derniére fois, vous 1'avez entendu, sinon vu, presque malgré
moi, pousser d'abord et en avant cette référence "je". Par l'intermédiaire du Dieu en question j'ai
traduit ce qui fut proféré un jour sous la forme: xmn &7 xwt Eye acher eye par "je suis ce que je est".
Je vous ai dit alors avoir ét¢ moi-méme un peu débordé par l'avance de cette énonciation que j'ai
justifiée comme traduction, ou crois avoir justifiée. Puis j'ai dit qu'apres tout, 1a, le Sinai m'avait
émergé, malgré moi, du sol entre les jambes ; cette fois-ci, je n'ai pas recu de petit papier comme la
dernicre fois, je l'attendais pourtant, que quelqu'un me fasse remarquer que ces paroles sont sorties
du buisson ardent. Vous voyez ce que ¢a aurait fait si je vous avais dit que le buisson ardent m'était
sorti entre les jambes ? C'est bien en cela que la phrase se donne des ordres a elle-méme,
rétroactivement. C'est bien parce que je voulais la définir entre les jambes que j'ai mis d'abord le
Sinai a la place du buisson ardent. D'autant plus qu'apres tout, sur le Sinai, c'est des suites de la
chose dont il s'agit. C'est-a-dire que, comme je l'ai déja fait remarquer dans le Séminaire sur
'Ethique, celui qui s'est annoncé - a mon dire tout au moins - comme "je suis ce que je est", celui-1a,
sous la forme de ce qui, depuis, se transmet dans l'impératif de la liste des Dix Commandements
dits de Dieu, n'a fait, je l'ai expliqué il y a bien longtemps, qu'énoncer les lois du "je parle". S'il est
vrai, comme je I'énonce, que la vérité parle "je", il parait bien aller de soi que : "Tu n'adoreras que
celui qui a dit: Je suis ce que je est" et que tu n'adoreras que lui seul, par la méme conséquence, "Tu
aimeras", comme il se dit aussi, "ton 61

385



SEMINAIRE 16

prochain comme toi-méme", toi-méme n'étant rien d'autre que ce a quoi il est dit, dans ces
commandements mémes, ce a quoi on s'adresse comme a un "Tu" et méme a un "Tu es", dont j'ai
souligné depuis longtemps I'ambiguité vraiment magique dans la langue frangaise; ce
commandement dont le prélude sous-jacent est ce "Tu es" qui vous institue comme "je", c'est aussi
la méme pente offerte a ce "tu-ant" qu'il y a dans toute invocation. Et I'on sait qu'il n'y a pas loin de
l'ordre a ce qu'on y réponde. Tout Hegel est construit pour montrer ce qui s'édifie la-dessus.

On pourrait les prendre un par un, en passant, bien sir par celui sur le mensonge, puis ensuite sur
cet interdit de "convoiter la femme, le beeuf ni I'ane de ton voisin" qui est toujours celui qui te tue.
On voit mal ce qu'on pourrait convoiter d'autre ! La cause du désir étant précisément bien la. Il est a
remarquer qu'assurément, par une solidarité qui participe de 1'évidence, il n'y a pas de parole, a
proprement parler, que 1a ou la cloture de tel commandement la préserve. Ce qui explique bien
pourquoi ces commandements, depuis que le monde est monde, personne trés exactement ne les
observe, et que c'est pour cela que la parole, au sens ou la vérité parle "je", reste- profondément
cachée et n'émerge qu'a montrer un petit bout de pointe de nez, de temps en temps, dans les
interstices du discours.

Il convient donc, il convient pour autant qu'il existe une technique qui fait confiance a ce discours
pour y retrouver quelque chose, un chemin, une voie comme on dit qui se présume n'étre pas sans
rapport avec, comme on s'exprime, - mais méfions-nous toujours des envers du discours - la vérité
et la vie. Il convient peut-étre d'interroger de plus prés ce qui, dans ce discours, se fonde comme
pouvant amorcer, nous donner un pont vers ce terme radical, inaccessible, qu'avec quelque audace
le dernier des philosophes, Hegel, crut pouvoir réduire a sa dialectique.

Pour nous, dans un abord qui est celui que j'ai commencé de frayer, c'est devant 1'Autre, comme
permettant de cerner une défaillance logique, comme lieu d'un défaut d'origine porté dans la parole
en tant qu'elle pourrait répondre, c'est la qu'apparait le "je" comme, premierement assujetti, comme
as-sujet ai-je écrit quelque part pour désigner ce sujet, en tant que dans le discours il ne se produit
jamais que divisé. Que l'animal qui parle ne puisse s'étreindre au partenaire qu'a s'assujettir d'abord ;
c'est parce qu'il a été toujours, déja parlant, qu'en 1'approche méme de cette étreinte il n'y peut
formuler le "Tu es" qu'a s'y tuer, qu'il autrifie le partenaire, qu'il en fait le lieu du signifiant.

Ici on me permettra de revenir un instant sur ce "je est" de la derniére fois, puisque aussi bien, et
d'une téte pas mal faite j'ai vu revenir I'objection qu'a le traduire ainsi je rouvrais la porte, disons au
moins a une référence d'étre. Que ce "est" fut au moins, par une oreille, entendu comme 62

386



SEMINAIRE 16

un appel a I'étre, a I'étre si selon la terminologie de la tradition il est suspendu a ce que j'énoncerai
comme - de par quelque ordre de nature, au sens le plus original - subsistant dans cette nature. La
tradition édifie cet étre supréme pour y répondre de tous les "étant". Tout change, tout tourne autour
de celui qui prend la place du pivot de l'univers, ce x grace a quoi il y a un Univers.

Rien n'est plus ¢loigné de l'intention de cette traduction que ce que j'ai formulé, que pour le faire
entendre, je peux reprendre dans "je suis ce qu'est le Je". Disons qu'ici le "est" se lit mieux et que
nous revenons a proprement énoncer dans le "je" ce qui donne le fond proprement de la vérité en
tant qu'elle parle seulement. Ces commandements qui la soutiennent, 1'ai-je assez dit tout a I'heure,
sont proprement l'anti-physique, et pourtant pas moyen, sans s'y référer, de ce qu'on appelle dire la
vérité. Essayez donc ! En aucun cas ! C'est un point idéal, c'est bien le cas de le dire. Personne ne
sait méme ce que c¢a veut dire. Dés qu'on tient un discours, ce qui surgit, ce sont les lois de la
logique, a savoir une cohérence fine, liée a la nature de ce qui s'appelle articulation signifiante. C'est
ce qui fait qu'un discours est soutenable ou non, de par la structure de cette chose qui s'appelle le
signe, et qui a a faire avec ce qu'on appelle communément la lettre pour I'opposer a I'esprit. Les lois
de cette articulation, voila ce qui d'abord domine le discours.

Ce que j'ai commencé d'énoncer dans mon exposé cette année c'est ce champ de 1'Autre pour
I'éprouver comme concevable au titre de champ d'inscription de ce qui s'articule ainsi dans le
discours. Ce champ de I'Autre, ce n'est pas, d'abord, lui donner aucune incarnation ; c'est a partir de
sa structure que pourra se définir la possibilité du "Tu" qui va nous atteindre et faire appel a quelque
chose, troisieme temps, qui aura a se dire "je". Il est clair que ce qui va se montrer c'est ce que nous
attendons, c'est ce que nous savons bien, que ce "je" est impronongable, toujours impronongable en
toute vérité. C'est bien pour cela que tout le monde sait a quel point il est encombrant et que,
comme le rappellent les lois de la parole elle-méme auxquelles je me référais tout a l'heure, il est
préférable de ne jamais dire "je jure".

Alors, avant de préjuger ce qu'il en est de l'Autre, laissons ouverte la question. Que ce soit
simplement la page blanche, méme a cet état, il nous fera assez de difficultés, puisque c'est ce que
j'ai démontré au tableau la derniére fois, c'est qu'a supposer que vous ayez inscrit sur cette page
blanche a condition qu'elle soit page, c'est-a-dire finie - la totalité¢ des signifiants, ce qui est, apres
tout, concevable puisque vous pouvez choisir un niveau ou il se réduit aux phonémes, il est
démontrable qu'a la seule condition de croire que vous pouvez y rassembler quoi que ce soit dont
vous pourriez énoncer ce jugement - c'est le sujet, le terme nécessité par ce 63

387



SEMINAIRE 16

rassemblement -, ce choix sera forcément a situer hors de cette totalité. C'est hors de la page
blanche que le S2, celui qui intervient quand j'énonce le signifiant c'est ce qui représente un sujet
pour un autre signifiant ; cet autre signifiant, le S2, sera hors page. Il faut partir de ce phénomene
démontrable comme interne a toute énonciation comme telle, pour savoir tout ce que nous pourrons
avoir a dire par la suite de quoi que ce soit qui s'énonce, et c'est pourquoi il vaut encore de s'y
attarder un instant.

Prenons I'énonciation la plus simple. Dire que quelqu'un annonce qu'il pleut, ne se juge, ne peut se
juger pleinement qu'a s'attarder a ce qu'il y a d'émergence dans le fait qu'il soit dit qu'il y a du
"pleut".

C'est ca I'événement du discours par lequel celui méme qui le dit se pose comme secondaire.
L'événement consiste en un dit; celui, sans doute, dont le "il" marque la place. Mais il faut se
méfier. Le sujet grammatical qui, d'ailleurs, peut présenter selon les langues des morphologies
distinctes, qui n'est pas nécessairement isolé, le sujet grammatical ici a un rapport avec ce que j'ai
appelé tout a 'heure I' hors champ, plus ou moins individualis¢ comme je viens de le rappeler, c'est-
a-dire aussi bien, par exemple, réduit a une désinence, "pleut". Le "t", ce petit "t", d'ailleurs, que
vous retrouverez baladeur dans toutes sortes de coins du francais lui-méme, pourquoi nous revient-il
se loger 1a ou il n'a que faire ? Dans un orne-t-il par exemple ? C'est-a-dire 1a ou il n'était pas du
tout dans la conjugaison. Ce sujet grammatical, donc, si difficile a bien cerner, n'est que la place ou
quelque chose vient a se représenter.

Revenons sur ce S1 en tant que c'est lui qui représente ce quelque chose, et rappelons que quand la
derniere fois nous avons voulu extraire du champ de 1'Autre comme il s'imposait, ce S2, puisqu'il
n'y pouvait tenir, pour rassembler les S alpha, S béta, S gamma ou nous prétendions saisir le sujet,
c'est en tant, justement, que dans le champ de I'Autre nous avions défini ces trois S par une certaine
fonction, appelons-la R définie par ailleurs, a savoir que x n'était pas ¢lément de x et que ce R (x)
(fig. 5) c'est ce qui transformait tous ces ¢léments signifiants dans 1'occasion en quelque 64

388



SEMINAIRE 16

chose qui restait, puisque ouvert, indéterminé, qui prenait, pour tout dire, fonction de variable. C'est
en tant que nous avons spécifié¢ ce a quoi doit répondre cette variable, a savoir une proposition qui
n'est pas n'importe laquelle, qui n'est pas, par exemple, que la variable doit étre bonne, ou n'importe
quoi d'autre, ou rouge, ou bleue, mais qu'elle doit étre sujet, que surgit la nécessité de ce signifiant
comme Autre, qu'il ne saurait d'aucune fagon s'inscrire dans le champ de 1'Autre. Ce signifiant est
proprement, sous sa forme la plus originelle, ce qui définit la fonction dite du savoir. J'aurai, bien
siir, a y revenir, car cette place est, méme par rapport a ce qui a été jusqu'ici énoncé quant aux
fonctions logiques, peut-étre encore pas assez accentuée, qu'essayer de qualifier le sujet comme tel
nous met hors-I'Autre, ce "nous met" est peut-étre une forme de "noumen " qui nous meénera plus
loin que nous ne pensons.

Qu'il me suffise ici d'interroger s'il n'est pas vrai que les difficultés que nous apportent, dans une
réduction logique, les énoncés classiques, je veux dire aristotéliciens de l'universel et de la
particuliére propositions, ne tiennent pas, c'est qu'on ne s'apergoit pas que c'est 1a, hors du champ,
du champ de 1'Autre, que doivent étre placés le "tous" et le "quelque", et que nous aurions moins
d'embarras a nous apercevoir que les difficultés qu'engendre la réduction de ces propositions
classiques au champ des quantificateurs tiennent a ceci, c'est que plutot que dire que tous les
hommes sont bons, ou mauvais, peu importe, la juste formule serait d'énoncer les hommes, ou quoi
que ce soit d'autre, quoi que ce soit que vous pouvez habiller d'une lettre, en logique, sont tous bons,
ou sont quelques bons. Bref, qu'a mettre hors du champ la fonction syntaxique de I'universel et du
particulier, vous verriez moins de difficultés a les réduire ensuite au champ mathématique. Car le
champ mathématique consiste justement a opérer désespérément pour que le champ de 1'Autre
tienne comme tel. C'est la meilleure fagon d'éprouver qu'il ne tient pas. Mais de 1'éprouver en
envoyant s'articuler tous les étages, car c'est a des niveaux bien divers qu'il ne tient pas. L'important
est de voir ceci, c'est que c'est en tant que ce champ de 1'Autre n'est, comme on dit techniquement,
"pas consistant", que 1'énonciation prend la tournure de la demande, ceci avant que quoi que ce soit,
qui charnellement puisse répondre, soit méme venu s'y loger.

L'intérét d'aller aussi loin qu'il est possible dans l'interrogation de ce champ de 1'Autre comme tel,
c'est d'y noter que c'est a une série de niveaux différents que sa faille se percoit. Ce n'est pas la
méme chose, et pour en faire I'épreuve c'est 1a que les mathématiques nous apportent un champ
d'expérience exemplaire, c'est qu'elles peuvent se permettre de limiter ce champ a des fonctions
bien définies, l'arithmétique, par exemple ; peu importe encore, pour l'instant, ce qu'en fait elle
manifeste, cette recherche arithmétique. Vous en avez entendu assez pour savoir que dans 65

389



SEMINAIRE 16

ces champs, et choisis parmi les plus simples, la surprise est grande quand nous découvrons qu'il
manque, par exemple, la complétude ; a savoir que 1'on ne puisse dire que quoi que ce soit qui s'y
énonce doive étre ou bien démontré ou bien démontré que non. Mais, plus encore que dans tel
champ, et parmi les plus simples, il peut &tre mis en question que quelque chose, quelque énoncé y
soit démontrable, qu'un autre niveau se dessine d'une démonstration possible, qu'un énoncé n'y soit
pas démontrable ; mais qu'il devient trés singulier et trés étrange qu'en certains cas ce pas
démontrable lui-méme échappe pour quelque chose qui s'énonce dans le méme champ. C'est-a-dire
que, ne pouvant méme pas étre affirmé qu'il n'est pas démontrable, une dimension distincte s'ouvre,
qui s'appelle le non décidable.

Ces échelles, non pas d'incertitude mais de défaut dans la texture logique, sont-ce elles-mémes qui
peuvent nous permettre d'appréhender que le sujet comme tel pourrait, en quelque sorte, y trouver
son appui, son statut, la référence, pour tout dire, qui, au niveau de l'énonciation, se satisfasse
comme adhésion a cette faille méme. Est-ce qu'il ne vous semble pas que comme, peut-étre, a
condition qu'un auditoire aussi nombreux y mette quelque complaisance, comme peut-&tre nous
pourrons le faire sentir dans quelque construction, quitte, comme je l'ai fait déja a propos de ce
champ de I'Autre, a 1'abréger, il puisse étre, en quelque sorte, rendu nécessaire dans un énoncé de
discours qu'il ne saurait méme y avoir de signifiant, comme, semble-t-il, on peut le faire, car a
aborder ce champ de l'extérieur, de la logique, rien ne nous empéche, semble-t-il, de forger le
signifiant dont se connote ce qui, dans l'articulation signifiante méme fait défaut. S'il pouvait, ce
qu'ici je laisse encore en marge, s'articuler ce quelque chose, et c'est ce qui a été fait, qui démontre
que ne peut pas se situer ce signifiant dont un sujet, au dernier terme, se satisfasse pour s'y identifier
comme identique au défaut méme du discours, si vous me permettez ici cette formule abrégée, est-
ce que tous ceux qui sont ici et qui sont analystes ne se rendent pas compte que c'est faute de toute
exploration de cet ordre que la notion de la castration qui est bien ce que j'espere vous avez senti au
passage étre 1'analogue de ce que j'énonce, que la notion de la castration reste si floue, si incertaine
et se trouve maniée avec 1'épaisseur et la brutalité que l'on sait ? A vrai dire, dans la pratique, elle
n'est pas maniée du tout. On lui substitue tout simplement ce que l'autre ne peut pas donner. On
parle de frustration la ou il s'agit de bien autre chose. A l'occasion, c'est par la voie de la privation
qu'on en approche, mais vous le voyez, cette privation est justement ce qui participe de ce défaut
inhérent au sujet qu'il s'agit d'approcher.

Bref, je ne ferai, pour quitter ce dont aujourd'hui je ne fais que tracer le pourtour sans pouvoir
méme prévoir ce que d'ici la fin de I'année j'arriverai a vous faire supporter, que simplement, en
passant, j'indique que 66

390



SEMINAIRE 16

si quelque chose a pu étre énoncé dans le champ logique, vous pouvez, tous ceux, tout au moins, qui
ici ont quelque notion des derniers théorémes avancés dans le développement de la logique, ceux-la
savent que c'est trés précisément en tant que ce S, a propos de tel systéme, systéme arithmétique par
exemple, joue proprement sa fonction en tant que c'est du dehors qu'il compte tout ce qui peut se
théorématiser a l'intérieur d'un grand A bien défini. Que c'est en tant, en d'autres termes, que cet "il
compte", un homme de génie qui s'appelle Godel a eu 1'idée de s'apercevoir que c'était a prendre a la
lettre, qu'a condition de donner a chacun des énoncés des théorémes comme situables dans un
certain champ, leur nombre dit nombre de Gédel, que quelque chose pouvait étre approché de plus
sir qui n'avait jamais ét¢ formulé concernant ces fonctions auxquelles je n'ai pu faire qu'allusion
dans ce que je viens préalablement d'énoncer, quand elles s'appellent la complétude ou la
décidabilite.

Il est clair que tout différe d'un temps passé ou pouvait s'énoncer qu'apres tout les mathématiques
n'étaient que tautologies, que le discours humain peut rester, car c'est un champ qui, dans ce dire,
aurait tenu celui de la tautologie, qu'il y a quelque part un A qui reste un grand A identique a lui-
méme, que tout différe a partir du temps ou ceci est réfuté, réfuté de la fagon la plus stire. Que c'est
un pas, que c'est un acquis et qu'a quiconque se trouve confronté dans l'expérience, dans une
expérience qui nous parait comme une aporie transcendante au regard d'une histoire naturelle
comme est l'expérience analytique, nous ne voyons pas l'intérét a aller prendre appui dans le champ
de ces structures. De ces structures, comme je l'ai dit, en tant qu'elles sont structures logiques pour
situer, pour mettre a leur place ce x a quoi nous avons affaire dans le champ d'une tout autre
énonciation, celle que 1'expérience freudienne permet et qu'aussi bien elle dirige.

C'est donc d'abord en tant que I'Autre n'est pas consistant que 1'énonciation prend la tournure de la
demande et c'est ce qui donne sa portée a ce qui, dans le grand graphe complet, celui que j'ai dessiné
ici (fig. 6), ici s'inscrit sous la forme $ *D, § poingon de D. Il ne s'agit que de ceci, qui s'énonce
d'une facon qui n'est pas énoncée en ceci qui distingue tout énoncé, c'est qu'il y est soustrait ce "je
dis que" qui est la forme ou le "je" est limité. Le "je" de la grammaire peut s'isoler hors de tout
risque essentiel, peut se soustraire de l'énonciation et, de ce fait, la réduit a I'énoncé si ce "je dis
que", de n'étre pas soustrait, laisse intégral que, du seul fait de la structure de 1'Autre, toute
énonciation, quelle qu'elle soit, se fait demande ; demande de ce qui lui manque a cet Autre. Au
niveau de ce $ poingon de D, la question double c'est: je me demande ce que tu désires, et son
double qui est précisément la question que nous pointons aujourd'hui, & savoir : je te demande, non
qui je suis, mais, plus loin encore, ce qu'est le.

67

391



SEMINAIRE 16

Ici s'installe le nceud méme, qui est celui que j'ai formulé en proférant que le désir de I'homme c'est
le désir de 1'Autre, c'est-a-dire que, si je puis dire, si vous prenez les vecteurs tels qu'ils se
définissent sur ce graphe (fig. 6), a savoir venant ici du départ de la chaine signifiante pure, pour ici,
du carrefour désigné par $ *D, avoir ce retour qui compléte la rétroaction ici marquée, c'est bel et
bien en ce point dit d de A, désir de 1'Autre,

que convergent ces deux €¢léments que j'ai articulés sous la forme je me demande ce que tu désires.
C'est la question qui se branche au niveau méme de l'institution du A ; "ce que tu désires", c'est-a-
dire ce qui te manque lié a ce que je te suis assujetti.

Et d'autre part, je te demande ce qu'est "je", le statut du "je" comme tel, en tant que c'est ici qu'il
s'instaure - je le marque en rouge - ce statut du "Tu" est constitu¢ d'une convergence, une
convergence qui se fait, que toute €énonciation en tant que telle, I'énonciation indifférente de
l'analyse, puisque c'est ainsi que la régle la pose en principe, si elle tourne a la demande, c'est qu'il
est radicalement de sa fonction méme d'énonciation d'étre demande, concernant le "Tu" et le "je".
Quant au "Tu", c'est demande convergente, interrogation suscitée par le manque lui-méme en tant
qu'il est au coeur du champ de I'Autre, structuré de pure logique. C'est précisément ce qui va donner
valeur et portée a ce qui se dessine, tout autant vectorisé de l'autre coté du graphe, c'est a savoir que
la division du sujet y est rendue sensible comme essentielle & ce qui se pose comme "je". A la
demande de "qui est je", la structure méme répond par ce refus signifiant de A, tel que je l'ai inscrit
dans le fonctionnement de ce graphe, de méme ce qui est ici le "Tu", l'institue d'une convergence
entre la demande la plus radicale, celle qui nous est faite a nous analystes, la seule qui soutienne, au
dernier terme, le discours du sujet ; "je viens ici pour te demander", au premier temps, c'est bien de
"qui je suis" qu'il s'agit si c'est au niveau du "qui est je" qu'il est répondu, c'est bien sir que c'est la
nécessité logique qui donne la ce recul.

Convergence, donc, de cette demande et, ici, quelque chose d'une promesse, ce quelque chose qui,
en S2 est I'espoir du rassemblement de ce 68

392



SEMINAIRE 16

"Je". C'est bien ce que, dans le transfert j'ai appelé du terme le sujet supposé savoir, c'est-a-dire
cette prime conjonction, S li¢ a S2, en tant que, comme je l'ai rappelé la dernicre fois, dans la paire
ordonnée, c'est lui, c'est cette conjonction, c'est ce nceud qui fonde ce qui est savoir.

Qu'est-ce donc a dire ? Si le "je" n'est sensible que dans ces deux poles, eux, divergents qui I'un
s'appelle ce que ici j'articule comme le non, le refus qui donne forme au manque de la réponse, et ce
quelque chose d'autre qui est la articulé comme petit s de grand A, cette signification quelle est-
elle 7 Car n'est-il pas sensible que tout ce discours que je file pour donner I'armature au "je" de
l'interrogation dont s'institue cette expérience, n'est-il pas sensible que je le poursuis en laissant en-
dehors, au moins jusqu'a ce point ou nous arrivons ici, aucune signification ?

Qu'est-ce a dire ? Qu'apres vous avoir, de longues années, formés a fonder sur la différenciation
d'origine linguistique du signifiant comme matériel, du signifié comme son effet, je laisse ici
soupgonner, apparaitre que quelque mirage repose au principe de ce champ défini comme
linguistique, la sorte d'étonnante passion avec laquelle le linguiste articule que ce qu'il tend a saisir
dans la langue c'est pure forme, non contenu ?

Je vais ici vous ramener a ce point, qu'en ma premicre conférence, disons, j'ai d'abord produit
devant vous, et non sans intention, sous la forme du pot ; rien, que ceux qui prennent des notes le
sachent, n'est sans préméditation dans ce qu'on pourrait, dun premier champ, appeler mes
digressions . Si je suis revenu digressivement apparemment sur le pot de moutarde, ce n'est certes
pas sans raison. Et vous pouvez vous souvenir que j'ai fait place a ce qui, dans les formes premicres
de son apparition, a ce pot, est hautement a signaler, c'est qu'il n'y manque jamais, a sa surface, les
marques du signifiant lui-méme; est-ce qu'ici ne s'introduit pas ceci ou le "je" se formule ?. C'est
que ce qui soutient toute création humaine, celle dont nulle image n'a jamais paru meilleure que
I'opération du potier, c'est trés précisément de faire ce quelque chose, ustensile, qui nous figure par
ses propriétés, qui nous figure cette image que le langage dont il est fait - car ou il n'y a pas de
langage il n'y a pas non plus d'ouvrier - que ce langage est un contenu. Il suffit un instant de penser
que la référence méme de cette opposition philosophiquement traditionnelle de forme et contenu,
c'est cette fabrication méme qui est 1a pour l'introduire. Ce n'est pas pour rien que j'ai, dans ma
premiére introduction de ce pot, signalé que 1a ou on le livre a I'accompagnement du mort dans la
sépulture on y met cette addition qui proprement le troue ; c'est bien, en effet, que ce qui est son
principe spirituel, son origine de langage, c'est qu'il y a quelque part un trou par ou tout s'enfuit.
Quand il rejoint a leur place ceux qui sont passés au-dela, le pot lui aussi, retrouve sa véritable
origine, a savoir le trou qu'il était fait pour masquer dans le langage. Aucune signification qui ne
fuit au regard de 69

393



SEMINAIRE 16

ce que contient une coupe, et il est bien singulier que j'ai fait cette trouvaille qui n'était certes pas
faite au moment ou je vous ai énoncé cette fonction du pot. Allant chercher, mon Dieu, 1a ou je me
réfere d'habitude, a savoir dans le Bloch et von Wartburg, ce qu'il peut en étre du pot, j'ai eu, si je
puis dire, la bonne surprise de voir que ce terme, comme en témoignent, parait-il, le bas-allemand et
le néerlandais avec lesquels nous l'avons en commun, est un terme préceltique. C'est donc qu'il nous
vient de loin ; du néolithique, pas moins. Mais il y a mieux. C'est que pour avoir cette idée, au
moins lui donner une petite base, nous nous fondons sur ces pots qu'on trouve d'avant l'invasion
romaine, ou plus exactement comme représentant ce qui était institué avant elle, a savoir les pots
qu'on déterre, parait-il, dans la région de Tréves; Bloch et von Wartburg s'expriment ainsi: "Nous y
voyons inscrit le mot Potus". C'en est assez, pour eux, pour désigner 1'origine trés antique, puisqu'il
s'agit d'un usage, qu'ils indiquent que "Potus", a titre hypochoristique, comme on s'exprime, peut
désigner les fabricants. Qu'importe ! La seule chose qui, pour moi, importe, c'est que quand le pot
apparait, il est toujours marqué, sur sa surface, d'un signifiant qu'il supporte. Le pot ici nous donne
cette fonction distincte de celle du sujet, pour autant que dans la relation au signifiant le sujet n'est
pas un préalable mais une anticipation ; il est supposé, upokeimenon. C'est son essence, c'est sa
définition logique, supposé, presque induit, certainement méme, il n'est pas le support. Par contre,
c'est légitimement que nous pouvons au signifiant donner un support fabriqué et méme, dirai-je,
ustensile. L'origine de l'ustensile en tant qu'il distingue le champ de la fabrication humaine est
méme proprement 1a.

La signification comme produite, voila ce qui sert, et comme leurre, a nous voiler ce qu'il en est de
I'essence du langage, en tant que, par son essence, proprement il ne signifie rien. Ce qui le prouve
c'est que le dire dans sa fonction essentielle n'est pas opération de signification et c'est bien ainsi
que nous-mémes analystes l'entendons. Ce que nous cherchons c'est ce qui, non pas d'Autre, mais
hors de I'Autre comme tel, suspend ce qui de 1'Autre s'articule, le S2, comme hors du champ. La est
la question de savoir quel en est le sujet, et si ce sujet ne peut d'aucune facon étre saisi par le
discours; la aussi est la juste articulation de ce qui peut s'y substituer.

Le sens de ce qu'il en est de la castration s'équilibre avec celui de la jouissance, mais il ne suffit pas
d'apercevoir cette relation comme assurément dans ce qui s'est manifesté dans un temps qui nous est
proche,

de quelque chose ou en méme temps ce cri, besoin de vérité, est appel a la jouissance. Il ne suffit
assurément pas d'aspirer a la jouissance sans entraves, s'il est patent que la jouissance ne peut
s'articuler pour tout étre - lui-méme inclus dans le langage et 1'ustensile - ne peut s'articuler que dans
ce registre de reste inhérent a 1'un et a I'autre que j'ai défini comme le plus de jouir. C'est ici que le 8
Janvier nous reprendrons notre discours.

70

394



SEMINAIRE 16

LECON VI, 8 JANVIER 1969

Je vous souhaite alors la borne année, la bonne année 69 ; c'est un bon chiffre ! Pour l'ouvrir, je
vous signale qu'a telle occasion, je regois toujours de quelque horizon un petit cadeau. Le dernier,
celui a cette occasion-ci, c'est un petit article qui est paru dans le numéro du ter janvier de la
Nouvelle Revue Francgaise ou il y a un article intitulé Quelques extraits du style de Jacques Lacan.
En effet, hein! mon style, c'est un probléme ! Ce par quoi j'aurais pu commencer mes Ecrits, c'est
par un treés vieil article que je n'ai jamais relu, qui était justement sur le probleéme du style. Peut-étre
que si je le relis, ¢a m'éclairera ! En attendant, bien siir, je suis le dernier a pouvoir en rendre
compte, et mon Dieu, on ne voit pas pourquoi quelqu'un d'autre ne s'y essaierait pas. C'est ce qui
s'est produit, tombant de la plume d'un professeur de linguistique et je n'ai pas a apprécier
personnellement le résultat de ses efforts. Je vous en fais juge. En gros, j'ai plutdt eu 1'écho que dans
le contexte actuel, ou un soupgon est porté, enfin, dans quelques endroits retirés, sur la qualité
générale de ce qui se dispense d'enseignement de la bouche des professeurs, on pense que ce n'était
peut-&tre pas le moment de publier ¢a ; ce n'est pas le moment le plus opportun. Enfin, il m'est
revenu que certains n'ont pas trouvé ca tres fort.

Enfin, je vous le dis, je vous en fais juge. Quant a moi, je ne m'en plains pas ! Je vois mal que
quelqu'un puisse y prendre la moindre idée de ce que j'ai répandu comme enseignement.
Néanmoins, il y a une pointe ; j'aurais os¢€, parait-il, écrire quelque part : "Freud et moi". Vous
voyez ¢a, hein !... Il ne se prend pas pour la queue d'une poéle ! Ca n'a peut-&tre pas tout a fait le
sens que croit devoir lui donner l'indignation d'un auteur, mais ¢a montre bien dans quel champ de
révérence, au moins dans certains domaines, on vit. Pourquoi, pour cet auteur qui avoue n'avoir pas
la moindre idée de ce que Freud a apporté, y a-t-il quelque chose de scandaleux de la part de
quelqu'un qui a passé sa vie a s'en occuper, a dire "Freud et moi" ? Je dirai plus, a retentir moi-
méme de cet attentat au degré du respect qui me serait 1a reproché, je n'ai pu faire autrement que de
me souvenir de I'anecdote que j'ai citée ici, du temps ou, en compagnie de P'tit Louis, comme je
I'évoquais, je me livrais sous la forme la plus difficile aux menues industries qui font vivre les
populations cotiéres. Avec ces trois excellents types dont le nom m'est encore cher, il est arrivé que
j'aie fait bien 71

395



SEMINAIRE 16

des choses sur lesquelles je passe. Mais il m'est arrivé aussi d'avoir avec le dit P'tit Louis le dialogue
suivant. C'était, comme je l'ai dit, a propos d'une boite de conserve de sardines que nous venions de
consommer et qui flottait aux abords du bateau, et P'tit Louis me dit ces paroles trés simples :
"Hein, cette boite, tu la vois parce que tu la regardes. Ben elle, elle a pas besoin de te voir pour te
regarder".

Le rapport de cette anecdote avec "Freud et moi" laisse ouverte la question d'ou, dans ce couple, je
me place. Et bien, rassurez-vous, je me place toujours a la méme place, a la place ou j'étais et ou je
reste encore vivant. Freud n'a pas besoin de me voir pour qu'il me regarde. Autrement dit, comme
I'énonce un texte que j'ai déja cité ici, "un chien vivant vaut mieux que le discours d'un mort",
surtout quand celui-ci en est venu au degré qu'il a atteint de pourriture internationale.

Ce que j'essaie de faire, c'est de rendre aux termes freudiens leur fonction en tant que ce dont il
s'agit dans ces termes, c'est d'un renversement des principes mémes du questionnement. Autrement
dit - ce qui ne veut pas dire, dit la méme chose - autrement dit ce qui y est engagé, c'est l'exigence
minimale du passage a ce questionnement renouvelé. L'exigence minimale est celle-ci, il s'agit de
faire des psychanalystes, car ce questionnement, pour se poser, exige un replacement du sujet dans
sa position authentique, et c'est pourquoi j'ai rappelé au début de cette année de quelle position il
s'agit. C'est celle qui le met d'origine dans la dépendance du signifiant. Autour, donc, de cette
exigence, de cette condition fondamentale s'ordonne tout ce qui s'est affirmé de recevable jusqu'ici
dont il y avait des ¢léments dans la premiére pratique de l'analyse ou I'on a tenu compte assurément
des jeux de mots et des jeux de langage. Et pour cause ! Ce niveau-la, je I'ai simplement repris,
légalis¢ dirai-je, en m'emparant de ce que fournissait la linguistique dans cette base qu'elle
dégageait et qui s'appelle phonologie, jeu du phonéme comme tel. Car il s'imposait vraiment de
s'apercevoir que ce que Freud avait frayé trouvait 1a tout simplement son statut, avec quelque retard,
certes, mais évidemment moins de retard que le public en général ne pouvait avoir, et du méme
coup les psychanalystes.

Ce n'est pas une raison pour s'en tenir 1, et c'est pourquoi vous me voyez, quelque soit par ailleurs
le degré de compétence que j'ai montré précédemment dans cet usage de ce qui n'est, aprés tout,
qu'une partie de la linguistique, poursuivre ce travail qui consiste a saisir partout ou les disciplines
déja constituées en prétent I'occasion, poursuivre cette recherche qui , du niveau ou il s'agissait
vraiment d'une coincidence, car c'est vraiment du matériel phonématique lui-méme qu'il s'agit dans
les jeux de l'inconscient, de poursuivre au niveau ou une autre discipline nous permet, entre ce
statut du sujet et ce qu'elle développe, de repérer un isomorphisme 72

396



SEMINAIRE 16

qui est de 1'abord, mais qui aussi bien peut se révéler recouvrir une identité d'étoffe, comme je I'ai
déja affirmé.

Et quelle est cette discipline ? Je I'appellerai la pratique logicienne, terme qui ne me semble pas
mauvais pour désigner ce dont il s'agit exactement, car c'est d'un lieu ou cette pratique s'exerce
qu'elle trouve maintenant ce qui 1'impose; mais il n'est pas inconcevable qu'elle trouve a se porter
ailleurs. Le lieu ou effectivement elle s'exerce, ou il s'est passé quelque chose qui a décollé la
logique de la tradition ou, au long des siccles, elle était restée enfermée, c'est le domaine
mathématique. Il n'est certes pas de hasard, il était tout a fait prévisible, malheureusement, apres
coup, que ce serait au niveau du discours mathématique que la pratique logicienne trouverait a
s'exercer. Quoi de plus tentant, en effet, que ce lieu ou le discours j'entends discours démonstratif,
semblait assis sur une entiére autonomie, autonomie au regard de ce qui s'appelle expérience. Il
semblait, il n'avait pu sembler que ce discours ne tenait que de lui-méme sa certitude, a savoir des
exigences de cohérence qu'il s'imposait.

Qu'allons-nous dire de cette référence ? Allons-nous, cette logique qui s'est attachée au domaine
mathématique, pour en donner une sorte d'image, 'y désigner comme un reces de ce qui ne serait
soi-méme, dans un certain mode de pensée pour la mathématique, qu'aussi quelque chose a 1'écart,
quoique soutenant le courant scientifique, quelque chose qui, au regard d'un certain progrés, serait
ca et puis ¢a encore : recessus. C'est une image, mais une image digne d'étre exorcisée car nous
allons voir qu'il ne s'agit de rien de pareil.

C'est une occasion pour rappeler que le recours a 1'image pour expliquer la métaphore est toujours
faux; toute domination de la métaphore par 1'image doit étre suspecte, le support en étant toujours
'image spéculaire du corps, anthropomorphe, laquelle est en défaut parce que, c'est trés simple a
illustrer encore que ce ne soit qu'une illustration, cette image masque simplement la fonction des
orifices. D'ou la valeur d'apologue de mon pot troué sur lequel je vous ai quittés I'année dernicre. I1
est bien clair que de ce pot dans le miroir on ne voit le trou que si I'on regarde au travers du dit trou.
D'ou la valeur retournée de cet ustensile que je n'ai, je vous 1'ai rappelé aussi en vous quittant, mise
en avant que pour vous indiquer ceci que sous ses formes les plus simples, les plus primaires, ce que
l'industrie humaine fabrique est fait a proprement parler pour masquer ce qu'il en est des vrais effets
de structure. C'est en ce nom que je reviens, et ma digression est faite pour l'introduire, sur cette
distinction expresse a rappeler que la forme n'est pas le formalisme. Il arrive dans certains cas que
méme les 73

397



SEMINAIRE 16

linguistes - je ne parle bien entendu pas de ceux qui ne savent pas ce qu'ils disent - fassent des
petites erreurs la-dessus. L'auteur dont je parlais tout a I'heure, qui ne me donne aucune preuve de
son expresse compétence, m'impute d'avoir parlé de Hjelmslev, précisément c'est ce que je n'ai
jamais fait. Par contre, le nom de Jakobson, a ma vue - car j'ai lu, comme il s'exprime lui-méme, en
diagonale, son article - est remarquablement absent, ce qui lui évite sans doute d'avoir a juger si oui
ou non est pertinent 1'usage que j'ai fait des fonctions de la métaphore et de la métonymie.

Pour revenir a ce point vif de la distinction de la forme et du formalisme, j'essaierai, car c'est ce
qu'il faut d'abord, de l'illustrer de quelques formes. C'est bien nécessaire pour quiconque qui,
comme l'est le psychanalyste, est engagé dans les coupures qui, pour atteindre un champ auquel le
corps est exposé, aboutit bien a la chute de quelque chose qui a quelque forme. Néanmoins, je
rappellerai - pour toucher a une de ces images qu'isole, et I'on ne sait pas d'ou, l'expérience
psychanalytique - la coupe qui contient le lait, celle qu'évoque sa prise a I'envers sous le nom du
sein, premier des objets a, cette coupe n'est pas la structure par ou le sein s'affirme comme
homologue au placage placentaire, car c'est 1a méme, physiologiquement, et sans I'entrée en jeu du
verbe, sa réalité. Seulement méme pour le savoir, ce que je viens de dire, a savoir avant qu'il
s'implique, ce sein, dans la dialectique de 1'objet a, méme pour savoir ce qu'il est 1a, j'entends
physiologiquement, il faut avoir une zoologie assez avancée, et ceci de par l'emploi expres,
autrement ce n'est pas visible, d'une classification dont on aurait tort de minimiser les relations a la
logique. On a reproché a la logique aristotélicienne d'avoir, avec son emploi des termes genre,
espece, seulement collé a une pratique zoologique 1'existence des individus zoologiquement définis.
Il faut étre cohérent et, si l'on énonce cette remarque plus ou moins répréhensive, s'apercevoir
qu'inversement cette zoologie implique elle-méme une logique, fait de structure, et de structure
logique, bien sir. Vous le voyez, c'est la frontiére entre ce que déja implique toute expérience
explorative et ce qui va nous étre mis en question de I'émergence du sujet.

En mathématique, le formalisme, dans sa fonction de coupure, sans doute, se dégagera mieux. Et en
effet, que voyons-nous de ce qu'il en est 1a de son usage ? Le formalisme en mathématique se
caractérise ainsi ; il est fondé sur l'essai de réduire ce discours que j'ai annoncé tout a I'heure, le
discours mathématique, discours dont on a pu dire - et non certes du dehors, on 1'a dit du dehors
aussi, c'était ce que disait Kojéve mais il ne faisait que le reprendre de la bouche de Bertrand
Russell - que ce discours n'a pas de sens et qu'on ne sait jamais si ce qu'on y dit est vrai. Formule
extréme, paradoxale, et dont il vaut de rappeler que c'est celle, dans Bertrand Russell, d'un des
initiateurs de la formalisation logique de ce 74

398



SEMINAIRE 16

discours lui-méme. Cette tentative de prendre ce discours et de le soumettre a cette épreuve que
nous pourrions définir en somme en ces termes, y prendre l'assurance de ce qu'il parait bien étre, a
savoir de fonctionner sans le sujet ; car enfin pour faire sentir, méme a ceux qui n'y sont pas tout de
suite, ce que je désigne 1a, qui donc irait jamais parler, quant a ce qui s'assure de construction
mathématique, d'une incidence quelconque de ce qui ailleurs se détache comme I'observateur ? Pas
trace, la, concevable de ce qui s'appelle "erreur subjective", méme si c'est 1a qu'on peut donner les
appareils qui permettent ailleurs de lui donner un sens mesurable. Ceci n'a rien a faire avec le
discours mathématique lui-méme ; méme quand il discourt de I'erreur subjective, c'est en des termes
- j'entends les termes du discours - pour lesquels il n'y a pas de milieu, ils sont exacts, irré¢futables,
ou ils ne le sont pas. Telle est du moins son exigence; rien n'en sera re¢u qui ne s'impose comme tel.
Il reste quand méme qu'il y a le mathématicien. L'usage, la recherche de la formalisation de ce
discours, consiste, je l'ai dit a l'instant, a s'assurer que, méme le mathématicien completement
évaporé, le discours tient tout seul. Ceci implique la construction d'un langage qui est trés
précisément celui qu'on appelle assez proprement dés lors, vous le voyez, logique mathématique. 11
serait mieux de dire pratique de la logique, pratique logicienne sur le domaine mathématique, et la
condition pour réaliser cette épreuve se présente sous une forme double et qui peut paraitre
antinomique. Ce langage sur un point ne semble pas avoir d'autre peine que de renforcer ce qu'il en
est de ce discours mathématique tel que je viens de vous en rappeler le caractére, a savoir de
raffiner sur son caractére sans équivoque. La seconde condition, et c'est en ceci qu'elle parait
antinomique, c'est que ce sans équivoque concerne quoi ? Toujours quelque chose que 1'on peut
appeler objet, bien slr pas n'importe lequel, et c'est pourquoi, dans tout essai d'étendre hors du
champ de la mathématique cette nouvelle pratique logicienne - pour illustrer ce que je veux dire, je
parle du livre Word and Object de Quine par exemple - quand il s'agit d'étendre au discours
commun cette pratique, on se croit imposé de partir de ce qui s'appelle langage-objet, ce qui n'est
rien que de satisfaire a cette condition d'un langage sans équivoque; occasion d'ailleurs excellente
de mettre en relief ce sur quoi j'ai toujours mis l'accent dés mon départ a la référence au langage,
c'est qu'il est de la nature du discours, du discours fondamental, non seulement d'étre équivoque,
mais d'étre essentiellement fait du glissement radical, essentiel sous tout discours, de la
signification.

Premiere condition donc, ai-je dit, étre sans équivoque. Ce qui ne peut se référer qu'a un certain
objet visé, bien slr, en mathématique, pas un objet comme les autres. Et c'est pourquoi dés que
Quine transfére le maniement de cette logique a I'é¢tude du discours commun, il parlera de 75

399



SEMINAIRE 16

langage "ob", s'arrétant prudemment a la premiere syllabe ! Mais, d'autre part, la condition seconde
est que ce langage doit étre pure écriture, que rien de ce qui le concerne ne doit constituer que des
interprétations. Toute la structure - j'entends ce qu'on pourrait attribuer a I'objet - c'est elle qui fait
cette écriture. De cette formalisation, il n'est rien deés lors qui ne se pose comme interprétation; a
I'équivoque néanmoins fondamentale du discours commun s'oppose ici la fonction de
l'isomorphisme, a savoir ce qui constitue un certain nombre de domaines comme tombant sous le
coup de la prise d'une seule et méme formule écrite.

Quand on entre dans l'expérience de ce qui s'est construit ainsi, si 'on se donne un peu de peine
comme je n'ai pas cru indigne de moi de le faire, comme semblerait le supposer l'article évoqué tout
a l'heure, et si 1'on approche le théoréme de Godel par exemple - et aprés tout c'est a la portée de
chacun de vous, il suffirait d'acheter un bon livre ou d'aller dans les bons endroits, nous sommes
dans le pluridisciplinaire, aprés tout c'est peut-&tre une exigence qui n'est pas sortie de rien du tout,
c'est peut-étre de s'apercevoir des ennuis qu'on éprouve a ce qu'on appelle improprement limitation
mentale - un tel théoréme, d'ailleurs il y en a deux, vous énoncera qu'a propos du domaine du
discours qui semble le plus assuré, a savoir le discours arithmétique, 2 et 2 font 4, quand méme, il
n'y a rien sur quoi on soit mieux assis. Naturellement on n'en est pas resté 1a ! Depuis le temps, on
s'est apercu de bien des choses, mais qui en apparence ne sont que dans le strict développement de
ce 2 et 2 font 4, en d'autres termes, qu'a partir de la on tient un discours qui, selon toute apparence,
est ce qu'on appelle consistant. Ce qui veut dire que quand vous y énoncez une proposition, vous
pouvez dire "oui" ou "non", "celle-1a est recevable", est un théoréme, comme on dit, du systéme ;
"celle-1a ne I'est pas" et c'est sa négation qui l'est, a I'occasion, si I'on croit devoir prendre la peine
de faire théoreme de tout ce qui peut s'y poser comme négatif. Eh bien ! ceci implique que ce
résultat est obtenu par la voie d'une série de procédés sur lesquels il n'est pas porté de doute et qui
s'appellent des démonstrations.

Le progres de cette pratique logicienne a permis d'assurer, mais seulement grace a l'usage des
procédés de formalisation, c'est-a-dire en mettant sur deux colonnes, si je puis dire, ce qui s'énonce
du discours premier de la mathématique, et cet autre discours soumis a cette double condition de
pourchasser I'équivoque et de se réduire a une pure écriture. C'est a partir de 1a et seulement a partir
de la, c'est-a-dire de quelque chose qui distingue le discours premier, celui dans lequel la
mathématique a fait hardiment tous ces progrés et sans avoir, chose curieuse, a y revenir par
époque, dune fagon qui ruine les acquis généralement regus aux époques précédentes, par
opposition a ce discours €pinglé pour l'occasion, et trés improprement a mon gré, du terme du
métalangage - l'usage de ce 76

400



SEMINAIRE 16

langage formel appelé, lui, non moins improprement, langage -, car c'est de quelque chose qu'une
pratique isole comme champ fermé dans ce qui est tout simplement le langage, le langage sans
lequel le discours mathématique ne serait proprement pas €énongable, c'est a partir de 1a, dis-je, que
Godel met en évidence que dans ce systéme le plus sir en apparence du domaine mathématique,
celui du discours arithmétique, la consistance méme supposée de ce discours implique ce qui le
limite, c'est a savoir l'incomplétude, a savoir qu'a partir méme de I'hypothése de la consistance, il
apparaitra quelque part une formule, et il suffit qu'il y en ait une pour qu'il y en ait bien d'autres, a
laquelle il ne pourra pas, par les voies mémes de la démonstration recue en tant que loi du systéme,
étre répondu ni oui ni non. Premier temps, premier théoréme.

Deuxiéme temps, deuxiéme théoréme. Ici, il me faut abréger, non seulement le systeéme, j'entends
systéme arithmétique, ne peut lui-méme donc assurer sa consistance qu'a en constituer son
incomplétude méme, mais il ne peut pas, je dis dans I'hypothése méme fondée de sa consistance, la
démontrer, cette consistance, a l'intérieur de lui-méme.

J'ai pris un peu de peine a faire passer ici quelque chose qui n'est point assurément a proprement
parler de ce qui est de notre champ, j'entends le champ psychanalytique, s'il est défini par je ne sais
quelle appréhension olfactive, mais n'oublions pas qu'au moment de vous dire méme qu'il n'est pas a
proprement parler de quoi la phrase impliquait que je finisse d'un autre sujet, vous voyez bien sur
quoi je tombe, sur ce point vif, c'est a savoir qu'il n'est pas pensable de jouer dans le champ
psychanalytique, qu'a donner son statut correct a ce qu'il en est du sujet.

Que trouvons-nous, a l'expérience de cette logique mathématique ? Quoi, sinon justement ce résidu
ou se désigne la présence du sujet ? Du moins n'est-ce pas ainsi qu'un mathématicien lui-méme, un
des plus grands certes, Von Neuman, semble I'impliquer a faire cette réflexion un peu imprudente
que les limitations, j'entends logiquement tenables, il ne s'agit 1a de nulle antinomie, de nuls de ces
jeux classiques de l'esprit qui permettent d'appréhender ceci que le terme obsoléete, par exemple, est
un terme obsoléte, et qu'a partir de 1a nous allons pouvoir spéculer sur les prédicats qui s'appliquent
a eux-mémes et ceux qui ne s'y appliquent pas, avec tout ce que ¢a peut comporter comme paradoxe
; 1l ne s'agit pas de cela. Il s'agit de quelque chose qui construit une limite qui ne découvre rien, sans
doute, que le discours mathématique riait lui-méme découvert puisque c'est sur ce champ de
découverte qu'il met a 1'épreuve une méthode qui lui permet de l'interroger sur ceci qui est tout de
méme essentiel, a savoir jusqu'ou il peut rendre compte de lui-méme, jusqu'ou pourrait étre dit
atteinte sa coincidence avec son propre contenu si ces termes avaient un sens, alors que c'est le
domaine méme ou la notion de contenu vient a étre a 77

401



SEMINAIRE 16

proprement parler vidée. Dire avec Von Neuman qu'aprés tout ceci est trés bien puisque ceci
témoigne que les mathématiciens sont encore la pour quelque chose, puisque c'est avec ce qui la se
présente avec sa nécessité, son ananke propre, ses nécessités de détour, qu'ils auront bien leur réle ;
c'est parce qu'il y manque quelque chose que le désir du mathématicien va venir en jeu.

Et bien!, je crois qu'ici méme Von Neuman va un peu plus loin, a savoir que je crois que le terme de
résidu est impropre, et que ce qui se révele ici de cette fonction que déja sous plusieurs biais j'ai
évoquée sous le titre de I'impossible est d'une autre structure que celle a quoi nous avons affaire
dans la chute de ce que j'ai appelé I'objet a. Bien plus, je crois que ce qui se révele ici de manque,
pour n'étre pas moins structural, révele sans doute la présence du sujet, mais d'aucun autre sujet que
celui qui a fait la coupure, celle qui sépare le dénommé métalangage d'un certain champ
mathématique, a savoir tout simplement son discours, la coupure qui sépare ce langage d'un autre
langage isol¢, d'un langage d'artifice, du langage formel ; en quoi cette opération, la coupure, n'est
pas moins féconde pour autant puisqu'elle révele des propriétés qui sont bien de I'étoffe méme du
discours mathématique en ceci qu'il s'agit des nombres entiers sur le statut desquels vous savez
qu'on n'a pas fini et qu'on ne finira guére avant un certain temps d'épiloguer mais sur lequel
précisément, de savoir si ces nombres ont telle place ontologiquement ou pas est une question
totalement étrangere a l'expérience de discours en tant qu'elle opére avec eux et qu'elle peut faire
cette opération double 1°) de se construire et 2°) de se formaliser.

Nous sommes loin, sans doute, au premier abord, de ce qui nous intéresse au centre, et je ne sais
pas, vu le peu de temps qui me reste, comment je pourrais vous y ramener aujourd'hui. Néanmoins
permettez-moi de rapidement rappeler, brosser ceci que le point otl nous en étions parvenus a la fin
de notre derniere séance était ceci, la vérité parle "je". Du "je", qu'en est-il ? Si le "je" est ici a
distinguer strictement du sujet tel que vous voyez qu'on peut quelque part le réduire a la fonction de
la coupure, impossible a distinguer de celle dite trait unaire en tant qu'elle isole une fonction de I'Un
comme seulement unique, et seulement coupure dans la numération, le "je" n'en est pour autant
nullement assuré, car nous pourrions en dire ceci qu'il est et qu'il n'est pas selon que, comme sujet,
il opére, et qu'opérant comme sujet, il s'exile de la jouissance qui pour autant n'est pas moins "je".
Et c'est ici qu'il faut que je vous rappelle en ce graphe (fig. 6) construit pour répondre tres
précisément au questionnement constituant de l'analyse, ce qui gite entre les deux lignes dites de
I'énonciation et de I'énoncé, c'est a savoir que, recoupées par celle de la matérialité signifiante,

par la chaine différentielle ¢lémentaire des phonémes, elle nous a permis 78

402



SEMINAIRE 16

d'assurer ces quatre points de croisement dont le statut est donné en termes précisément d'écriture;
ici le $ *D, ici le A, champ de 1'Autre, ici le petit s de A, a savoir la signification, et ici enfin le
grand S de e, le signifiant de quelque chose maintes fois approché, jamais compleétement €élucidé qui
s'appelle le A barré, 91. Vous savez qu'ici, homologue a la ligne de retour imaginaire qui intégre au
champ de I'énoncé la relation narcissique, homologue, dis-je, vous avez ici a, mi-chemin incarné
sous cette forme écrite ce qui s'impose au niveau de 1'énonciation pure qui est ceci, a savoir ce qui
s'articule $ %D, S barré poingon de D, qui veut dire ici comme ailleurs, partout ou je I'écris,
demande. Demande, pas n'importe laquelle, "je me demande" et écrivons ici sous cette forme "ce
que tu veux", désir de I'Autre, dans cette entiére ambiguité qui permet encore d'écrire "je te
demande ... ce que je veux", puisque mon désir est le désir de I'Autre. Nulle distinction ici, sinon
induite par la fonction méme de 1'énonciation en tant qu'elle porte en soi son sens comme d'abord
obscur, comme si toute énonciation, je 1'ai déja dit, la plus simple, n'évoque son sens que comme
conséquence de son propre surgissement. "Il pleut" est événement de discours, dont il n'est que
secondaire de savoir ce qu'il veut dire concernant la pluie. "Il pleut" dans tel contexte, n'importe qui
est capable de I'évoquer. Il peut avoir les sens les plus divers. Ai-je besoin a ce propos d'évoquer
que ca n'est pas partout que "Sortez!" sonne comme dans Bajazet.

S'il est quelque chose qui, de ce graphe, est plus important a repérer que ce discours qui
I'accompagne, ce sont les vecteurs de structure tels qu'ils s'y présentent au niveau ou le Tu, comme
dominant sur le je, comme le tu-ant, ai-je dit, au niveau du désir de 1'Autre, les vecteurs qui
convergent. C'est autour du désir de 1'Autre que la demande du discours,

du discours tel que nous

I'ordonnons dans I'expérience analytique, du discours précisément qui, sous son aspect qui se
prétend fallacieusement neutre, laisse ouvert sous sa pointe la plus aigu€ 1'accent de la demande.
C'est de fagon convergente autour du désir de 1'Autre que tout ce qui est a la source comme l'indique
la fleche rétroactive, tout ce qui est a la source converge vers le désir de 1'Autre.

Le point qui, comme

403



SEMINAIRE 16

support imaginaire, est le répondant de ce désir de 1'Autre, ce que j'ai écrit depuis toujours sous la
forme $ *a, c'est-a-dire le fantasme, 1a git, mais couverte, cette fonction qui est le "je". Le "je" en
tant que contrairement au point de convergence qui s'appelle désir de 1'Autre, c'est de fagon
divergente que ce "je" caché sous le § *a se dirige sous la forme que précisément j'ai appelée au
départ celle du vrai questionnement, du questionnement radical vers les deux points ou gisent les
¢léments de la réponse, a savoir dans la ligne du haut, grand S, ce qui veut dire un signifiant, un
signifiant de ceci que A est barré, et qui est précisément ce que j'ai pris, ce dont aussi je vous ai
donné la peine d'avoir un support pour concevoir ce qu'ici j'énonce, a savoir que ce champ de
I'Autre n'assure pas, n'assure a aucun endroit, a aucun degré, la consistance du discours qui s'y
articule, en aucun cas, méme le plus sir apparemment.

Et d'autre part, ligne inférieure, une signification en tant qu'elle est fonciérement aliénée. Et c'est ici
qu'il faut que vous vous aperceviez du sens de mon entrée dans cette année par la définition du
plus-de-jouir et de son rapport avec tout ce qu'on peut appeler, au sens le plus radical, les moyens
de production, au niveau de la signification, si déja le pot, comme je vous l'ai indiqué, n'est
qu'appareil a masquer les conséquences du discours, je veux dire les conséquences majeures, a
savoir l'exclusion de la jouissance.

Vous voyez qu'ainsi est mis dans cette Entzweiung, le terme est hégelien, dans cette division
radicale qui est celle méme a quoi aboutit le discours de Freud a la fin de sa vie, qui est division du
"je" articulé comme tel, ce n'est rien de moins qu'entre ces deux termes, a savoir du champ ou
I'Autre en quelque sorte, en quelque imagination, qui fut longtemps celui des philosophes, pourrait
répondre d'aucune vérité et ou précisément ceci s'annule par le seul examen des fonctions du
langage, j'entends que nous savons y faire intervenir la fonction de la coupure qui répond non! non
au Dieu des philosophes, et que, d'autre part, sur un autre registre, celui en apparence ou la
jouissance l'attend, c'est la précisément qu'il est serf, et sous le mode méme dont on a pu dire
jusqu'ici qu'on pouvait reprocher a la psychanalyse de méconnaitre les conditions dans lesquelles
I'homme est soumis au social, comme on s'exprime, sans s'apercevoir qu'on se contredit, que le
matérialisme dit historique n'a de sens qu'a précisément s'apercevoir que ce n'est pas de la structure
sociale qu'il dépend puisque lui-méme affirme que c'est des moyens de production, c'est-a-dire que
de ce avec quoi on fabrique des choses qui trompent le plus-de-jouir, c'est-a-dire qui, loin de
pouvoir espérer remplir le champ de la jouissance, ne sont méme pas en état de suffire a ce qui, du
fait de I'Autre, en est perdu.

Je n'ai pu aller, mon Dieu, comme d'habitude, plus vite que mes propres violons. Néanmoins, je
peux vous annoncer la ou, la prochaine fois, j'ai l'intention de reprendre. Je vous dirai que ce n'est
pas vain que, de la 80

404



SEMINAIRE 16

bouche du Dieu des Juifs, ce que j'ai retenu, c'est "je suis ce que Je est". C'est bien 1a qu'il est temps
qu'enfin quelque chose se dissipe, quelque chose déja dit en clair par un nommé Pascal. Si vous
voulez, peut-étre cela vous aidera a entendre ce que je vous dirai la prochaine fois, lire un petit livre
qui, chez Desclée de Brouwer, est paru sous le nom du Pari de Pascal par un M. Georges Brunet,
qui sait admirablement bien ce qu'il dit. Comme vous I'avez vu tout a I'heure, ce n'est pas vrai de
tous les professeurs ! Mais lui, il le sait. Ce qu'il dit ne va pas loin, d'ailleurs, mais au moins il sait
ce qu'il dit. D'autre part, c'est un débrouillage pour vous indispensable de ce qu'il en est de cette
petite feuille de papier pliée en quatre dont, comme je l'ai déja dit, je me suis déja exprimé la-
dessus, on a fait les poches a Pascal, Pascal mort. Je parle beaucoup du Dieu mort, c'est
probablement pour nous délivrer de bien d'autres rapports avec d'autres que j'ai évoqués tout a
I'heure, mes rapports avec Freud mort; ¢a a un tout autre sens.

Mais si vous voulez bien lire ce Pari de Pascal de Georges Brunet, au moins saurez-vous de quoi je
parle, quand je parlerai de ce texte, qui en est & peine un quart, comme vous le verrez, c'est une
écriture qui se recouvre elle-méme, qui s'embrouille, qui s'entrecroise, qui s'annote. On a fait un
texte pour le plaisir, bien sir, des professeurs. Ce plaisir est court, car ils rien ont jamais absolument
rien tiré.

Il y a quelque chose qui est, par contre, tout a fait clair, et c'est par 1a que je commencerai la
prochaine fois, c'est qu'il ne s'agit strictement de rien d'autre que justement du "je". On passe son
temps a se demander si Dieu existe, comme si méme c'était une question. Dieu est, ¢ca ne fait aucune
espece de doute, ¢ca ne prouve absolument pas qu'il existe. La question ne se pose pas. Mais il faut
savoir si "je" existe.

Je pense pouvoir vous faire sentir que c'est autour de cette incertitude, est-ce que "je" existe ? que se
joue le pari de Pascal.

81

405



SEMINAIRE 16

82

406



SEMINAIRE 16

LECON VII, 15 JANVIER 1969

J'ai annoncé la derniére fois que je parlerai du pari de Pascal, c'est une responsabilité. J'ai appris
méme qu'il y avait des gens qui modifient leur horaire, enfin qui venaient une fois de plus a Paris
qu'ils n'auraient prévu, pour savoir ce que j'en dirai, c'est vous dire si c'est lourd a porter pareille
déclaration . Enfin il est certain que je ne peux pas me mettre ici & vous rapporter, a faire un
discours exhaustif sur tout ce qui s'est énoncé autour du pari de Pascal. je suis forcé donc de
supposer chez vous une certaine connaissance massive de ce dont il s'agit dans le pari de Pascal. Je
ne peux pas a proprement parler, le réénoncer parce que, comme je vous l'ai dit déja la dernicre fois,
ce n'est pas a proprement parler un énoncé qui se tienne ; c¢'est méme ce qui a étonné les gens, c'est
que quelqu'un dont on a I'assurance qu'il était capable de quelque rigueur ait proposé quelque chose
d'aussi intenable.

Je pense avoir introduit assez, trés juste assez, la derniére fois ce qui motive en gros l'usage que
nous allons en faire. Mais enfin ne perdons pas notre temps a le rappeler, cet usage, vous allez bien
le voir.

Ce n'est pas la premicre fois, d'ailleurs, que j'en parle. Un certain jour de février 1966, je crois, j'ai
déja amené ce pari, et trés précisément a propos de l'objet a ; vous verrez que nous allons
aujourd'hui rester autour de cet objet. Déja ceux qui se souviennent - peut-étre y en a-t-il quelques-
uns, j'en suis méme sir - de ce que j'en ai dit alors voient bien de quoi il s'agit. Il s'est trouvé qu'on
m'avait demandé d'aller en reparler en octobre 1967 a Yale, et j'ai eu si fort a faire avec des gens qui
motivent cet effort d'enseignement, a savoir les psychanalystes, que j'ai manqué de parole a ces gens
de Yale ; je n'ai su que bien aprés que cela avait fait une maniere de petit scandale ; c'est vrai, ce
n'était pas trés poli. Nous allons tacher aujourd'’hui de dire ce que j'aurais pu énoncer la-bas, sans
qu'il y ait d'ailleurs plus de préparation que rien pour l'entendre.

Mais, commencons tout a fait au ras du sol, comme si nous étions a Yale. Il s'agit de quoi ? En gros,
vous avez di entendre parler de quelque chose qui s'énonce et qui plusieurs fois s'écrit dans le texte
de ce qu'on a réuni sous le titre de Pensées, Pensées de Pascal, et qui au départ a quelque chose déja
d'aussi scabreux que l'usage qu'on fait de ce qui s'appelle le pari lui-méme. Vous le savez, ces
Pensées, c'étaient des notes prises pour un 83

407



SEMINAIRE 16

grand ouvrage. Seulement, I'ouvrage n'était pas fait, alors on 1'a fait a sa place. On a d'abord fait un
ouvrage - c'est 1'édition des Messieurs de Port-royal - ce n'est pas du tout un ouvrage mal fait ;
c'étaient des copains et, comme nous en témoigne un nommé Filleau de la Chaise qui n'est pas a
proprement parler une lumiére mais qui est tres lisible, Pascal leur avait trés bien expliqué ce qu'il
voulait faire, et ils ont fait ce que Pascal avait indiqué. Il n'en reste pas moins que ¢a laissait tomber
pas mal de choses dans les énoncés écrits en notes aux fins de la construction de cet ouvrage. Alors
d'autres se sont risqués a la reconstruction autrement; et puis d'autres se sont dit : "puisqu'en somme
a mesure qu'avance notre culture, nous nous apercevons que le discours, c'est pas une chose si
simple que ¢a et qu'a le rassembler, eh bien ! il y a de la perte" alors on s'est mis a faire des éditions
qu'on appelle critiques, mais qui prennent une portée tout a fait différente quand il s'agit d'un recueil
de notes. La encore, ¢a a ét¢ un peu coton. Nous avons plusieurs éditions, plusieurs facons de
grouper ces liasses comme on dit ; celle de Tourneur, celle de Lafuma, celle de X, celle de Z. Cela
ne simplifie pas les choses, mais ¢a les éclaire assurément, rassurez-vous.

Pour le pari, c'est tout a fait a part. C'est un petit morceau de papier plié en quatre ; c'était I'intérét de
ce que je vous recommandai, c'était de vous en apercevoir puisque, dans ce livre, il y a la
reproduction du petit papier pli€¢ en quatre et puis un certain nombre de transcriptions, car ceci aussi
pose un probléme étant donné que ce sont des notes prises, cursives, avec des recoupages divers,
une multitude de ratures, de paragraphes entiers écrits entre les lignes d'autres paragraphes, et puis
une utilisation des marges avec des renvois, tout cela d'ailleurs assez précis et donnant ample
matiere a examen et a discours. Mais il y a une chose que nous pouvons tenir pour assurée, c'est que
jamais Pascal n'a prétendu faire tenir le pari debout. Ce petit papier devait pourtant lui tenir a cceur
puisque tout indique qu'il 'avait dans sa poche, a la méme place ou j'ai pour l'instant le machin 1a, le
micro, de cette chose qui ne sert a rien ! En gros, vous avez entendu parler de quelque chose qui a
cette sonorité renoncer aux plaisirs ; cette chose dite au pluriel s'est aussi répétée au pluriel. Et
d'ailleurs chacun sait que cet acte serait au principe de quelque chose qu'on appellerait la vie
chrétienne. C'est le bruit de fond, ¢a. A travers tout ce que nous €nonce Pascal, et d'autres autour de
lui, au titre d'une éthique, ceci sonne au loin comme le bruit d'une cloche. Il s'agit de savoir si c'est
un glas. En fait, ce n'est pas tellement un glas que ¢a. Ca a de temps en temps une petite tournure
plus gaie. Je voudrais vous faire sentir que c'est le principe méme sur lequel s'installe une certaine
morale qu'on peut qualifier de la morale moderne.

Pour faire entendre ce que je suis en train d'avancer, je vais faire quelques rappels de ce qu'il en est
effectivement. Le réinvestissement, 84

408



SEMINAIRE 16

comme on dit, des bénéfices, qui est fondamental, c'est ce qu'on appelle encore l'entreprise,
l'entreprise capitaliste, pour la désigner en propres termes, ne met pas le moyen de production au
service du plaisir ; c'est méme au point que toute une face de quelque chose qui se manifeste dans
les marges est par exemple un effort, un effort tout a fait timide, et qui ne s'imagine pas du tout
voguer vers le succeés mais plutot jeter un doute sur ce qu'on peut appeler notre style de vie; cet
effort, nous l'appellerons un effort de réhabilitation de la dépense, et un nommé Georges Bataille,
penseur en marge de ce qu'il en est de nos affaires, a cogité et produit la-dessus quelques ouvrages
tout a fait lisibles mais qui ne sont pas pour autant voués a I'efficacité.

Quand je dis que c'est la morale moderne, je veux dire par 13, c'est un premier abord de la question,
qu'a voir les choses historiquement, ceci répond a une cassure. De toute fagon, il n'y a pas lieu de la
minimiser. Cela ne veut pas dire non plus que, comme toute cassure historique, il faille s'y tenir
pour saisir de quoi il s'agit, et ce n'est pas plus mal d'en marquer le temps. La recherche d'un bien-
étre - je ne peux pas énormément insister parce que le temps nous est compté, bien slir, comme
toujours, sur ce qui justifie 'emploi de ce terme, mais enfin tous ceux qui suivent, méme de temps
en temps, superficiellement ce que je dis doivent tout de méme se souvenir de ce que j'ai rappelé a
cet endroit de la distinction du Wohl, das Wohl, 1a ou on se sent bien, et de das Gute, du bien en tant
que Kant les distingue, il est tout a fait clair que c'est 1a un des points vifs de ce que j'ai appelé tout
a I'heure la cassure; quelle que soit la justification des énoncés de Kant, qu'il faille y trouver 1'ame
méme de 1'éthique, ou bien, comme je l'ai fait, 'éclairer de son rapport avec Sade, c'est un fait de la
pensée que ¢a se soit produit.

Nous avons depuis quelque temps la notion que les faits de la pensée ont un arriére-plan, peut-étre
quelque chose déja qui est de 1'ordre de ce que j'ai rappelé, a savoir la structure qui résulte d'un
certain usage des moyens de production qui est la-derriére, mais, comme s'y avance ce que j'articule
cette année, il y a peut-étre eu d'autres fagons de le prendre. En tous les cas, par ce bien-€tre, je vise
ce qui, dans la tradition philosophique, s'est appelé edone, le plaisir. Cet edone, telle qu'on s'en est
servi, suppose que réponde au plaisir un certain rapport que nous appellerons rapport de juste ton,
avec la nature dont nous, les hommes, ou les présumés tels, serions dans cette visée moins les
maitres que les célébrants. C'est bien la ce qui guide ceux qui, disons, de toute antiquité, quand ils
commencent, pour fonder la morale, a prendre ce repére, que le plaisir doit tout de méme nous
guider dans cette voie, que c'est le maillon originel en tout cas, que ce dont il va s'agir, c'est plutot
de poser comme une question pourquoi certains de ces plaisirs sortent de ce juste ton ; il s'agit alors
de plaisirer, si je puis dire, 85

409



SEMINAIRE 16

le plaisir lui-méme, de trouver le module du juste ton au cceur de ce qu'il en est du plaisir, et de
s'apercevoir de ce qui est en marge et qui parait fonctionner d'une fagon pervertie et néanmoins
justifiable au regard de ce que le plaisir donne la mesure. 1l est a remarquer quelque chose, c'est que
c'est a juste titre qu'on peut dire que cette visée entraine un ascétisme, un ascétisme auquel on peut
donner son panonceau qui est celui-ci : pas trop de travail.

Eh bien ! jusqu'a un certain moment, ca n'a pas semblé faire un pli. Mais je pense tout de méme,
tous tant que vous étes ici, que vous vous apercevez que nous ne sommes plus dans ce bain-1a parce
que nous, pour obtenir "pas trop de travail" il faut que nous en foutions un sacré coup ! La gréve,
par exemple, qui ne consiste pas seulement a se croiser les bras mais aussi a crever de faim pendant
ce temps-la. Jusqu'a un certain moment, on n'avait jamais eu besoin de recourir a des moyens
comme ¢a. C'est ce qui montre bien qu'il y a quelque chose de changé pour qu'il faille faire tant
d'efforts pour avoir "pas trop de travail". Ca ne veut pas dire que nous soyons dans un contexte qui
suit une pente naturelle. En d'autres termes, 1'ascétisme du plaisir, c'était quelque chose qui avait a
peine besoin d'étre accentué pour autant que la morale fit fondée sur l'idée qu'il y avait quelque part
un bien et que c'est dans ce bien que résidait la loi. Les choses semblaient étre d'un seul tenant dans
cette suite que je désigne.

Otium cum dignitate régne dans Horace, vous le savez - ou vous ne le savez pas ; tout le monde le
savait au siécle dernier parce que tout le monde s'occupait d'Horace, mais grace a la solide
¢ducation que vous avez regue au lycée vous ne savez méme pas ce que c'est qu'Horace !, dans la
notre, nous en sommes au point ou bientot otium, c'est-a-dire la vie de loisir, naturellement pas nos
loisirs qui sont des loisirs forcés, on vous donne des loisirs pour que vous alliez chercher un billet a
la gare de Lyon, et puis dare dare, et puis il s'agit de le payer, et puis il s'agit de se transporter aux
sports d'hiver ; 1a, pendant quinze jours, vous allez vous appliquer a un solide pensum, celui qui
consiste a faire la queue au bas des téléskis, on n'est pas 1a pour rigoler ! Le type qui ne fait pas ¢a,
qui ne va pas travailler aux loisirs, il est indigne, otium, pour l'instant, est cum indignitate. Et plus
ca ira, plus ¢a sera comme ¢a, sauf accident. Le refus du travail, de nos jours, autrement dit, ca
reléve d'un défi. Il se pose et ne peut se poser que comme défi. Pardon d'insister encore. Saint-
Thomas, pour autant qu'il réinjecte une pensée aristotélicienne formellement - je dis seulement
formellement - dans le christianisme, ne peut ordonner, encore lui, Saint-Thomas, qui peut vous
sembler, comme ¢a, étre de mine assez grise, il peut ordonner le Bien comme le souverain Bien
qu'en termes en fin de compte hédonistes. Bien sir, il ne faut pas voir ¢a d'une fagon monolithique,
ne serait-ce que pour la raison que toutes sortes de maldonnes s'introduisent dans ces sortes de 86

410



SEMINAIRE 16

propositions qui €taient, d'ores et déja, pendant qu'elles régnaient, patentes et il est certain que d'en
suivre la trace et de voir comment les différents directeurs d'ames s'en sont tirés impliquerait
beaucoup d'efforts de discernement.

Ce que j'ai voulu faire, c'est simplement ici rappeler ou nous sommes axés du fait qu'assurément il y
a eu a cet égard un déplacement radical et que pour nous les départs ne peuvent étre bien
é¢videmment que d'interroger 1'idéologie du plaisir par ce qui nous rend quelque peu périmé tout ce
qui I'a soutenue, ceci en nous placant au niveau des moyens de production pour autant que, pour
nous, ce sont eux qui en conditionnent réellement, de ce plaisir, la pratique. Il me semble que j'ai
suffisamment indiqué déja tout a I'heure comment on peut mettre sur une page d'un coté la publicité
pour le bon usage des vacances, a savoir 'hymne au soleil, et de l'autre coté l'astreinte aux
conditions du téléski. Il suffirait d'y ajouter que tout ceci se passe tout a fait aux dépens du simple
arrangement de la vie ordinaire et de ces chancres de sordidité au milieu desquels nous vivons, dans
les grandes villes tout spécialement.

C'est tres important a rappeler pour s'apercevoir qu'en somme, l'usage que nous faisons dans la
psychanalyse du principe du plaisir a partir du point ou il se situe, ou il régne, a savoir dans
l'inconscient, ceci veut dire que le plaisir, que dis-je, sa notion méme, sont aux catacombes et que la
découverte de Freud la-dessus fait office du visiteur du soir, de celui qui revient de loin pour
trouver les étranges glissements qui se sont opérés pendant son absence. "Savez-vous ou je l'ai
retrouvée, semble-t-il nous dire, cette fleur de notre age, cette 1égéreté, le plaisir ? Maintenant il
s'essouffle dans les souterrains, Acheronta, dit Freud, seulement occupé a empécher que tout ne
saute, a imposer une mesure a tous ces enragés, en y glissant quelque lapsus, parce que si ca
tournait rond, ou irions-nous ?" Il y a la donc, dans ce principe du plaisir de Freud, quelque chose
comme ¢a, un pouvoir de rectification, de tempérament, de moindre tension comme il s'exprime.
C'est comme une sorte de tisseuse invisible qui resterait veiller a ce qu'il n'y ait pas trop de chauffe
au niveau des rouages.

Quel rapport entre cela et ce plaisir souverain du farniente contemplatif que nous recueillons dans
les énoncés d'Aristote par exemple ? Ceci peut-Etre est de nature - si j'y reviens, ce n'est pas pour
toujours tourner en rond - a nous donner un soupcon qu'il y a peut-étre tout de méme la quelque
ambiguité, je veux dire un fantasme qu'il faut peut-&tre aussi nous garder de prendre trop au pied de
la lettre, quoique bien sir le fait qu'il nous arrive apres tant de dérive rende sans doute bien précaire
d'apprécier ce qu'il en était en son temps, ceci pour corriger ce qui, dans mon discours, jusqu'au
point ou j'en suis parvenu, pourrait sembler étre référence au bon vieux temps ; on sait qu'on y
¢chappe difficilement, mais 87

411



SEMINAIRE 16

ce n'est pas une raison non plus pour ne pas marquer que nous ne lui donnons pas trop de créance.
Quoi qu'il en soit, la figure du plaisir, méme celle qui est chez Freud, est frappée d'une ambiguité
avouée, celle justement de 1'au-dela, comme il 1'a dit, du principe du plaisir. Nous n'allons pas ici
nous étendre. Pour nous en acquitter, nous dirons Freud écrit : "La jouissance est masochiste dans
son fond" ; il est bien clair qu'il n'y a 1a que métaphore, puisque aussi bien le masochisme est
quelque chose d'un niveau autrement organisé que cette tendance radicale. La jouissance se
porterait, nous dit Freud quand il essaie d'élaborer ce qui d'abord n'est articulé que
métaphoriquement, a rabaisser le seuil nécessaire au maintien de la vie, ce seuil que le principe du
plaisir lui-méme définit comme un infimum, c'est-a-dire le plus bas des hauts, la plus basse tension
nécessaire a ce maintien ; mais on peut tomber au-dessous encore, et c'est 1a que commence et ne
peut que s'exalter la douleur, si vraiment ce mouvement, comme il nous le dit, tend vers la mort ;
autrement dit, derriére le constat d'un phénomeéne dont nous pouvons le tenir pour lié¢ & un certain
contexte de pratique, a savoir l'inconscient, c'est un phylum d'une nature toute différente que Freud
ouvre avec cet au-dela. Sans doute est-il certain qu'ici I'ambiguité comme ce que je viens d'énoncer
n'a pas manqué d'en préserver l'instance, qu'une certaine ambiguité se profile entre cette pulsion de
mort d'une part, théorique et un masochisme qui n'est que pratique beaucoup plus astucieuse, mais
de quoi ? tout de méme de cette jouissance en tant qu'elle n'est point identifiable a la régle du
plaisir. Autrement dit, avec notre expérience, l'expérience psychanalytique, la jouissance, si vous
me permettez ceci pour abréger, se colore. Il y a tout un arriére-fond, bien sir, a cette référence. 11
faudrait dire qu'au regard de 1'espace avec ses trois dimensions la couleur, si nous savions y faire,
pourrait en ajouter sans doute une ou deux, peut-étre trois, car dés cette note, apercevez-vous a cette
occasion que les Stoiciens, les Epicuriens, les doctrinaires du régne du plaisir au regard de ce qui
s'ouvre a nous comme interrogation, ¢a reste encore du noir et blanc ?

J'ai essayé¢, depuis que j'ai introduit dans notre maniement cette fonction de la jouissance, d'indiquer
qu'elle est rapport au corps essentiellement mais non pas n'importe lequel, ce rapport qui se fonde
sur cette exclusion en méme temps inclusion qui fait tout notre effort vers une topologie qui corrige
les énoncés jusqu'ici recus dans la psychanalyse car il est clair qu'on ne parle que de ¢a a tous les
stades - rejet, formation du non-Moi, je ne vais pas tous les rappeler - mais fonction de ce qu'on
appelle incorporation et qu'on traduit introjection, comme s'il s'agissait d'un rapport d'intérieur a
extérieur et non pas d'une topologie beaucoup plus complexe. L'idéologie analytique, en somme,
telle qu'elle s'est 88

412



SEMINAIRE 16

exprimée jusqu'ici est d'une maladresse remarquable qui s'explique par ceci, la non construction
d'une topologie adéquate.

Ce qu'il faut saisir, c'est que cette topologie, je veux dire celle de la jouissance, elle est la topologie
du sujet ; c'est elle qui, a notre existence de sujet, poursoit. C'est un mot nouveau, qui m'est sorti
comme ¢a, le verbe poursoir. Je ne vois pas pourquoi, depuis le temps qu'on parle de 1'en-soi et du
pour-soi, on ne pourrait pas faire des variations. C'est extraordinairement amusant. Par exemple
vous pourriez écrire l'en-soi comme ¢a, anse-oie ou bien ensoie. Je vous en passe. Quand je suis
tout seul, je m'amuse beaucoup ! L'intérét du verbe poursoir, c'est que tout de suite il trouve des
petits amis, pourvoir par exemple, ou bien surseoir. Il faut modifier I'orthographe s'il est du c6té de
surseoir il faut 1'écrire pourseoit. L'intérét, c'est si ¢a aide a penser des choses et en particulier une
dichotomie : le sujet est-il, contre la jouissance, poursu ? En d'autres termes s'y éprouve-t-il ? Méne-
t-il son petit jeu dans l'affaire ? Est-il maitre a la fin du compte ? Ou est-il a la jouissance poursis ?
Est-il en quelque sorte dans sa dépendance, esclave ? C'est une question qui a son intérét, mais pour
s'y avancer, il faut partir bien de ceci qu'en tout cas tout notre acces a la jouissance est commandé
par la topologie du sujet, et ¢a, je vous assure que ¢a fait quelques difficultés au niveau des énoncés
concernant la jouissance.

Il m'arrive de parler avec des personnes pas forcément en vue mais tres intelligentes. 11 y a une
certaine facon de penser que la jouissance pourrait s'assurer de cette conjonction impossible qui est
celle que j'ai énoncée la derniére fois entre le discours et le langage formel qui est évidemment liée
au mirage de ceci que tous les problemes de la jouissance sont essentiellement liés a cette division
du sujet ; mais ce n'est pas parce que le sujet serait plus divisé qu'on retrouverait la jouissance. Il
faut a ca faire trés attention. En d'autres termes, le sujet fait la structure de la jouissance, mais
jusqu'a nouvel ordre, tout ce qu'on peut en espérer, ce sont des pratiques de récupération. Ceci veut
dire que ce qu'il récupére n'a rien a faire avec la jouissance, mais avec sa perte. Il y a un nommé
Hegel qui s'est déja posé, et fort bien, ces problémes. Il n'écrivait pas "pour-soi" comme moi, et ceci
n'est pas sans conséquences. La fagon dont il construit 1'aventure de la jouissance est certes, comme
il convient, enticrement dominée par la Phénoménologie de l'esprit, c'est-a-dire du sujet. Mais
l'erreur est, si je puis dire, initiale, et comme telle elle ne peut que porter jusqu'a la fin de son
énonciation ses conséquences. Il est trés singulier qu'a faire partir cette dialectique, comme on
s'exprime, des rapports du maitre et de l'esclave, il ne soit pas manifeste, et d'une fagon tout a fait
claire du fait méme dont il part, a savoir la lutte a mort, de pur prestige insiste-t-il, qu'assurément
ceci veut dire que le maitre a renoncé a la jouissance ; et comme ce n'est pas pour autre chose que
pour le salut de son corps que 89

413



SEMINAIRE 16

I'esclave accepte d'étre dominé, on ne voit pas pourquoi, dans une telle perspective explicative, la
jouissance ne lui reste pas sur les bras. On ne peut tout de méme pas a la fois manger son gateau et
le garder. Si le maitre s'est engagé dans le risque au départ, c'est bien parce qu'il laisse a l'autre la
jouissance.

Est-ce qu'il faut que j'indique, que je rappelle, que j'évoque a cette occasion ce que toute la
littérature antique nous témoigne, a savoir que d'étre esclave, ce n'était pas si embétant que cela, ca
vous dispensait en tout cas de beaucoup d'ennuis politiques. Pas de malentendu n'est-ce pas, je parle
d'un esclave mythique, celui du départ de la phénoménologie de Hegel. Et cet esclave mythique, il a
ses répondants. Ce n'est pas pour rien que dans la comédie - ouvrez Térence ! - la jeune fille
destinée au triomphe final du mariage avec I'aimable fils-a-papa est toujours une esclave. Pour que
tout soit bien et pour se foutre de nous, car c'est la fonction de la comédie, il se trouve qu'elle est
esclave mais tout de méme de trés bonne famille ; c'est arrivé par accident ! Et a la fin, tout se
révele. A ce moment-1a, le fils-a-papa en a assez mis pour que décemment il ne puisse pas dire "je
ne joue plus ; si j'avais su que c'était la fille du meilleur copain de papa, jamais je ne m'en serais
occup¢ !" Mais le sens de la comédie antique, c'est ¢a justement, c'est de nous désigner, quand il
s'agit de la jouissance, que la fille du maitre du lopin a coté, ce n'est pas elle la plus indiquée, elle a
quelque chose comme ¢a d'un petit peu raide, elle est un peu trop liée a ce qui lui attient de
patrimoine.

Je vous demande pardon d'ou ces petites fables nous entrainent, mais c'est pour dire que c'est d'un
autre ordre, ce que I'évolution historique récupere en libérant les esclaves. Elle les libére on ne sait
pas de quoi, mais il y a une chose certaine, c'est qu'a toutes les étapes, elle les enchaine, a toutes les
¢tapes de la récupération elle les enchaine au plus-de-jouir qui est, comme je pense depuis le début
de cette année l'avoir assez énoncé, autre chose, c'est-a-dire ce qui répond non pas a la jouissance
mais a la perte de la jouissance en tant que d'elle surgit ce qui devient la cause conjuguée du désir
de savoir et cette animation que j'ai récemment qualifiée de féroce qui procede du plus-de-jouir. Tel
est I'authentique mécanisme, et il importe de le rappeler au moment ou tout de méme nous allons
parler de Pascal, parce que Pascal, comme nous tous, est un homme en son temps.

Bien siir que le pari a a faire avec le fait que, dans les mémes années - et sur ces points de petite
histoire, faites-moi confiance, j'ai fait le tour de ce qui peut se lire, je vous signale simplement que
mon ami Guilbaud a fait la-dessus dans des revues, je rien ai que le tirage a part mais j'essaierai tout
de méme de savoir ou vous pourriez les retrouver, quelques courts, trés courts petits articles qui sont
tout a fait décisifs quant au rapport de ce pari ;

il n'est pas le seul d'ailleurs; dans le livre de Brunet, la chose est également 90

414



SEMINAIRE 16

traitée. La régle des partis, c'est quelque chose sur lequel il faudrait en dire long pour vous en
montrer I'importance dans le progres de la théorie mathématique. Sachez simplement qu'il n'est rien
de plus en pointe au regard de ce dont il s'agit, pour nous, quand il s'agit du sujet. S'intéresser a ce
qu'il en est de ce qu'on appelle le jeu, en tant que c'est une pratique fonci¢rement définie par ceci
qu'elle comporte un certain nombre de coups qui ont lieu a l'intérieur de certaines régles ; rien
n'isole d'une facon plus pure ce qu'il en est de nos rapports au signifiant. Ici en apparence, rien
d'autre qui nous intéresse que la manipulation la plus gratuite dans 1'ordre de la combinaison. Poser
pourtant la question, de ce qu'il en est des décisions a prendre dans ce champ du gratuit, est fait pour
souligner que nulle part elle ne prend plus de force et de nécessité. C'est a ce regard que le pari qui
en est fait, si nous nous apercevons que tout y manque des conditions recevables en un jeu, prend sa
portée. Les efforts des auteurs pour en quelque sorte le rationaliser au regard de ce qui était en effet
pour Pascal - mais il devait bien étre le premier a le savoir - la référence, et démontrer que ¢a ne
colle pas, c'est cela qui fait le prix de la fagon dont le pari est par Pascal manié. Et 1a dans le texte
de Pascal et repris par les auteurs avec un mode a courte vue qui est bien la la chose la plus
exemplaire et dont on peut dire qu'aprés tout les auteurs nous rendent le service de montrer
comment s'installe I'impasse ou ils s'obstinent, cette facon de mettre en valeur, au regard de cette
décision, les rapports d'extension de 1'enjeu, a savoir d'un c6té une vie a la jouissance de laquelle on
renonce pour en faire, tout a fait de la méme fagon que Pascal le signale dans 1'étude de ce qu'on
appelle régle des partis, c'est quand c'est dans le jeu, c'est perdu, c'est le principe de la mise, la mise
de l'autre coté, de celui du partenaire, est ce que Pascal articule, une infinité de vies infiniment
heureuses.

Je vous signale qu'ici un point s'ouvre de savoir si cette infinité de vie est a penser au singulier ou
au pluriel. Une infinité de vie, au singulier, cela ne veut pas dire grand-chose si ce n'est de changer
le sens qu'a, dans ce contexte, le contexte de la reégle des partis, le mot infinité. Néanmoins nous
sommes la livrés a 'ambiguité du petit papier. Le mot heureuse n'est pas terminé ; pourquoi le mot
vie serait-il complet ? De 1's qui pourrait aussi bien lui attenir, la face numérale d'une comparaison
qui est celle ici promue, a savoir du rapport numéral entre les enjeux, avec quelque chose qui n'a
pas d'autre nom que l'incertitude et qui est prise elle-méme telle, numériquement, que Pascal écrit
qu'au regard méme d'un hasard de gain, écrit-il, on peut supposer une infinité de hasards de perte,
introduire donc comme numérique 1'élément de hasard, alors qu'il a été proprement exclu dans ce
qu'il énonce de la régle des partis, qui comporte pour étre énoncée 1'égalité des hasards, montre bien
qu'en tout cas, c'est sur le plan numérique 91

415



SEMINAIRE 16

que doit méme étre mesuré I'enjeu.

J'insiste car, dans ce petit papier, qui n'est nullement une rédaction ni un état définitif, qui est une
succession de signes d'écriture qui sont faits, il est aussi bien en d'autres points énoncé qu'a parier ce
dont il s'agit, c'est-a-dire l'incertitude fondamentale, a savoir y a-t-il un partenaire, en d'autres points
Pascal énonce "il y a une chance sur deux", a savoir Dieu existe ou n'existe pas, procédé dont, bien
stir, nous voyons assez l'intenable et qui n'a pas besoin d'étre réfuté. Mais est-ce qu'on ne voit pas
qu'en ceci tout réside précisément a ce niveau de l'incertitude ? Car il est bien clair que rien ne
s'impose de ce calcul et qu'on peut toujours opposer a la proposition du pari "ce que j'ai, je le tiens,
et avec cette vie, j'ai déja bien assez a faire" Pascal en rajoute et il nous dit qu'elle n'est rien, mais
qu'est-ce a dire ? Non pas zéro, car il n'y aurait ni jeu, il n'y aurait pas de jeu parce qu'il n'y aurait
pas de mise; il dit qu'elle est un rien, ce qui est une toute autre affaire, car c'est trés précisément de
cela qu'il s'agit quand il s'agit du plus-de-jouir ; et d'ailleurs s'il y a 1a quelque chose qui porte au
plus vif, au plus radical notre passion de ce discours, c'est bien parce que c'est de cela qu'il s'agit.
L'opposition sans doute tient toujours. Est-ce qu'a miser dans un tel jeu, je ne gage point trop ?

Et c'est bien pour cela que Pascal le laisse inscrit dans I'argumentation de son supposé contradicteur,
contradicteur qui n'est pas ailleurs qu'en lui-méme puisqu'il est le seul a connaitre le contenu de ce
petit bout de papier. Mais il lui répond: "Vous ne pouvez pas ne pas parier parce que vous étes
engagé". Et en quoi ? Vous n'étes pas engagé du tout sauf si domine ceci que vous avez a prendre
une décision, c'est-a-dire ce qui dans le jeu, dans la théorie du jeu comme on dit de nos jours, qui
n'est que la suite absolument directe de ce que Pascal inaugure dans la régle des partis ou la
décision est une structure, et c'est parce qu'elle est réduite a une structure que nous pouvons la
manipuler d'une fagon entieérement scientifique. Seulement la, a ce niveau, si vous devez prendre
une décision, quelle qu'elle soit, des deux, si vous étes engagé de toute facon, c'est a partir du
moment ou vous étes interrogé de cette fagon, et par Pascal, c'est-a-dire au moment ou vous vous
autorisez d'étre "je" dans ce discours. La véritable ambiguité, la dichotomie n'est pas entre Dieu
existe ou il n'existe pas, que Pascal le veuille ou non; ce probléme devient d'une tout autre nature a
partir du moment ou il a affirmé, nous ne savons non pas si Dieu existe, mais, ni si Dieu est, ni ce
qu'il est, et donc l'affaire concernant Dieu sera - les contemporains l'ont parfaitement senti et 1'ont
articulé - une affaire de fait, ce qui, si vous vous rapportez a la définition que j'ai donnée du fait, est
une affaire de discours ; il n'y a de fait qu'énoncé. Et c'est pourquoi nous sommes entiérement livrés
a la tradition du livre. Ce qui est en jeu dans le pari de Pascal est ceci : est-ce que "je" existe ou si
"je" n'existe pas, comme 92

416



SEMINAIRE 16

je vous l'ai déja, au terme de mon précédent discours, énoncé. J'ai mis un temps qui fut comme il
arrive et peut-étre comme j'en suis un peu trop coutumier, trop de temps a introduire le vif de ce
dont il s'agit, mais je crois que ces prémisses €taient indispensables. Ceci m'ameéne donc a faire ici -
pas spécialement opportunément - notre coupure d'aujourd’hui. Sachez seulement que si,
contrairement a ce qu'on croit, le pari n'est pas sur la promesse mais sur l'existence de "le", quelque
chose peut étre déduit au-dela du pari de Pascal, a savoir si nous mettons a sa place la fonction de la
cause telle qu'elle se place au niveau du sujet, a savoir I'objet a, ce n'est pas la premiere fois que je
l'aurai €crit ainsi I'a-cause ; c'est précisément en tant que tout le pari a cette essence de réduire cette
chose qui n'est tout de méme pas quelque chose que nous puissions, comme ¢a, tenir dans le creux
d'une main, a savoir notre vie dont apres tout nous pourrions avoir une tout autre appréhension, une
tout autre perspective, a savoir qu'elle nous comprend et sans limite, et que nous sommes la lieu de
passage, phénomeéne. Pourquoi la chose ne serait-elle pas soutenue ? Elle I'a été apres tout.

Que cette vie se réduise a ce quelque chose qui peut étre ainsi mis en jeu, n'est-ce pas le signe que
ce qui domine dans une certaine montée des rapports au savoir, c'est cette a-cause. Et c'est 1a que
nous aurons dans nos pas suivants a mesurer ce qu'il résulte, au-dela de cette a-cause, d'un choix;
dire je existe a, au regard de ce rapport avec 1'a-cause, toute une suite de conséquences parfaitement
et immédiatement formalisables. Je vous en ferai la prochaine fois le calcul. Et inversement, le fait
méme de pouvoir ainsi le calculer, I'autre position, celle qui parle pour la recherche de ce qu'il en
est d'un /e qui peut-étre n'existe pas, va dans le sens de 1'a-cause, dans le sens de ce a quoi Pascal
procede quand il invoque son interlocuteur a y renoncer, 1a pour nous prend son sens, la direction
d'une recherche qui est expressément, pour ce qui est de la psychanalyse, la notre.

93

417



SEMINAIRE 16

94

418



SEMINAIRE 16

LECON VIII, 22 JANVIER 1969

Le plus difficile a penser, c'est le Un. Qu'on s'y efforce, ¢a ne date pas d'hier. L'abord moderne est
scripturaire; c'est un jour ce que j'ai extrait, a I'étonnement, je m'en souviens, d'un de mes auditeurs
qui s'en émerveillait "Ah ! Comment est-ce que vous avez pu accrocher ¢a, Einziger Zug”, ce que
j'ai traduit d'une facon qui reste le trait unaire. C'est en effet le terme dont Freud épingle une des
formes de ce qu'il appelle identification. J'ai montré a cette date d'une facon suffisamment
développée pour que je n'aie pas a y revenir aujourd'hui mais seulement a le rappeler qu'en ce trait
réside I'essentiel de I'effet de ce qui pour nous, analystes, a savoir dans le champ ou nous avons a
faire au sujet, s'appelle la répétition.

Ceci, que je n'ai point inventé, mais qui est dit dans Freud, pour peu seulement qu'on fasse a ce qu'il
dit attention, ceci est li¢ d'une fagon qu'on peut dire déterminante a une conséquence qu'il désigne
comme l'objet perdu; essentiellement, pour résumer, c'est dans le fait que la jouissance est visée
dans un effort de retrouvailles et qu'elle ne saurait 1'étre qu'a étre reconnue par 1'effet de la marque,
que cette marque méme y introduit la flétrissure d'ou résulte cette perte, mécanisme fondamental et
essentiel a confronter a ce qui était déja apparu dans une recherche qui, somme toute, se poursuivait
sur la méme voie, concernant toute essence et qui aboutissait a 1'idée, la préexistence de toute forme
et du méme coup a faire appel a cette chose peu facile a penser, c'est 1a Platon, c'est la réminiscence.
Ces points étant rappelés, nous en sommes au pari de Pascal ; son rapport a la répétition, je pense,
n'est pas tout a fait inapergu de beaucoup d'entre ceux qui sont ici. Pourquoi je passe maintenant par
le pari de Pascal ? Ce n'est certes pas pour faire le bel esprit, ni du rappel philosophique, ni de la
philosophie de I'histoire de la philosophie. Ce qui se passe au niveau du jansénisme, pour rappeler
le contexte pascalien, c'est une affaire qui nous intéresse en ceci précisément que 1'historien, comme
en bien d'autres choses, est bien incapable de s'y retrouver.

Lisez un petit Que-Sais-je ? je m'excuse aupres de son auteur d'avoir oublié jusqu'a son nom, mais
j'ai lu le texte de bout en bout, et bien slir pas pour me renseigner sur le jansénisme, je n'en dirai pas
plus d'ailleurs sur ce qu'il en est de mon rapport a lui, ce serait une bien trop belle occasion pour
vous de vous précipiter dans des déterminations historiques ou 95

419



SEMINAIRE 16

biographiques de mes intéréts; quoi qu'il en soit, il y a un bout de temps, il se trouve que j'ai pu en
avoir l'appréhension en dehors de cette sorte de fantdme qui en reste, a savoir que c'étaient des gens
qu'on appelle rigoristes, autrement dit qui vous empéchaient de vivre a votre gré ; c'est tout ce qu'il
en reste en effet, par un de ces surprenants effets d'ensablement dont il ne faut pas méconnaitre que
c'est aussi une dimension de l'histoire. Mais en lisant donc ce petit livre, je me suis donné le
témoignage sur ce qu'on peut en dire, simplement a prendre les choses justement comme 1'indique le
titre de la collection, au niveau du Que sais-je 7. 1l sait beaucoup de choses, I'auteur ; il repart des
origines, si tant est qu'il y en ait, de la question qui s'y souléve ; il aboutit au point ou la chose se
noie dans la secousse de la Révolution frangaise, et il avoue tout gentiment a la fin qu'en fin de
compte, le jansénisme, on voit vraiment pas, a tout prendre, ce que ¢a a voulu dire, ce qui est tout de
méme pour un travail de recension historique une conclusion assez curieuse mais exemplaire.

Une chose apparait dans cette histoire, c'est qu'a la prendre a son niveau d'enregistrement historique,
¢a commence comme une affaire de théologiens et d'ailleurs c'est bien vrai Jansénius se trouve étre
d'eux le plus représentatif, disons méme le plus digne de les représenter, ne serait-ce qu'en ceci qui
est exemplaire c'est qu'il apparait que tout ce qui s'agite a l'époque autour du débat, de la
contradiction et des condamnations qui lui font cortége, la question fondamentale, celle qu'il n'y a
presque aucun des participants au débat qui ne I'agite, c'est : "Et d'abord vous ne l'avez pas lu!" Et il
semble bien en effet que la tres trés grande majorité de ceux qui alors se passionnent, non seulement
ne l'ont pas lu mais méme ne l'ont pas ouvert ; certains pourtant, deux ou trois chefs de file, le
Grand Arnaud devaient 1'avoir lu; d'ailleurs qu'avait-on besoin de le lire ? On avait lu bien d'autres
choses et, elles, fondamentales, et en particulier avant, bien avant que paraisse cet ouvrage paru
posthume, comme vous le savez peut-étre, qui s'appelle I'Augustinus, de celui que je viens de
nommer, I'évéque Janséne, il y avait eu la pensée de Saint-Augustin dont on ne peut nier qu'elle soit
au fondement du christianisme et que, pour tout dire, la question est 1a patente dés qu'il s'agit du
christianisme précisément.

La mesure dans laquelle le christianisme nous intéresse, j'entends au niveau de la théorie, se mesure
précisément au role donné a la Grace. Qui ne voit pas que la Grace a le plus étroit rapport avec ce
que moi, partant de fonctions théoriques qui n'ont certes rien a faire avec les effusions du cceur, je
désigne comme d(A), désir de 1'Autre. Désir de 'Homme, ai-je dit en un temps ou, pour me faire
entendre, il fallait bien que je risque certains mots improbables comme I'Homme par exemple.
J'aurais pu me contenter de dire, le désir tel qu'il vous concerne, ce désir se joue dans ce champ de
1'Autre tel qu'il s'articule comme le lieu de la parole. Qui ne voit aussi ce 96

420



SEMINAIRE 16

qu'implique, si ce qui s'énonce ainsi est correct, cette relation orientée par le vecteur partant du $*D
sur le graphe vers ce désir, désir de 1'Autre pour l'interroger dans un "je me demande ce que tu
veux" qui s'équilibre aussi bien d'un "je te demande ce que je veux". Ce qu'il y a qui s'incline dans
toute manifestation du désir vers un "Que Ta Volonté soit faite" mérite d'étre posé d'abord, dans
toute appréciation, - ce n'est pas forcément le privilége des spirituels - sur ce qu'il en est de la nature
de la priere. Son emmélement inextricable avec les fonctions du désir pourrait en étre éclairé.

Ce tutoiement, ai-je dit, n'a pas un départ simple, puisqu'au niveau du sujet, la question reste entiere
de savoir qui parle. Il n'en est pas moins essentiel de s'apercevoir que ce tutoiement s'adresse a un
Autre sans figure. Nul besoin qu'il en ait la moindre pour qu'il lui soit adressé, si nous savons
distinguer ce champ de I'Autre du rapport au semblable. Or c'est précisément ce qu'articule sa
définition dans ma théorie. Le rapport, le nceud, le lien qu'il y a entre des disputes sur la Grace dont
il semble que les responsables de droit, a savoir 1'Eglise, a 1'époque dont nous parlons, riaient pu
autrement se tirer qu'a interdire de facon réitérée pendant deux siécles qu'on articule quoi que ce
soit, ni pour, ni contre, dans ce débat - interdiction bien str qui n'a fait que faire rebondir la lutte et
multiplier les ouvrages aussi bien que les libelles, - est quelque chose dont ce qui nous importe, c'est
que cette frénésie que certains diraient purement intellectuelle est étroitement solidaire d'un
mouvement dont il n'est pas question de contester les incidences de ferveur ni a 1'occasion non plus
les effets proprement, comme ceci a été épinglé a 1'époque, convulsionnaires. Quelle que soit la
fagon dont nous pouvons jauger comme psychopathologues ce qui se passait sur le tombeau d'un
certain diacre Paris, et quand, a l'entrée du cimetiere les portes furent fermées, si bien qu'on put
¢écrire dessus De par le Roi défense a Dieu de faire miracle en ce lieu les dites convulsions qui se
sont poursuivies ailleurs, il semble que ne serait-ce qu'a épingler les choses dans cette ultime
conséquence, nous pouvons voir que ce champ est tout de méme de celui qui nous appartient et
qu'apres tout, a le prendre d'une fagon qui ne soit pas tout a fait au ras du sol, a savoir "faut-il les
interner ou pas ?", nous sommes quand méme en droit d'essayer d'articuler quelque chose et,
pourquoi pas, au point le plus libre, le plus lucide, le plus joueur, le pari précisément de Pascal.

Le Nom du Pere - je vais l'annoncer comme ¢a au départ parce que ce sera peut-étre la meilleure
facon de vous faire décoller de I'effort de fascination qui se dégage de ces embrouilles - le Nom du
Pere, dont j'insiste pour dire que ce n'est pas par hasard que je n'ai pas pu en parler, le Nom du Pere
prend ici une forme singuliére que je vous prie de bien repérer au niveau du pari. Cela vous
changera peut-étre des chipotages auxquels se consacrent habituellement les auteurs sur le sujet de
savoir si ¢a vaut la 97

421



SEMINAIRE 16

peine de parier. Ce qui vaut la peine, c'est de considérer comment il se formule sous la plume de
Pascal. Je dirai que cette forme singuliere, dans I'énoncé qui vient en téte sur le petit papier, cette
forme singulicre c'est ce que j'appellerai le réel absolu ; et le réel absolu, sur ce petit papier, est ce
qui s'énonce comme "croix ou pile". "Croix ou pile", ¢a n'agite pas la croix, o0tez-vous ¢a de la téte.
"Croix ou pile", c'était la fagon, a I'époque, de dire ce que nous appelons maintenant pile ou face.

Je voudrais qu'il vous vienne a I'idée que s'il est concevable que nous arrivions, en quelque point, au
dernier terme d'une science quelconque au sens moderne, a savoir par l'opération de ce qu'on
appelle une mesure, ce ne peut étre trés précisément qu'au point ou ce qu'il y a a dire, c'est "croix ou
pile", "c'est ¢ca ou c'est pas ¢a". Ca est ce que ¢a est, 13, car jusque 1a, rien ne nous affirme que nous
ne faisons pas que mesurer nos propres mesures. Il faut que ¢a arrive a un point, croix ou pile, ou ce
n'est que du réel en tant que butée qu'il s'agit.

Le pari de Pascal contient a son départ quelque chose qui se référe a ce point pdle, le réel absolu. Et
ceci d'autant plus que ce dont il s'agit, c'est précisément quelque chose qui est défini, que nous ne
pouvons savoir ni s'il est ni ce qu'il est. C'est expressément ce que Pascal articule quant a ce dont il
s'agit, qui bien slr, au niveau du pari, si la question se pose de son acte, peut bien en effet étre
traduit par la question de 1'existence ou non du partenaire.

Mais il n'y a pas que le partenaire. Il y a I'enjeu. Et c'est 1a I'intérét du pari de Pascal. L'enjeu, le fait
qu'il puisse poser en ces termes la question de notre mesure au regard de ce réel, 1'enjeu suppose un
pas franchi qui, quoi qu'en disent les amateurs de fouinage historique, a savoir que déja Raymond
Sebond, et déja le Pere Sirmond, et déja Pierre Charron avaient agité quelque chose de 1'ordre de ce
risque, ceux-la méconnaissent que si Pascal peut avancer d'une fagon dont ce n'est point par hasard
qu'elle a été ressentie si profondément dans le champ du ou ¢a pense, c'est qu'il avait profondément
modifié I'abord de ce qu'il en est du "je dis", j'entends du je du joueur, et ceci en procédant a si je
puis dire quelque chose qui pourrait s'appeler un exorcisme, ceci le jour ou il découvrit la reégle des
partis.

Les résistances qu'il rencontre apres avoir posé€ ce probléme de la fagon dont il est juste de répartir
les enjeux quand, pour une raison quelconque, obligé ou de consentement mutuel, on interrompt en
cours une partie dont la régle est déja donnée, le pivot de ce qui lui permet d'y trancher d'une fagon
aussi féconde, que c'est par 1a qu'il articule le fondement de ce qu'on appelle le triangle
mathématique, assurément bien slr déja découvert par quelque Tartaglia, mais il n'est pas forcé d'en
étre informé, aussi bien, d'ailleurs, il en tire d'autres suites, puisque c'est par la qu'il rejoint, reprend
et donne un redépart a ce qui, dans les lois de 98

422



SEMINAIRE 16

maximum et de minimum au niveau d'Archimede, prélude a ce qui va naitre du calcul intégral, tout ceci
repose sur cette simple remarque, pour trancher de ce dont il s'agit, c'est que 1'essence du jeu, dans ce qu'il
comporte de logifiable parce qu'il est réglé, tient en ceci que ce qui y est misé€ est au départ perdu. La ou la
question de 1'appat du gain déforme, réfracte, d'une fagon qui ne permet point aux théoriciens de n'étre pas,
dans leurs articulations, infléchis, cette purification initiale permet d'énoncer d'une fagon correcte ce qu'il est
juste d'opérer pour faire a tout moment le partage de ce qui est l1a au centre comme enjeu, comme perdu.

La question, pour nous analystes, nous intéresse parce qu'elle nous permet d'y accrocher ce qui est
la motivation essentielle du surgissement d'un mode semblable d'enchainement ; s'il est une activité
dont le départ soit fond¢ dans l'assomption de la perte, c'est bien parce que ce dont il s'agit dans
'abord méme de toute régle, c'est-a-dire d'une concaténation signifiante, d'un effet de perte, c'est
trés précisément ce sur quoi je m'efforce des le départ de mettre les points sur les i, parce que bien
sir notre expérience, comme on dit, dans l'analyse a tout instant nous confronte a cet effet de perte
et que si 1'on ne saisit pas ce dont il s'agit, on le met au compte, sous le nom de blessure narcissique,
d'un dommage imaginaire. C'est bien en quoi l'expérience innocente témoigne que cet effet de perte
est rencontré a chaque pas ; elle en témoigne de fagon innocente c'est-a-dire de la facon la plus
nocive, en le rapportant a ce schéma d'une blessure narcissique c'est-a-dire d'un rapport au
semblable qui, dans l'occasion, n'a absolument rien a faire. Ce n'est pas parce que quelque parcelle
qui ferait partie du corps en est détachée que la blessure en question fonctionne, et tout essai de
réparation, quel qu'il soit, est condamné a en prolonger I'aberration. Ce dont il s'agit, la blessure, se
tient ailleurs, dans un effet qu'au départ, pour le rappeler, j'ai distingué de 1'Imaginaire comme
Symbolique ; il est dans la béance qui se produit ou qui s'aggrave, car nous ne pouvons sonder ce
qui de cette béance était déja 1a dans 1'organisme, de la béance entre le corps et sa jouissance, pour
autant que donc, ai-je dit, ce qui la détermine ou qui l'aggrave, et seule nous importe cette
aggravation, c'est l'incidence du signifiant, l'incidence méme de la marque, l'incidence de ce que j'ai
appelé tout a I'heure le trait unaire, qui lui donne donc sa consistance.

Alors ce dont il s'agit se dessine a mesurer l'effet de cette perte, de cet objet perdu en tant que nous
le désignons par a, a ce lieu sans lequel il ne saurait se produire, a ce lieu encore non connu, non
mesuré qui s'appelle 1'Autre. Qu'est-ce a dire, qu'il faille d'abord prendre cette mesure dont il suffit
de l'expérience, voire de la passion du jeu, pour voir quel est son rapport avec la fagon dont nous
fonctionnons comme désir. Qu'en va-t-il étre de cette proportion qu'il nous faut maintenant
mesurer ? Eh bien !l y a 99

423



SEMINAIRE 16

quelque chose de trés étrange, c'est que cette proportion, cette mesure, elle est déja 1a dans les
chiffres, je veux dire dans les signes écrits avec quoi l'on articule 1'idée méme de la mesure.

Nous ne savons rien, en ce point, de la nature de la perte. Je peux faire comme si nous ne lui
donnions jamais aucun particulier support; nous donnons des points, je ne dirai pas ou nous
pouvons écoper, ou nous attrapons des copeaux; mais aucun besoin de le savoir. Je I'ai dit, d'un co6té
nous ne savons que la fonction de la perte et de I'autre, nous ne savons assurément pas ce qu'il en est
de I'l puisqu'il n'est que le trait unaire ; ce ne sait n'est que tout ce qu'il nous plait d'en retenir. Et
néanmoins il nous suffira d'écrire ceci 1/a ou s'inscrit la proportion, a savoir que le rapport de ce 1
déterminant a l'effet de perte, est égal et doit I'étre, comme il semble bien s'il s'agit de perte, a
quelque chose ou se conjoint d'un "et" additif ce 1 et le signe écrit de cette perte,

1 =1+a.

a

Car tel est bien en effet l'inscription d'ou résulte ce qu'il en est d'une certaine proportion dont
I'harmonie, s'il faut I'évoquer, ne tient assurément pas a des effets esthétiques. Simplement je vous
demande, pour le mesurer vous-mémes, de vous laisser d'abord guider par I'examen de ce qu'il en
est de sa nature mathématique. Les harmonies dont il s'agit ne sont point faites de bonheur, d'une
heureuse rencontre, comme je pense que le rapprochement de la série qui résulte de la fonction
récurrente qui s'engendre de cette égalité, comme je pense vous montrer qu'on en retrouve la note
caractéristique, celle de a, dans une toute autre série engendrée d'un autre départ, mais qui nous
intéresse autant ; comme vous le verrez, c'est celle qui, a prendre les choses d'un autre bout,
s'engendrerait de ce que nous avons appelé Spaltung ou division originelle du sujet, en d'autres
termes des efforts pour faire se rejoindre deux unités disjointes. C'est 1a un champ qu'il convient de
parcourir pas a pas.

Il est nécessaire pour le faire d'inscrire d'une fagon qui soit claire ce qu'il peut en étre de la dite
série. Nous l'inscrivons sous la forme suivante, nous mettons ici le a, ici le 1, une direction, cette
direction n'existe, je le souligne au passage, que du fait de notre départ. Apres le 1, nous mettons
1+a. Apres le a, 1-a. La série s'engendre d'additionner les deux termes pour en produire le terme
suivant; nous avons donc ici

a 1
1-a 1+a
2a-1 2+a
2-3a 3+2a
5a-3 5+3a
5-8a 8 +5a

100

424



SEMINAIRE 16

d'ou vous pouvez voir qu'il n'est pas sans présenter quelques rapports avec la liste opposée. Je passe,
je passe parce qu'il vous est facile de contrdler ceci, que la suite de ces valeurs représente une
proportion qui se conserve, a savoirque 1 +aesta 1 comme 2 + aesta 1 + a. C'est trés exactement ce
qui est écrit dans la formule initiale. Ceci peut aussi bien s'écrire

1, 1/a, 1/a% 1/a°, 1/a*, etc.

nombre qui, comme a est plus petit que 1, ira toujours croissant.

Ici par contre, on écrit a%, a°, a*, a°, a°, nombre qui comme je le répéte, comme a est plus petit que 1,
ira toujours décroissant.

Ne quittons pas notre Pascal car, sur le petit papier ou ce qu'il opere, c'est une articulation, donc il
n'y a nul besoin qu'elle soit destinée a quelque autre pour que les répliques n'y aient pas une valeur
non pas persuasive mais logiquement constructive. On s'est fort bien apercu de nos jours que, pour
certains problémes, il y a une fagon ou compte, pour les résoudre, le nombre des coups, a savoir au
bout de combien de coups une partie conquiert le dernier mot ; si elle le conquiert du fait de ce
qu'on pourrait appeler, mais purement rétrospectivement, une faute au niveau de l'autre partie, il est
clair que 1'épreuve consistera a proposer a l'autre partie une réponse plus chanceuse mais que, si le
résultat est le méme, nous pouvons mettre au compte d'une articulation logique, j'entends recue, il
suffit de le définir au départ, au titre d'une démonstration, ce qui s'articulerait ainsi.

Il est facheux qu'on I'oublie a une époque, la noétre, qui a su fort bien codifier les lois de cette
fonction du oui ou non, oui ou non réfutable, et s'apercevoir qu'il ouvre plus de champ que le pur et
simple démontrable. C'est ainsi, je I'ai fait remarquer, je I'ai déja annoncé, amorcé la derniére fois,
que le proces de Pascal, celui qui lui fait d'abord sonder au regard d'un pur "croix ou pile" le
rationnel de l'engagement d'une mise de quelque chose dans la vie qui est justement ce qui n'est pas
défini contre quelque chose dans ce qui est au moins une infinité de vies qu'on qualifie sans non
plus préciser ce qu'elles veulent dire d'indéfiniment heureuses mais peut-&tre vaut-il que si nous
venons apres lui, nous 101

a 1
1

4 (1-a)a? 1+a) 1
1-a =a? 1+ a= 1 a
a 2a-1)a® 2+a) lz
2a-1=a° 2+ g = l a
z (2-3a) a* 3+ 2a) 13
2-3a =a 3+22 =1 a
a (5a-3)a° (5 + 3a) 14
5a-3=a° 5432 =1 a
at (5-8a)a° 8+5az) 1
5-8a =a° 8+52 = 1 a

a° 1+a 1 o©

425



SEMINAIRE 16

réinterrogions ces signes, nous voyons s'ils ne sont pas capables de livrer quelque chose qui
nécessairement préciserait le sens.

C'est bien ce que nous sommes en train d'opérer au niveau de ces signes et de nous apercevoir que si
nous nous emparons du a dont nous ne savons toujours pas la valeur mais seulement ce qu'il
engendre comme série dans son rapport avec le 1, nous voyons une série, rien de plus, et I'on
pourrait méme dire que la question de ce qu'il en est du a et du 1 comme tels, comme termes
apposés d'une fagcon quelconque, méme mathématiquement, n'a pas de sens. Ce ne sont pas comme
quand il s'agit de définir les nombres entiers et ce qu'on peut faire avec eux, des ¢léments neutres.
Ce 1 n'arien a faire avec le 1 de la multiplication. II faut des actions supplémentaires pour les faire
servir. Et le a non plus. Le a comme le 1 sont la partout, partout ou il y a le rapport 1/a c'est-a-dire
dans toute la série. C'est justement 1a I'intérét d'en partir, parce que la seule raison qui nécessite que
nous en partions, c'est que c'est a partir d'eux que nous écrivons. Dans un réel quelconque qui parait
pouvoir correspondre a cette échelle, ils n'ont de place nulle part ; seulement cette échelle, sans eux,
nous ne pouvons pas l'écrire. C'est en partant d'elle, de cette échelle, que je peux me permettre
d'imager, a partir d'une autre écriture, la plus simple également, nous restons, semble-t-il, dans nos
limites, dans celles du trait unaire, a ceci pres que nous allons le prolonger indéfiniment, essayer
tout au moins de le prolonger indéfiniment.

Voila le a, voila le 1. Nous ne sommes pas forcés de les mesurer pour qu'ils soient correctement
inscrits. La aussi, je pense que vous me pardonnerez d'abréger et de dire ceci : nous projetons ce a
sur ce champ considéré dans sa fonction de 1. Ce que nous venons d'écrire nous indique que ce qui
sera ici, sera a’ ; le rabattement ici de 1'a nous mettra ici un a* ; le rabattement de 1'a®> nous mettra ici
un a*. Vous suivez j'espére, voyez donc que vont s'additionner par des opérations qui vont dans un
certain sens toutes les puissances paires de a : a?, a*, a° et qu'ici vont se reproduire, car si nous
reportons 1'a, nous aurons 1'a’, la suite des puissances impaires a°, a°, a’.

426



SEMINAIRE 16

Il est trés facile de s'apercevoir qu'ainsi, nous retrouverons au point de jonction convergente de ces
puissances les unes paires, les autres impaires, la mesure de a comme total pour toutes les
puissances paires, a lui-méme étant bien entendu exclu ; la mesure a*> comme somme des puissances
totales impaires de a, a* et a faisant au total 1. C'est-a-dire que c'est par l'opération méme

de l'addition séparée des puissances paires d'une part et des puissances impaires que nous trouvons
effectivement la mesure de ce champ de 1'Autre comme 1, c'est-a-dire autre chose que sa pure et
simple inscription comme trait unaire.

Je n'ai obtenu ce résultat qu'a prendre isolément ce qui est le fondement proportionnel du a. Mais si
je prends son développement dans le sens de la croissance, vous voyez facilement qu'a simplement
additionner ces puissances déja croissantes, si je vous disais ce que ¢a fait, au moment ou nous
pouvons additionner le 1/a puissance quelque chose jusqu'a ce qu'ait surgi le a'®, il est trés facile de
faire un calcul, si vous disposez d'une page, et ¢a ne dure pas plus de dix minutes, non pas sur ce
qu'est 1/a'® mais 'addition de toute la série, il y a des formules trés connues et trés faciles, on
s'apercoit que c'est 2 000 000 000 000 000 000 000 000 000. (Deux milliards de milliards de
milliards).

Je veux dire qu'en effet dans un sens nous trouvons quoi ? Rien de plus épatant qu'une série incluant
une croissance qu'on appelle infinie des entiers, mais qui est tout de méme en fin de compte de
'ordre de ce qu'on appelle dénombrable. Une série ainsi constituée, qui s'appelle une progression
géométrique, autrement dit exponentielle, reste dans le dénombrable.

Quand je vous ai fait remarquer que ce n'est que de fagon scripturaire que nous importe le point ou
gisent le 1 et le a, ce n'est pas pour en négliger maintenant l'incidence et dire que c'est a partir de
quelques points que nous voyons une différence. L'infini décroissant est le méme dans sa
génération. Seulement il aboutit, au lieu d'aboutir a I'infini puisque sur l'infini nous en savons tout
de méme un petit bout de plus et que cet infini des nombres entiers, nous avons appris a le réduire a
sa valeur propre et distincte, seulement, de l'autre c6té, comme je vous l'ai montré ici, en
commengant par la, parce que ¢a avait son intérét, vous aurez une limite, limite dont la série peut
approcher d'aussi prés que possible, d'une fagon moindre a toute grandeur choisie, si petite soit-elle,
a savoir trés précisément 1 + a.

Le départ de Pascal dans ses notes qui écrit simplement rien infini est 103

427



SEMINAIRE 16

en effet bien le point ou git a la fois sa streté de touche et le point vraiment fonctionnel d'ou toute la
suite se détermine. Car ce qu'il appelle rien, comme d'ailleurs il 1'indique de la fagon la plus
expresse dans d'autres de ses notations, c'est simplement qu'a partir d'un point, au reste je vous l'ai
dit quelconque, nous obtenons dans un sens, le sens décroissant, une limite, mais ¢a n'est pas parce
que ¢a a une limite que c'est moins infini ; d'autre part ce que d'un autre c6té nous obtenons, a
savoir une croissance qui, elle, n'en a pas de limite, ¢ca ne spécifie pas cette direction comme plus
spécifiquement infinie. Aussi bien, quand Pascal écrit rien, n'est-ce pas au hasard ; lui-méme
soupgonne bien que rien, ¢a n'est pas rien, que c'est quelque chose qui peut étre mis en balance, et
tout spécialement au niveau ou nous avons a le mettre dans le pari.

Mais voila-t-il pas qu'apparait quelque chose, quelque chose dont il faut qu'on s'apercoive, c'est
qu'en fin de compte, si au champ de 1'Autre s'énonce une révélation qui nous promet ['infinité de
vies infiniment heureuses je le répete, je m'en tiens a leur énoncé numérique, et pendant un temps
Pascal s'y tient aussi, puisqu'il commence a pondérer, une vie contre deux vies, ¢a vaudrait-il déja la
peine ? Mais oui, mais oui, dit-il ; contre trois vies, encore plus; et naturellement plus il y en a,
mieux ¢a vaut!

Seulement, nous nous apercevons de cette chose importante, c'est que, dans tous les cas ou nous
choisissons, méme quand c'est rien que nous perdons, nous sommes privés d'un demi-infini. Ceci
répond au champ de 1'Autre et a la facon dont nous pouvons justement le mesurer comme 1 au
moyen de la perte. Pour ce qui en est de la genése de cet Autre, s'il est vrai que nous pouvons le
distinguer de quelque chose qui est le 1 avant le 1, a savoir la jouissance, vous voyez qu'a avoir
affermi le 1 + a, en avoir fait avec des soins infinis I'addition, c'est bien de a dans son rapport a 1, a
savoir de ce manque que nous avons recu de I'Autre par rapport & ce que nous pourrions édifier
comme champ complété de I'Autre, c'est de 1a, du a, et d'une facon analogique que nous pouvons
espérer prendre la mesure de ce qu'il en est de 1'l de la jouissance au regard précisément de cette
somme supposée réalisée.

428



SEMINAIRE 16

Nous connaissons ¢a; nous le retrouvons, nous, analystes. La forme la plus caractéristique, la plus
subtile que nous ayons donnée de la fonction cause du désir, c'est ce qui s'appelle la jouissance
masochiste ; c'est une jouissance analogique, c'est-a-dire qu'au niveau du plus de jouir, le sujet y
prend de fagon qualifiée cette position de perte, de déchet, qui est représentée par a, et que I'Autre,
tout son effort est de le constituer comme champ seulement articulé sous le mode de cette loi, de ce
contrat sur lequel notre ami Deleuze a mis si heureusement l'accent pour suppléer a 1'imbécillité
frémissante qui régne dans le champ de la psychanalyse!

C'est de facon analogique et en jouant sur la proportion que se dérobe ce qui s'approche de la
jouissance par la voie du plus de jouir. C'est par ce point au moins qu'a accrocher les choses par la
voie de départ que nous avons prise, nous voyons ici que nous trouvons une entrée dont se motive
I'expérience. La question sans doute n'est pas sans intérét au regard de la fagon dont fonctionne chez
Pascal une certaine renonciation. Mais n'allez pas trop vite. Traiter ceux qui se sont débattus sans le
savoir avec cette logique d'universellement masochistes, c'est cet ordre de court-circuitage ou se
désigne ce que j'ai appelé dans ce champ la canaillerie qui tourne en sottise.

le n'ai pu vous amener aujourd'hui qu'a un abord qui est celui-ci: la proportion déja inscrite dans la
seule entrée dans un champ par la seule voie scriptutraire. Il nous faut bien entendu la contrdler de
par ailleurs. Si ce a, ai-je dit, et ceci méme en est, je I'ai souligné, I'image, l'illustration et rien de
plus, est ce qui conditionne la distinction du "le" comme soutenant ce champ de 1'Autre et pouvant
se totaliser comme champ du savoir, ce qu'il importe de savoir, précisément, c'est qu'a se totaliser
ainsi, il n'atteindra jamais au champ de sa suffisance qui s'articule dans le théme hégelien du
Selbstbewusstsein. Car justement dans cette mesure et a mesure méme de sa perfection reste
entierement exclu le "le"de la jouissance. Ce qui importe pour nous, c'est de confirmer non pas
seulement qu'aucune addition de l'un a l'autre ne nous totaliserait sous la forme d'un chiffre
quelconque, d'un 2 additionné, ce "le" divisé enfin rejoint & lui-méme. Ce qu'il y a de plus piquant, a
ce détour, c'est de s'apercevoir, comme je vous le montrerai la prochaine fois, car ce champ, vous le
voyez, loin d'étre interminable, est seulement long et il me faut le temps pour vous l'articuler,
quiconque d'ici 14, et je dois dire que j'espére qu'il y en a un bon nombre qui n'auront pas besoin de
le faire, s'informera de ce que c'est qu'une série de Fibonacci sera évidemment mieux préparé que
les autres a ce que je -ferai pour les autres c'est-a-dire leur expliquer, a savoir, et c'est trés important,
qu'une série constituée par l'addition justement de 1 a 1, puis de ce dernier 1 a ce qui le précede
pour constituer le 3éme terme, soit 2, puis 1 + 1 =2, 1 et 2 = 3, puis 2

et3=5etc.... 11235813 etc.,........ vous pouvez remarquer en passant 105

429



SEMINAIRE 16

que ces chiffres sont déja ici inscrits et que ce n'est pas sans raison, seulement le rapport de chacun
de ces chiffres a l'autre n'est quand méme pas le rapport a.

Je partirai de ce fait la prochaine fois qu'a mesure qu'ils croissent, c'est-a-dire pour toute série de
Fibonacci, -toutes les séries de Fibonacci sont homologues- vous pouvez partir de n'importe quel
chiffre et le faire croitre de n'importe quel chiffre, si vous observez simplement la loi de 1'addition,
c'est une série de Fibonacci et c'est la méme. Et quelle qu'elle soit, que vous la fassiez croitre, vous
obtiendrez entre ces chiffres ces proportions qui sont celles inscrites, a savoir le rapport de 1 a a. Et
vous vous apercevrez que c'est du a tel qu'il était par rapport a 1 que le chiffre a bondi d'un terme a
l'autre. En d'autres termes, que vous partiez de la division du sujet ou que vous partiez du a, vous
vous apercevez qu'ils sont réciproques.

Je voulais vous laisser ici, sur cette approche que j'appelle de pure consistance logique ; ceci nous
permettra de situer mieux ce qu'il en est d'un certain nombre d'activités humaines. Que les
mystiques aient tenté par leur voie ce rapport de la jouissance a I'l, ce n'est pas un champ que
j'aborderai ici pour la premicre fois puisque déja, dans les premieres années, les temps obscurs de
mon séminaire, je vous avais produit, & ceux qui étaient 1a, trois ou quatre, Angelus Silesius.
Angelus Silesius est le contemporain de Pascal. Essayez d'expliquer ce que veulent dire ses vers,
sans avoir ses distiques. Le Pélerin Chérubinique, je vous le recommande ; vous pouvez aller
l'acheter chez Aubier, il n'est pas épuisé !

Ce qu'il en est, certes, ne concerne pas directement la voie qui est la nétre. Mais si vous voyez la
place qu'y tient le le, le Ich, vous verrez qu'elle se rapporte a la question qui est ici notre véritable
visée et que je répete a ce terme d'aujourd'hui, est-ce que j'existe ? Vous voyez comme une
apostrophe, ca suffit a tout fausser. Si je dis, j'existe, ¢a y est, vous y croyez, vous croyez que c'est
de moi que je parle, uniquement a cause d'une apostrophe. Est-ce qu'il existe ? en parlant du "je",
cette fois. Mais ce il, pouah ! troisieme personne, nous avons dit que c'était un objet. Voila que nous
faisons du "je" un objet. Simplement qu'on omette la troisiéme personne, ¢a sert aussi a dire il pleut.
On ne parle pas d'une troisiéme personne, on ne dit pas "il pleut", ce n'est pas le copain qui pleut. Il
pleut. C'est en ce sens que j'emploie le il existe.: est-ce qu'il existe du "je" ?

430

430



SEMINAIRE 16
LECON IX, 29 JANVIER 1969

Je vous ai laissés, la dernicre fois, avancés assez fermement dans le champ du pari de Pascal au
point que ponctue ce que je viens d'écrire sur le tableau, a savoir a la remarque de l'identité
essentielle de la série dont je vous ai dit que ce n'était que d'une fagon tout a fait arbitraire que nous
y placions un point de départ situé entre le a et le 1. Arbitraire prend son sens du méme accent que
donne a ce mot de Saussure quand il parle du caractere arbitraire du signifiant. Je veux dire qu'au
point ou nous avons placé la coupure entre une série décroissante a l'infini et une série croissante,
de méme nous n'avons de raison de situer ce point que d'écriture, a savoir qu'ici le 1 n'a d'autre
fonction que celle du trait, du trait unaire, du baton, de la marque. Seulement, si arbitraire que ce
soit, il n'en reste pas moins que sans ce 1, ce trait unaire, il n'y aurait pas de série du tout. Tel est le
sens qu'il faut donner dans ce de Saussure, -un auteur sans doute hyper-compétent déclare que je
trahis a plaisir-, que sans cet arbitraire, le langage n'aurait, a proprement parler, aucun effet.

Alors, cette sé€rie qui se trouve €tre construite en ceci que chacun de ses termes est produit par
l'addition des deux termes qui le précedent, ce terme, ce qui est dire la méme chose que dans l'autre
sens, chacun est fait de la soustraction du plus petit des deux qui le suivent au plus grand, elle est
construite sur le principe que le rapport d'un de ses termes au suivant est égal au rapport de ce
suivant ainsi qu'il se produit a lui ajouter, ce qui semble y ajouter une condition seconde. Poser que
a, le terme dont je viens de parler, est égal au suivant 1, dans son rapport a ce qui va le suivre
encore, c'est-a-dire a I'addition de 1 et a, c'est ce qui semble spécifier cette série par une double
condition. Or, c'est précisément 1a ce qui est erroné comme le démontre ceci que si vous posez
comme loi d'une série que chacun de ses termes soit formé de 1'addition - sans doute la fonction de
l'addition ici mériterait d'étre spécifiée d'une facon plus rigoureuse mais comme il ne s'agit pas
qu'ici, a ce propos, j'ai a m'étendre dans des considérations étendues sur ce qu'il en est de la théorie
des groupes, nous nous en tiendrons a I'opération communément connue sous ce terme et qui est
déja, aussi bien, donnée au principe de ce que nous avons posé€, au principe de cette série, la
premicere, j'entends.

Voici donc la série 1, 1. 11 suffit pour la poser d'écrire que dans cette 107

431



SEMINAIRE 16

série U, sera égal a 1, que Ul, sera égal a 1 et ensuite que tout U,. sera la somme de U, et de U,..
Cette série s'appelle la série de Fibonacci et vous voyez qu'elle est soumise a une condition unique.
Ce qui va se produire dans cette série démontre qu'elle est essentiellement la méme que la série
posée d'abord, c'est a savoir que si vous opérez entre elles par n'importe quelle opération définie,
que vous additionniez par exemple terme a terme, que vous les multipliiez terme a terme, aussi, par
exemple, vous pouvez aussi prendre d'autres opérations, il en résultera une autre série de Fibonacci
c'est-a-dire que vous vous confirmerez que la loi de sa formation est exactement la méme, a savoir
qu'il suffit d'additionner deux de ses termes pour donner le terme suivant.
Que devient alors cette proportion merveilleuse, ce a qui semble, dans la série dont je suis parti, qu'on
peut le décorer comme vous le savez de la fonction du nombre d'or qui, en effet, y apparait, des le
départ sous la forme de ce a qui s'y manifeste de par la position principielle de
a:a=-1_

l+a
Ce petit a ne nous manque pas dans la série de Fibonacci quelconque, pour la raison suivante que si
vous faites le rapport de chacun de ses termes au terme suivant, a savoir 1/1 d'abord, que je n'ai pas
écrit parce que cela ne veut rien dire 1/1, ensuite Y2, puis 2/3, 3/5, 5/8 , et ainsi de suite, vous
obtiendrez 5 8 un résultat qui tend assez vite a inscrire les deux premieres décimales, puis les
trois, puis les quatre, puis les cing, puis les six, du nombre qui correspond a ce petit a dont peu
importe qu'il s'écrive 0,618 et la suite, chose trés facile a vérifier ; nous savions déja que a était
inférieur a l'unité et que l'important, c'est que nous voyons, que ce a, et assez vite, dés qu'on
s'¢loigne du point de départ de la série de Fibonacci, va s'inscrire comme rapport d'un de ses termes
au terme suivant, ceci pour démontrer qu'il n'y a dans le choix de a que nous avons fait précisément
d'étre placé devant le probléme de commande figurée, ce qui se perd dans la position, dans le fait de
poser le 1 inaugural réduit a sa fonction de marque, ce choix du a, lui, n'a rien d'arbitraire pour ce
qu'il est de la méme facon que la perte que nous visons, celle qui, a 'horizon, a la visée de notre
discours, constitue le plus-de-jouir ; comme cette perte, le a, rapport limite d'un terme de la série de
Fibonacci a celui qui le suit, comme cette perte le a n'est qu'un effet de la position du trait unaire.
Au reste, si quelque chose est nécessaire a vous confirmer ceci, il suffit que vous regardiez la série
décroissante telle que je 1'ai inscrite, ou plutot réinscrite, car je 1'ai déja inscrite la derniére fois a
gauche, il vous suffit de voir comment elle est faite. La série des nombres qui constitue la série de
Fibonacci y apparait d'une facon alternante, c'est a savoir qu'il y a ici un g, trois a, cinq a, huit a et
que quant aux entiers, également, ils alternent 1, 2, 3, 5, 8, 13 ... C'est d'une facon alternante que ce
qui s'inscrit en entier est a droite et puis a gauche et ainsi de suite.
432

432



SEMINAIRE 16

Au Tableau
112358
1 1 a
a — | +—+
¢ a &
1 - 1/2 jouissance 1+a
ol - @ 23 plus ((:1e) jouir 1
a
23z = a* 3/5 1
a=—
53 = & 5/8 L+a
581 = a* 8/13
13a-8 = 4  13/21
13-21a = 4° X fa jouissance - sujet
" " ux
sujet - sujet divisé
1+a = 1 —
a S(S)
a=0,618
S —»3)
S
12

109

433



SEMINAIRE 16

De méme pour ce qu'il en est du nombre qui affecte le a ; mais comme vous le voyez, le a a toujours
ici sur l'entier une avance, il est 1, ici, alors que l'entier ne sera 1 qu'au terme suivant et ainsi de
suite. C'est pourquoi il change de place parce que, pour que se conserve un résultat positif, et ce
dont il s'agit dans cette série, pour que chacun de ses termes s'écrive d'une fagon positive, il faut que
passe alternativement d'un c6té a l'autre ce qui se numere en entier et ce qui se numére en a. Or,
comme vous le voyez, puisque a est inférieur a 1 et que nous savons d'autre part, en raison de la
position de cette égalité premiére, qu'il va s'exprimer par une puissance croissante de a, le résultat
de cette différence va devenir de plus en plus petit par rapport a quelque chose qu'il constitue
comme une limite; c'est ce qu'on appelle une série convergente et convergente vers quoi ? Vers
quelque chose qui n'est pas 1 mais, comme je vous l'ai montré la dernieére fois par l'image du
rabattement de ce a sur le 1, puis du reste qui était a, sur le a, ce qui produit ici as, le a; étant rabattu,
qui produit ici a4, le tout arrivant ici a une coupure qui réalise a/a, =a + a, = 1.

C'est en raison de ceci que la limite ici inscrite de la série convergente se place au niveau 1 + a égal,
lui-méme, a 1/a . Qu'est-ce a dire ? Qu'est-ce que figure, a proprement parler, ce qui ici fonctionne?
La question de comment il est possible de figurer correctement ce qu'il en est d'une conjonction
possible de la division du sujet pour autant qu'elle résulterait d'une retrouvaille du sujet. Ici, point
d'interrogation, de ce sujet, qu'en est-il du sujet absolu de la jouissance et du sujet qui s'engendre de
ce 1 qui le marque, a savoir du point origine de l'identification. La tentation est grande de poser
I'écriture qui est celle du Selbstbewusstsein hégelien a savoir que le sujet étant posé par ce 1
inaugural, n'y a qu'a se conjoindre a sa propre figure en tant que formalisée. Le sujet du savoir est
posé comme se sachant lui-méme ; or, c'est précisément ici que la faute apparait, s'il n'est pas vu
que ceci ne peut étre efficace qu'a poser le sujet su, tel que nous le faisons dans le rapport d'un
signifiant & un autre signifiant, ce qui nous montre qu'ici c'est du rapport non pas de 1 a 1 mais du
rapport de 1 a 2 qu'il s'agit, et que donc, a nul moment n'est supprimée la division originelle.

Le rapport ici simplement imité, ce n'est qu'a 1'horizon d'une répétition infinie que nous pouvons
l'envisager comme quelque chose qui réponde a ce rapport de 1 a 1, sujet de la jouissance par
rapport au sujet institué dans la marque dont la différence reste irrémédiable puisque, si loin que
vous poussiez l'opération que cette réduction engendre, vous trouverez toujours d'un terme a 'autre
et inscrit comme bilan de la perte le rapport d'ou vous partez, méme s'il n'est point inscrit dans
l'inscription originelle, a savoir le rapport a. Ceci est d'autant plus significatif qu'il s'agit justement
d'un rapport et non pas d'une simple différence qui, en quelque sorte, deviendrait de plus en plus
négligeable au regard de la poursuite de votre 110

434



SEMINAIRE 16

opération. De sorte que si, comme c'est facile a vérifier, vous prenez cette opération dans le sens de
la série croissante ici, la différence des entiers, a savoir de ce qui s'inscrit en 1, fondement de
l'identification subjective originelle et du nombre des a ira toujours en s'accroissant car ici, dans le
sens de l'addition, c'est toujours du rapport d'un nombre de a qui correspond au terme le plus petit a
un nombre d'entiers qui correspond au terme le plus grand qu'il s'agit ; c'est-a-dire au regard si je
puis dire d'une extension des entiers de sujet, pris au niveau de la masse, il y aura toujours un défaut
plus grand d'unités a. I/ n'y aura pas du a pour tout le monde. Prenez ceci, je passe, j'y reviendrai
peut-&tre au niveau d'une question apologue. Ce qui nous importe assurément, ce qui va compter
dans notre sondage du pari de Pascal, c'est ce qu'il advient dans le sens ou, d'une fagon non moins
infinie, le a peut étre approché, qui, une fois de plus nous apparait ce qui donne sous une forme
analogique ce qu'il en est des rapports du 1 au 1 + a a savoir ce a dans lequel seul peut étre saisi ce
qu'il en est de la jouissance par rapport a ce qui se crée de 'apparition d'une perte.

Qu'il me suffise d'ajouter ici ce trait ou plus exactement a ce pointage de la distance de ce qu'il en
est de la solution hégelienne du Selbstbewusstsein avec celle qu'un examen rigoureux de la fonction
du signe nous livre chaque fois que réapparait d'une facon quelconque que c'est dans un rapport de 1
a 1 que la solution peut se trouver, je l'inscris ici d'une fagon humoristique, c'est bien le cas de le
dire; posez-vous la question de ce dont il s'agit ; qu'est-ce qui tend a donner cette image comme
figure d'un idéal qui pourrait €tre un jour clos d'un savoir absolu, est-ce 1a bien a la facon de I'H que
je viens de traduire humoristiquement, est-ce bien 'homme, homo, ou, pourquoi pas I'hystérique,
car n'oublions pas que c'est au niveau de I'identification névrotique - relisez le texte et de préférence
en allemand, pour ne pas étre obligé de recourir a ces choses pénibles a quoi nous devons au soin de
quelques personnes zélées de n'avoir que ce recours quand nous ne voulons user que du frangais, du
volume-torchon, il n'y a méme pas de table des matieres, enfin vous verrez - si vous vous reportez a
l'article congru, Psychologie collective et analyse du moi, au chapitre de l'identification, que c'est,
des trois types d'identification énoncés par Freud a celui, médian, qu'il inseére a proprement parler
dans le champ de la névrose, qu'apparait, qu'est soulevée la question de /'einziger Zug, de ce trait
unaire que j'en ai extrait. Si je le rappelle ici, c'est pour indiquer que dans la suite de mon discours
j'aurai a y revenir car, trés singulierement, c'est dans la névrose dont effectivement nous avons pris
notre départ qu'apparait la forme la plus insaisissable, contrairement a ce que vous pouvez imaginer,
et c'est pour vous permettre d'y parer qu'ici je I'annonce, la forme la plus insaisissable de 1'objet a.
111

435



SEMINAIRE 16

Revenons maintenant a notre pari de Pascal et a ce qui peut s'en inscrire. Les vétillages des
philosophes semblent bien en effet nous faire perdre le majeur de sa signification. Ce n'est pourtant
pas qu'on ait bien fait pour cela tous ses efforts et y compris d'en inscrire les données a l'intérieur
d'une matrice selon les formes ou s'inscrivent présentement les résultats dits de la théorie des jeux.
Dans cette forme on le met si je puis dire en question; vous allez voir combien étrangement, on
prétend I'en réfuter.

Voici, en effet, ce dont il s'agit. Observons bien que le pari est cohérent de la position suivante,
nous ne pouvons savoir ni si Dieu est ni ce qu'il est. La division donc des cas qui résultent d'un pari
engagé sur quoi ? Sur un discours qui s'y rattache, a savoir une promesse qui lui est imputée, celle
d'une infinité de vies infiniment heureuses grace au fait que je parle et n'écris point. Ici, que je parle
en frangais, vous ne pouvez savoir pas plus, je vous le fais remarquer, que sur le petit bout de papier
de Pascal qui est tachygraphique si cette infinité de vies est au singulier ou au pluriel. Néanmoins, il
est clair, par toute la suite du discours de Pascal que nous devons le prendre dans le sens d'une
multiplication plurielle, puisque aussi bien il commence a arguer s'il vaudrait la peine de parier
seulement pour avoir une deuxiéme vie, voire trois et ainsi de suite. 11 s'agit donc bien d'une infinité
numérique.

Voici donc ce qui est engagé, quelque chose, comme on 1'a dit dont nous disposons pour le jeu, c'est
a savoir une mise, cette mise figurons-la, c'est Iégitime a partir du moment ou nous avons pu nous-
mémes nous avancer pour saisir ce qui est bien en cause dans la question, a savoir ce plus
énigmatique qui nous fait étre tous dans le champ d'un discours quelconque, a savoir le a. C'est
l'enjeu ; pourquoi nous l'inscrivons ici dans cette case c'est ce que nous allons avoir a justifier. C'est
l'enjeu et d'autre part, infinit¢ de vies, infiniment heureuses ; de quoi s'agit-il ? Devons-nous
l'imaginer comme ce support du foisonnement des entiers au foisonnement, toujours en retard
d'ailleurs d'un terme, des objets a. C'est une question qui vaudrait la peine qu'on I'évoque si, comme
vous le voyez, elle n'entrainait déja pas quelques difficultés. Mais assurément ce dont il s'agissait,
c'est de la série croissante.

L'infini dont il s'agit est celui que Pascal illustre, a figurer d'un signe analogue a celui qui est 1a,
I'infini des nombres entiers car c'est seulement par rapport a lui que devient inefficient I'¢élément du
départ, je veux dire neutre, que c'est a ce titre qu'il en devient zéro puisqu'il s'identifie a 112

436



SEMINAIRE 16

l'addition du zéro a l'infini, le résultat de I'addition ne pouvant se figurer que du signe qui désigne
un des deux termes. Voici donc comment les choses se figurent et si j'ai fait cette matrice c'est non
pas qu'elle me paraisse suffisante mais qu'elle soit l'ordinaire & quoi 1'on se tienne. C'est a savoir
qu'on remarque que selon qu'existe ou non ce que nous figurons ici de la facon légitime par a,
puisque c'est le champ d'un discours selon que ce a est admissible ou rejetable, nous allons voir se
figurer dans chacune de ces cases qui n'ont ici plus d'importance que les matrices par ou s'épingle,
dans la théorie des jeux, une combinatoire.

Si ce a doit étre retenu tout de suite, nous avons zéro comme équivalence de ce a, ce qui ne
représente rien d'autre qu'un enjeu risqué au niveau d'une théorie du jeu doit étre considéré comme
perdu. Si nous voulons articuler en pari ce qu'il en est du pari de Pascal ce n'est nullement un
sacrifice, c'est la loi méme du jeu, il faut qu'il puisse y avoir ici z€ro, si la promesse, de méme n'est
pas recevable rien de ce qui se situe au-dela de la mort n'est plus tenable et nous-mémes nous avons
ici un zéro, mais qui ne veut rien dire, si ce n'est que la aussi la mise de 1'autre coté est perdue.

En fait, dans le pari de Pascal, I'enjeu est identique a la promesse ; c'est parce que cette promesse est
énoncée que nous pouvons construire cette matrice et dés lors qu'elle est construite il est absolument
clair que la dissymétrie des enjeux impose qu'effectivement, si la conduite du sujet ne se définit que
par ce qui se détermine d'un épinglage signifiant, il n'y a pas de question. La difficulté ne
commence que de nous apercevoir que le sujet n'est nullement quelque chose que nous puissions
encadrer, pas plus que, tout a l'heure, du rapport de 1 a 1, de la conjonction d'un nombre de
signifiants quelconque, mais de l'effet de chute qui résulte de cette conjonction et qui donne a notre
a ici inscrit dans la case de gauche inférieure une liaison qui n'est nullement séparable de la
construction de la matrice elle-méme. C'est trés précisément ce dont il s'agit dans le progres qui
s'engendre de la psychanalyse. C'est cette liaison qu'il s'agit d'étudier dans sa conséquence qui fait
précisément le sujet divisé, c'est-a-dire non li¢ au simple établissement de cette matrice. Car dés lors
apparait évidemment tout a fait clair que ces zéros dans cette matrice ne sont eux-mémes que fiction
du fait qu'on peut poser une matrice, autrement dit, écrire. Car le zéro qui s'inscrit en bas c'est le
zéro départ, bien marqué par 113

437



SEMINAIRE 16

I'axiomatisation de Péano comme nécessaire a ce que se produise l'infini de la série des nombres
naturels. Sans l'infini, pas de zéro qui entre en ligne de compte. Parce que le zéro était Ia
essentiellement pour le produire.

C'est bien aussi d'une telle fiction comme je vous le rappelai tout a 'heure, que le a est réduit au
zéro quand Pascal argumente ; au reste, vous ne faites rien que de perdre zéro étant donné que les
plaisirs de la vie, c'est comme cela qu'il s'exprime, cela ne pése pas lourd et spécialement pas au
regard de l'infinit¢ qui vous est ouverte. C'est trés précisément faire usage d'une liaison
mathématique, celle qui exprime en effet qu'aucune unité, de quelque sorte qu'elle soit, additionnée
a l'infini ne fera que laisser intact le signe de l'infini, a ceci prés, pourtant que je vous ai montré a
plusieurs reprises qu'on ne saurait absolument dire que nous ne savons pas si l'infini, comme Pascal
argumente pour 'opacifier d'une fagon homologue a I'Etre Divin, qu'on ne peut pas rigoureusement
dire, qu'il est exclu qu'on puisse dire que 1'addition d'une unité ne fera pas que nous ne puissions
dire s'il est pair ou impair puisque, comme vous l'avez vu dans la série décroissante, ce sont toutes
les opérations paires qui s'empileront les unes sur les autres et toutes les opérations impaires d'un
autre coOté, pour totaliser la somme infinie qui n'en reste pas moins réductible a un 1 d'un certain
type, le 1 qui entre en conjonction avec le a.

Vous sentez ici que je ne fais qu'indiquer au passage toutes sortes de points éclairés par les progres
de la théorie mathématique et qui, en quelque sorte, en font bouger le voile. Ce qu'il y a sous ce
voile c'est trés précisément ce qu'il en est vraiment de 1'articulation de ce discours quel qu'il soit, y
compris celui de ladite promesse, c'est qu'a négliger ce qu'il cache, a savoir son effet de chute et au
niveau de la jouissance, on méconnait la vraie nature de I'objet a. Or, ce que notre pratique qui est
pratique du discours et non pas autrement, nous montre , c'est qu'il convient de répartir autrement ce
qu'il en est du pari si nous voulons lui donner son véritable sens. Pascal lui-méme nous indique,
c'est 1a ce qui fait I'embrouille aupres d'esprits, il faut

438



SEMINAIRE 16

le dire, qui semblent singuliérement peu préparés par une fonction professorale a la maitrise de ce
dont il s'agit, quand il s'agit d'un discours, vous €tes engagés, nous dit-il, qu'est-ce qui engage moins
qu'une pareille matrice ?

Vous étes engagés, qu'est-ce a dire sinon que pour faire un jeu de mots, c'est le moment de l'entrée
du "je", dans la question. Ce qui est engagé c'est "je" ; s'il y a possibilité dans le jeu d'engager quoi
que ce soit a perte, c'est que la perte est déja 1a, que c'est bien pour cela que la mise en jeu on ne
peut pas I'annuler. Alors ce que nous apprenons de la psychanalyse, c'est qu'il y a des effets que
masque la pure et simple réduction du "je" a ce qui s'énonce. Et comment pouvons-nous, méme un
instant, quand il s'agit d'un jeu figuré sous la plume de Pascal, négliger la fonction de la grace, c'est-
a-dire du désir de 1'Autre. Ne croyez pas qu'il peut aussi étre venu dans I'esprit de Pascal que méme
pour comprendre son pari aussi ridiculement figuré la grace était nécessaire. Je vous l'ai dit, dans
toute figuration naive du rapport du sujet a la demande, il y a en somme un "que Ta volonté soit
faite" latent. C'est bien ce qui est mis en cause quand cette volonté qui est justement de n'étre pas la
nodtre vient a faire défaut. Autrement dit, ne trainons pas plus longtemps et passons a ce Dieu qui est
bien celui, le seul en cause possible sous la plume de Pascal,- le fait de lui mettre les mémes lettres
ne changera rien a la différence, nous allons assez déja le voir s'articuler dans la distribution du
tableau en quoi nous verrons bien que cette distribution n'est pas différente de lui-méme.

Appelons les choses criment : Dieu existe. Pour un sujet supposé le savoir, alors le couple 0- nous
l'inscrivons maintenant dans un des carrés de la matrice; je suis supposé le savoir mais il faut y
ajouter quelque chose, que je sois pour. Et si, tout en étant supposé le savoir que Dieu existe, je suis
contre ; alors 1a le choix est entre le a, et c'est bien de cela qu'il s'agit tout au fil de la pensée
qu'énonce Pascal, je perds délibérément des infinités de vies infiniment heureuses.

Et puis, je suis supposé savoir que Dieu n'existe pas, eh bien !, pourquoi ne pas penser que le a je
peux l'engager tout de méme, le perdre, tout simplement. C'est d'autant plus possible qu'il est de sa
nature d'étre perte, car pour mesurer ce qu'il en est d'un jeu ou ici c'est & un certain prix que je le
garde, le prix de moins 1'infini, il peut étre 1égitime de se demander si cela en vaut la peine, de se
donner tellement de mal pour le garder. S'il y en a qui le gardent au prix de la perte moins l'infini
figurez-vous qu'ils ont existé des tas de gens qui balangaient le a sans avoir aucun souci de
I'immortalité de 1'ame. C'est en général ce qu'on appelle des sages, des gens péperes, pas seulement
peres, péperes. Cela a beaucoup rapport avec le pere, comme vous allez le voir.

Ici, vous avez ceux qui, au contraire, gardent le a et dorment sur 115

439



SEMINAIRE 16

leurs deux oreilles. Quant au zéro d'apres, ce qui frappe en cette distribution, c'est la cohérence qui
reléve du sujet supposé savoir mais est-ce que ce n'est pas une cohérence faite un tant soit peu
d'indifférence.

Il est, je parie pour, mais je sais tres bien qu'll est. Il n'est pas, bien siir je parie contre, mais ce n'est
pas un pari, cela n'a rien a faire avec un pari tout cela . Dans la diagonale, vous avez des gens qui
sont tellement assurés qu'il n'y a pas de pari du tout, ils suivent le vent de ce qu'ils savent, mais
qu'est-ce que cela veut dire, savoir, dans ces conditions ? Cela veut dire si peu de choses que méme
ceux qui ne savent rien peuvent en faire une unique case, a savoir que, quoiqu'il en soit - et I'on me
permettra de faire remarquer au passage que je n'extrapole nullement sur ce qui est a cet égard la
tradition de Freud, a savoir que je ne sors pas de mes plates-bandes - si vous consultez le volume
que j'ai rappelé tout a 1'heure, vous verrez que tout le temps Freud fait cette remarque tranquille
qu'en fin de compte, tout ce qu'il en est de la croyance du chrétien ne l'améne pas beaucoup a
modifier tellement sa conduite par rapport a ceux qui ne le sont pas. C'est dans la position, si je puis
dire, d'un sujet purifié que ce qui se passe la dans la diagonale de gauche se trouve pouvoir
s'ordonner dans la petite matrice du haut. Mais ce qui est important, ce qui assurément nous montre
quelque chose d'imprévu c'est celui qui parie contre, sur le fondement de ce qu'il sait étre et celui
qui parie pour, tout comme s'il était, ce qu'il sait fort bien ne pas

étre.

Figurez-vous qu'ici cela devient tout a fait intéressant, a savoir que ce moins l'infini que vous voyez
paraitre dans la case du haut a droite, cela se traduit dans les petites scriptures de Pascal par un nom
qui s'appelle I'enfer. Seulement ceci suppose que soit mis a l'examen pourquoi la fonction du a a
abouti a cette imagination des plus discutables qu'il y ait un au-dela de la mort. Sans doute au fait de
son glissement indéfini, mathématique, sous toute espéce de chaine signifiante ou que vous en
poursuiviez le dernier serrage, elle subsiste toujours intacte comme je I'ai déja articulé¢ au début de
I'année dans un certain schéma des rapports de S et de A. Mais alors ceci peut nous induire a nous
demander ce que veut dire le surgissement sous la forme d'un moins 1'infini de quelque chose sur ce
tableau. Est-ce qu'il n'est pas, ce moins, a traduire d'une fagon plus homologue a sa fonction
arithmétique a savoir que, quand il apparait, la série des entiers se redouble ce qui veut dire se
divise. Il est 1a le signe de ce quelque chose qui me paraissait seul valable a rappeler a la fin de mon
dernier discours, c'est qu'a prendre comme objet a et non pas autrement ce 116

440



SEMINAIRE 16

qui est mis en jeu dans la renonciation proposée par Pascal il y a autant d'infini 1a ou il a une limite
que 1a ou il rien rencontre pas ce jeu du a. De toutes facons, c'est un demi-infini que nous engageons
ce qui vient a équilibrer singuliérement les chances dans la premiére matrice.

Seulement il se peut bien qu'il faille retenir autrement ce qui se figure dans ce mythe dont Pascal
nous rappelle que pour faire partie du dogme il ne fait rien que témoigner que la miséricorde de
Dieu est plus grande que sa justice puisqu'il extrait quelques élus alors qu'on devrait étre tous en
enfer. Cette proposition peut paraitre scandaleuse, je m'en étonne puisqu'il est tout a fait clair et
manifeste que cet enfer, on n'a jamais pu I'imaginer en dehors de ce qui nous arrive tous les jours ;
je veux dire que nous y sommes déja, que cette nécessité qui nous englobe a ne pouvoir qu'a un
horizon dont il faudrait interroger la limite, réaliser le solide du a, que par une mesure indéfiniment
répétée de ce qu'il en est de la coupure du a, est-ce que cela ne suffit pas, a soi tout seul, a couper
les bras des plus courageux. Seulement, voila, on n'a pas le choix ; notre désir, c'est le désir de
I'Autre, et selon que la grace nous a manqué ou pas, ce qui se joue au niveau de 1'Autre a savoir de
tout ce qui nous a précédé dans ce discours qui a déterminé notre conception méme, nous sommes
déterminés ou non a la course d'étanchage de I'objet a.

Alors reste la quatrieme case, celle du bas ; ce n'est pas pour rien que je me suis permis, aujourd'hui
a leur propos, de sourire. Ils sont tout aussi nombreux, aussi bien répartis que ceux qui sont dans le
champ du haut a droite. Je les ai appelés, provisoirement : les pépéres. On aurait tort pourtant de
minimiser l'aisance de leurs déplacements, mais tout de méme, ce que je voudrais vous faire
remarquer c'est, en tout cas, que c'est 1a que nous, dans I'analyse, nous avons placé la bonne norme.
Le plus-de-jouir est expressément modulé comme étranger a la question, si la question dont il s'agit
dans ce que l'analyse peut promettre comme le retour a la norme, comment ne voit-on pas que cette
norme s'y articule bel et bien comme la loi, la loi sur laquelle se fonde le complexe d'Oedipe et dont
il est tout a fait clair par quelque bout qu'on prenne ce mythe que la jouissance s'y distingue
absolument de Ia loi ; jouir de la mére est interdit, dit-on, et c'est ne pas aller assez loin, ce qui a des
conséquences, c'est que le jouir de la mere est interdit. Rien ne s'ordonne qu'a partir de cet énoncé
premier comme il se voit bien dans la fable ou jamais le sujet, Oedipe, n'a pensé - Dieu sait a cause
de quel divertissement, je veux dire de tout ce que répandait autour de lui de charme et
probablement aussi de harcélement, Jocaste - pour que cela ne lui vienne méme pas a l'idée, méme
quand les preuves commengaient a pleuvoir. Ce qui est interdit c'est le jouir-de-la-mére et cela se
confirme dans la formulation sous une autre forme ; il est indispensable de les rapprocher toutes
pour saisir ce que Freud articule, 117

441



SEMINAIRE 16

celle de Totem et Tabou. Le meurtre du pére aveugle tous ces jeunes taureaux imbéciles que je vois
graviter de temps en temps autour de moi dans des arénes ridicules; le meurtre du pere veut
justement dire qu'on ne peut pas le tuer. Il est déja mort depuis toujours. C'est bien pour cela qu'il
s'accroche quelque chose de sensé, méme dans des lieux ou il est paradoxal de voir bramer : le dieu
est mort, c'est qu'évidemment, a ne pas y penser, on risque de perdre une face des choses.

Au départ, le pére est mort, seulement voila: il reste le Nom du pére et tout tourne autour de cela. Si la
derni¢re fois c'est par 1a que j'ai commencé, c'est par la aussi que je finis. La vertu du Nom du pére,
cela je ne l'invente pas, je veux dire que ce n'est pas de mon cru ; dans Freud c'est écrit : la différence,
dit-il quelque part, entre le champ de I'homme et celui, disons de 1'animalité, consiste ou que ce soit,
méme quand cela ne se produit que sous des formes masquées, a savoir quand on dit qu'il y en a de
certains qui n'ont pas l'idée de ce que c'est que le role du male dans la génération, pourquoi pas ? Ce
qu'il démontre, je veux dire l'importance de cette fonction du Nom du pére, c'est que ceux-la mémes
qui n'en ont pas l'idée inventent des esprits pour la remplir. Pour tout dire, la caractéristique est ceci,
Freud en un endroit trés précis l'articule - je ne vais pas passer mon temps a vous dire dans quelles
pages et dans quelle édition puisque, maintenant, il y a des endroits ou l'on fait des lectures
freudiennes et il y a tout de méme des gens compétents pour l'indiquer a ceux qui s'y intéressent -
I'essence, pour tout dire, et la fonction du pére comme Nom, comme pivot du discours, tient
précisément en ceci qu'aprés tout, on ne peut jamais savoir qui c'est qui est le pére. Allez toujours
chercher, c'est une question de foi. Avec le progrés des sciences, on arrive dans certains cas a savoir
qui il n'est pas, mais enfin il reste quand méme un inconnu. Cette introduction, d'ailleurs, de la
recherche biologique de la paternité, il est tout a fait sir que cela peut n'étre pas du tout sans
incidence sur la fonction du Nom du pére.

Donc, c'est ici, au point ou c'est justement de ne se maintenir que symbolique, qu'est le pivot autour
de quoi tourne tout un champ de la subjectivité, nous avons a prendre 'autre face de ce qu'il en est
du rapport a la jouissance et, pour tout dire, & pouvoir nous avancer, ce qui est notre objet cette
année, un peu plus loin dans ce qu'il en est dans la transmission du Nom du pére, a savoir ce qu'il en
est de la transmission de la castration. Je terminerai aujourd'hui ici, comme d'habitude, au point ou,
cahin caha, on arrive et vous dis a la prochaine fois.

118

442



SEMINAIRE 16

LECON X, 5 FEVRIER 1969

Je vais repartir d'ou je vous ai laissés la derniére fois. J'ai dit beaucoup de choses la derniére fois, et
en particulier j'ai réussi a toucher certains par I'évidence mathématique que je crois avoir réussi a
donner de la genése, par la seule vertu du Un en tant que marque, de ce qu'il en est du a. Ceci repose
sur ce factum, cette fabrication qui résulte de l'usage le plus simple de ce Un en tant qu'une fois
répété il foisonne, puisque déja il n'est posé que pour tenter la répétition, pour retrouver la
jouissance, en tant qu'elle a déja fui; le premier Un, pour retrouver ce qui n'était pas marqué
d'origine déja l'altére, puisqu'a 'origine il n'était pas marqué. Il se pose donc déja dans la fondation
d'une différence qu'il ne constitue pas en tant que telle mais en tant qu'il la produit. C'est ce point
originel qui fait de la répétition la clé¢ d'un processus dont, une fois ouvert, la question se pose de
savoir s'il peut ou non trouver son terme.

Vous voyez que nous sommes tout de suite portés sur la question qui n'est terminale qu'a la prendre
dans une seule carricre, celle de Freud en tant que sujet d'une part, il fut aussi un homme d'action,
disons un homme qui a inauguré une voie ; il I'a inaugurée comment ? C'est ce qu'il conviendra
peut-&tre a un détour de ce que je vous dirai aujourd'hui de rappeler; mais toute carriere d'homme
engage quelque chose qui a dans la mort sa limite, et c'est seulement de ce point de vue que nous
pouvons, du chemin tracé par Freud, trouver le terme dans la question qu'il pose, de la fin d'analyse,
terminable ou interminable, ce qui ne fait que marquer le temps de la question que je rouvre en
disant : est-ce que ce qui s'engage pour le sujet du fait de la répétition comme origine est lui-méme
un processus qui a sa limite ou pas ? C'est ce que j'ai laissé ouvert, suspendu, mais pourtant avancé
en démontrant au tableau la dernicre fois de la facon la plus claire ce que j'ai pu exprimer comme la
division, la bipartition de deux infinis, marquant que c'est cela dont il est au fond question dans le
pari de Pascal; 1'infini sur quoi il s'appuie est l'infinit¢ du nombre. Or, a prendre cette infinité, si je
puis dire en I'accélérant encore par l'institution de la série de Fibonacci, dont il est facile de montrer
qu'elle est exponentielle, que les nombres qu'elle engendre croissent non pas arithmétiquement mais
géométriquement, que c'est celle-la méme qui engendre, et justement dans la mesure ou nous nous
¢loignons de son origine, cette proportion qui s'articule dans le a ; @ mesure que ces nombres
croissent, c'est d'une facon 119

443



SEMINAIRE 16

serrée, d'une facon constante, que le a intervient la sous sa forme inverse et d'autant plus frappante
qu'elle noue le 1 au a, que c'est le 1/a , que cette proportion d'un nombre a l'autre s'achéve dans la
constante de plus en plus rigoureuse a mesure que les nombres croissent de ce 1/a .

J'ai écrit aussi, a la prendre a son origine, la série qui résulte de prendre les choses dans l'autre sens
et 1a, par le fait que le a est moindre que 1, vous voyez que le processus s'achéve non seulement sur
une proportion mais sur une limite et que, quoi que vous additionniez de ce qui se produit, a
l'inverse, a procéder par soustraction, de fagon telle que soit toujours vrai que, dans cette chaine, a
reprendre la chose dans 1'ascendance, chaque terme soit la somme des deux précédents, vous n'en
trouvez pas moins la fonction de a en tant que cette fois elle atteint une limite, qu'aussi nombreux
que vous additionniez ces termes, vous ne dépasserez pas le 1 + a, ce qui semble indiquer qu'a
prendre les choses dans ce sens, ce qu'engendre la répétition a son terme.

C'est ici qu'intervient le tableau bien connu par lequel ceux, en somme, qui manquent ce qu'il en est
dans le pari de Pascal inscrivent ce dont il s'agit dans les termes de la théorie des jeux, a savoir,
dans une matrice construite de la distinction des cas, formulent ce dont il s'agit, si Dieu existe, et
inscrivent pour zéro ce qui résulte de l'observation de ces commandements confondus ici avec la
renonciation a quelque chose ; que nous l'appelions plaisir ou de quelque autre fagon, il n'en reste
pas moins que 1a, a apprécier d'un primesaut dont nous verrons l'étonnant, c'est dun zéro qu'ils
inscrivent ce qui est laissé dans cette vie aux croyants, moyennant quoi une vie future se cote du
terme de l'infini, d'une infinité de vies promises infiniment heureuses. Dans d'autres termes, a
supposer que Dieu n'existe pas, le sujet, nous l'inscrivons a, est présumé du jeu toujours pris, c'est le
cas de le dire, au pied de la lettre connaitre le bonheur limité et d'ailleurs problématique qui lui est
offert en cette vie, ce que, dit-on, il n'est pas infondé a choisir si, Dieu n'existant pas, il semble clair
qu'il n'y a de l'autre vie rien a attendre.

Ce que je fais, ici, remarquer, c'est le caractére fragile de cette sorte d'inscription, pour autant qu'a
suivre la théorie des jeux, les conjonctures ne sauraient se déterminer que du recroisement du jeu de
deux adversaires, c'est-a-dire que c'est dans cette posture que devrait étre le sujet, alors que 120

444



SEMINAIRE 16

1'Autre, énigmatique, celui dont il s'agit en somme qu'il tienne ou non le pari, devrait se trouver a
cette place, Dieu existe ou n'existe pas.

Mais Dieu n'est pas dans le coup. En tout cas, rien ne nous permet de 'affirmer. C'est de ce fait que
résulte paradoxalement que c'est en face de lui, sur la table si je puis dire, qu'est non pas I'homme
mais le sujet défini par ce pari. L'enjeu se confond avec 1'existence du partenaire, et c'est pourquoi
doivent étre réinterprétés les signes qui s'écrivent sur ce tableau. Le choix se fait au niveau du Dieu
existe ou Dieu n'existe pas. C'est de 1a que part la formulation du pari et, pris de 13, de 1a seulement,
il est clair que s'il n'y a pas a hésiter, a savoir que ce qu'on risque de gagner a parier que Dieu existe
n'a rien de comparable a ce qu'on gagnera slirement, encore cette certitude peut-elle étre facilement
mise en question, car qu'est-ce qu'on gagnera ? Le a n'est précisément pas défini.

C'est ici que j'ai ouvert la question, non pas au niveau d'une formule qui a pourtant l'intérét de
prendre a sa source la question de l'intervention du signifiant, de ce qu'il en est dans un acte de
choix quelconque ; c'est 1a que j'ai fait remarquer l'insuffisance d'un tableau incomplet de ne pas
mettre en valeur qu'a prendre les choses a un second étage, celui peut-étre qui restitue la juste
position de ce que comporte la matrice telle qu'on en use dans la théorie des jeux, c'est ici que doit
se placer ce que je distingue du sujet, du sujet purement identique a l'inscription des enjeux comme
de celui qui peut envisager les cas ou Dieu méme existant, il parie contre, c'est-a-dire choisit le a a
ses dépens, c'est-a-dire sachant ce que comporte ce choix, a savoir qu'il perd positivement 1'infini,
l'infinité de vies heureuses qui lui est offerte et que pour que assurément se reproduise dans les deux
cases ici marquées ce qui d'abord occupait la premicre matrice, il reste encore cette quatricme a
remplir, & savoir qu'il est supposable que, méme Dieu n'existant pas, le a comme tenant la place que
vous lui voyez occuper dans 121

445



SEMINAIRE 16

la premiére case peut étre abandonné cette fois-ci d'une fagon expresse, et de ce fait apparaitre en
négatif, étre soustraction de a avec ce que comporte ce que nous écrivons ici sans plus de
commentaires et dont vous voyez que tout zéro qu'il paraisse aller de soi, il rien constitue pas moins
un probléme, en effet.

En effet, extrayons maintenant pour l'isoler dans une matrice nouvelle simplement ceci qu'ajoute
notre deuxiéme composition, a savoir a, -i , - a, 0. Pour étre honnéte, je marque expressément ceci
que je viens d'indiquer au passage dans ce discours méme que ce zéro ici prend valeur de question.

En effet, s'il a pu se faire que les zéros soient ainsi posés dans la premiére matrice, c'est 1a quelque
chose qui mérite de retenir notre attention, car qu'ai-je dit tout a I'heure sinon qu'a la vérité ne
compte dans cette position du joueur, du sujet qui seul existe, n'entre en balance que 1'infini et le fini
du a. Qu'est-ce que ces z€éros désignent sinon qu'a mettre quelque enjeu sur la table, comme Pascal
l'a souligné en introduisant la théorie des partis, rien de juste ne saurait s'énoncer d'un jeu sinon a
partir de ceci, sinon qu'ayant un commencement et un terme fixés dans sa régle, ce qui est mis sur la
table, ce qu'on appelle la mise est, d'origine, perdu. Le jeu n'existe qu'a partir de ceci que c'est sur la
table, si on peut dire dans une masse commune qu'est impliqué ce qu'est le jeu et c'est donc de
constitution que le jeu ne peut produire ici que le zéro. Ce zéro ne fait qu'indiquer que vous jouez ;
sans ce z€ro, pas de jeu. Assurément, on pourrait dire la méme chose de l'autre zéro, a savoir celui-
ci, qu'il représente la perte a quoi l'autre joueur se résigne de mettre en jeu cet infini. Mais comme
précisément c'est de l'existence de l'autre joueur qu'il s'agit, c'est ici, dans la premiére matrice, que
ce z¢éro en tant que signe de la perte devient problématique.

122

446



SEMINAIRE 16

Apres tout, comme rien ne nous force a précipiter aucun mouvement, car c'est justement dans ces
précipitations que les erreurs se produisent, nous pouvons bien nous abstenir de motiver ce zéro
d'une facon symétrique de ce qu'il en est de l'autre, car nous avons ceci qui apparait assez dans la
discussion que les philosophes ont faite du montage de Pascal, c'est a savoir qu'il apparait bien en
effet que ce zéro représente non pas la perte constitutive de la mise mais, au moins au niveau du
dialogue entre Pascal et Méré qui n'est pas pour rien dans la fagon dont Pascal écrit et dont du
méme coup il nous fourvoie, - ce n'est jamais, bien sir, sans notre collaboration - dans ce qu'il en
est de l'intérét du montage méme, a savoir que ce qui domine, c'est qu'en effet ce zéro peut €tre
l'inscription d'un des choix qui s'offrent qui est de ne pas s'asseoir a cette table. C'est ce que fait
celui qui, dans ce dialogue, pas seulement idéal mais effectif, celui a qui est adressé le schéma du
pari; ce zéro veut non pas dire la perte constituante de la mise, mais inscrit au tableau le "pas de
mise", c'est-a-dire celui qui ne s'assoit pas a la table de jeu.

C'est a partir de 14 que nous avons a interroger ce qui se produit au niveau de la seconde matrice
pour voir comment, a son niveau, peut se répartir ce qu'il en est du jeu. En effet, j'ai indiqué déja la
derniere fois les figures qui peuvent nous étre données dans le texte de notre pratique et, a la vérité,
j'ai pu l'indiquer aussi rapidement que je l'ai fait de ce que déja un certain graphe en avait été
construit avec ce que j'ai rappelé tout a I'heure au début de mon articulation, a savoir non pas
I'hypothése, mais I'inscriptible et deés lors le tangible, qui fait que le a peut bien n'étre lui-méme que
l'effet de I'entrée de la vie de I'nomme dans le jeu, ce dont Pascal nous avertit en ces termes sans
doute pas expressément formulés, je veux dire dans ceux méme que je vais énoncer. "Vous étes
engagés", nous dit-il, et c'est vrai. Il ne lui semble pas nécessaire, parce qu'il se fonde sur la parole,
parole qui bien sir pour lui est celle de I'Eglise, il est singulier qu'il n'en distingue pas ce qui - c'est
la le point aveugle de siecles qui n'étaient pas pour autant d'obscurantisme - pourtant lui fournit
beaucoup, c'est assurément dans ce fait du caractére inéliminable, durant des sic¢cles de pensée, de
I'écriture Sainte, que 1'écriture plus radicale qui est celle qui, pour nous, y apparait en filigrane n'est
pas réellement distinguée. Mais si de cette écriture je vais

chercher la trame dans la logique mathématique, ceci laisse homologue ma 123

447



SEMINAIRE 16

position par rapport a la sienne, a ceci prés que, pour nous, il n'est plus évitable de poser la question
si I'enjeu méme n'est pas comme tel essentiellement dépendant de cette fonction de I'écriture.
Observons encore une différence, qui est celle que j'ai mise en exergue du premier temps de mon
énoncé cette année et qui pourrait se dire, puisque ce rien est pas la formule exacte, simplement: ce
que je préfére, c'est un discours sans parole, ce qui ne veut dire rien d'autre que ce discours que
supporte 1'écriture.

Ici un petit temps pour mesurer la portée, la ligne, le caractére absolument solidaire de ce que
j'énonce en ce point cette année, avec tout ce que j'ai commencé d'annoncer sous la triplice du
Symbolique, de I'Imaginaire et du Réel. Observez bien, et c'est ici qu'il convient d'insister, la
différence qu'il y a entre le discours, quel qu'il soit, philosophique, et ce a quoi nous introduit ce
rien d'autre qui se distingue de partir de la répétition.

Le discours philosophique, quel qu'il soit, finit toujours par se déprendre de ce qu'il agite pourtant
comme appareil dans un matériel de langage. Toute la tradition philosophique bute sur la réfutation
par Kant de l'argument ontologique ; au nom de quoi ? De ceci que les formes de la raison pure,
I'analytique transcendentale tombent sous le coup d'une suspicion d'imaginaire, et c'est aussi bien ce
qui fait la seule objection, elle est philosophique, au pari de Pascal. "Ce Dieu dont vous pouvez
concevoir l'existence comme nécessaire, dit Kant, il n'en reste pas moins que vous ne le concevez
que dans les cadres d'une pensée qui ne s'appuie que sur le suspens préalable dont reléeve
l'esthétique” qualifiée pour cette occasion de transcendentale ; ceci ne veut rien dire d'autre que :
vous ne pouvez rien énoncer, mais énoncer comme paroles, que dans le temps et dans I'espace dont,
par convention philosophique, nous mettons en suspens 1'existence en tant qu'elle serait radicale.
Seulement il y a un malheur, et c'est ce qui fait I'intérét du pari de Pascal, c'est pour cela que je me
permets, quoiqu'on puisse penser d'un recours a la vieillerie, d'y trouver un point tournant
exemplaire, c'est qu'en aucun cas le Dieu de Pascal n'est & mettre en question sur le plan de
I'imaginaire parce que ce n'est pas le Dieu des philosophes; ce n'est méme pas le Dieu d'aucun
savoir. Nous ne savons, €crit Pascal, ni ce qu'il est, bien siir, ni méme s'il est. C'est bien pour ¢a qu'il
n'est d'aucune fagon a mettre en suspens de par aucune philosophie, puisque ce n'est pas la
philosophie qui le fonde.

Or ce dont il s'agit et ce que veut dire en particulier mon discours, quand je reprends celui de Freud,
c'est tres précisément qu'a me fonder sur ce que ce discours a ouvert, il se distingue essentiellement
du discours philosophique, en ceci qu'il ne décolle pas de ce en quoi nous sommes pris et engagés
comme dit Pascal, mais que, bien plutot que de se servir d'un discours en fin de compte pour fixer
au monde sa loi, a I'histoire ses normes 124

448



SEMINAIRE 16

ou inversement, il se mette a cette place ou d'abord le sujet pensant s'apergoit qu'il ne peut se
reconnaitre que comme effet du langage ; autrement dit qu'avant d'étre pensant, pour aller vite, pour
épingler méme au plus court ce que je suis en train de dire, dés qu'on monte la table de jeu, et Dieu
sait si déja elle est montée, il est d'abord le a. Et c'est aprés que la question se pose d'y raccorder
ceci qu'il pense. Mais il n'a pas eu besoin de penser pour étre fixé comme a. C'est déja fait,
contrairement a ce qu'on peut imaginer, précisément en raison de la lamentable carence, de la
futilité de plus en plus éclatante de toute la philosophie, a savoir qu'on peut renverser la table de jeu.
Je peux renverser celle-ci, bien sir, et foutre en l'air les tables a Vincennes et ailleurs, mais cela
n'empéche pas que la vraie table, la table de jeu est toujours la. Il ne s'agit pas de la table
universitaire ! La table autour de laquelle le patron se réunit, ou que ce soit, avec les €léves dans un
joli petit intérieur, que cet intérieur soit le sien, bien chaleureux et pépére, ou celui dont on l'encadre
dans les garderies-modéles !

C'est précisément 1a qu'est la question. C'est pour ¢a que je me suis permis, dans un griffonnage
dont je ne sais si vous le verrez paraitre ou pas, - ce n'est pas du tout un griffonnage, j'y ai passé du
temps avant-hier - enfin je ne sais pas si vous le verrez paraitre, parce qu'il ne paraitra qu'a un seul
endroit ou il ne paraitra pas, et je m'intéresse au fait de savoir s'il paraitra ou ne paraitra pas ! Bref
j'ai été jusqu'a cette exorbitance délirante - car depuis un petit temps je délire a part moi, ces choses-
la sortent toujours un jour, sous une forme ou sous une autre - j'aimerais qu'on s'apergoive, c'est
mon délire ou pas, qu'il n'est plus possible de jouer le role qui convient a la transmission du savoir,
qui n'est pas la transmission d'une valeur, encore que maintenant cela s'inscrive sur des registres
"unité de valeur", mais de saisir ce qu'on peut appeler un effet de formation ; c'est pour cela que,
quel qu'il soit, quiconque dans 1'avenir, justement parce qu'il est arrivé quelque chose a cette valeur
du savoir, voudra occuper une place d'aucune facon afférente a cet endroit de formation, méme si
c'est les mathématiques, la biochimie ou n'importe quoi d'autre, fera bien d'étre psychanalyste, si
c'est ainsi qu'il faut définir quelqu'un pour qui existe cette question de la dépendance du sujet par
rapport au discours qui le tient, et non pas qu'il tient.

Alors il vaut bien de dire, puisque comme vous le voyez je viens d'éviter quelque chose en raison du
fait que vous étes tous les produits de 1'école, c'est-a-dire d'un enseignement philosophique, que je
sais que je ne peux pas aborder d'une fagon abrupte ce qu'il en est du changement qui s'inscrit au
niveau de la seconde matrice, a savoir poser la question de ce que ¢a veut dire que la ce ne soit pas a
ou z€ro car ¢a n'a jamais €té a ou 0, comme je viens de vous l'indiquer et comme Pascal le dit, mais
comme ce ne sont jamais que des philosophes qui I'ont lu, tout le monde est resté sourd. Il 125

449



SEMINAIRE 16

a dit a, c'est zéro, ce qui veut dire a c'est la mise. C'était pourtant bien précisé des la théorie des
partis. Non, hein, ¢a ne fait rien, ils sont restés sourds ! Et zéro, c'est zéro au regard de l'infini.
Foutaises ! Qu'est-ce qui change qu'il y ait maintenant non pas, comme on l'a dit vainement, d'une
facon imaginaire a ou zéro, mais a ou bien - a. Et si - a veut dire effectivement ce que ¢a a l'air de
dire, a savoir qu'on l'inverse, qu'est-ce que ¢a peut bien étre que ce truc-1a ? Et puis aussi que dans
un cas, quoi qu'il arrive, flit-ce aux dépens de quelque chose qui, pour s'inscrire, parait devoir étre
colteux, qu'est-ce que c'est aussi la que cette corrélation, cette équivalence qui peut-étre nous
permet de mettre ailleurs, de nous apercevoir qu'ici basculent nos signes de conjonction. En tout cas
voila deux liaisons qui me paraissent digne d'étre interrogées. Vous voyez qu'elles ne sont pas tout a
fait classées comme celles d'avant.

La, je regrette de n'en étre pas plus loin que ce que j'ai déja, mais trop vite, articulé dans les
dernic¢res minutes de la derniere fois, c'est a savoir que j'ai rappelé que, pour partir de la figure qui
ici s'indique dans le griffonnage de Pascal, la premicre liaison, cette horizontale du petit a au - -,
nous disons, c'est I'enfer. Je 1'ai claironné a des gens qui déja un petit peu se dirigeaient vers la
sortie. Mais, dans I'ensemble, je vous ai fait remarquer que l'enfer, ¢a nous connait, c'est la vie de
tous les jours. Chose curieuse, on le sait, on le dit, on ne dit méme que ¢a. Mais ¢a se limite au
discours, et a quelques symptomes bien entendu. Dieu merci, s'il n'y avait pas les symptomes, on ne
s'en apercevrait pas ! Si les symptomes névrotiques n'existaient pas, il n'y aurait pas eu Freud ! Si
les hystériques n'avaient pas déja frayé la question, aucune chance que méme la vérité pointe le bout
de l'oreille !

Alors 13, il faut faire une petite station. Quelqu'un que je remercie - parce qu'il faut toujours
remercier les personnes par ou vous arrivent les cadeaux - m'a pour des raisons externes rappelé
l'existence du chapitre de Bergler qui s'appelle "Le Surmoi sous-estimé", c'est dans la fameuse
Névrose de base qui explique tout. Vous n'allez pas me dire que moi j'explique tout. Je n'explique
rien, justement. C'est méme ce qui vous intéresse ! J'essaie a divers niveaux, pas seulement ici, de
faire qu'il y ait des psychanalystes qui 126

450



SEMINAIRE 16

ne soient pas imbéciles. Mon opération ici est une opération de rabattage, non pour attirer dans un
trou d'école, mais pour essayer de donner 1'équivalent de ce que devraient avoir les psychanalystes a
des gens qui n'ont aucun moyen de l'avoir. C'est une entreprise désespérée. Mais l'expérience
prouve que l'autre aussi, celle de l'apprendre aux psychanalystes eux-mémes, semble vouée a
I'échec, comme je 1'ai déja écrit. Imbéciles, comme sujets s'entend, parce que pour se démerder dans
leur pratique, ils sont plutot futés ! Et c'est une conséquence précisément de ce que je suis en train
d'énoncer ici. C'est conforme a la théorie. C'est ce qui prouve non seulement qu'il n'y a aucun besoin
d'étre philosophe, mais que c'est beaucoup mieux de ne pas 1'étre. Seulement ¢a a une conséquence,
c'est qu'on ne comprend rien. D'ou ce que je passe aussi mon temps a énoncer, qu'il vaut beaucoup
mieux ne pas comprendre. Seulement I'ennui, c'est qu'ils comprennent de toutes petites choses, alors
ca pullule. Par exemple "Le Surmoi sous-estimé", c'est un chapitre génial, d'abord parce qu'il
rassemble toutes les fagons dont le Surmoi a été articulé dans Freud. Comme il n'est pas philosophe,
il ne voit absolument pas qu'elles tiennent toutes ensemble. D'ailleurs il est charmant, et il avoue le
truc. C'est ce qu'il y a de bien dans les psychanalystes, ils avouent tout ! Il avoue qu'il a écrit a un
monsieur, c'est dans une note, M. H.H. Heart, qui faisait des extraits de Freud. Alors il lui a écrit :
"Envoyez-moi quelques citations sur le Surmoi". Aprés tout, ¢ca peut se faire, ¢a ; c'est d'ailleurs
conforme également a la théorie; on peut prendre les choses comme ¢a, avec une paire de ciseaux,
si I'écriture a tant d'importance, partout ou il y a Surmoi, criss criss, on coupe! On fait une liste de
15 citations. Et je dois dire que 1a j'humorise. Mais il me tend la perche. Parce que bien sir que
Bergler a lu Freud, enfin j'aime a l'imaginer! Mais tout de méme il avoue que pour écrire ce
chapitre, il a écrit a H.H. Heart pour lui donner des citations sur le Surmoi. Le résultat, c'est qu'il
peut évidemment bien marquer, exactement du méme niveau ou sont toutes les revues de
psychanalyse existantes, sauf la mienne, bien entendu ! & quel point c'est incohérent; ca commence
par le censeur au niveau des réves; on croit que c'est un innocent, le censeur, comme si ¢a n'était
rien que d'avoir justement la paire de ciseaux avec laquelle on fait ensuite la théorie. Et aprés ca, ca
devient quelque chose qui vous titille. Et puis aprés ¢a devient le grand méchant loup. Et puis apres
¢a, il n'y en a plus. Et aprés ¢a, on évoque Eros, Thanatos et tout le barda ! Et il va falloir que
Thanatos se loge la-dedans. Et puis alors, ce Surmoi, je m'en arrange, avec lui ; je te fais des
courbettes et des chatouilles. Ah ! Cher petit Surmoi !

Bon. Grace a cette présentation, bien slir, on obtient quelque chose, il faut bien le dire, d'assez
risible. Il faut vraiment qu'on soit a notre époque pour que personne ne rit. Personne ne rit. Méme
un professeur de philosophie. Il faut dire qu'ils en sont a un point, a notre génération! Méme 127

451



SEMINAIRE 16

un professeur de philosophie peut lire ce truc sans rire. On les a matés ! Il y avait quand méme un
temps ou il y avait des gens qui n'étaient pas spécialement intelligents, un type qui s'appelait
Charles Blondel, il poussait des hurlements a propos de Freud. Au moins, c'était quelque chose.
Maintenant, méme les personnes les moins faites pour imaginer ce dont il s'agit dans une
psychanalyse lisent des trucs absolument aussi étourdissants sans raler. Non. Tout est possible. Tout
est admis. Nous sommes - d'ailleurs les choses dessinent toujours leurs linéaments ailleurs que dans
le réel avant d'y descendre - dans le régime vraiment de la ségrégation intellectuelle.

Eh bien! ce type, il s'est apercu d'un tas de choses. Quand une chose est 1a, sous son nez, il la
comprend. Et je dirai que c'est ce qu'il y a de triste parce qu'il la comprend au niveau de son nez, qui
ne peut pas bien sir €tre absolument comme ¢a; il est forcément pointu. Alors il voit une toute
petite chose. Il s'apercoit que ce qu'on lui explique, comme ¢a, au niveau des citations de Freud
comme ¢étant le Surmoi, il s'apergoit, mais ¢a doit avoir un rapport avec ce qu'il voit tout le temps.
Alors il commence par s'apercevoir, mais comme ¢a d'une facon intuitive, au niveau de la
sensibilité, que ce qu'on appelle la Durcharbeitung, 1'élaboration comme on a traduit en francais ¢a,
-on passe son temps a s'apercevoir que c'est intraduisible. Durcharbeitung, ce n'est pas élaboration,
on n'y peut rien ; comme il n'y a pas en frangais de mot pour dire "travail a travers", forage, on
traduit ¢laboration ; chacun sait qu'en France, on élabore ; c'est plutot dans le genre fumées.
L'élaboration analytique, ce n'est pas du tout comme ¢a. Ceux qui sont sur un divan s'apergoivent
que ¢a consiste a revenir tout le temps sur le méme truc, a tous les tournants on est ramené sur le
méme truc, et il faut que ¢a dure pour arriver justement a ce que je vous ai expliqué, a la limite, a la
terminaison, quand on va dans le bon sens naturellement, ou on rencontre la limite. Il dit "¢a, c'est
un effet de Surmoi", c'est-a-dire qu'il se rend compte que cette espece de grand méchant machin qui
pourtant est extrait soi-disant du complexe d'Oedipe, ou encore de la mére dévorante, ou de
n'importe laquelle de ces balancgoires, il s'apercoit que ¢a a un rapport avec ce c6té épuisant, tannant,
nécessaire, répété surtout, par quoi on arrive a quelque chose qui, en effet, quelquefois, a un bout.
Comment est-ce qu'il ne voit pas que cela n'a rien de commun avec cette espece de figure d'un
scénario ou le Surmoi est, comme on dit, une instance, ce qui ne serait rien, mais ou on le fait vivre
comme une personne; parce que, comme on n'a pas bien compris ce que c'était qu'une instance, on
lui donne vraiment son idée, au Surmoi.

Il faut que tout cela se passe non pas sur l'autre scéne, celle dont parlait Freud, celle qui fonctionne
dans les réves, mais sur une espece de 128

452



SEMINAIRE 16

petite saynéte 1a, ou ce qu'on appelle 1'enseignement analytique vous fait jouer des marionnettes; le
Surmoi c'est le commissaire et il vient taper sur la téte de Guignol qui est le Moi. Comment rien que
de voir ce rapprochement qu'il sent tellement bien au point de vue clinique, avec l'élaboration, la
Durcharbeitung, cela ne lui suggere pas que le Surmoi, ¢a pourrait peut-€tre €tre trouvé sans
quelque chose qui ne nécessiterait pas, comme ¢a, qu'on multiplie dans la personnalité les instances.
Et puis alors c'est qu'a tout instant il lache le morceau, il avoue le truc, c'est-a-dire qu'on a bien
repéré, dit-il, que ¢a avait un rapport avec 1'idéal du Moi. Mais il faut avouer qu'on n'y comprend
absolument rien; personne n'a encore fait le collage.

Tout de méme, pour que ces discours soient autre chose que les mémoires du psychanalyste, a
savoir évoquer le cas d'une jeune femme chez qui, a ce propos, on voyait bien que c'était le
sentiment de culpabilité qui I'a fait entrer dans la psychanalyse - espérons que c'est le méme qui I'en
a fait sortir ! - on peut peut-&tre quand méme s'apercevoir que, par exemple, cette espéce de petite
manceuvre d'une mesure qui est précisément la mesure de ce qui ne peut pas étre mesuré parce que
c'est la mise de départ, que ¢a peut en effet dans certains cas se figurer avec la plus grande précision
et I'écrire au tableau, que c'est dans la maniére d'une certaine fagon de balancer réguliere qu'on
arrive a remplir ce quelque chose qui peut dans certains cas se figurer comme le Un, on peut tout de
méme voir qu'il y a intérét a articuler d'une fagon qui soit vraiment précise quelque chose qui
permette de concevoir que ¢a n'est pas en effet du tout un abus de termes que de rapprocher, méme
au nom d'une intuition minime comme ¢a, 1'élaboration, la Durcharbeitung dans le traitement, avec
le Surmoi.

Alors il faut choisir. Il ne faut pas nous dire que le Surmoi est le grand méchant loup et cogiter pour
voir si ce n'est pas dans l'identification avec je ne sais quelle personne que ce Surmoi sévere est né.
Ce n'est pas comme ¢a qu'il faut poser les questions. C'est comme les gens qui vous disent que si
Untel est religieux, c'est parce que son grand-pére I'était. Ca ne me suffit pas, & moi, parce que
méme si on a un grand-pere religieux, on peut peut-étre aussi s'apercevoir que c'est une connerie,
n'est-ce pas ?

L'identification, il faudrait tout de méme distinguer sa direction par rapport a d'autres choses. Il
faudrait savoir si l'identification dans 1'analyse, c'est la visée ou si c'est 'obstacle. Mais ¢a peut peut-
étre bien étre le moyen par ou on engage les gens justement sans doute pour la faire, mais pour que
du méme fait, elle se défasse, et que c'est dans un fait que ¢a se défasse justement parce qu'on la fait
que peut apparaitre quelque chose d'autre que nous appellerons le trou dans 1'occasion.

Je vais vous laisser 1a aujourd'hui. J'ai essayé, a la fin de ce discours, de vous montrer que c'est un
discours directement intéressant pour 129

453



SEMINAIRE 16

I'aération de notre pratique. Je veux dire par la qu'a se servir de ce qui n'était certes pas des
expériences odoratives, ce n'était pas au pifometre que Freud s'avancait, on peut en effet y voir,
dans le développement d'une fonction a travers sa pensée, les arétes qui permettent de lui donner sa
cohérence; mais cette cohérence, il est indispensable que, si on veut avancer autrement qu'avec des
historiettes, on la rassemble et qu'on lui donne sa consistance et sa solidité ; cela permettrait peut-
étre de voir tout a fait d'autres faits que des faits simplement analogiques.

Ce que je dis n'dte rien a la portée du détail, comme justement Bergler y insiste. Mais lisez ce
chapitre pour voir que méme ceci qui est pertinent, bien orienté, mais orient¢ a la fagon des
particules de la limaille de fer quand vous tapez dans un champ magnétisé¢ déja, aucune espece de
motivation véritable de la puissance et de 1'importance du détail, et pourquoi en effet il n'y a que les
détails, c'est bien vrai, qui nous intéressent. Encore faudrait-il savoir dans chaque cas ce qui est
intéressant. Parce que, si on ne le sait pas, on rapproche des détails disparates au nom d'une pure et
simple ressemblance, alors que ce n'est pas cela qui est important. Nous reprendrons la prochaine
fois au niveau de la troisieme figure.

130

454



SEMINAIRE 16

LECON XI, 12 FEVRIER 1969

Bien ennuy¢ de tout ce qui se passe, hein ! Vous aussi, je pense. On ne peut quand méme pas ne pas
s'en apercevoir, puisque je suis en train de me demander si je suis ici pour faire mon truc de
d'habitude ou pour faire de I'occupation ! Enfin ! des oreilles bienveillantes ont bien voulu entendre
que certaines des choses que j'ai avancées nommément pendant mon avant-dernier séminaire
avaient quelque rapport avec une science - qui sait ? Avec peut-étre non pas une nouvelle science,
mais avec une mise au point de ce qu'il en est des conditions de la science.

Aujourd'hui je sens, pour toutes sortes de raisons, ne serait-ce que parce que nous approchons du
Mardi-Gras, alors c'est convenable, que je vais tout doucement infléchir les choses. Je le sens,
comme ¢a, d'apres 1'équilibre de ce que j'ai cogité ce matin avant de vous voir ; je vais m'infléchir
un peu vers quelque chose que vous appellerez comme vous voudrez, mais plutot d'une note morale.
Comment est-ce d'ailleurs qu'on y échapperait, dans 1'aura, dans la marge, dans les limites de ce par
quoi j'ai abordé quelque chose qui est le pari de Pascal. Il est certain que nous ne pouvons pas
méconnaitre cette incidence, encore que, bien entendu, ce qui m'a inspiré de vous en parler, c'est
que le pari de Pascal se tient a un certain joint, et ¢ca, quand méme, je vais le rappeler.

Mais, comme ¢a, histoire d'introduire un peu les choses et de détendre, si peu, 1'atmosphére, - je
vous ai dit que nous approchions du Mardi-Gras -, je m'en vais vous lire une lettre que j'ai recue. Je
ne vous dirai pas qui me I'envoie, ni méme de quelle ville.

"Cher Monsieur Lacan. On est étudiants et on a lu vos Ecrits, presque tout. On y trouve pas mal de
choses. Evidemment, ce n'est pas toujours d'un abord tres aisé, mais ¢a mérite quand méme nos
félicitations..."” On ne m'en envoie pas tous les jours autant ! "... On aimerait bien savoir comment il
faut faire pour écrire des choses si difficiles ..." Je ne suis en train de me foutre de personne, et pas
de ces gars que je trouve vraiment ... Enfin, je vous dirai ce que j'en pense; ils sont deux pour avoir
écrit ¢a ! "... Ca nous servirait pour nos examens. On a bien une licence de philosophie, mais ¢a
devient de plus en plus compliqué de surmonter la sélection. On pense qu'il vaut mieux ruser et
étonner les profs plutot que de persister dans une forme de discours platement terre-a-terre " Et ils

",

ajoutent "c'est le cas de le dire. Pourriez-vous nous indiquer quelques combines dans ce sens ? "

131

455



SEMINAIRE 16

Moi, ¢a me frappe, parce que je ne dis que, dans le fond, c'est ce que je suis en train de faire !"
D'autre part, on voudrait vous demander encore quelque chose si ce n'est pas trop osé : est-ce que
vous pourriez nous envoyer comme souvenir de vous un de vos jolis nceuds papillon ? Ca nous
ferait plaisir. En vous remerciant d'avance, on vous dit au revoir, Monsieur Lacan, et veuillez
recevoir nos respectueux hommages". Je ne vais pas laisser trainer ca parce que ... IIs ne sont pas
trés a la page. Ils ne savent pas que je porte le col roulé depuis un certain temps !

Pour moi, ¢a fait écho, confirmation, résonance a quelque chose qui m'émeut quand j'entends de
bonnes dmes moduler, comme ¢a, depuis les mois de Mai : "Plus jamais comme avant". Je pense
que 1a ou on en est, c'est plus que jamais comme avant. Et, aprés tout, je suis bien loin, bien sir, de
limiter le phénomeéne a ce petit flash que cette lettre donne de ce qui est un coin de l'affaire.
Evidemment, il y a bien d'autres choses en jeu.

Seulement ce qui est frappant, c'est que, d'un certain point de vue, cette lettre a mes yeux peut tres
bien faire le bilan de la fagon dont on m'a écouté, mais dans une zone qui n'est pas du tout aussi
¢loignée de moi que cette ville qui est quand méme au-dela d'un tres large périmetre. Comme vous
voyez, ils ne sont pas trés a la page ! Mais enfin, c'est une face de la fagon dont est pris
l'enseignement. Et puis je ne vois pas pourquoi on leur en voudrait des nceuds papillon parce qu'il y
a quelqu'un qui a joué le réle de pivot dans une certaine commission d'examen, comme ¢a, qui nous
avait été délégué dans des temps lointains par une certaine Société britannique, qui avait mis ¢a
comme un point tout a fait digne de tenir la balance avec le reste de mon enseignement. Je veux dire
que c'était comme ¢a, il y avait ¢a dans un plateau et, dans l'autre, mon nceud papillon, c'est-a-dire
l'identification qu'étaient censé réaliser a l'aide de cet accessoire ceux qui se présentaient alors
comme mes ¢éleves. Alors vous voyez que ¢a ne se limite pas au niveau des chers mignons, des
gentils, des naifs. Ils ne sont d'ailleurs pas si naifs que ¢a, parce que, comme ils vous le disent, il
faut peut-€tre ruser. On va y revenir.

Alors nous reprenons les choses ou nous les avons un peu démontées, a savoir dans le tableau du
pari, a gauche -les lignes bleues sont faites pour montrer ou s'arrétent les limites de chacun de ces
schémas, pour qu'ils ne chevauchent pas l'un sur l'autre, ni réellement, ni dans votre esprit- alors
celui de gauche est celui dont j'ai cru devoir compléter la matrice dans laquelle, a 1'imitation de ce
qui se pratique dans la théorie des jeux, on pourrait schématiser ce qui s'est agité effectivement
pendant tout un 19¢ et méme pendant tout un bon début de notre siécle autour du pari de Pascal, a
savoir la fagon de démontrer comment, en quelque sorte, Pascal essayait de nous flouer.

Je pense avoir suffisamment fait sentir qu'en raison de la fonction 132

456



SEMINAIRE 16

Je

AlA S ()

des zéros qui ne font pas réellement partie des résultats d'un pari qui serait tenu contre un
partenaire, pour la raison que c'est précisément de 1'existence du partenaire qu'il s'agit et que c'est
sur elle qu'il s'agit de parier, dans ces conditions les deux lignes de possibilité qui s'offrent au
parieur ne s'entrecroisent avec aucune ligne de possibilité qui appartiendrait a 1'Autre, puisque de
1'Autre on ne peut méme point assurer l'existence. C'est donc tout a la fois sur l'existence ou la non-
existence de 1'Autre, sur ce que lui promet son existence et ce qui lui permet son inexistence, c'est
la-dessus que porte le choix, et dans ce cas il est plausible - je dis, il est plausible, bien siir si l'on a
l'esprit mathématique - de parier, et de parier dans le sens que propose Pascal.

Seulement, on n'oubliera pas que j'ai introduit a ce stade de l'affaire, pour ne pas bien slr préter a
malentendu et croire qu'ici je me préte a quelque chose qui serait l'indication du bénéfice de cette
solution, j'ai effectivement fait remarquer ceci, et dans l'introduction méme du rappel du pari tel
qu'il se présente, beaucoup moins tel qu'il est a travers la grille des discussions devenues classiques,
j'ai fait remarquer qu'a ce niveau on peut aussi bien substituer au choix a faire sur le sujet de
l'existence de Dieu cette remarque qu'aussi bien on remplirait la fonction - ce qui en changerait
totalement le sens - cette remarque que ce dont il s'agit, ce dont il pourrait s'agir, c'est de cette
formulation radicale qui est celle du réel, en tant que nous pouvons le concevoir et comme aussi
bien nous le touchons a 'occasion du doigt, qu'il n'est pas concevable d'imaginer d'autre limite du
savoir que ce point de butée ou on n'a a faire qu'a ceci, a quelque chose d'indicible et qui ou bien
est, ou bien n'est pas. Autrement dit quelque chose qui reléve du pile ou face.

Ceci était bien sr pour vous mettre a l'accord de ce dont il s'agit de ne pas perdre la corde, a savoir
que nous ne sommes pas en train de nous amuser, nous sommes en train d'essayer de donner des
articulations telles que puissent jouer pour nous les plus importantes décisions qui soient a prendre.
Il se trouve que I'époque marque de plus en plus que ces plus importantes décisions, en tant qu'elles
pourraient étre celles du 133

457



SEMINAIRE 16

psychanalyste, pourraient bien aussi coincider avec celles qui s'imposent en un point clé de ce qu'il
en est du corps social, a savoir 'administration du savoir, par exemple.

Mais alors, encore que la-dessus il soit bien entendu que j'ai fait place nette, que je ne fais pas de
I'histoire et que je ne vois pas pourquoi un appareil aussi précis, surtout si nous concevons bien a
quel joint il se situe, que le pari de Pascal aurait moins de ressources pour nous qu'il n'en a eu pour
son auteur et nous reviendrons bien sur cette question de la situation, d'autant mieux que nous allons
la rééclairer maintenant, ce n'est donc pas, vous allez le voir tout de suite, pour faire de I'histoire, a
savoir comme je l'ai évoqué la derniere fois pour vous rappeler qu'au temps de Pascal, la
Révélation, ¢a existe, et j'ai bien mis I'accent sur ce dont il s'agit, avec ces deux étages, la parole de
'Eglise, et puis 1'Ecriture Sainte, et la fonction que I'Ecriture Sainte joue pour Pascal ; ce n'est
¢videmment pas pour vous rappeler que Newton aussi, qui avait pourtant d'autres chats a fouetter, a
commis un gros bouquin- ma distraction étant la bibliophilie, il se trouve que je I'ai, c'est superbe -
qui est un commentaire de I'Apocalypse et de la prophétie de Daniel. Il y a mis autant de soin -
j'entends dans le calcul, dans la manipulation des chiffres pourtant combien problématiques que
ceux dont il s'agit quand il s'agit de situer le régne de Nabuchodonosor par exemple - que dans son
¢tude des lois de la gravitation. A rappeler donc en marge, mais ¢a ne nous fait ni chaud ni froid.

Ce dont il s'agit a ce stade, c'est de remarquer ceci, qu'au niveau ou Pascal nous propose donc son
pari, quelle que soit la pertinence de nos remarques sur ce qu'il en est au dernier terme, c'est a savoir
qu'un pareil propos ne se congoit qu'au moment ou le savoir est né qui est celui de la science, il n'en
reste pas moins que, pour lui, le pari repose sur ce que nous pouvons appeler la parole de 1'Autre, et
la parole de 1'Autre bien slir congue comme vérité.

Alors, si je reprends les choses a ce point, c'est parce que certains n'ignorent pas, et aux autres je les
en informe, il serait d'ailleurs facile s'ils avaient fait comme mes charmants correspondants, s'ils
avaient lu de mes Ecrits presque tout, qu'ils soient informés de la fonction a la fois conjointe et
disjointe que j'ai articulée dans celle d'une dialectique, comme distinguant sinon opposant, savoir et
vérité. C'est le dernier article que j'ai recueilli ; il a pour titre trés précisément La Science et la
Verité. Et sur ce qui est de la vérité, chacun sait aussi que, dans un autre de ces articles qui s'appelle
La Chose Freudienne, j'ai écrit quelque chose qui pourrait certes s'entendre comme ceci, que sa
propriété, c'est qu'elle parle. Nous serions donc, ou plutét moi, je serais dans un certain axe que,
pourquoi pas, on pourrait des lors qualifier d'obscurantiste puisqu'il rejoindrait ceci, a savoir que je
viendrais donner un coup d'épaule a l'instillation de Pascal, pour autant 134

458



SEMINAIRE 16

qu'il essaie de nous ramener au plan de la religion. Alors, évidemment, la vérité, certes, parle, direz-
vous. Mais évidemment c'est ce que vous diriez si vous n'avez rien compris a ce que je dis, - ce qui
n'est pas absolument exclu ! - car je n'ai jamais dit cela. J'ai fait dire a la vérité : "Moi, la vérité, je
parle". Mais je ne lui ai pas fait dire : "Moi, la vérité, je parle par exemple pour me dire comme
vérité", ni "pour vous dire la vérité". Le fait qu'elle parle ne veut pas dire qu'elle dit la vérité. C'est
la vérité, elle parle. Quant a ce qu'elle dit, c'est vous qui avez a vous débrouiller avec c¢a. Ca peut
vouloir dire, c'est ce que certains font : "Cause toujours, c'est tout ce que tu sais faire". La vérité, je
lui ai accordé, si j'ose dire, un peu plus. Je lui ai, depuis, accordé qu'elle cause, en effet, et pas
simplement dans le sens auquel répond "cause toujours", qu'elle cause méme a tour de bras. Je veux
dire que, dans ce méme article, j'ai rappelé le mot de Lénine sur la théorie marxiste du social qui,
dit-il: "Elle triomphera parce qu'elle est vraie"; mais pas forcément parce qu'elle dit la vérité. Ca
s'applique la aussi.

Naturellement, je ne vais pas m'appesantir, parce qu'il se dit qu'on cite mon nom - je n'ai pas été y
regarder, je dois dire, parce que je n'ai pas eu le temps - avec avantage dans I'Humanité, parce que
soi-disant j'aurais commencé cette année comme ¢a, en sentant venir le vent, a faire une médiation
entre Freud et Marx. Dieu merci, comme j'étais grippé le dernier week-end, ¢ca m'a donné tout d'un
coup une stimulation pour ce qu'on appelle le travail, c'est-a-dire le remue-ménage ; je me suis mis
a rebrasser 1'effroyable quantité de papier a la destruction de laquelle il faudra que je veille pour le
moment ou je disparaitrai, parce que Dieu sait ce qu'on en ferait autrement ! Je me suis apergu que
j'ai parlé de Marx, de la valeur d'usage, de la valeur d'échange, de la plus-value ; je me suis apercu
pour tout dire que ma traductrice italienne, que j'ai montée en épingle, quand j'ai sauté le pas, pour
faire cette sorte d'analogie entre la plus-value et le plus-de-jouir que ma traductrice italienne, ¢a
s'est trouvé qu'elle était 1a, il y a deux ans, n'a eu aucun mérite a me dire, qu'en somme c'est la plus-
value parce que j'ai déja tellement parlé de Marx a propos d'un certain nombre d'articulations
fondamentales autour de ce dont il s'agit dans la psychanalyse que je me demande ce que j'ai
apporté de nouveau sauf ce nom "Mehrlust” , plus-de-jouir en analogue au "Merhwert" ; tout ceci
pour indiquer d'ailleurs aussi bien que par ces points radicaux, bien sir ils ne se développent
absolument pas sur le méme champ, mais puisque nous en sommes a l'évocation de Lénine, il n'est
pas plus mauvais de rappeler donc que ce dont il s'agit a propos de la théorie marxiste, pour autant
qu'elle concerne une vérité, c'est ce qu'elle énonce en effet qui est ceci que la vérité du capitalisme,
c'est le prolétariat. C'est vrai. Seulement c'est de ca méme que ressort la suite et la portée de nos
remarques sur ce qu'il en est de la fonction de la vérité, c'est que la conséquence révolutionnaire de
cette 135

459



SEMINAIRE 16

vérité, cette vérité d'ou part la théorie marxiste, bien sir elle va un tout petit peu plus loin puisque
ce dont elle fait la théorie, c'est précisément le capitalisme, la conséquence révolutionnaire c'est que
la théorie part en effet de cette vérité, a savoir que le prolétariat, c'est la vérité du capitalisme.

Le prolétariat, ca veut dire quoi ? Ca veut dire que le travail est radicalis¢é au niveau de la
marchandise pure et simple; ce qui veut dire bien sir que ¢a réduit au méme taux le travailleur lui-
méme. Seulement dés que le travailleur, du fait de la théorie, apprend a se savoir comme tel, on peut
dire que par ce pas, il trouve les voies d'un statut - appelez ¢ca comme vous voudrez - de savant; il
n'est plus prolétaire, si je puis dire, an sich , il n'est plus pure et simple vérité, il est fiir sich ; il est
ce qu'on appelle conscience de classe. Et il peut méme du méme coup devenir la conscience de
classe du parti ou on ne dit plus jamais la vérité.

Je ne suis pas en train de faire de la satire ; je suis en train de ne rappeler que des évidences - c'est
en ¢a que c'est soulageant - ne relevent nullement du scandale qu'on en fait, quand on ne comprend
rien a rien, ou que, si on a une théorie correcte de ce qu'il en est du savoir et de la vérité, il n'y a rien
de plus facile a attendre, qu'en particulier on ne voit pas pourquoi on s'étonnerait que c'est du
rapport le plus leniniellement défini a la vérité que découle toute cette lénification dans laquelle
baigne l'appareil ! Si vous vous mettiez dans la boule qu'il n'y a rien de plus Iénifiant que les durs,
vous rappelleriez comme ¢a une vérité déja connue depuis bien longtemps. Et puis vraiment est-ce
que ¢a, on ne le sait pas depuis longtemps, depuis toujours ? Si on n'était pas depuis quelque temps,
et je vous dirai pourquoi, si persuadé que le christianisme, ce n'est pas la vérité, on aurait pu se
rappeler tout de méme que pendant un certain temps, et qui n'est pas mince, il I'a été et que ce dont
il a donné la preuve, c'est qu'autour de toute vérité qui prétend parler comme telle, un clergé
prospére qui est obligatoirement menteur.

Alors je me demande pourquoi on tombe de son haut a propos du fonctionnement des
gouvernements socialistes! Irai-je a dire que la perle du mensonge est la sécrétion de la vérité ? Ca
assainirait un peu l'atmosphere, atmosphére d'ailleurs qui n'existe que du fait d'un certain type de
crétinisation dont il faut bien que je dise le nom tout de suite puisqu'au terme de ce que nous avons
a dire aujourd'hui, j'aurai a le réépingler quelque part dans un de ces petits carrés, c'est ce qu'on
appelle le progressisme. J'essaierai bien sir de vous donner une meilleure définition que cette
référence a ses effets de scandale, je veux dire de produire des ames scandalisées. Ces choses
devraient étre aérées depuis longtemps par la lecture de Hegel, la loi du cceur et le délire de la
présomption. Mais, a la fagon de toutes les choses un peu rigoureuses, quand elles sortent, bien stir,
personne ne songe a s'en souvenir au moment qui convient. C'est pourquoi 136

460



SEMINAIRE 16

j'ai mis en exergue au début de mon discours de cette année quelque chose qui veut dire que ce que
je préfere, c'est un discours sans paroles.

Alors ce dont il s'agit, ce qui pourrait étre ici en question si on voulait, comme on dit, 1écher le plat
au point ou nous pouvons en profiter, en mettant le petit doigt, c'est de s'apercevoir que ces choses
n'ont pas de si mauvais effets que ¢a puisque, quand je dis que le service du champ de la vérité, le
service en tant que tel - service qu'on ne demande a personne, il faut avoir la vocation - entraine
nécessairement au mensonge, je veux aussi faire remarquer ceci, parce qu'il faut étre juste, c'est que
ca fait énormément travailler. Moi, j'adore ¢a, quand c'est les autres, bien entendu, qui travaillent !
C'est pour ¢a que je me régale de la lecture de bon nombre d'auteurs ecclésiastiques dont j'admire ce
qu'il leur a fallu de patience et d'érudition pour charrier tant de citations qui me viennent au point
juste ou ¢a me sert a quelque chose. Il en est de méme pour les auteurs de 1'église communiste. Ils
sont aussi d'excellents travailleurs. J'ai beau comme ¢a, pour certains, dans la vie courante, ne pas
pouvoir les supporter plus que dans les contacts personnels avec les curés, ¢a n'empéche pas qu'ils
sont capables de faire de trés beaux travaux et que je me régale quand je lis un certain d'entre eux
sur le Dieu caché , par exemple. Ca ne me rend pas l'auteur plus fréquentable.

Donc, en somme, le fruit de ce qu'il en est, apres tout, quand méme, pour le savoir n'est pas du tout
a négliger, puisqu'on s'occupe un petit peu trop de la vérité et qu'on en est si empétré qu'on en vient
a mentir. La seule véritable question - puisque j'ai dit que 1a j'irai jusqu'aux limites - ce n'est pas du
tout que ca ait ces conséquences, puisque vous voyez qu'aprés tout c'est une forme de sélection
d'¢lites, c'est pourquoi ¢a ramasse aussi, dans un champ comme dans l'autre, tant de débiles
mentaux, voild, c'est la limite ! C'est la limite, mais ne croyez pas que c'est simplement pour
m'amuser, pour faire comme c¢a une petite nasarde a des groupes dont on ne sait pas, apres tout,
pourquoi ils devraient étre plus préservés que les autres de la présence des débiles mentaux ; c'est
parce que nous, analystes, nous pouvons peut-¢tre la-dessus amorcer quelque chose qui est
justement trés important.

La, je vous renvoie a la clé apportée en douce par notre chére Maud - Maud Mannoni pour ceux qui
ne savent pas qui c'est - le rapport des débiles mentaux avec la configuration qui nous intéresse, qui
nous, analystes, évidemment brile tout a fait au niveau de la vérité ; c'est méme pour ¢a que nous
savons plus que d'autres nous tenir a carreau; méme nos mensonges, bien slir a quoi on est forcé,
sont moins impudents que les autres - moins impudents mais plus péteux, il faut le dire. Il y en a
quand méme qui, dans ce rapport, gardent quelque vivacité et précisément les travaux que j'évoque
sur le sujet de ce qui tout d'un coup se met a flotter 137

461



SEMINAIRE 16

dans la débilité mentale dont, je dois dire quant a moi, je me suis habitué assez bien dans les
premiers temps de mon expérience, j'étais dans 1'admiration de voir ce que je recueillais de brassées
de fleurs, de fleurs de vérité quand, par inadvertance, j'avais pris en psychanalyse ce que Freud,
comme il a eu tort, semblait devoir en écarter, a savoir un débile mental. Il n'y a pas de
psychanalyse, je dois dire, qui marche mieux, si on entend par 1a la joie du psychanalyste, ce n'est
peut-étre pas tout a fait uniquement ce qu'on peut d'une psychanalyse attendre, mais enfin il est clair
que, pour qu'il recéle des vérités que précisément il fait sortir a 1'état de perles, des perles uniques,
puisque jusqu'ici je n'évoquais ce terme qu'a propos du mensonge, il faut tout de méme que, chez le
débile mental, tout ne soit pas si débile que c¢a. Et si c'était - vous comprendrez mieux ce que je
veux dire si vous savez vous reporter aux bons auteurs, c'est-a-dire 8 Maud Mannoni - un petit rusé,
le débile mental ? C'était une idée qui était déja venue a certains. Il y a un nommé Dostoievski qui a
appelé 1'ldiot un des personnages qui se conduisent le plus merveilleusement, quelque champ social
qu'il traverse et dans quelque situation d'embarras qu'il puisse se fourrer.

J'évoque Hegel quelquefois, ce n'est pas une raison pour ne pas le refaire. "La ruse de la raison",
nous dit Hegel, ¢a, je dois dire que c'est quelque chose dont je me suis toujours méfi¢. Quant a moi,
j'ai vu treés fréquemment la raison couillonnée, mais réussir dans une de ses ruses, je dois dire que,
de mon vivant, je n'ai pas vu c¢a. Peut-étre que Hegel le voyait. Il vivait dans les petites cours
d'Allemagne ou il y a beaucoup de débiles mentaux et a la vérité, c'est peut-étre 1a qu'il prenait ses
sources. Mais quant a la ruse dont il peut s'agir chez ces simples d'esprit, dont ce n'est pas pour rien
que quelqu'un qui savait ce qu'il disait les a baptisés d'heureux, je laisse la question ouverte et j'en
termine avec ce simple rappel trés nécessaire et trés salubre, dans le contexte ou nous vivons, a
rappeler.

Ce que je voudrais maintenant, c'est reprendre au niveau ou je vous avais laissés la dernicre fois, a
savoir dans la matrice qui s'isole de ceci qu'il ne s'agit plus de savoir ce qu'on joue, a un jeu ou apres
tout ce que veut dire le pari de Pascal, c'est que vous ne pouvez, a ce jeu-la, y jouer d'une fagcon
correcte que si vous étes indifférent, a savoir que c'est dans la mesure ou ¢a ne fait aucun doute que
l'enjeu, l'infini en tant qu'il est a droite, du coté de l'existence de Dieu, est un enjeu autrement
intéressant que cette espece de chose dont je ne sais méme pas bien ce que c'est et qu'on représente
comme quoi ? Apres tout, a lire Pascal, ca revient a dire toutes les malhonnétetés qu'a suivre les
commandements de Dieu vous ne ferez pas, et a suivre les commandements de I'Eglise, quelques
petites incommodités supplémentaires, nommément dans les rapports au bénitier et a quelques
autres accessoires.

138

462



SEMINAIRE 16

C'est une position d'indifférence, en fin de compte, au regard de ce qu'il en est et ceci atteint a
proprement parler d'autant plus aisément au niveau du pari tel que le présente Pascal qu'apres tout,
ce Dieu, il nous le souligne et ¢ca vaut le coup de 1'avoir de sa plume, ce Dieu, nous ne savons ni ce
qu'il est, ni s'il est. C'est en ¢a que nous pouvons prendre Pascal et c'est 1a, a savoir qu'il y a la une
négation absolument fabuleuse, car, aprés tout, dans les siécles précédents, I'argument ontologique -
je ne vais pas me laisser entrainer mais, au yeux de tous les esprits censés, et nous ferions bien d'en
prendre de la graine - avait son poids. Ca revenait a rien qu'a dire ce que je suis, moi aussi, en train
de vous enseigner, a savoir qu'il y a un trou dans le discours, il y a quelque part un endroit ou nous
ne sommes pas foutus de mettre le signifiant qu'il faut pour que tout le reste tienne. Il avait cru que
le signifiant Dieu, ¢a pouvait coller. En fait, ¢ca colle au niveau de quelque chose, dont aprés tout
c'est une question de savoir si ce n'est pas une forme de débilité mentale, a savoir la philosophie. Il
est en général regu, j'entends chez les athées, que 1'Etre Supréme a un sens. Voltaire, qui passe
généralement pour un petit malin, y tenait dur comme fer. Il considérait Diderot, qui avait une nette
avance, une bonne longueur sur lui et qui se voit dans tout ce qu'il a écrit; c'est probablement aussi
pour ¢a que presque tout ce que Diderot a écrit de vraiment important n'a paru que posthume, et
puis qu'au total ¢a en fait beaucoup moins gros que dans le cas de Voltaire; Diderot avait, lui, déja
entrevu que la question est celle du manque quelque part, et trés précisément en tant que, le
nommer, c'est y fourrer un bouchon, rien de plus.

Il n'en reste pas moins qu'au niveau de Pascal, nous sommes au point du joint, au point du saut ou
quelqu'un ose dire ce qui a été 1a depuis toujours, c'est comme tout a l'heure, c'est plus que jamais
comme avant, seulement il y a un moment ou ¢a se sépare, ¢a doit se savoir qu'il dit "le Dieu
d'Abraham, d'Isaac et de Jacob", ¢a n'a rien a faire avec "le Dieu des philosophes", autrement dit
c'est un qui parle, je vous prie d'y faire attention, mais il a cette originalit¢ que son nom est
impronongable, de sorte que c'est ainsi que la question s'ouvre.

C'est pour ¢a, chose curieuse, que c'est par un fils d'Israél, un nommé Freud, que nous nous
trouvons voir pour la premiere fois véritablement au centre du champ, pas seulement du savoir,
mais de ce pour quoi le savoir nous tient aux tripes et méme, si vous voulez, par les couilles, que 1a
est évoqué a proprement parler le Nom du Peére et le tralala de mythes qu'il trimballe, car si j'avais
pu vous faire mon année sur le Nom du Pére, je vous aurais fait part aussi du résultat de mes
recherches statistiques ; c'est fou ce que, méme chez les Péres de 1'Eglise, cette histoire du Pére, on
en parle peu. Je ne parle pas de la tradition hébraique, ou trés évidemment elle est partout en
filigrane, et aussi, bien str, si elle peut étre 139

463



SEMINAIRE 16

en filigrane, c'est parce qu'elle est trés voilée. C'est pour ¢a que, dans le premier séminaire, celui
apres lequel j'ai clos la boutique cette année-1a, j'avais commencé par parler du sacrifice d'Isaac,
notant que le sacrificateur, c'est Abraham. C'est évidemment des choses qu'il y aurait tout intérét a
développer, mais qu'en raison du changement de configuration, de contexte et méme d'auditoire, il y
a en effet fort peu de chances que j'y puisse jamais revenir.

Néanmoins, une toute petite remarque, parce qu'il y a des mots qui sont trés a la mode. De temps en
temps, je pose des questions comme ¢a est-ce que Dieu croit en Dieu, par exemple ? Je vais vous en
poser une. Si, au dernier moment, Dieu n'avait pas retenu le bras d'Abraham, en d'autres termes si
Abraham s'était un peu trop pressé et avait égorgé Isaac, c'est-y ce qu'on appelle un génocide ou pas
? On parle beaucoup pour l'instant du génocide, et le fait d'épingler le lieu d'une vérité sur ce qu'il
en est de la fonction du génocide, spécialement concernant I'origine du peuple juif, je trouve que ce
jalon mérite d'étre noté. En tout cas, ce qui est certain, comme je 1'ai souligné dans cette premiere
conférence, c'est qu'a la suspension de ce génocide a correspondu 1'égorgement d'un certain bélier
qui est tout a fait clairement 1a au titre d'ancétre totémique.

Alors nous voila au niveau du second temps, celui qui se dégage a prendre ce qu'il en est quand il
n'y a plus l'indifférence, c'est-a-dire 1'acte initial de ce qu'il en est dans le jeu ; ce qui est dans le jeu,
Pascal le tranche, je 1'ai déja perdu, ou bien je ne joue pas du tout ; c'est ce que veut dire chacun des
deux zéros qui sont la dans la figure centrale (page 133) ; ils ne sont que des indices de la mise,
d'une part, ou du "pas de mise" de l'autre. Seulement, tout ¢a ne tient que si la mise, comme dit
Pascal d'ailleurs, est tenue pour ne valoir rien. Et d'une certaine facon, c'est vrai. L'objet a n'a
aucune valeur d'usage. Ca n'a pas de valeur d'échange non plus, ce que j'ai déja énoncé. Seulement
ceci, ce qui était en question dans la mise, dés qu'on s'est apercu de quelle fagon ¢a fonctionne, et
c'est pour autant que la psychanalyse est ce qui nous a permis de faire un pas dans la structure du
désir, c'est pour autant que le a est ce qui anime tout ce qui est en jeu dans le rapport de I'homme a
la parole, précisément, qu'un joueur, mais un autre joueur que celui dont parle Pascal, a savoir celui-
la méme dont, parce qu'il sentait quand méme quelque chose, méme si contre l'apparence son
systéme est boiteux, Hegel a compris, a savoir qu'il n'y a d'autre jeu que de risquer le tout pour le
tout, que c'est méme ¢a qui s'appelle agir tout court. Il a appelé ¢a la lutte & mort de pur prestige.
C'est précisément ce que la psychanalyse permet de rectifier. Il s'agit de bien plus que la vie dont
nous ne savons somme toute pas grand-chose de ce que c'est; nous en savons si peu que nous n'y
tenons pas tellement que ¢a, comme ¢a se voit tous les jours pour peu qu'on soit psychiatre ou
simplement qu'on ait vingt ans. Il 140

464



SEMINAIRE 16

s'agit de ce qui se passe quand quelque chose d'autre, qui n'a jamais été dénommé et qui ne 1'est pas
plus encore parce que je l'appelle a , est ce qui est en jeu, et ¢ca n'a de sens précisément que quand
c'est mis en jeu avec a l'opposé, ce qui n'est rien d'autre que I'idée méme de mesure, la mesure par
essence qui n'a rien a faire avec Dieu mais qui est en quelque sorte la condition de la pensée. Dés
que je pense a quelque chose, de quelque facon que je le nomme, ¢a revient a 1'appeler I'univers,
c'est-a-dire Un.

Dieu merci, la pensée a eu assez a fourmiller a l'intérieur de cette condition pour s'apercevoir que
1'Un, ¢a ne se fait pas tout seul, et ce dont il s'agit, c'est de savoir le rapport que ¢a a avec ce "le" ; ce
que décrit le fait que, dans le second tableau, il y ait un a d'une part, qui n'est plus le a abandonné au
sort du jeu, la mise, qui est le a en tant que c'est moi qui me représente, que la je joue contre, et
contre précisément la fermeture de cet univers qui sera Un s'il veut, mais que moi je suis a en plus.
Ce Dieu indéracinable qui n'a d'autre fondement quand on le regarde de pres, que d'étre la foi faite a
cet univers du discours qui n'est certes pas rien, parce que si vous vous imaginez que je suis en train
de vous faire de la philosophie, il va falloir que je vous raconte un apologue, il faut mettre dans les
coins des grosses figures pour faire comprendre ce qu'on veut dire. Vous savez que 1'ére moderne a
commencé comme d'autres, c'est pour ¢a qu'elle mérite d'étre appelée moderne, parce que sans ¢a,
comme dit Alphonse Allais, qu'est-ce qu'on était moderne au Moyen-Age ! Si I'ére moderne a un
sens, c'est a certains franchissements dont un a été celui-ci, le mythe de 1'lle déserte; j'aurais aussi
bien pu en partir que du pari de Pascal. Ca continue toujours a nous tracasser. Qu'est-ce que vous
emporteriez avec vous comme bouquin dans une ile déserte ? Ah ! Ce que ¢a doit étre amusant, une
pile de la Pléiade, ce qu'on se marrerait derriere des crevettes abandonnées, quelque part, a la
lecture de la Pléiade, ¢a doit étre passionnant! Ca a pourtant un sens. Et, pour l'illustrer, je vais vous
donner ma réponse. Frémissez un instant "Qu'est-ce qu'il emporterait, lui, dans une ile déserte, en
tant que bouquin ?" Ben répondez!

X - La Bible.

Lacan - La Bible, naturellement !!! Je m'en balance ! Qu'est-ce que vous voulez que j'en foute sur
une ile déserte ! Sur une ile déserte, j'emporterais le Bloch et von Warburg. J'espére tout de méme
que vous savez tous ce que c'est, ce n'est pas la premiére fois que j'en parle. Le Bloch et von
Warburg s'intitule, d'une fagon qui préte a malentendu bien sir, "Dictionnaire étymologique de la
langue francaise"”. Etymologique, ¢a ne veut pas dire en particulier qu'on vous donne le sens des
mots a partir de la pensée qui a procédé a leur création ; ¢a veut dire qu'a propos de chaque mot, on
vous fait un petit épinglage avec les dates de leurs formes et de leurs emplois au cours de I'histoire.
Ceci a une valeur tellement éclairante, 141

465



SEMINAIRE 16

foisonnante, qu'a soi tout seul, en effet, on peut se passer de tout le monde; on voit a quel point le
langage, c'est a soi tout seul une compagnie. Il est extraordinairement curieux que Daniel Defoe,
pour prendre celui qui n'a pas inventé 1'lle déserte, - celui qui I'a inventée, c'est Balthazar Gracian,
qui était quelqu'un d'une autre classe, il était jésuite, et pas menteur pardessus le marché, c'est dans
le Criticon, ou le héros, de retour de je ne sais pas ou sur I'Atlantique, passe un certain temps sur
une ile déserte, ce qui pour lui a au moins l'avantage de le mettre a 'abri des femmes-, il est
extraordinaire que Daniel Defoe ne se soit pas apercu de ce que Robinson n'avait pas a attendre
Vendredi, que déja dans le seul fait qu'il était un étre parlant et qu'il connaissait parfaitement son
langage, a savoir la langue anglaise, c'était un ¢lément absolument aussi essentiel pour sa survie
dans 1'ile que son rapport avec quelques menues broutilles naturelles dont il était arrivé a se faire
cahute et ravitaillement.
Quoi qu'il en soit de ce dont il s'agit dans ce monde qui est celui des signifiants, je ne peux faire
mieux aujourd’hui, avec le temps qui avance, que de redessiner ce que j'ai donné ici dans les
premiers termes que j'ai avancés, a savoir ceux auxquels nous permet de donner quelque rigueur le
moment ou nous sommes de la logique mathématique, et en partant de la définition du signifiant
comme étant ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, ce signifiant, dis-je, est autre, ce qui
veut dire simplement qu'il est signifiant.

S>A
Car ce qui caractérise, ce qui fonde le signifiant, ce n'est absolument pas quoi que ce soit qui lui soit
attaché¢ comme sens en tant que tel, c'est sa différence, c'est-a-dire non pas quelque chose qui lui est
collé, a lui, et qui permettrait de l'identifier, mais le fait que tous les autres soient différents de lui ;
sa différence réside dans les autres. C'est pour ¢a que ceci constitue un pas ; mais un pas inaugural
de se demander si de cet Autre on peut faire une classe, on peut faire un sac, et on peut faire pour
tout dire ce qu'il en est de ce fameux Un.
Car alors, comme je l'ai dessiné déja, si le A est 1, il faut qu'il inclue ce S en tant qu'il est
représentant du sujet aupres de quoi ? Aupres de A. Et ce A, pour étre le méme que celui que vous
venez de voir ici, vous le voyez, il se trouve étre ce qu'il est, prédicat en tant que le 1 dont il s'agit
n'est plus le trait unaire mais le 1 unifiant qui définit le champ de 1'Autre. Autrement dit, vous
verrez se reproduire indéfiniment ceci, avec ici quelque chose qui ne trouve jamais son nom, a
moins que vous ne le lui donniez de fagon arbitraire, et que c'est précisément pour dire qu'il n'a pas
de nom qui le nomme que je le désigne de la lettre la plus discrete, la lettre a .
Qu'est-ce a dire ? Ou et quand se produit ce proces qui est un proces 142

466



SEMINAIRE 16

de choix ? C'est trés précisément quant au regard de 1'Un, le jeu dont il s'agit en tant qu'il joue
vraiment, non pas jocus, jeu ici de paroles, mais ludus comme on l'oublie, de son origine latine,
dont il y a a dire bien des choses mais qu'assurément ceci comporte ce jeu mortel dont j'ai parlé tout
a I'heure, et que cela varie des jeux rituels que la Rome avait hérit¢ des Etrusques - le mot tres
probablement lui-méme est étrusque d'origine - jusqu'aux jeux du cirque, ni plus ni moins; et
quelque chose d'autre encore, que je vous signalerai quand le temps sera venu, c'est pour autant que
dans ce jeu quelque chose est qui, a I'endroit du 1, se pose comme l'interrogeant sur ce qu'il devient,
lui, le 1, quand moi, a, je lui manque et en ce point ou je lui manque, si je me repose une nouvelle
fois comme "je", ce sera pour l'interroger sur ce qui résulte de ce que j'ai posé ce manque.

C'est 1a ou vous aurez la suite que j'ai déja écrite comme la suite décroissante, celle qui va vers une
limite, dans la série que je ne sais pas autrement comment qualifier, la série qui se résume de la
double condition qui rien est qu'une d'étre la série de Fibonacci, et d'autre part de s'imposer comme
ici loi uniforme ce qui se produit de la série de Fibonacci, quelle qu'elle soit, a savoir le rapport du 1
aua.

Cette suite, j'en ai déja écrit les résultats dans cette ligne qui se poursuit a l'infini, et vous ai signalé
le total de ce qui, de la valeur de ces différents termes, s'impose a mesure que vous la poursuivez
vers les formules d'ordre décroissant qui aboutissent a une limite, aboutit si vous &tes parti du retrait
de a a quelque chose qui, en totalisant les puissances paires et les puissances impaires de a réalise
facilement comme leur total le 1.

l-a=a2
2a-1=ad
1

Il n'en reste pas moins que, jusqu'au terme, ce qui définit le rapport d'un de ces termes au suivant,
c'est-a-dire sa vraie différence, c'est toujours et d'une facon qui ne décroit pas mais qui est
strictement €gale, la fonction a. Ce que démontre 1'énoncé écrit, formulé de cette chaine 143

467



SEMINAIRE 16

décroissante, c'est que, quelle que soit l'apparence liée a la schématisation, c'est toujours du méme
cercle qu'il s'agit et que ce cercle, en tant que nous le fondons, mais d'une fagon choisie, arbitraire,
c'est par un acte que nous posons cet Autre en tant que champ du discours, - c'est-a-dire ce dont
nous prenons soin d'éloigner toute existence divine - , c'est par un acte purement arbitraire,
schématique et signifiant que nous le définissons comme Un, c'est-a-dire foi en quoi ? Foi en notre
pensée . Alors que nous savons fort bien que cette pensée ne subsiste que de l'articulation
signifiante, en tant que déja elle se donne dans ce monde indéfini du langage, qu'allons-nous donc
faire et que faisons-nous dans l'ordre logique de ce resserrement ou nous essayons de faire
apparaitre dans ce tout le a comme reste, sinon rien de plus que, a l'avoir laché, a l'avoir perdu, a
avoir joué sans le savoir a je ne sais quel "qui-perd-gagne", parvenir a rien d'autre qu'a identifier au
a ce qu'il en est de 1'Autre lui-méme, c'est a savoir a trouver dans le a 1'essence du Un supposé de la
pensée, c'est-a-dire a déterminer la pensée elle-méme comme étant 1'effet, je dis plus, I'ombre de ce
qu'il en est de la fonction de I'objet a, le a au point ou ici il nous apparait, mérite d'étre appelé la
cause, certes, mais spécifiée dans son essence comme une cause privilégiée, joue un admirable
sens ... que nous donne justement le jeu, le jeu du langage dans sa forme matérielle, appelons-le
comme je l'ai déja appelé plus d'une fois au tableau l'a-cause ; aussi bien en francais cela ne
sonnera-t-il pas de fagon détonante pour la raison qu'il existe 'expression "a cause de". En a-t-on
bien vu toujours les résonances ? "A cause de", est-ce que ¢a constitue I'aveu que cet "a cause de"
n'est qu'une acause. Chaque langue la-dessus a son prix. Et I'espagnol dit "por I'amor". On pourrait
en tirer aisément le méme effet.

Mais ceci a quoi m'arréte la limite du temps qui nous est imposé chaque fois me fait devoir vous
annoncer que le confirme, et le confirmant le compléte 1'épreuve inverse, c'est-a-dire celle tenant au
champ, a la visée, a la carriere dans laquelle s'est engagé pour nous le rapport au savoir, celui non
pas d'interroger le Un en tant qu'au départ j'y mets ce manque et qu'alors je trouve a ce qu'il
s'identifie a ce manque lui-méme, mais d'interroger ce 1 a ce que ce a, je le lui ajoute 1 + a; 1 + a,
telle est la premicre forme, celle de la ligne du haut telle que je I'ai écrite dans la matrice de droite.
Que donne le 1 + a quand c'est dans son champ que s'engage l'interrogation radicale du savoir ? Le
savoir ajouté au monde en tant que, disons il peut, armé de cette formule, de cette banderole
liminaire, le transformer. Quelle en est la suite logique, interrogée a la facon dont je 1'ai fait au
niveau des progressives différences ? C'est ce qui nous permettra peut-étre d'éclairer plus
radicalement ce qu'il en est de la fonction du a, que le corrélatif en soit ce - ¢ ou il est facile
d'entrevoir bien des choses, cette chose dont longtemps se sont illusionnés les auteurs, et non pas a
n'importe 144

468



SEMINAIRE 16

quelle époque, précisément au temps ou l'argument ontologique avait un sens, a savoir que ce qui
manque au désir, c'est a proprement parler 1'infini; peut-étre en dirons-nous quelque chose qui lui
donne un autre statut.

Observez encore que la quatrieme case de la matrice de droite, ce zéro se trouve, de la fagon dont je
l'ai articulé par le schéma intitulé du rapport S au A, bien présenter ce en quoi il se distingue
radicalement de ce qu'il est sur le premier schéma, a savoir la mise ou au contraire l'indifférence ; il
représente bel et bien le trou que nous aurons, dans un troisiéme temps, a démontrer a quoi il
correspond dans l'analyse et ce qui, dans ce trou méme, s'origine.

145

469



SEMINAIRE 16

146

470



SEMINAIRE 16

LECON XII 26 FEVRIER 1969

Vous avez eu la bonté de me suivre jusqu'a présent dans les chemins étroits et dont je pense que,
pour certains d'entre vous, le fil peut paraitre poser la question de son origine et de son sens, qu'en
d'autres termes il se peut bien que vous ne sachiez plus trés bien ot nous en sommes. C'est pourquoi
le temps m'a paru opportun, et non dune facon contingente, de poser la question de mon titre par
exemple, d'un Autre a l'autre, sous lequel figure mon discours de cette année. C'est bien en effet
concevable que ce n'est pas a I'entrée, en maniere de préface, voire en maniére de programme, que
quelque chose peut étre élucidé de ce qui est une fin. Il faut au moins avoir fait un bout de chemin
pour que ce soit de la rétroaction que le départ s'éclaire, ceci pas seulement pour vous mais, apres
tout, pour moi-méme puisque pour moi, dans cette opération de forage, si I'on peut dire, qui est bien
ce qui vous intéresse, qui vous retient, ce qui fait qu'au moins un certain nombre d'entre vous sont
ici, sinon tous, il me faut, un certain temps, prendre le repére de ce qui en constituait les étapes dans
le passé.

C'est ainsi qu'il m'est arrivé de reprendre le texte, - qui sait, peut-&tre aux fins d'une publication - de
ce que j'ai énoncé il y a maintenant dix ans, je veux dire au séminaire de 1959-60, ca fait une paye !
sous le titre ['Ethique de la Psychanalyse. Il m'a donné quelques satisfactions d'ordre intime, de
celles dont, si en effet je mets au jour quelque chose qui s'efforcera de reproduire aussi fidelement
que possible le tracé de ce que j'ai fait alors, ce qui, bien entendu, ne saurait aller sans tous les effets
rétroactifs de ce que j'ai pu énoncer depuis, et nommément ici, ce qui est donc une opération
délicate et la seule grace a quoi je ne saurais m'en tenir a I'excellent résumé qui avait été fait, deux
ans plus tard, par quelqu'un de mes auditeurs, nommément Safouan ; les raisons pour lesquelles je
ne 1'ai pas publié alors, ce résumé, j'aurai a les dire, mais ce sera plutot I'objet d'une préface a ce qui
en sortira. Ma satisfaction a l'occasion, que vous pourrez partager si vous me faites foi sur le fidele
du tracé que j'essaierai d'en produire, est due a ceci que non seulement rien ne me force a réviser ce
que j'ai avancé alors mais qu'apres tout, je peux y loger, comme dans une sorte de coupelle ce que
de plus rigoureux, disons, de ce projet j'arrive a énoncer aujourd'hui.

En effet, ce dont j'ai cru devoir partir lors de cette mise en question 147

471



SEMINAIRE 16

qui n'avait jamais été faite de ce que comporte, sur le plan éthique, c'est un terme nouveau, ce que,
dans un premier essai, amorce de rédaction que j'ai essayé d'en faire, de ce qu'apporte de nouveau
ce que j'énonce de la fagon qui me semble la plus rigoureuse, 1'événement Freud. J'ai maintenant, a
la date ot nous sommes, la satisfaction de voir par exemple, pour ce qu'il en est de la fonction d'un
auteur comme Freud, je dirai qu'une société tres large d'esprit se trouve en mesure de mesurer son
originalité et a son propos, comme 1'a fait par exemple samedi dernier, dans une sorte de mauvais
lieu qu'on appelle la Société de Philosophie, Michel Foucault, "Qu'est-ce qu'un auteur ?" posait-il
la question, et ceci I'amenait a mettre en valeur un certain nombre de termes qui méritent d'étre
énoncés a propos d'une telle question, qu'est-ce quun auteur ? Quelle est la fonction du nom d'un
auteur ? C'était vraiment, au niveau d'une interrogation sémantique a proprement parler qu'il
trouvait moyen de mettre en valeur I'originalité de cette fonction et sa situation étroitement interne
au discours, ce qui comporte, bien entendu, une mise en question a l'occasion, un effet de scission,
de déchirure dans ce qu'il en est pour tout le monde, enfin pour ce qu'on appelle la société des
esprits, ou la République des Lettres, de ce rapport au discours, et que Freud, a cet égard, ne joua un
role capital, que d'ailleurs l'auteur en question, Michel Foucault, a non seulement accentué¢ mais a
proprement parler mis en pointe de toute son articulation, pour tout dire, "La fonction du retour
a .." il a mis trois points apres, dans la petite annonce qu'il avait faite de son projet de
l'interrogation "Qu'est-ce qu'un auteur ?", "Le retour a ..." se trouvait au terme, et je dois dire que
de ce seul fait je me suis considéré comme y étant convoqué, il n'y a personne apres tout, de nos
jours qui, plus que moi, ait donné, poids au "retour a ..." a propos du retour a Freud. Il I'a au reste
fort bien mis en valeur et montré sa parfaite information du sens tout spécial, du point clé que
constitue ce retour a Freud par rapport a tout ce qu'il en est actuellement de ce glissement, de ce
décalage, de cette profonde révision de la fonction de l'auteur, de 1'auteur littéraire spécialement, et
de ce qui donne en somme ce cercle qu'une fonction critique dont, apres tout, il n'y a pas lieu de
nous étonner qu'elle ne soit pas de nos jours tout aussi bien a la traine, tout aussi bien en retard, par
rapport a ce qui se fait, que dans les autres temps, qu'une fonction critique a cru pouvoir épingler de
ce terme bizarre qu'assurément aucun de ceux qui en sont les éléments de pointe n'assume mais dont
nous nous trouvons affectés comme d'une bizarre étiquette qu'on nous aurait collée dans le dos sans
notre aveu, structuralisme.

Dong, il y a dix ans, commencant d'introduire la question, je vous l'ai dit, qui n'avait jamais été
méme élevée, ce qui est bien singulier, éthique de la psychanalyse, assurément peut-étre le plus
¢trange est cette remarque 148

472



SEMINAIRE 16

dont j'ai cru devoir l'illustrer, non pas certes immédiatement mais méme je ne sais pas si j'ai
tellement appuyé a ce moment-1a la chose, j'avais un auditoire de psychanalystes, je croyais pouvoir
en quelque sorte m'adresser directement a ce qu'il faut bien appeler d'un nom, quand il s'agit de
morale, de conscience, ajoutez morale, je n'ai point trop fait remarquer alors que 1'éthique du
psychanalyste telle qu'elle est constituée par une déontologie ne donnait méme pas I'ébauche,
'amorce, le plus petit trait de commencement de 1'éthique de la psychanalyse. Par contre, ce que j'ai
annoncé¢ d'entrée de jeu, c'est que, de par 1'événement Freud, ce qui est mis au jour, c'est que le
point-clé, le centre de 1'éthique n'est rien d'autre que ce que j'ai appuy¢ alors du terme dernier de ces
trois références, catégories d'ou j'ai fait partir mon discours entier, a savoir le Symbolique,
I'Imaginaire et le Réel; comme vous le savez c'est dans le Réel que je désignai le point pivot de ce
qu'il en est de 1'éthique de la psychanalyse. Je suppose, bien sr, que ce Réel est soumis a la tres
sévere interposition, si je puis m'exprimer ainsi, du fonctionnement conjoint du Symbolique et de
I'ITmaginaire, et que c'est pour autant que le Réel, si I'on peut dire, n'est pas facile d'acces qu'il est
pour nous la référence autour de quoi doit tourner la révision du probléme de I'é¢thique. Ce n'est en
effet pas par hasard que, pour pouvoir le brancher, je suis parti alors du rappel d'un ouvrage qui,
pour étre resté un tant soit peu dans I'ombre, et, curieuse fortune, n'avoir ressurgi que par I'opération
de ces gens que nous pouvons considérer comme n'étre pas les mieux axés quant a ce qui est de
notre interrogation, a savoir ceux qu'on peut appeler les néo-positivistes, ou encore ceux qui croient
devoir interroger le langage sous l'angle de ceci dont j'ai, en son temps, fait remarquer combien
futile doit étre la destinée, d'interroger ceci qu'ils expriment d'une fagon exemplaire, a savoir la
question mise sur le meaning of meanings, sur ce qu'il en est du sens de ce que les choses aient une
signification. Il est bien certain que c'est 1a la voie toute opposée a ce qui nous intéresse; mais ce
n'est aussi bien sr pas par hasard que ce soit eux, et nommément Osgood qui ait sorti ou ressorti,
¢dité plutot cette oeuvre de Jeremy Bentham qui s'appelle Theory of fictions.

C'est tout simplement 1'ceuvre la plus importante dans la perspective qu'on appelle utilitariste, et
comme vous le savez au début du 19° siécle on a tenté d'apporter la solution au probléme fort actuel
a cette époque, et pour cause, en quelque sorte idéologique, celui dit du partage des biens, Theory of
fictions, c'est déja a ce niveau, et avec une lucidité exceptionnelle, la mise en question de ce qu'il en
est de toutes les institutions humaines. Et, a proprement parler, on ne saurait rien faire, a prendre les
choses sous l'angle sociologique, qui isole mieux ce qu'il en est comme tel de cette catégorie du
symbolique qui se trouve étre précisément 149

473



SEMINAIRE 16

celle réactualisée, mais d'une toute autre maniére, par 1'événement Freud et ce qui s'en est suivi. Il
suffit d'entendre le terme fictions comme ne représentant, n'affectant de sa domination, ce qu'elle
regarde d'aucun caractere propre d'illusoire ou de trompeur. La fagon dont le terme fictions est
avancé ne fait rien d'autre que recouvrir ce que, d'une fagon aphoristique, j'ai promu en soulignant
ceci que la vérité, pour autant que son lieu ne saurait étre que celui ou se produit la parole, que la
vérité par essence, si I'on peut s'exprimer ainsi, pardonnez-moi ce "par essence", c'est pour me faire
entendre, n'y mettez pas tout I'accent philosophique que ce terme comporte, la vérité, de soi, disons,
a structure de fiction.

C'est 1a le départ essentiel et qui, en quelque sorte permet de poser la question de ce qu'il en est de
I'éthique d'une fagcon qui peut aussi bien s'accommoder de toutes les diversités de la culture, a savoir
des le moment que nous pouvons nous les mettre dans les brackets, dans les parenthéses de ce terme
de la structure de fiction, ce qui suppose, bien sir, un état atteint, une position acquise au regard de
ce caractére en tant qu'il affecte toute articulation fondatrice du discours dans ce qu'on peut appeler
en gros les rapports sociaux, c'est a partir de ce point, qui ne peut bien slr étre atteint qu'a partir
d'une certaine limite, disons une fois de plus pour évoquer notre Pascal, tout d'un coup, au détour je
m'en souviens, qui donc a 0sé avant lui noter simplement comme de quelque chose qui devait faire
partie du discours qu'il a laissé inachevé, celui assez 1égitimement, assez ambigument aussi récolté
sous le termes de Pensées, la formule "vérité en-deca des Pyrénées, erreur au-deld", c'est a partir de
certains degrés de relativisme, et de relativisme du type le plus radical au regard non pas seulement
des mceurs et des institutions mais de la vérité elle-méme, que peut commencer de se poser le
probléeme de I'éthique, et c'est en cela que 1'événement Freud se montre si exemplaire, en ceci,
comme je l'ai souligné et avec quelque appui, avec quelque accent dans ce qui a été le premier
trimestre de cette articulation de 1'éthique de la psychanalyse, a savoir le changement radical qui
résulte dun événement qui n'est rien d'autre, nous allons le voir, que sa découverte, a savoir la
fonction de l'inconscient, que c'est corrélativement, nous allons voir tout a 1'heure pourquoi, d'une
facon qui, je pense, vous frappera assez par son élégance, qu'il a fait fonctionner d'une facon
radicalement différente de tout ce qui avait été fait jusque 1a le principe dit du plaisir. En bref, je
pense qu'il y en a assez d'entre vous, aprés tout, qui se sont trouvés de quelque facon que ce soit
perméables ou traversés, disons, par mon discours pour que je n'ai besoin de rappeler que de la
facon la plus bréve ce qu'il en est essentiellement de ce principe.

Le principe du plaisir est essentiellement caractérisé d'abord par ce fait paradoxal que son plus str
résultat, c'est non pas, encore que ce soit 150

474



SEMINAIRE 16

écrit sous cette forme dans le texte de Freud, I'hallucination, disons la possibilité de 1'hallucination,
mais disons que I'hallucination dans le texte de Freud est sa possibilité spécifique. Quoi en effet
nous montre tout l'appareil que Freud construit pour rendre compte des effets de l'inconscient ?
Vous le savez, ceci se trouve chapitre VII de la Traumdeutung, quand il s'agit de 1'éclaircissement
des processus du réve, des Traum - Vorgdnge. Mais nous avons eu la chance, le bonheur, de voir
retomber en notre possession et sous notre examen ce qui en est en quelque sorte le soubassement
dans une certaine Entwurf, dans une certaine esquisse qui correspond a ces années ou,
corrélativement a la découverte qu'il faisait, guidé par ces admirables théoriciennes qu'étaient les
hystériques -que sont les hystériques !- guidé par elles il faisait son expérience de ce qu'il en est de
I'économie inconsciente, corrélativement il écrivait a Fliess cette Entwurf, projet vraiment trés
¢laboré, infiniment plus riche et plus construit que ce qu'il a cru pouvoir en résumer, car il est sir
qu'il ne pouvait pas lui-méme ne pas en garder référence dans ce chapitre de la Traumdeutung, et
que ce qu'il construit a ce moment-1a, sous les termes de 'appareil ¥, en tant que c'est lui qui régle
dans l'organisme la fonction de ce qu'il appelle principe du plaisir, disons qu'a grossiérement le
schématiser, nous pourrons le mettre au cceur de quelque chose qui n'est pas simplement un relais
dans I'organisme mais un véritable cercle clos qui a ses lois propres et qui, pour s'insérer dans le
cycle classiquement défini par la physiologie générale de l'organisme, de l'arc stimulus-motricité,
pour ne pas dire réponse, qui est un abus de terme parce que réponse a un sens qui doit avoir pour
nous une structure bien plus complexe ou quelque chose s'interpose dans la fonction, se définit tres
précisément non pas simplement d'étre l'effet d'empéchement survenu sur l'arc basal mais a
proprement parler d'y faire obstacle, c'est-a-dire de constituer un systeme dit ¥, autonome, a
l'intérieur duquel I'économie est telle que ce n'est certainement pas l'adaptation, 1'adéquation de la
réponse motrice qui, comme vous le savez, est loin d'étre toujours suffisamment adaptée, nous la
supposons libre, mais tout ce qui peut se passer au niveau du fait qu'un étre vivant animal, en tant
qu'il se définit par le fait d'étre doué d'une motricité qui lui permet d'échapper aux stimuli trop
intenses, aux stimuli ravageants qui peuvent menacer son intégrité, il est clair que ce dont il s'agit au
niveau de ce qu'articule Freud, c'est que quelque chose est logé comme tel dans certains de ces étres
vivants, et non pas n'importe lesquels ; et non pas certes qu'il puisse dire que le méme appareil
puisse étre défini simplement de ce que I'étre en question soit un vertébré supérieur ou quelque
chose seulement de pourvu d'un systéme nerveux , c'est de ce qui se passe a proprement parler au
niveau de 1'économie humaine qu'il s'agit, et c'est a ce niveau, méme si de temps en 151

475



SEMINAIRE 16

temps il risque la possibilité¢ d'interpréter ce qui se passe au niveau d'autres étres voisins en
référence a ce qui se passe chez 1'étre humain défini d'une fagon nécessaire par seulement les
conséquences et le texte du discours de Freud comme I'étre parlant, c'est a ce niveau que se produit
cette régulation homéostasique qui est définie par le retour a une identité de perception, a savoir
que, dans sa recherche, au sens le plus large du mot, a savoir dans les détours qu'opére ce systeéme
pour maintenir son homéostase propre, ce a quoi son fonctionnement aboutit comme constituant sa
spécificité est ceci que ce qui sera retrouvé de la perception identique pour autant que ce qui la
régle, c'est la répétition, ce qui sera retrouvé ne porte en soi aucun critere de la réalité , que ces
critéres, il ne peut en étre affecté, en quelque sorte, que du dehors et par la pure conjonction d'un
petit signe, de ce quelque chose de qualificatif qu'un appareil spécialisé distingue déja des deux
précédents que vous voyez inscrits dans ce

schéma a savoir le cercle réflexe en tant que constituant le systéme ¢, le cercle central qui, lui,
définit une aire close et constituant le type propre d'équilibre, a savoir le systéme W, c'est de
l'afférence de quelque chose dont il

distingue étroitement la fonction au regard de 1'énergétique qui peut étre appliquée a chacun de ces
deux systeémes, et que lui n'intervient qu'en fonction de signes qualifiés par des périodes spécifiques
et qui sont ceux afférents a chacun des organes sensoriels et qui viennent affecter éventuellement
certains des perceptats qui sont introduits dans ce systéme d'une Wahrnehmungzeichen, d'un signe
qu'il s'agit bien 1a de quelque chose qui est d'une perception recevable au regard de la réalité.
Qu'est-ce a dire ? Certainement pas que nous approuvions cet emploi du terme hallucination qui,
pour nous, a des connotations cliniques. Pour Freud aussi, certes, mais sans doute voulait-il
accentuer tout particulierement le paradoxe du fonctionnement de ce systéme en tant qu'articulé sur
le principe du plaisir. L'hallucination nécessite de tout autres coordonnées. Mais aussi bien nous
avons dans le texte de Freud lui-méme ce qui en fait la référence majeure. Il suffit qu'il se réfere
pour l'exemplifier a la fonction du réve pour nous remettre sur nos pattes ; c'est essentiellement de
la possibilité du réve qu'il s'agit. Pour tout dire, nous nous trouvons devant cette aventure que, pour
motiver ce qu'il en est du fonctionnement de I'appareil régulateur de ce qu'il en est de 1'inconscient
en tant que, nous allons le rappeler tout a I'heure et sous le mode qui convient, il gouverne une
¢conomie absolument essentielle et radicale qui nous permet d'apprécier non seulement tous nos
comportements mais aussi bien nos 152

476



SEMINAIRE 16

pensées, voici que le monde, tout a lI'envers de ce qui traditionnellement est 1'appui des philosophes
quand il s'agit d'aborder ce qu'il en est du bien de I'homme, voici que le monde tout entier est
suspendu au réve du monde.

C'est dire que ce pas, I'événement Freud, qui consiste en rien d'autre que proprement un arrét
supposé de ce qui, dans la perspective traditionnelle, était considéré comme le fondement englobant
toutes les réflexions, a savoir de ce monde la rotation, la rotation céleste si manifestement désignée
dans le texte d'Aristote comme constituant le point référentiel ou tout bien concevable doit
s'accrocher, la mise en question donc radicale de tout effet de représentation, d'aucune connivence
de ce qu'il en est du représenté comme tel, non point dans un sujet, ne le disons point trop tot car si
dans Aristote ce terme upokeimenon est avancé exactement a propos de la logique, il n'est nulle part
isolé comme tel, il a fallu longtemps et tout le progres de la tradition philosophique pour que la
connaissance s'organise au dernier terme, au terme kantien, d'une relation sujet et quelque chose qui
reste entierement suspendu, c'est 1a le sens de 1'idéalisme a ce qui apparait, au phainomenon laissant
exclu le noumenon c'est-a-dire ce qu'il y a derriére, encore cette représentation est-elle confortable ;
ce qu'il y a a souligner dans I'essence de I'idéalisme, c'est qu'aprés tout, I'étre pensant n'a affaire qu'a
sa propre mesure, qu'il pose comme point terme le point référentiel dont il est pour lui question, or
c'est de cette mesure qu'il croit pouvoir énoncer d'une fagon a priori au moins les lois fondamentales
. C'est a proprement parler en ceci que la position freudienne différe, que rien n'est plus tenable de
ce qu'il en est de la représentation que ce qui s'articule en un point profondément motivant pour une
conduite, et ceci tout a fait en passant hors du circuit de tout sujet en quoi prétendait s'unifier la
représentation a une structure, & une structure qui est de trame et de réseau , et ceci est le sens
véritable de ces petits schémas que lui permet de construire la récente découverte de I'articulation
neuronique ; il suffit de se rapporter a cette Esquisse, a cette Entwurf pour s'apercevoir de
I'importance décisive dans l'articulation de ce dont il s'agit de ces treillis, de cette trame et comme
bien sir il y a longtemps qu'il ne nous est plus possible, comme déja Freud en avait sans aucun
doute le soupcon, d'identifier a ces cheminements, a ces transferts d'énergie que nous pouvons avoir
repérés par ailleurs, par d'autres moyens physiques, a ces déplacements qui se font le long de la
trame neuronique, que ce n'est d'aucune fagon sous ce mode qui s'avere a I'expérience étre tout a fait
distinct, que nous pouvons trouver l'usage approprié de ces schémas que je viens de qualifier de
réseau, de treillis , nous voyons bien que ce a quoi ces schémas ont servi a Freud, c'est en quelque
sorte a supporter, a matérialiser sous une forme intuitive rien de plus que ce dont il s'agissait et 153

477



SEMINAIRE 16

qui d'ailleurs s'étale sur les mémes schémas , qu'a chacun de ces croisements ce soit un mot qui soit
inscrit, a savoir le mot qui désigne tel souvenir, tel mot articulé en réponse, tel mot frappant,
marquant, engrammatisant si je puis dire le symptome, et ce dont il s'agit dans ces petits schémas
auxquels je vous prie de vous reporter -achetez Naissance de la psychanalyse, comme a été traduit
le recueil de lettres a Fliess auquel était jointe cette Entwurf, et vous verrez bien qu'en effet ce dont
Freud a trouvé un support aisé dans ce qui était alors a la portée de sa main du fait que de cela aussi
on venait de faire la découverte, a savoir l'articulation neuronique, ce n'était rien d'autre que
l'articulation sous la forme la plus élémentaire des signifiants et des relations qui peuvent se fixer a
la fagon dont, de nos jours un méme schéma qui aurait la méme forme, achetez le dernier petit
bouquin venu, ou plutot achetez Théorie axiomatique des ensembles par M. Krivine, vous y verrez
exactement les schémas de Freud a ceci prés que ce dont il s'agit, ce sont des petits schémas orientés
a peu pres ainsi, et qui sont nécessaires pour nous faire comprendre ce qu'il en est de la théorie des
ensembles. Ceci veut dire que tout point, dans la mesure ou il est relié par une fleche a un autre, est
considéré dans la théorie des ensembles comme €¢lément de 1'autre ensemble, et vous verrez qu'il ne
s'agit de rien de moins que ce qui est nécessaire pour donner une articulation correcte a ce qu'il y a
de plus formel pour donner son fondement a la théorie mathématique , et déja la vous verrez, a
simplement lire les premiéres lignes, a savoir ce que comporte chaque pas axiomatique franchi, les
véritables nécessités prises sous 1'angle formel dans ce qu'il en est de I'articulation signifiante prise a
son niveau le plus radical qui est ceci notamment de particulierement exemplaire que la notion qui
s'y définit d'une partie concernant ses éléments, éléments qui sont toujours des ensembles, la facon
dont on dit qu'un de ces éléments est contenu dans un autre, repose sur des définitions formelles qui
sont telles qu'elles se distinguent, qu'elles ne peuvent pas étre identifiées avec ce que veut dire
intuitivement le terme "étre contenu dans" car a supposer que je fasse un schéma un peu plus
compliqué que celui-la et que j'écrive sur le tableau comme note "identification de chacun de ces
termes ensemblistes", il ne suffit pas du tout que I'un d'entre eux soit €crit c'est-a-dire constitue en
apparence une partie de I'univers que j'institue ici pour qu'il y puisse d'aucune facon étre dit, étre
contenu dans aucun des autres termes, a savoir en &tre ¢élément ; en d'autres termes, ce qui est
articulé d'une configuration de signifiants ne signifie aucunement que la configuration enticre, que
l'univers ainsi constitué¢ puisse étre totalisé. Bien au contraire, il laisse hors de son champ et comme
ne pouvant étre situé comme une de ses parties, mais seulement articulé comme élément dans une
référence a d'autres, des 154

478



SEMINAIRE 16

ensembles ainsi articulés, il laisse la possibilité d'une non coincidence entre le fait qu'intuitivement
nous pourrions dire qu'il est partie de cet univers et le fait que formellement nous pouvons l'y
articuler. C'est bien la un principe tout a fait essentiel et qui est celui par ou la logique
mathématique peut essentiellement nous instruire, je veux dire nous permettre de mettre en leur
juste place ce qu'il en est pour nous de certaines questions ; vous allez voir lesquelles.

Cette structure logique minimale telle qu'elle se définit par les mécanismes de 1'inconscient, je 1'ai
depuis longtemps résumée sous les termes de la différence et de la répétition ; rien d'autre ne fonde
la fonction du signifiant que d'étre différence absolue. Ce n'est que par ce par quoi les autres
différent de lui que le signifiant se soutient ; que d'autre part ces signifiants soient et fonctionnent
dans une articulation répétitive, c'est la d'autre part ce qu'il en est de l'autre caractéristique, qu'une
premiere logique soit instituable du fait d'une part de ce qui de cet épinglage signifiant lui-méme
résulte, non pas de fixer mais au contraire de glisser, que ce qui fixe est référence de I'épinglage
signifiant, soit de par cet épinglage méme destiné a glisser, c'est la la fonction fondamentale du
déplacement ; que d'autre part il soit de la nature du signifiant en tant qu'épinglage de permettre la
substitution d'un signifiant a un autre, avec certains effets attendus qui sont effets de sens, c'est la
l'autre dimension. Mais l'important est ceci, et qu'il convient ici d'accentuer pour nous permettre de
saisir ce qu'il en est vraiment des fonctions qui sont les notres, j'entends des fonctions
psychanalytiques, si au niveau de la possibilité de réve, a savoir de ce principe du plaisir par quoi
essentiellement et au départ la fonction du principe de réalité est constituée comme précaire - non
certes annulée pour autant mais essentiellement suspendue a la précarité radicale a quoi la soumet le
principe du plaisir - ce qu'il faut saisir, c'est ceci que ce que nous voyons dans le réve, puisqu'au
départ c'est 1a que se fait pour I'essentiel 1'abord de cette fonction du signifiant, de cette structure
logique minimale dont je réarticulai a 1'instant les termes, il faut pousser jusqu'au bout ce qu'il en est
de la perspective freudienne. Si, comme tout 155

479



SEMINAIRE 16

lI'indique dans notre fagon de traiter le réve, ce dont il s'agit, c'est de phrases - laissons pour l'instant
la nature de leur syntaxe -, elles en ont une élémentaire au moins au niveau des deux mécanismes
que je viens de rappeler de la condensation et du déplacement, ce qu'il faut voir, c'est que la fagon
dont il nous apparait hallucinatoire, avec I'accent que Freud donne a ce terme a ce niveau, qu'est-ce
a dire si ce n'est que le réve est déja en lui-méme interprétation sauvage, certes, mais interprétation ;
c'est au reste l1a que se saisit que cette interprétation, qui est a prendre comme Freud 1'écrit lui-méme
trés tranquillement - si je 1'ai souligné, ce n'est certes pas moi qui l'ai découvert ni inventé dans le
texte - si le réve se présente comme un rébus, qu'est-ce a dire si ce n'est qu'a chacun de ces termes
articulés qui sont signifiants d'un point diachronique de son progres ou s'institue son articulation, le
réve, de par sa fonction, et sa fonction de plaisir, donc cette traduction imagée qui elle-méme ne
subsiste que d'étre articulable en un signifiant, qu'est-ce que nous faisons alors en substituant a cette
interprétation sauvage notre interprétation raisonnée ? Il suffit la-dessus d'invoquer la pratique de
chacun mais pour les autres, qu'ils relisent a cette lumicre les réves cités dans la Traumdeutung pour
s'apercevoir que ce dont il s'agit, c'est, dans cette interprétation raisonnée, de rien d'autre que, d'une
phrase reconstituée, apercevoir le point de faille qui est celui ou, en tant que phrase, et non pas du
tout en tant que sens, elle laisse voir ce qui cloche, et ce qui cloche, c'est le désir.

Prenez le réve, chose vraiment exemplaire et, en quelque sorte, sortie par Freud au début méme du
chapitre ou il interroge les processus du réve, les Traum-Vorgdnge et ou il tente d'en donner ce qu'il
appelle la psychologie. Vous y lirez le réve "des alten Mannes", du viel homme que sa fatigue a
forcé d'abandonner dans la chambre voisine le corps de son fils mort a la garde d'un autre vieillard.
Ce dont il réve, c'est de ce fils debout, vivant, qui vient aupres de son lit, qui le saisit par le bras et,
d'une voix pleine de reproche: "Vater, siehst du denn nicht dass ich verbrenne ?", Pére, ne vois-tu
pas que je brile ? Quoi de plus émouvant, quoi de plus pathétique que ce qui se produit, a savoir
que le pere se réveille et, passant dans la chambre voisine, voit qu'effectivement la chandelle s'est
renversée qui a mis le feu aux draps et déja mord sur le cadavre cependant que le veilleur s'est
endormi ? Et Freud nous dit qu'assurément a part ceci que le réve n'était 1a que pour prolonger le
sommeil au regard des premiers signes de ce qui €tait percu d'une réalité horrible, est-ce que nous
ne saisissons pas plus loin que c'est précisément de considérer que la réalité recouvre ce réve qui
prouve que le pére dort toujours, parce que comment ne pas entendre I'accent qu'il y a dans cette
parole quand Freud nous dit par ailleurs qu'il n'est nulle parole dans le réve qui ne soit recueillie
quelque part dans le 156

480



SEMINAIRE 16

texte de paroles effectivement prononcées, comment ne pas voir que c'est un désir qui le brile, cet
enfant, mais au champ de I'Autre, au champ de celui auquel il s'adresse, au pére dans l'occasion, que
c'est a quelque faille de ce dont au nom de ceci qu'il est un étre désirant, de quelque faille dont il a
fait preuve au regard de cet objet chéri qu'était son enfant, c'est de cela qu'il s'agit, et que c'est de
cela qui, nous dit Freud, n'est pas analysé mais combien suffisamment indiqué, c'est de cela que la
réalité méme le protege, dans sa coincidence, que l'interprétation du réve, ce n'est en tout cas pas, et
Freud en est d'accord, ce qui I'a dans la réalité causé.

Donc, quand nous interprétons un réve, ce qui nous guide, ce n'est certes pas "qu'est-ce que ca veut
dire ?" et non pas non plus "qu'est-ce qu'il veut pour dire cela ?" mais "qu'est-ce qu'a dire ¢a ca
veut ?" Ca ne sait pas ce que ¢a veut en apparence ; c'est bien la qu'est la question et que nos
formules, en tant qu'elles instaurent ce rapport premier en quelque sorte li¢ a la fonction la plus
simple du nombre en tant qu'il s'engendre de ce quelque chose le plus élémentaire qui a un nom en
mathématiques et qui s'appelle un sous-groupe ou interviennent des additions, ce que j'ai appelé la
série de Fibonacci, simplement la réunion des deux termes précédents pour constituer le troisieéme:
11235 .. que c'est de 1a méme, je vous l'ai dit, que s'engendre ce quelque chose qui n'est pas de
l'ordre de ce qu'on appelle la mathématique, le rationnel, a savoir ce trait unaire, mais quelque chose
qui, a l'origine, introduit cette premicre, la plus originelle de toutes, proportion que nous avons
désignée et qui se désigne en mathématiques ou elle est parfaitement connue simplement par cette
proportion :

Ecrivez maintenant ceci a la place de a , savoir. Nous ne savons pas encore ce que c'est puisque c'est
la-dessus que nous nous interrogeons. Si 1 est le champ de 1'Autre et le champ de la vérité, la vérité en
tant qu'elle ne se sait pas, nous écrivons

Tachons de savoir ce que veulent dire ces rapports. Ceci veut dire que le savoir sur l'inconscient, a
savoir qu'il y a un savoir qui dit "il y a quelque part une vérité qui ne se sait pas" et c'est celle qui
s'articule au niveau de l'inconscient, c'est 1a que nous devons trouver la vérité sur le savoir. Est-ce
que notre rapport, celui que nous avons fait tout a 1'heure, entre le réve - je l'isole de I'ensemble des
formations de l'inconscient - ce 157

481



SEMINAIRE 16

n'est pas dire que je pourrais aussi I'étendre mais je 1'isole pour la clarté, ce role dont c'est a tort dont
nous pouvons a son propos nous poser la question de "qu'est-ce que c¢a veut dire ?" car ce n'est pas
la l'important, c'est ou est la faille de ce qui se dit ? Parce que c'est cela qui nous importe ; mais c'est
a un niveau ou ce qui se dit est distinct de ce que ¢a présente comme voulant dire quelque chose. Et
pourtant cela dit quelque chose sans savoir ce que cela dit puisque nous sommes forcés de 1'aider
par notre interprétation raisonnée. Savoir que le réve est possible, cela est a savoir, et c'est qu'il en
soit ainsi, c'est-a-dire que l'inconscient ait été¢ découvert, que nous indique la proportion singuli¢re
qui est celle que nous pouvons écrire a l'aide du terme a en tant qu'effet originel de l'inscription
méme pour peu que nous lui donnions seulement cette petite poussée de pouvoir se renouveler en
conjoignant répétition et différence en cette opération minimale qu'est 1'addition.

C'est 1a que, pour autant que dans ce registre s'écrit :

A =1

l-a a

nous pouvons voir que ce savoir sur la vérité diminuée du savoir, c'est 1a ou nous avons a prendre
non seulement vérité, c'est-a-dire parole qui s'affirme, vérité sur ce qu'il en est de la fonction du
savoir, mais méme a l'occasion pouvoir les confronter sur la méme ligne et, pour tout dire,
interroger sur ce qu'il en est de cette jonction qui fait que nous puissions écrire vérité plus savoir.

Or je ne puis faire, puisque le temps me presse, que rappeler 1'analogie économique qu'ici j'ai
introduite sur ce qu'il en est de la vérité comme travail, analogie combien sensible a ceci qui est de
notre expérience, c'est qu'un discours, au moins celui analytique, le travail de la vérité est plutot
¢vident parce que pénible. Frayer sans se précipiter a droite ou a gauche dans je ne sais quelle
identification intuitive qui court-circuite en quelque sorte le sens de ce dont il s'agit dans les
références les moins pertinentes, celle du besoin par exemple, et par contre, c'est a la fonction du
prix que j'homologuai le savoir. Or le prix, ¢a ne s'établit certainement pas au hasard, non plus
qu'aucun effet de 1'échange. Mais ce qu'il y a de certain, c'est que le prix en lui-méme ne constitue
pas un travail, et c'est bien la le point important; c'est que le savoir non plus, quoi qu'on en dise ;
c'est une invention de pédagogues que le savoir, ¢a s'acquiert a la sueur de son front, nous dira-t-on
bientdt, comme si elle était forcément corrélative de 1'huile de nos veilles. Avec un bon éclairage
¢lectrique, on s'en dispense! Mais je vous interroge : est-ce que vous avez jamais rien, je ne dis pas
appris, parce qu'apprendre, c'est une chose terrible, il faut passer a travers toute la 158

482



SEMINAIRE 16

connerie de ceux qui vous expliquent les choses, et ¢a, c'est pénible a soulever, mais est-ce que
savoir quelque chose, ¢a n'est pas toujours quelque chose qui se produit en un éclair ?

Tout ce qu'on dit du soi-disant apprentissage, d'avoir quelque chose a faire avec les mains, avec le
fait aussi bien de savoir se tenir a cheval ou sur des skis, ¢ca n'a rien a faire avec ce qui est un savoir.
Il y a un moment ou vous vous dépétrez avec des choses qu'on vous présente, qui sont des
signifiants et, de la facon dont on vous les présente, ¢a ne veut rien dire; et puis, tout d'un coup, ¢a
veut dire quelque chose, et ceci depuis I'origine. Il est sensible a la fagon dont un enfant manie son
premier alphabet que ce n'est d'aucun apprentissage qu'il s'agit mais de quelque chose qui est ce
collapsus qui unit une grande lettre majuscule avec la forme de 1'animal dont I'initiale est censée
répondre a la lettre majuscule en question; I'enfant fait la conjonction ou ne la fait pas ; dans la
majorité des cas, c'est-a-dire dans ceux ou il n'est pas entouré d'une trop grande attention
pédagogique, il la fait. Et le savoir, c'est ¢a. Et chaque fois que se produit un savoir, bien sir, il n'est
pas inutile qu'un sujet ait passé par cette étape pour comprendre ce qui se passera d'effet de savoir
au niveau des petits schémas que j'ai un scrupule de ne pas vous avoir fait complétement bien sentir
tout a I'heure, mais le temps me pressait, la théorie des ensembles. Nous y reviendrons s'il le faut.
Qu'est-ce que savoir ? Si nous devons, poussant les choses plus loin, interroger ce qu'il en est de
cette analogie fondamentale, celle qui fait que le savoir ici reste encore parfaitement opaque
puisqu'il s'agit au numérateur

de la premiere relation d'un savoir singulier qui est ceci qu'il y a vérité, et parfaitement articulée a
quoi il défaille en tant que savoir et que, en raison de cette relation, c'est de cette relation méme que
nous attendons la vérité sur ce qu'il en est du savoir. Il est clair que je ne vous laisse pas la au
niveau d'une pure et simple énigme et que le fait que je l'ai introduit par ce terme a vous désigne
que c'est effectivement dans I'articulation que j'ai déja, me semble-t-il, assez cernée de 1'objet a que
doit tenir toute manipulation possible de la fonction du savoir.

Aurai-je besoin ici, au moment de terminer, d'avoir I'audace qu'il nous faudra donner un sens
plausible a ce qui s'écrirait d'une conjonction croisée du type de ce dont on se sert en arithmétique,
de ce savoir concernant l'inconscient a ce savoir interrogé en tant que fonction radicale, en tant
qu'en somme il constitue cet objet méme vers quoi tend tout désir en tant qu'il se produit au niveau
de l'articulation. Comment le savoir est lui-méme en tant que savoir perdu a l'origine de ce qui
apparait de désir dans toute articulation possible du discours, c'est ce que nous aurons a considérer
dans les entretiens qui suivront.

159

483



SEMINAIRE 16

484



SEMINAIRE 16

LECON XIII, 5 MARS 1969

Je vous ai laissés la derniére fois sur une formule équilibrée selon la proportion, appelons-la
harmonique, que j'ai développée devant vous sous ce terme que

ce que j'ai pu traduire aisément, en raison des dictions antérieures, par ceci qui porte en soi un
certain degré d'évidence apparente et de nature a satisfaire d'une formule a priori ce qui est le plus
communément reconnu de ce qu'il en est de la conquéte analytique, qui est ceci que nous savons
que quelque part, en cette part que nous appelons Inconscient, une vérité s'énonce qui a cette
propriété que nous n'en pouvons rien savoir. Ceci, j'entends ce fait méme, c'est 1a ce qui constitue
un savoir. J'écrivais donc savoir sur la fonction de vérit¢é moins savoir, c'est cela qui doit nous
donner la vérité sur le savoir.

La-dessus, pour faire annonce d'un épisode menu de mes rencontres, il m'est arrivé cette semaine
d'entendre une formule - je m'excuse auprés de son auteur si je la déforme un peu - il s'agissait dune
formule aux prémisses d'une recherche dans la ligne de mon enseignement, qui était de situer la
fonction de la psychanalyse non pas a tout prix comme science mais comme indication
épistémologique, puisque la recherche est a 1'ordre du jour, sur la fonction de la science, la formule
est ceci: "la psychanalyse serait, dans les sciences, quelque chose qu'on pourrait formuler comme
une science sans savoir". Mon interlocuteur allait jusque 13, et sans doute porté par ce qu'il en est
d'un certain mouvement actuel, pour autant qu'a un niveau qui est bien aussi d'expérience, la mise
en question se pose de ce qu'il en est dune sorte de relativité qu'on accuserait d'étre mode de
domination sociale au niveau de la transmission du savoir. J'ai vivement repris mon interlocuteur au
nom précisément de ceci qu'il est faux de dire que rien de I'expérience psychanalytique, dans un
enseignement ne pourrait s'articuler a 161

485



SEMINAIRE 16

proprement parler, se doctriner comme savoir, et de ce fait, puisqu'il s'agit de ce qui est mis en
cause présentement, étre énoncé d'une facon magistrale dans les termes qui sont ceux précisément
sous lesquels je 1'énonce, ce savoir, ici. Et pourtant, sous un certain angle, d'une certaine fagon, c'est
la vérité, ce qu'avancait mon interlocuteur.

C'est la vérité au niveau de ce savoir analytique qu'il n'en est pas un, de savoir, par rapport a ce qu'il
a l'air d'étre, a ce pourquoi on le prendrait si, sous prétexte qu'il a énoncé le rapport originel, radical,
de la fonction du savoir a la sexualité, on se précipitait trop vite - c'est un pléonasme ! - a en déduire
que c'est un savoir du sexuel. Qu'est-ce qui a appris dans la psychanalyse a savoir bien traiter sa
femme ? Parce qu'enfin ¢a compte, une femme ! Il y a une certaine fagon de l'attraper par le bon
bout, ¢a se tient en mains d'une certaine fagon a laquelle elle ne s'y trompe pas, elle ! Elle est
capable de vous dire: "Vous ne me tenez pas comme on tient une femme". Que les voies dans une
analyse puissent étre éclaircies qui I'empéchaient, cet homme a qui cette femme s'adressait dans ce
que je viens de dire, de le bien faire, on aime a croire que ¢a se produit a la fin d'une analyse, et
pour ce qui est de la technique, si vous me permettez de m'exprimer ainsi, le résultat est livré a son
savoir naturel, a l'adresse, si vous me permettez d'employer ce mot, avec toute lI'ambiguité qu'a
l'ordinaire des ressources du langage il posséde en frangais, la faculté épinglée de ce nom et aussi le
sens d'a qui ¢a s'adresse, a l'adresse supposée donnée au bout d'un déblayage.

Il est clair qu'il n'y a rien de commun entre 1'opération analytique et quoi que ce soit qui releve de ce
registre que j'ai appelé a l'instant technique dont on sait 'ampleur quand on repére, comme 1'a fait
Mauss par exemple

incidemment, ce domaine, parlant des caractéristiques dans la culture de cette fonction trés étendue,
pour laquelle ce n'est pas raison que dans la notre, de civilisation, elle soit non pas a proprement
parler éludée mais refoulée dans les coins, cette fonction qu'il appelle "les techniques du corps"; je
n'ai ici que de faire allusion a la dimension des techniques proprement érotiques pour autant qu'elles
sont mises en avant dans telle culture qu'on ne saurait d'aucune fagon qualifier de primitive, la
culture hindoue par exemple, pour faire sentir que rien de ce qui s'énonce dans ce qui, pour vous, ne
peut en aucun cas vous parvenir qu'au titre des amusettes, de la pornographie, dans la lecture d'un
livre comme le Kama Soutra par exemple; et pourtant, dans une autre dimension ou ce texte peut
étre entendu, il peut aussi bien prendre une portée qui, au regard des confusions complétes qui sont
faites sur ce mot, celui que je vais employer, sera repérée, non sans justesse mais approximative,
comme métaphysique; le biais donc par lequel est abordé dans la psychanalyse ce qu'il en est du
savoir sexuel, c'est pour cela qu'il prend son poids de la fagon dont je 1'écris 162

486



SEMINAIRE 16

- 1a encore, une fois de plus, ce dont il s'agit, c'est dun recours a I'évidence du départ, et ceci, c'est
bien celui de ce que d'interdit a proprement parler peut passer sur ce savoir, le savoir sexuel - le
biais par ou je ne dirai pas nous y rentrons mais nous y sommes confrontés, c'est ceci de nouveau en
ce sens que ce biais n'avait jamais €té pris, c'est de 1'aborder par ce point ou cet interdit pese, et c'est
pourquoi les premiers énoncés de Freud a I'endroit de I'inconscient mettent I'accent sur la fonction
de la censure comme telle.

Cet interdit s'exerce comme affectant un certain "la", cet endroit-1a, ou ¢a parle, ou ¢a avoue, ou ¢a
avoue que c'est préoccupé par la question de ce savoir et admirez, 1a, au passage, une fois de plus la
richesse du langage. Est-ce que ce "préoccupé" pour traduire la Besetzung, le Besetz freudien, ne
vaut pas mieux que cet "investissement", ou cet "investi" dont les traductions nous rebattent les
oreilles ? 1l est pré-occupé, occupé a l'avance par ce quelque chose dont la position, des lors, va
devenir plus ambigu€. Que peut vouloir dire - et c'est bien la ce qui nécessite qu'on y revienne
toujours, sur cette fonction de l'inconscient - que peut vouloir dire ce savoir dont la marque a un
certain niveau qui s'articule de vérité se définit en ceci que c'est ce qu'on sait le moins, ce savoir qui
vous préoccupe. Et c'est ce qui permet peut-étre d'énoncer pour éclaircir les choses qu'on pourrait
dire d'un certain point de vue que, dans notre culture, notre civilisation, dans notre sauce, a cette
poéle a frire ou en tout cas c'est bien le seul terme qui justifie votre rassemblement ici, on pourrait
aller a soutenir que la psychanalyse a cette fonction d'entretenir cette sorte d'hypnose qui fait
qu'apres tout, c'est bien vrai, hein, le sexuel chez nous est maintenu dans une torpeur sans
précédent.

Tout ¢a n'est point une raison pour que la psychanalyse puisse servir d'aucune fagon a contester,
puisque c'est de cela qu'il s'agit, le bien fondé de la transmission d'un savoir quelconque, méme pas
du sien ; car, apres tout, elle a découvert quelque chose, quelque mythique qu'en soit la formule, elle
a découvert ce qu'on appelle dans d'autres registres des moyens de production, de quoi ? D'une
satisfaction; elle a découvert qu'il y avait quelque chose d'articulable et d'articulé, quelque chose
que j'ai épinglé, que j'ai dénoncé comme étant des montages, et ne pouvant littéralement pas se
concevoir autrement, qu'elle appelle les pulsions ; et ¢ca n'a de sens - ce qui veut dire qu'elle ne les
présente comme telles - que pour autant qu'a I'occasion c'est satisfaisant, et que, quand on les voit
fonctionner, ¢a implique que ¢a porte avec soi sa satisfaction. Quand, sous le biais d'une articulation
théorique, elle dénonce dans un comportement le fonctionnement de la pulsion orale, de la pulsion
anale, de l'autre encore, scoptophilique ou de la pulsion sadomasochiste, c'est bien pour dire que
quelque chose s'en satisfait dont il va de soi qu'on ne peut le désigner autrement que comme ce qui
est dessous, un sujet, un upokeimenon, quelque 163

487



SEMINAIRE 16

division qui doive nécessairement en résulter pour lui, au nom de ceci qu'il n'est 1a que le sujet d'un
instrument en fonctionnement, d'un organon, le terme ici étant employé moins dans son accent
anatomique, prolongement, appendice naturel plus ou moins animé d'un corps, que proprement dans
son sens originel qui est celui ou Aristote, au regard de la logique l'emploie, d'appareil,
d'instrument. Bien sir, le domaine n'est plus limitrophe et c'est bien de ce fait que quelques organes
d'ailleurs diversement ambigus, malaisés a saisir du corps, puisqu'il est trop évident que certains
n'en sont que les déchets, se trouvent placés en cette fonction de support instrumental. Alors une
question s'ouvre : comment pouvons-nous définir cette satisfaction ? Il faut bien croire qu'il doit y
avoir 1a tout de méme quelque chose qui cloche puisque ce a quoi nous nous employons, a I'endroit
de ces montages, c'est de les démonter. Est-ce a dire que le pur et simple démontage implique en
soi, comme tel, de premier plan, qu'il soit curatif ? S'il en était ainsi, il semble que ¢a irait un peu
plus vite, et peut-étre méme qu'il y a une paye qu'on aurait fait le tour de la question ! Si nous
mettons en avant la fonction de la fixation comme essentielle, c'est bien que 1'affaire n'est pas si
aisée que cela et que ce qu'il nous faut retenir dans le champ psychanalytique, c'est peut-étre en
effet que quelque chose l'inscrit comme son horizon, et que ¢a, c'est le sexuel, et que c'est en
fonction de cet horizon, en tant que maintenu comme tel, que les pulsions s'insérent dans leur
fonction d'appareil.

Vous voyez donc avec quelle prudence ici j'apporte mes assertions. J'ai parlé d'horizon ; j'ai parlé de
champ ; je n'ai pas parlé d'acte sexuel, puisque aussi bien, pour ceux qui étaient déja ici il y a deux
ans, j'ai posé a la question de l'acte assurément d'autres prémisses que celles de tenir pour donné
qu'il y a un acte sexuel, et ils se souviendront que j'ai conclu, & prendre pour visée la question de
l'acte sexuel, que nous pouvons énoncer qu'a prendre acte dans l'accent structural ou seul il subsiste,
il n'y a pas d'acte sexuel. Nous y reviendrons; et aussi bien vous vous doutez que c'est bien pour y
revenir d'un autre biais, celui de cette année, celui qui va d'un Autre a l'autre, que nous nous
retrouvons dans ce chemin ou il mérite pourtant d'étre rappelé ce que nous avons conclu d'un autre
abord.

Ce qui s'interroge de la satisfaction comme essentielle a la pulsion, la aussi nous sommes forcés de
le laisser en suspens, ne serait-ce que pour choisir notre chemin pour arriver a le définir. Pour
l'instant, nous pouvons faire le saut du vif qui se trouve quelque part au niveau du signe égal de
I'équation ici écrite. C'est bien la ce qui est le centre de notre interrogation d'aujourd'hui. A quelle
satisfaction peut répondre le savoir lui-méme, savoir que ce n'est pas en vain qu'en somme ici je le
produis comme approchable notionnellement, comme le savoir qui serait identique a ce champ tel
que je viens de le cerner, qui serait le "savoir y faire" dans ce 164

488



SEMINAIRE 16

champ. Est-ce méme suffisant ? Ce "savoir y faire" est un peu trop proche encore du savoir-faire,
sur lequel il a pu y avoir tout a 'heure un malentendu que j'ai favorisé d'ailleurs, histoire de vous
attraper la ou il faut, au ventre. C'est plutot "savoir y étre", et ceci nous raméne au biais qui fait ici
notre question ; ceci nous ramene toujours aux bases, comme il convient, de notre enjeu, c'est que
ce que la découverte freudienne avance, c'est qu'on peut y étre sans savoir qu'on y est, et qu'a se
croire le plus siir de se garder de cet y €tre, qu'a se croire étre ailleurs, dans un autre savoir, on y est
en plein; c'est ¢ca qu'elle dit, la psychanalyse, on y est sans le savoir; on y est dans tous les champs
du savoir. Et c'est pour ¢a que c'est par ce biais que la psychanalyse se trouve intéresser la mise en
question du savoir ; ce n'est nulle part d'aucune vérité et nommément pas d'aucune ontologie; ou
qu'on soit, ou qu'on fonctionne, par la fonction du savoir, on est dans 1'horizon du sexuel.

Avouez que ¢a vaut quand méme la peine qu'on aille y regarder de plus prés. On y est sans le
savoir. Est-ce qu'on y perd ? Ca ne semble pas faire de doute, puisque c'est de 1a qu'on part. On y est
couillonné jusqu'a la garde. La duperie de la conscience, c'est ceci qu'elle sert a quoi elle ne pense
pas servir. J'ai dit duperie, pas tromperie. La psychanalyse ne s'interroge pas sur la vérité¢ de la
chose. De nulle part nous ne sortirons d'elle des discours sur le voile de Maya ou sur 1'illusion
fondamentale de la Wille. Duperie implique quelque chose, mais ici moins court a résoudre
qu'ailleurs. Une dupe, c'est quelqu'un que quelqu'un d'autre exploite. Qui exploite ici ? L'accent
¢tant mis sur la duperie, quand méme la question fuse et c'est ce qui fait que dans une zone qui est
celle des suites de la théorie marxiste, on frétille un peu; est-ce que cette sacrée psychanalyse ne
pourrait pas donner 1a - c'est le terme que j'ai entendu avancer comme ¢a, surgir dans ces paroles, je
préfére, je vous l'ai dit, un discours sans paroles mais quand je vais voir les gens, c'est pour qu'on
parle, alors ils parlent, ils parlent plus que moi, et alors ils disent quelque chose comme ¢a . "apres
tout, la psychanalyse pourrait bien étre une caution de plus pour la théorie de I'exploitation sociale".
Ils n'ont pas tort ; l'exploiteur, simplement, est ici moins facile a saisir; le mode de la révolution
aussi; c'est une duperie qui ne profite a personne, au moins en apparence.

Alors est-ce que le savoir de l'expérience analytique, c'est seulement le savoir comme servant a
n'étre pas dupe a ce qu'il en est de la musique ? Mais a quoi bon si ¢a ne s'accompagne pas d'un
savoir en sortir ou méme, plus précisément, d'un savoir introitif, d'un savoir entrer dans ce qui est en
question concernant cet éclair qui peut en résulter sur 1'échec nécessaire de quelque chose qui n'est
peut-étre pas le privilege de I'acte sexuel. C'est cette question par rapport a laquelle la psychanalyse,
en fait, est restée sur le seuil. Pourquoi est-elle restée sur le seuil ? Qu'elle reste sur le seuil dans sa
165

489



SEMINAIRE 16

pratique, c'est ce qui ne peut étre justifié que d'une facon théorique; c'est & quoi nous nous
efforcons. Mais qu'elle y soit restée aussi sur le plan théorique, je dirai que c'est son probleéme;
laissons-la s'en tirer toute seule; ¢ca ne nous empéche pas, tous tant que nous sommes ici, en tant que
nous sommes dans la poéle a frire, d'essayer de faire, nous aussi, comme les autres, d'aller plus loin.
Il est certain qu'ici, justement, nous nous trouvons au carrefour ou, tout a l'inverse de ce que
j'énoncais tout a I'heure, nous avons peut-étre a recueillir des legons de l'expérience d'autres
dimensions au regard d'un certain texte dont il s'avere avec le temps qu'il n'est pas si différent du
noétre, puisque la fonction du signe et méme du signifiant y a tout son prix, c'est a savoir de la
critique marxiste. Il suffirait peut-étre d'un petit peu moins de progressisme d'un c6té et de l'autre
pour qu'on arrive a des conjonctions, j'entends théoriques, fructueuses. La-dessus, chacun sait que
j'apporte quelque chose qui est aussi un organon, justement celui qui pourrait servir a passer cette
frontiere et que certains épinglent comme la logique du signifiant. C'est vrai, je suis arrivé la-dessus
a faire quelques énoncés, et qui se sont trouvés vivement stimuler des esprits, lesquels rien ne
préparait venant de la psychanalyse, mais qui s'en sont trouvés stimulés, venant d'ailleurs; d'ailleurs
qu'il n'est pas si simple de préciser puisqu'il ne s'agit pas seulement de 1'allégeance politique mais
aussi bien d'un certain nombre de modes ou dans le temps présent, c'est-a-dire bien apres que j'aie
commencé d'énoncer la dite logique, il se produit toutes sortes de questions sur le maniement de ce
signifiant, sur ce que c'est qu'un discours, sur ce que c'est qu'un roman, sur ce que c'est méme que le
bon usage de la formalisation en mathématiques. Alors on est, 1a comme ailleurs, un peu pressé. La
hate a sa fonction, je l'ai déja énoncé en logique. Encore ne 1'ai-je énoncé que pour montrer les
pieges mentaux, j'irai jusqu'a les qualifier ainsi, dans lesquels elle précipite. On finira bien, a vouloir
accentuer combien ce que j'énonce comme logique du signifiant reste en marge, en quelque sorte,
de ce qu'une certaine frénésie, adhésion a la formalisation pure, permettrait d'en écarter comme, dit-
on, métaphysique, on finira bien par faire qu'on s'apercevra que, méme dans le domaine du pur
exercice mathématique, I'usage de la formalisation n'épuise rien mais laisse en marge quelque chose
a propos de quoi vaut toujours la question de ce qu'il en est du désir de savoir. Et, qui sait,
quelqu'un autour de moi I'a suggéré il y a quelques jours, il y aura peut-étre malgré moi un jour en
mathématiques quelque chose qui s'appellera le théoréme de Lacan ! Ce n'est certainement pas que
je l'aurai cherché, car j'ai d'autres chats a fouetter, mais c'est justement comme ¢a que les choses
arrivent. A force de vouloir considérer comme clos - et c'est bien la une caractéristique de quelque
chose qui normalement doit déboucher ailleurs - un discours non achevé, on produit 166

490



SEMINAIRE 16

des effets de déchet, comme cela. Ce théoréme, on peut encore en laisser I'énoncé dans un obscur de
l'avenir.

Pour l'instant, revenons au savoir et repartons de ce qui ici s'énonce. Ce n'est pas la méme chose
d'énoncer une formule en commengant par un bout ou par l'autre. Le savoir, peut-on dire,
inversement de notre expérience, c'est ce qui manque a la vérité. C'est pour ¢a que la vérité - ce qui
é¢videmment met en porte-a-faux le débat d'une certaine et seulement de celle-1a, logique, de la
logique de Frege pour autant qu'elle part sur les béquilles de deux valeurs aussi bien notables, 1 ou
0, vérité ou erreur ; regardez bien quelle peine il a a trouver une proposition qu'il puisse qualifier de
véridique, il faut qu'il aille invoquer le nombre de satellites qu'a Jupiter ou telle autre planéte ;
autrement dit quelque chose de bien rond et de tout a fait isolable, sans se rendre compte que ce
n'est que recourir au plus vieux prestige de ce par quoi d'abord le réel est apparu comme ce qui
revient toujours a la méme place ; du fait qu'il ne puisse pas avancer autre chose que le recours a ces
entités astronomiques, que bien sir il n'est méme pas question qu'un mathématicien énonce comme
formule portant inhérente en soi la vérit¢ 2 et 2 font 4, car ce n'est pas vrai si par hasard dans
chacun des 2 il y en avait un qui était le méme, ils ne feraient que 3, il n'y a pas beaucoup d'autres
formules qui puissent étre énoncées comme vérité.

Que la vérité soit désir de savoir et rien d'autre n'est évidemment fait que pour nous faire mettre en
question précisément ceci, s'il y en avait une, vérité, avant ? Chacun sait que c'est 1a le sens du
laisser-étre heideggerien ; est-ce qu'il y a quelque chose a laisser-étre ? C'est en ce sens que la
psychanalyse apporte quelque chose. Elle est pour dire qu'il y a quelque chose, en effet, qu'on
pourrait laisser étre. Seulement elle y intervient. Et elle y intervient d'une fagon qui nous intéresse,
au-dela du seuil derriére lequel elle reste, pour autant qu'elle nous fait nous interroger sur ce qu'il en
est du désir de savoir.

C'est pourquoi nous revenons a la pulsion. Elle est sans doute mythologique, comme Freud lui-
méme 1'a écrit. Mais ce qui ne l'est pas, c'est la supposition qu'un sujet en est satisfait. Or ce n'est
pas pensable sans l'implication déja, dans la pulsion, d'un certain savoir, de son caractére de tenant
lieu sexuel. Seulement voild, qu'est-ce que ¢a veut dire, que ce n'est pas pensable ? Parce que les
choses peuvent aller aussi loin que d'interroger l'effet de pensée comme suspect. Nous ne savons
peut-&tre absolument rien de ce que ¢a veut dire, tenir lieu du sexuel. L'idée de sexuel méme peut
étre un effet du passage de ce qui est au coeur de la pulsion, a savoir I'objet a. Comme vous le savez,
ca s'est fait il y a longtemps. Elle lui passe la pomme fatale, la chére Eve ! C'est quand méme un
mythe aussi. C'est a partir de 1a qu'il la voit comme femme. Il s'apergoit de tous les trucs que je vous
ai dits tout a I'heure. Avant, il ne s'était pas apergu qu'elle était quelque chose 167

491



SEMINAIRE 16

d'extrait du co6té de son gril costal; il avait trouvé ¢ca, comme ¢a, gentil, bien agréable ; on était au
Paradis ! C'est probablement a ce moment-la - et a lire le texte ¢a ne fait aucun doute - que non
seulement il découvre qu'elle est la femme, mais qu'il commence a penser, le cher petit! C'est pour
ca que dire le "¢a n'est pas pensable", que la pulsion déja comporte, implique un certain savoir, ¢a
ne nous mene pas loin. Et la preuve, d'ailleurs, c'est que c'est le joint, ici, de l'idéalisme. Il y a un
nommé Simmel qui a parlé, en son temps, de la sublimation, avant Freud. C'était pour partir de la
fonction des valeurs. Et alors lui explique trés bien comment I'objet féminin vient prendre, a
l'intérieur de ¢a, une valeur privilégiée. C'est un choix comme un autre. Il y a les valeurs, on pense
dans les valeurs ; et puis on pense selon les valeurs; et puis on édifie des valeurs.

Si je vous ai dit que la psychanalyse et Freud ne se préoccupent pas de l'illusion ni du voile de
Maya, c'est justement que 1'un et l'autre, la pratique et la théorie, sont réalistes. La jouissance, c'est
ce qui ne s'apercoit qu'a en voir la constance dans les énoncés de Freud. Mais c'est aussi ce qui
s'apercgoit a l'expérience, j'entends psychanalytique ; la jouissance est ici un absolu, c'est le réel, et
tel que je 'ai défini comme ce qui revient toujours a la méme place. Et si on le sait, c'est a cause de
la femme. Cette jouissance comme telle est telle qu'a l'origine seule 1'hystérique la met en ordre
logiquement, c'est elle en effet qui la pose comme un absolu, c'est en ceci qu'elle dévoile la
structure logique de la fonction de la jouissance. Car si elle la pose ainsi, en quoi elle est juste
théoricienne, c'est a ses dépens. C'est justement parce qu'elle la pose comme un absolu qu'elle est
rejetée, a ne pouvoir y répondre que sous l'angle d'un désir insatisfait par rapport a elle-méme.

Cette position dans le dévoilement logique part d'une expérience dont la corrélation est parfaitement
sensible a tous les niveaux de I'expérience analytique, je veux dire que c'est toujours d'un au-dela de
la jouissance comme un absolu que toutes les déterminations articulées de ce qu'il en est du désir
trouvent logiquement leur juste place, c'est ce qui arrive a un degré de cohérence dans 1'énoncé qui
réfute toute caducité liée au hasard de l'origine. Ce n'est pas parce que les hystériques ont été 1a au
début par un accident historique que toute 1'affaire a pu prendre sa place, c'est parce qu'elles étaient
au juste point ou l'incidence d'une parole pouvait mettre en évidence ce creux qui est la
conséquence du fait que la jouissance joue ici fonction d'étre hors des limites du jeu, c'est parce que,
comme le dit Freud, 1'énigme est 1a de savoir que veut une femme, ce qui est une fagon tout a fait
déplacée d'épingler ce qu'il en est, dans I'occasion, de sa place, que prend valeur ce qu'il en est de
savoir ce que veut I'homme. Que toute la théorie de I'analyse, dit-on quelquefois, se développe dans
une filiére androcentrique, ce n'est certes pas la faute des hommes, comme on le croit ; 168

492



SEMINAIRE 16

ce n'est pas parce qu'ils dominent, en particulier, c'est parce qu'ils ont perdu les pédales et qu'a partir
de ce moment-la, il n'y a plus que les femmes, et spécialement les femmes hystériques, qui y
comprennent quelque chose.

Dans 1'énoncé de l'inconscient tel que je viens de 1'écrire, s'il porte la marque du a au niveau ou
manque le savoir, c'est dans la mesure ou on ne sait rien de cet absolu et que c'est méme ce qui le
constitue comme absolu, c'est qu'il n'est pas li¢ dans 1'énoncé mais que ce qu'on affirme, et c'est cela
I'énonciation dans sa part inconsciente, c'est que c'est cela qui est le désir en tant que manque du 1.
Or cela ne garantit pas que ce soit cela qui est le désir en tant que manque du 1 ; ¢a ne garantit pas
que ce soit la vérité, le manque du 1 ; rien ne garantit que ce ne soit pas le mensonge, et c'est méme
pourquoi dans /'Entwurf, dans I'Esquisse pour une psychologie, Freud désigne ce qu'il en est de la
concaténation inconsciente comme prenant toujours son départ dans un proton pseudos, ce qui ne
peut se traduire correctement, quand on sait lire, que par le mensonge souverain. Si ¢a s'applique a
I'hystérique, ¢a n'est que dans la mesure ou elle prend la place de I'hnomme. Ce dont il s'agit, c'est de
la fonction de ce 1 en tant qu'il domine tout ce qu'il en est du champ qu'a juste titre on épingle
comme métaphysique. C'est lui qui est mis en cause bien plus que I'étre par l'intrusion de la
psychanalyse ; c'est lui qui nous force a déplacer l'accent du signe au signifiant.

S'il y avait un champ concevable ou fonctionne 1'union sexuelle, il ne s'agirait, 1a ou ¢a a l'air d'aller,
chez l'animal, que du signe. "Fais-moi cygne, comme disait Léda a I'un d'entre eux" ! Apres ca, tout
va bien. On s'est passé chacun une moiti¢ du dessert, on est conjoint, ¢a fait Un. Seulement, si
l'analyse introduit quelque chose, c'est justement que ce Un ne colle pas, et c'est pour ¢a qu'elle
introduit quelque chose de nouveau, a la lumiere de quoi d'ailleurs méme ces exploits de 1'érotisme
auxquels je faisais allusion tout a I'heure, en tant qu'elle s'engage, seuls peuvent prendre leur sens,
car si I'union sexuelle comportait en méme temps que sa fin la satisfaction, il n'y aurait aucun
proces subjectif a attendre d'aucune expérience, entendez non pas de celles qui, dans I'analyse,
donnent les configurations du désir, mais de celles qui, bien au-dela, dans ce terrain déja exploré,
déja pratiqué, sont considérées comme les voies d'une ascese ou quelque chose de l'ordre de I'étre
peut venir a se réaliser. La jouissance, cette jouissance qui n'est ici mise en valeur que de l'exclusion
en quelque sorte de quelque chose qui représente la nature féminine, est-ce que nous ne savons pas
que la nature, pour pourvoir dans ses mille et dix mille espéces aux nécessités de la conjonction, ne
semble pas avoir toujours besoin d'y recourir ? Il y a bien d'autres appareils que les appareils a
tumescence qui sont en fonction au niveau de tels arthropodes ou arachnidés. Ce qu'il en est de la
jouissance n'est ici en aucune facon réductible a un naturalisme. Ce 169

493



SEMINAIRE 16

qu'il y a de naturaliste dans la psychanalyse, c'est simplement ce nativisme des appareils qui
s'appellent les pulsions, et ce nativisme est conditionné de ceci que 'homme nait dans un bain dé
signifiants; il n'y a aucune raison de lui donner quelque suite que ce soit dans le sens du naturisme.
La question que nous allons ouvrir et qui sera l'objet de notre prochain entretien sera, je pense,
¢éclairée par ces prémisses que j'ai avancées aujourd'’hui. Comment peut-il se faire - c'est de 1a qu'il
faut prendre la question, non pas que la sublimation, qui est le point ou Freud lui-méme a marqué ce
que j'ai appelé tout a I'heure 'arrét de I'analyse sur un seuil, de la sublimation il ne nous a dit que
deux choses : que ¢a avait un certain rapport am Objekt, am, an, vous connaissez déja l'an sich, ce
n'est pas du tout pareil que le "en" francais, quand on traduit /'an sich par l'en soi, ce n'est pas ¢a du
tout, c'est bien pour ¢a que mon "en-Je" quand il s'agit du a, fait aussi ambiguité, j'aimerais
I'appeler"a-je", en y mettant une apostrophe, 1"'a-j"', et vous verriez tout de suite ainsi ou nous
glissons, c'est 1a le bon usage des langues en exercice - mais, pour reprendre ce dont il s'agit, quand
Freud articule la sublimation, il nous souligne que si elle a rapport avec l'objet, c'est par
l'intermédiaire de quelque chose qu'il exploite au niveau ou il l'introduit et qu'il appelle
l'idéalisation, mais que, dans son essence, elle est mit dem Trieb, avec la pulsion. Ceci est dans
l'Einfiihrung zur Narzissmus, mais pour vous reporter aux autres textes, il y en a un certain nombre,
je pense que je n'ai pas besoin de vous les énumérer, depuis les Trois essais sur la Sexualité jusqu'a
la Massenpsychologie, toujours l'accent est mis sur ceci qu'a l'inverse de l'interférence censurante
qui caractérise la Verdrdingung, et pour tout dire du principe qui fait obstacle a 1'émergence du
travail, la sublimation est a proprement parler et en tant que telle mode de satisfaction de la pulsion.
Elle est avec la pulsion, une pulsion qu'il qualifie de zielgehemmt, détournée, traduit-on, de son but.
J'ai essayé déja d'articuler ce qu'il en est de ce but, et que peut-Etre il faudrait dissocier au niveau du
but ce qui est le chemin de ce qui est a proprement parler la cible pour y voir plus clair. Mais que
besoin de telles arguties apres ce qu'aujourd'hui j'ai produit devant vous. Comment ne pas voir qu'il
n'est rien de plus aisé que de voir la pulsion se satisfaire hors de son but sexuel. De quelque fagon
qu'il soit défini, il est hors du champ de ce qui est d'essence défini comme I'appareil de la pulsion.
Pour tout dire, pour conclure, je ne vous prierai que d'une chose, de voir ce qu'il en est abouti
partout ou, non pas l'instinct, que nous aurions bien de la peine a partir d'aujourd'’hui a situer
quelque part, mais une structure sociale s'organise autour de la fonction sexuelle; on peut s'étonner
qu'aucun de ceux qui se sont appliqués a nous montrer les sociétés d'abeilles ou de fourmis n'aient
pas mis l'accent sur ceci, alors qu'ils s'occupent de toutes autres choses, de leurs groupes, de leurs
170

494



SEMINAIRE 16

communications, de leurs ébats, de leur merveilleuse petite intelligence, de voir qu'une fourmilicre
comme une ruche est entierement centrée autour de la réalisation de ce qu'il en est du rapport
sexuel. C'est trés précisément dans cette mesure que ces sociétés different des notres, qu'elles
prennent la forme d'une fixité ou s'aveére la non présence du signifiant. C'est bien pour ¢a que
Platon, qui croyait a 1'éternité de tous les rapports idéiques, fait une Politeia idéale ou tous les
enfants sont en commun. A partir de ce moment-la, vous étes sir de ce dont il s'agit, il s'agit a
proprement parler de centrer la société sur ce qu'il en est de la production sexuelle. L'horizon de
Platon, tout idé€aliste que vous l'imaginiez, n'était rien d'autre, a part bien slr une suite de
conséquences logiques qu'il n'est pas question qu'elles portent leurs fruits, que d'annuler dans la
société tous les effets de ses Dialogues.

Je vous laisse 1a-dessus pour aujourd'hui et je vous donne rendez-vous la prochaine fois sur le sujet
de la sublimation.

495

495



SEMINAIRE 16

172

496



SEMINAIRE 16

LECON XIV 12 MARS 1969

(Au tableau)

La Femme ? L’Autre ? La Chose ?

lieu de la parole  vacuole de la

X avec qui on fait jouissance
I'amour
jouissance
I’objet
(otolithe)

La sublimation pour atteindre la Femme
I'amour courtois, idéalisation de l'objet

La sublimation pour atteindre la Jouissance

avec la pulsion

Le représentant de la représentation.

J'ai mis quelques petits mots au tableau pour que ¢a vous serve a accrocher quelques-uns des propos
que je tiendrai aujourd'hui devant vous. En fait, depuis le temps, ¢a devrait vous suffire ! Je veux
dire qu'a partir de ces points d'accrochage que figurent dans les premieres lignes les points
d'interrogation, je devrais pouvoir passer la parole au moins & certains d'entre vous pour qu'ils
fassent a ma place ce travail hebdomadaire qui consiste dans le forage de ce discours. A la vérité, ce
ne serait pas mal qu'on me relaye, je veux dire que, comme cela s'est fait d'ailleurs quelques-unes
des années précédentes, il y en ait qui veuillent bien se dévouer pour pousser plus loin un certain
nombre d'objets subsistant, de choses déja imprimées dont la mise au point ne serait pas vaine apres

un certain laps de temps.
497

497



SEMINAIRE 16

Il est bien évident en effet que, le fait que dans ce que j'énonce, il y ait des temps, des niveaux,
surtout si I'on songe au point d'ou il m'a fallu partir pour d'abord marteler ce point qui était pourtant
bien visible sans que je m'en méle, a savoir que l'inconscient, j'entends l'inconscient dont parle
Freud, est structuré comme un langage, ce qui est visible a I’ceil nu, pas besoin de mes lunettes pour
le voir mais enfin il I'a fallu. Quelqu'un d'amical me disait récemment que la lecture de Freud, en
somme, c'est trop facile, qu'on peut le lire sans y voir que du feu ; aprés tout pourquoi pas puisqu'a
tout prendre, ceci a été bien prouvé par les faits, et la premicre chose massive, celle dont il importait
de se dépétrer d'abord, n'avait méme pas, grace a une suite de configurations qu'on peut appeler
I'opération de vulgarisation, été apercue. N'empéche qu'il a fallu du temps pour que je le fasse
passer, et encore dans le cercle qui a cet endroit était le plus averti pour s'en apercevoir.

Grace a tous ces retards, il arrive des choses dont je ne peux pas dire, loin de 13, qu'elles soient pour
moi décourageantes. Il arrive par exemple qu'un M. Gilles Deleuze, continuant son travail, sorte
sous la forme de ses théses deux livres capitaux dont le premier nous intéresse au premier plan. Je
pense qu'a son seul titre Différence et répétition, vous pourrez voir qu'il doit avoir quelque rapport
avec mon discours, ce dont certes il est le premier averti. Et puisque comme ¢a, sans désemparer,
j'ai la bonne surprise de voir apparaitre sur mon bureau un livre qu'il nous donne en surplus - vraie
surprise d'ailleurs car il ne me 1'a nullement annoncé la derniére fois que je 1'ai vu aprés le passage
de ses deux theéses - qui s'appelle La logique du sens, il ne serait tout de méme pas vain que
quelqu'un par exemple d'entre vous se saisit d'une partie de ce livre, je ne dis pas tout entier car c'est
un gros morceau, mais enfin il est fait comme doit étre fait un livre, a savoir que chacun de ses
chapitres implique I'ensemble, de sorte qu'en en prenant une part bien choisie, ce ne serait pas mal
de s'apercevoir que lui, dans son bonheur, il a pu prendre le temps d'articuler, de rassembler dans un
seul texte non seulement ce qu'il en est au cceur de ce que mon discours a énoncé - et il n'est point
douteux que ce discours est au cceur de ses livres puisqu'il y est avoué comme tel et que le
séminaire sur la lettre volée en forme en quelque sorte le pas d'entrée, en définit le seuil, mais enfin
lui, il a pu avoir le temps de toutes ces choses qui, pour moi, ont nourri mon discours, I'ont aidé, lui
ont donné a I'occasion son appareil, telles que la logique des Stoiciens par exemple ; il se permet, il
peut en montrer la place de souténement essentielle, il peut le faire avec cette supréme élégance
dont il a le secret, c'est-a-dire profitant des travaux de tous ceux qui ont éclairé ce difficile point de
la doctrine stoicienne, difficile parce qu'aussi bien elle ne nous est 1éguée que de morceaux épars,
de témoignages étrangers avec lesquels nous sommes forcés de reconstituer, en 174

498



SEMINAIRE 16

quelque sorte par des lumiéres rasantes, quel en fut effectivement le relief, relief d'une pensée qui
n'était pas seulement une philosophie mais une pratique , mais une €éthique, mais une fagon de se
tenir dans 'ordre des choses.

C'est aussi bien pourquoi par exemple le fait de trouver a telle page, page 289, quelque chose, le
seul point sur lequel, dans ce livre ou je suis maintes fois évoqué, il indique qu'il se sépare d'une
doctrine qui serait la mienne, du moins dit-il, si un certain rapport qui a un moment tournant de mon
enseignement a porté devant la communauté psychiatrique réunie l'essentiel de ma doctrine sur
l'inconscient, celui de deux excellents travailleurs qui furent Laplanche et Leclaire, comment sur ce
point, & s'en tenir, dit-il, il fait cette réserve mais il n'hésite pas, bien sir, étant donné la grande
pertinence qu'a dans l'ensemble ce rapport, a m'y rapporter aussi quelque chose qu'il semble
impliquer, a savoir ce qu'il appelle, ce qu'il traduit la plurivocité des éléments signifiants au niveau
de l'inconscient, ou plus exactement ce qui s'exprime dans telle formule qu'a relire ce rapport,
puisque j'y avais l'attention attirée par cette remarque de Deleuze, la possibilité¢ de tous les sens, y
est-il écrit, se produit a partir de cette véritable identité du signifiant et du signifié¢ qui, comme peut-
étre certains d'entre vous s'en souviennent, résulte d'une certaine fagon de manipuler, un peu au-dela
de la fagon dont je l'avais fait, la fonction métaphorique et de faire fonctionner le S, rejeté au-
dessous de la limite, de la barre par l'effet métaphorique d'une substitution, de faire jouer ce S
conjoint a lui-méme comme représentant l'essence de la relation en cause et jouant comme tel au
niveau de l'inconscient. Assurément, c'est 1a un point que je laisserai d'autant plus volontiers aux
auteurs qui, dans ce remarquable rapport, me représentaient, que c'est en effet ce qui résulte d'une
certaine manipulation par eux de ce que j'avais énonc¢ jusqu'alors.

Si quelqu'un voulait s'employer a, 1a, entrer dans le détail, ce qu'assurément 1'exceés des devoirs de
ma marche qui est destinée par nature a ne pas pouvoir s'arréter étant donné qu'elle doit étre encore
longue, si

quelqu'un était capable, en rapprochant ce qu'énonce Deleuze dans l'ensemble de cet ouvrage de ce
qui est ici avancé non absolument sans pertinence mais assurément d'une fagon qui représente une
faille, d'établir pourquoi c'est une faille, de serrer d'une fagon précise ce qu'il a pu y avoir la de
fautif, et ce qui rend cette faute cohérente tres précisément de ce qui dans ce rapport joue autour de
ce sur quoi j'ai insisté a plusieurs reprises les années précédentes, a savoir ce qu'il y a d'essentiel
dans une juste traduction, ce qui revient a dire dans une juste désarticulation de la fonction dite du
Vortellungs-reprdsentanz et de son incidence au regard de l'inconscient effectif si quelqu'un voulait
bien se proposer pour mettre au point ceci qui aurait 1'avantage, comme il est toujours nécessaire, de
175

499



SEMINAIRE 16

permettre, et a I'occasion d'une fagon publique, que ceux qui se référent a mon enseignement et qui,
bien entendu, le complétent, le nourrissent, 'accompagnent, de ce qui a pu en étre énoncé d'une
fagon qu'ils complétent, et quelquefois d'une facon clarifiante, les travaux de mes éléves, qu'il soit
quand méme mis au point ce qui, dans tel ou tel de ce travail ne convient pas entie¢rement a traduire
non pas je dirai ce qui était a ce moment l'axe de ce que j'énongais mais de ce que la suite a
démontré pour en étre l'axe véritable. En attendant qu'une telle bonne volonté se propose, je
souligne que l'article auquel je fais allusion L'Inconscient, une étude psychanalytique a été publié,
d'ailleurs on ne sait trop pourquoi, dans les Temps Modernes de juillet 1961, c'est-a-dire
sensiblement apreés que ce rapport ait été énoncé a un congres dit de Bonneval, celui auquel se
rapporte ce que j'ai moi-méme apporté d'une rédaction aussi elle-méme trés postérieure dans mes
Ecrits sous le titre Position de ['Inconscient.

Je passe a l'ordre du jour et je poursuis mon propos de la dernic¢re fois et dans l'axe de ce que je
vous ai annoncé qui serait a I'ordre du jour aujourd'hui qui est ceci, la sublimation. La derniére fois,
j'ai mis en relief et pointé deux choses : qu'il s'agissait, au titre de Freud, il y a bien entendu
beaucoup d'autres passages a citer mais celui-ci est capital, il est dans ['Introduction au
Narcissisme, d'abord de la relation d'idéalisation am Objekt, a 1'objet, et d'autre part du fait que la
sublimation se rattache essentiellement au sort, a I'avatar, au Schicksal des pulsions, qu'elle en est,
de ces avatars, celle qui par Freud est énoncée dans I'article qui a ce titre Trieb und Triebschicksal,
Pulsions et leurs avatars, qu'elle en est le quatriéme, et que ce quatriéme se caractérise par ceci
qu'elle se fait mit dem Trieb, avec la pulsion; ce terme "avec" qu'il est si saisissant de retrouver ici
sous la plume de Freud, au moins pour ceux qui m'ont dans le passé entendu marteler cet "avec" a
plusieurs reprises et notamment a reprendre la formule d'Aristote "Il ne faut pas dire que 1'ame
pense mais que 'homme pense avec son ame", quelque chose se satisfait avec la pulsion. Qu'est-ce
que c'est quand d'autre part Freud nous dit que cette pulsion qu'il nous démonte, de ces quatre
termes démontés, - c'est 1a la formule que j'ai toujours soulignée comme essentielle a la pulsion,
c'est un montage de ces quatre termes : la source, Quelle, le Drang, la poussée, 1'objet Objekt et le
but, Ziel, - la pulsion trouverait a satisfaire quoi ? C'est ce qui est aujourd'’hui en question, trés
précisément en ceci qu'elle est inhibée quant au but, qu'elle ¢lide ce qu'il en est du but sexuel.

Il ne suffit tout de méme pas de traduire cela en un fait assurément courant qu'a ainsi imaginer que
c'est aux dépens de leur satisfaction sexuelle que les auteurs, quels qu'ils soient, dont nous
apprécions les oeuvres, dont les oeuvres prennent valeur sociale, car c'est 1a le terme dont

Freud lui-méme accentue la chose, qu'il y a 14 je ne sais quelle substitution 176

500



SEMINAIRE 16

obscure, il ne suffit pas de s'en tenir 1a pour donner sa portée a ce que Freud a énoncé. C'est bien
pourquoi les prémisses, les temps que j'ai mis a aborder ce sujet en articulant expressément dans nos
deux derniéres rencontres que la sexualité, au regard de ce qui nous intéresse du champ
psychanalytique, constitue certes un horizon, mais que son essence est bien plus loin encore, ai-je
articulé ; ni son savoir, ni sa pratique, ,je parle de celle de la sexualité, n'en sont pour autant ni
éclairés, ni modifiés.

C'est 1a que je voudrais ramener encore votre attention en un temps ou les choses certes, sur le plan
biologique, vont un tant soit peu a se dérider ; tout ce que nous découvrons au niveau des structures
régulatrices prend parfois, avec nos énoncés sur le fonctionnement du langage, d'étranges
isomorphismes ; il est assurément plus que prudent de ne pas rester, au regard du sexe, a des
schémas grossiers. Si on s'approche avec un peu d'attention des travaux d'un Frangois Jacob sur ce
qu'on appelle le bactériographe et tout ce qu'une technique expérimentale rigoureuse permet de
commencer d'apercevoir de ce qu'il en est des jeux de la matiére vivante, il vous viendra peut-&tre a
l'idée qu'avant méme qu'il soit question de sexe, ¢a copule vachement la-dedans ! C'est pourquoi
peut-&tre il n'est pas sans rapport qu'a un autre bout du champ, celui qui est le nétre et qui n'a certes
pas son mot a dire au sujet de la biologie, on s'apercoive aussi que c'est un petit peu plus compliqué
que ¢a de parler du sexe et que par exemple il conviendrait de ne pas confondre ce qu'il en est du
rapport, ce terme étant pris dans un sens logique, de la relation qui fonde la fonction conjointe de
deux sexes ; ¢a semble comme ca aller de soi, hein, qu'il n'y en ait que deux! Pourquoi il n'y en
aurait pas trois ou plus ? Il n'y a pas ici la moindre allusion aux usages batifolants qui ont été faits
de ce terme de troisiéme sexe par exemple - livre particulierement remarquable, je le dis entre
parentheses, par l'irresponsabilité dont il témoigne - biologiquement, pourquoi en effet n'y en aurait-
il pas trois ? Le fait qu'il y en ait deux constitue certes une des assises fondamentales de la réalité, et
dont il conviendrait de s'apercevoir jusqu'ou vont les incidences logiques parce que, par un curieux
retour, chaque fois que nous avons affaire au nombre deux, voila, au moins dans notre mental, le
sexe qui fait sa rentrée par une petite porte, ceci d'autant plus facilement que, du sexe, on ne sait
rien. Petite indication comme ¢a qu'il y a un chromosome de plus quelque part. Il est assez curieux
d'ailleurs qu'on ne puisse jamais dire a l'avance pour une espece de quel coté, male ou femelle, ce
chromosome de surplus, ce chromosome disjoint, dissymétrique, on va le trouver. Alors on ferait
mieux de faire attention qu'énoncer quelque chose sur le rapport sexuel, ¢ca n'a rien a faire avec ce
qui s'y substitue complétement, et spécialement dans la psychanalyse, a savoir les phénomeénes
d'identification avec un type dit, pour I'occasion, male ou femelle.

177

501



SEMINAIRE 16

Ceci dit, malgré l'apparence, ce que la psychanalyse démontre, c'est justement que méme cette
identification avec un type n'est pas si aisée que cela et que, dans l'ensemble, c'est avec une tres
grande maladresse qu'on

arrive a en énoncer quelque chose ; position, dit-on, masculine ou position féminine ; bien vite on
glisse, on parle de position homosexuelle. La moindre des choses, c'est d'étre un tant soit peu frappé
que chaque fois que Freud veut donner un énoncé précis, il avoue lui-méme qu'il est tout a fait
impossible de s'en remettre a cette opposition male ou femelle, et que c'est celle actif ou passif qu'il
lui substitue. Ce serait intéressant de poser la question de savoir si I'un quelconque des deux termes
masculinité, "malité¢" ou "femellité¢", féminité, est une qualification recevable en tant que prédicat.
Est-ce qu'on peut dire "tous les males", est-ce que ¢a peut méme €tre énoncé dans une manipulation
naive des qualificatifs. Pourquoi une proposition aristotélicienne ne s'habiliterait-elle pas ainsi :
"Tous les males de la création" par exemple? C'est une question qui comporterait ceci : est-ce que
tous les non-males, ¢a voudrait dire les femelles ? Les abimes qu'ouvre un tel recours confiant au
principe de contradiction pourraient peut-&tre aussi €tre pris dans l'autre sens et nous faire nous
interroger, comme déja j'en annongai tout a I'heure la démarche, sur ce que le recours au principe de
contradiction lui-méme peut contenir d'implications sexuelles.

Bien siir, il y a d'autres modes que celui du oui ou du non qui entrent en jeu dans ces fantasmes
issus de I'improbable abord du rapport sexuel. C'est celui de la polarité par exemple du couple
sexuel, ceci au nom d'une vision plus microscopique, de ces filaments qui se produisent au moment
que, la fécondation de I’ceuf s'étant produite, quelque chose s'établit comme un champ entre les
deux noyaux, champ qu'il faudrait concevoir moins comme une espece de champ de gradation que
comme un champ comportant selon l'approche des deux podles une bivectorialité croissante et
décroissante. Est-ce que, pour étre ainsi supporté par cette image du champ si fondamentale en
d'autres domaines, celui de 1'¢lectromagnétique par exemple, ¢a doit nous suffire a penser que le
sexe et son rapport fondamental, c'est de cet ordre-1a, deux poles, quelque chose qui s'organise, une
trame d'ordre sphérique entre les deux ? Bien sir, si on commence a se poser la question, on
s'apercgoit que les fondements ne sont peut-&tre pas si évidents que ¢a, que si nous avons des formes
qui favorisent un tel support, il y a bien d'autres questions qui peuvent étre soulevées, des effets de
dominance, d'influence, de répulsion, voire de rupture qui sont peut-&tre bien de nature a nous
inciter a remettre en question ce qui, je le dis, n'est possible a mettre en question bien siir qu'a partir
du moment ou on s'est apergu de ce que ¢a a de directeur comme indiscuté, comme naif comme on
dit.

En tout cas, il est trés nécessaire, quand on parle de la Fortpflanzung 178

502



SEMINAIRE 16

par exemple, de ce qu'on ferait, parlant de la finalit¢ du sexe, a savoir la reproduction, de voir que
ce n'est pas simplement au niveau de, quand deux personnes couchent ensemble il arrive de temps
en temps un petit bébé, que c'est ¢a qui donne I'image de ce qu'il en est du sexe. Si j'ai commencé
par partir des effets de la copulation sexuelle au niveau cellulaire, c'est bien évidemment pour
indiquer qu'il s'agit moins du tiers produit que de la réactivation dans la conjonction sexuelle d'une
production fondamentale qui est celle de la forme cellulaire elle-méme qui, stimulée par cette passe,
devient capable de reproduire quelque chose qui est en son sein méme, a savoir son arrangement.
Faisons donc attention a ces contaminations qui nous rendent si ais¢ de faire se recouvrir une
fonction dont peut-étre tout l'essentiel nous échappe avec la position du plus ou du moins en
mathématiques, voire celle du un ou du zéro dans la logique. Et ceci d'autant plus que, si je puis
dire, la logique freudienne nous met justement bien au point de ceci qu'elle ne saurait fonctionner en
termes polaires et que tout ce qu'elle a introduit comme logique du sexe ressortit & un seul terme qui
est vraiment son terme original, a savoir la connotation d'un manque, un moins essentiel qui
s'appelle la castration sans laquelle, & son niveau en tant que son niveau est d'ordre logique, rien ne
saurait fonctionner. Toute la normativité s'organise pour l'homme comme pour la femme autour de
la passation d'un manque. Voila ce que nous voyons au niveau de la structuration logique telle
qu'elle découle de I'expérience freudienne.

Je dois ici rappeler que ce que j'ai développé longuement dans une année que j'ai évoquée a l'une de
nos derniéres rencontres sous le titre de I'Ethique de la Psychanalyse articule que la dialectique
méme du plaisir, a savoir ce qu'elle comporte d'un niveau de stimulation a la fois recherché et évité,
une juste limite d'un seuil, implique la centralité d'une zone interdite, disons, parce que le plaisir y
serait trop intense ; que cette centralité, c'est la ce que je désigne comme le champ de la jouissance,
la jouissance elle-méme se définissant comme étant tout ce qui reléve de la distribution du plaisir
dans le corps. Cette distribution, sa limite intime, voila ce qui conditionne ce qu'en son temps et
avec bien sir plus de mots, plus d'illustrations qu'ici je ne peux le faire, ce que j'ai avancé, j'ai
désigné comme vacuole, comme cet interdit au centre qui constitue, en somme, ce qui nous est le
plus prochain, tout en nous étant extérieur. Il faudrait faire le mot "extime" pour désigner ce dont il
s'agit. A cette époque, je tirais de textes de Freud - je n'ai pas le temps de m'étendre sur lesquels - la
mise en fonction sous sa plume de ce terme que j'ai relevé, d'autant plus saisissant qu'il se distingue
de tout ce qu'il a pu énoncer concernant les choses. Les choses sont toujours Sachen pour lui. La, il
dit das Ding. Je ne vais pas ici reprendre, car la encore je n'ai pas le temps, quel accent j'ai mis sur
ce das Ding. Tout ce que je peux dire 179

503



SEMINAIRE 16

ou rappeler, c'est que Freud l'introduit par la fonction du Nebenmensch, cet homme le plus proche,
cet homme ambigu de ce qu'on ne sache pas le situer. Qu'est-il donc, ce prochain qui résonne dans
les textes évangéliques au nom de la formule "Aime ton prochain comme toi-méme". Ou le saisir ?
Ou y a-t-il, hors de ce centre de moi-méme que je ne puis pas aimer, quelque chose qui me soit plus
prochain ? C'est aussi bien ce que Freud, au moment ou, forcé en quelque sorte de sa nécessité par
des voies déductives, il ne peut le caractériser autrement que par quelque chose d'absolument
primaire qu'il appelle le cri, c'est dans cette extériorité jaculatoire que ce quelque chose s'identifie,
par quoi ce qui m'est le plus intime est justement ce que je suis contraint de ne pouvoir reconnaitre
qu'au dehors. C'est bien pourquoi ce cri n'a pas besoin d'étre émis pour étre un cri. J'ai démontré
dans cette gravure magnifique qui s'appelle /e Cri, de Miinch, que rien ne convient mieux a sa
valeur d'expression que le fait qu'il se situe dans ce paysage calme, avec pas loin sur la route deux
personnes qui s'é¢loignent et qui ne se retournent méme pas, de la bouche tordue de 1'étre féminin
qui, au premier plan, ce cri, le représente, il est d'essence qu'il ne sorte rien que le silence absolu.
C'est du silence que centre ce cri que surgit la présence de 1'étre le plus proche, de 1'étre attendu
d'autant plus qu'il est toujours déja 1a, le prochain, qui n'a aucune Erscheinung sauf dans les actes
des saints.

Ce prochain, est-ce ce que j'ai appelé 1'Autre, qui me sert a faire fonctionner la présence de
l'articulation signifiante dans l'inconscient ? Certainement pas. Le prochain, c'est I'imminence
intolérable de la jouissance. L'Autre n'en est que le terre-plein nettoyé. Je peux tout de méme dire
ces choses-la rapidement, comme ¢a, depuis le temps que je vous articule la définition de I'Autre.
C'est justement ¢a, c'est un terrain nettoyé de la jouissance. C'est au niveau de 1'Autre que ceux qui
s'en donneront la peine pourront situer ce qui, dans le livre de Deleuze, s'intitule avec une rigueur et
une correction admirables, et comme distinct, et comme d'accord avec tout ce que la pensée
moderne des logiciens permet de définir de ce qui s'appelle les événements, la mise en sceéne, et tout
le carrousel li¢ a I'existence du langage. C'est 1a, dans 1'Autre, qu'est I'inconscient structuré comme
un langage.

La question pour l'instant n'est pas de savoir comment et par qui a pu se faire ce nettoyage. Il faut
commencer d'abord par le reconnaitre. Peut-étre qu'aprés on pourra dire des choses sensées.
Seulement c'est tres important de le définir ainsi parce qu'il n'y a qu'a partir de 14 qu'on peut méme
concevoir ce qui dans Freud est parfaitement exprimé, ce que j'exprimai dans deux termes que je
crois importants a accentuer : la formalisation d'une part, I'impassibilité¢ d'autre part, de quoi ? Du
désir. Car c'est ce que Freud exprime, c'est la derniére phrase de la Traumdeutung, le désir dont il
s'agit, le désir inconscient, c'est d'une fagon impassible qu'il se 180

504



SEMINAIRE 16

maintient dans sa stabilité, transmettant les exigences de ce que Freud appelle, a tort ou a raison, le
passé. Ce n'est pas parce qu'il y a Vergdnglichkeit que cela doit tout de suite nous faire verser dans
des pensées de bonnes ou mauvaises impressions, de névrose traumatique du petit enfant qui dure
toujours en chacun de nous, et autres lieux communs, certes non inutilisables. Mais ce qui est
essentiel, c'est cette permanence, cette constance, et du fait méme, qu'est-ce que ¢a veut dire, cette
impassibilité du désir, complétement donc réductible au formel. Alors a quel niveau ¢a se situe, le
rapport sexuel, pour ce que nous pourrions en formuler ? C'est le sens de la question telle qu'elle est
écrite aux premicres lignes sur ce tableau : la Femme, I'Autre, lieu du désir qui glisse sous toute
parole, intact, impassible, ou bien la Chose, le lieu de la jouissance ?

Alors bien sir, c'est bien le moment de vous rappeler que ce que je vous ai dit, il n'y a pas de
rapport sexuel, s'il y a un point ou ¢a s'affirme, et tranquillement, dans l'analyse, c'est que la femme,
on ne sait pas ce que c'est, inconnue dans la boite ! sinon, Dieu merci, par des représentations, parce
que, bien sir, depuis toujours on ne 1'a jamais connue que comme c¢a. Si la psychanalyse met
justement quelque chose en valeur, c'est que c'est par un ou des représentants de la représentation,
c'est bien 1a le cas de mettre en valeur la fonction de ce terme que Freud introduit a propros du
refoulement, il ne s'agit pas de savoir pour l'instant si les femmes sont refoulées, il s'agit de savoir si
la Femme l'est comme telle, et bien sir ailleurs, et pourquoi pas en elle-méme, bien siir. Ce discours
n'est pas androcentrique. La Femme dans son essence, si c'est quelque chose, et nous n'en savons
rien, elle est tout aussi refoulée pour la femme que pour I'homme, et elle I'est doublement. D'abord
en ceci que le représentant de sa représentation est perdu, on ne sait pas ce que c'est que la femme,
et ensuite que ce représentant, si on le récupere, est 'objet d'une Verneinung car qu'est-ce d'autre
qu'on puisse lui attribuer comme caractére que de ne pas avoir ce que précisément il n'a jamais été
question qu'elle ait. Pourtant il n'y a que sous cet angle que, dans la logique freudienne, apparait la
femme : un représentant inadéquat, a c6té le phallus et puis la négation qu'elle I'ait, c'est-a-dire la
réaffirmation de sa solidarité avec ce truc qui est peut-&tre bien son représentant mais qui n'a avec
elle aucun rapport. Alors ¢a devrait nous donner a soi tout seul une petite lecon de logique et voir
que ce qui manque a l'ensemble de cette logique, c'est précisément le signifiant sexuel. Quand vous
lirez Deleuze - il y en a peut-étre quelques-uns qui se donneront ce mal - vous vous y romprez a des
choses que la fréquentation hebdomadaire de mes discours n'ont apparemment pas suffi a vous
rendre familiéres, sinon j'aurais plus de productions de ce style a lire, c'est que 'essentiel, est-il dit
quelque part, du structuralisme, si ce mot a un sens, -seulement comme on lui a donné un sens au
niveau comme ¢a de tout un 181

505



SEMINAIRE 16

forum, je ne vois pas pourquoi je m'en ferais le privilége-, l'essentiel, c'est a la fois ce blanc, ce
manque dans la chaine signifiante, avec ce qu'il en résulte d'objets errants dans la chalne signifiée.
Alors I'objet errant, 13, par exemple, c'est une jolie petite baudruche soufflée, un petit ballon, avec
dessus des yeux peints et puis une petite moustache. Ne croyez pas que ce soit I'hnomme. C'est écrit,
c'est la femme, puisque cette femme insaisissable, c'est quand méme comme ¢a qu'on la voit
circuler tous les jours; c'est ce qui méme nous permet d'avoir un certain sens du relatif au regard de
ce fait que ¢a pourrait ne pas étre comme c¢a.

Dans une époque moins logicienne, quand nous remontons dans la préhistoire, l1a ou peut-étre il n'y
avait pas encore de complexe d'Oedipe, on nous fait des petites statuettes de femmes qui devaient
étre quand méme précieuses pour qu'on les ait encore retrouvées - il fallait tout de méme les serrer
dans des coins ! - qui avaient une forme comme ¢a (dessin au tableau). Ici plus du tout de petite
baudruche, d'yeux ni de moustache, ici de formidables fesses et bon, c'est comme ¢a que se
compose une Vénus préhistorique. Je ne 1'ai pas trés bien dessinée mais c'était pour vous donner une
impression. C'était moins andromorphe. Ca ne veut pas du tout dire ce que s'imaginent les
paléontologues, ca ne veut pas du tout dire qu'elles étaient comme ¢a. Le représentant de la
représentation était autrement que pour nous. Il n'était pas un ballon ou deux. Et vous vous rappelez
aussi les mamelles de Tiresias, "Envolez-vous, oiseaux de la faiblesse"... Le représentant de la
représentation était assurément comme ¢a. Ca vous prouve que, selon les ages, le représentant de la
représentation peut différer.

Alors, sur ces prémisses, nous pouvons maintenant un peu nous avancer sur ce qu'il en est de la
sublimation dont je vous ai assez dit tout a I'heure comment Freud l'articule pour n'avoir pas a le
répéter, zielgehemmt, idéalisation de 1'objet, et opérant avec la pulsion. Freud prend un certain
nombre de portes par ou ¢a peut se produire. Les plus simples sont évidemment les
Reaktionsbildung. Si nous savons ou est la barriere, a savoir du coté de la jouissance, il est bien clair
qu'on peut l'imaginer, la classer, ce qui pour autant d'ailleurs ne I'éclaire pas, parmi les
Reaktionsbildung, les formations de réactions a l'approche de la jouissance. Mais ¢a ne suffit pas
encore a nous expliquer comment ¢a décroche. Or Freud nous indique dans une petite note, une
phrase qui la termine, qu'il y a en dehors de tous les abords qu'il définit comme possibles a la
sublimation, d'autres et de tout a fait simples. Simplement il ne les dit pas ; peut-étre avait-il
quelque peine a les penser, en fonction de ceci apres tout que s'il nous a donné les éléments qu'on
appelle intuitifs ou encore beaucoup plus improprement naifs dans la logique mathématique de ce
qui fait notre matieére logique, ce n'est pas pour autant qu'il s'en soit tout a fait apergu lui-méme
qu'elle prétait a formalisation.

182

506



SEMINAIRE 16

On sublime, nous dit-il, avec les pulsions. D'autre part, qu'est-ce que nous savons ? D'ou viennent
ces pulsions ? De 1'horizon de la sexualité. Pas le moins du monde éclairci jusqu'a présent du fait
qu'elles comportent une satisfaction sexuelle. Mais ce qu'on nous dit, c'est que leur jouissance est
liée a la sexualité. Il n'est pas mauvais a ce niveau que nous ayons commencé d'abord par poser que
de la sexualité nous ne savons rien. Par contre ce que nous avons articulé et que j'ai articulé, c'est
que dans la pulsion intervient ce qu'on appelle en topologie une structure de bord, que c'est la seule
fagon d'expliquer certains de ses traits, a savoir que ce qui fonctionne, c'est essentiellement quelque
chose de toujours caractérisé grossierement par des orifices et ou se retrouve la structure de bord ;
car seule cette structure de bord prise au sens mathématique nous permet d'amorcer une
compréhension de ce que Freud n'articule pas moins au niveau du Drang, de la poussée, a savoir de
la constance du flux que ce bord conditionne. J'ai mis la-dessus une note, je I'ai encore améliorée
dans la derniére édition, me référant a ce qui, dans la théorie vectorielle se définit comme flux
rotationnel.

La pulsion, pour tout dire, a soi toute seule, désigne la conjonction de la logique et de la corporéité.
L'énigme est plutdt ceci: comme jouissance de bord, comment a-t-elle pu étre appelée a
I'équivalence de la jouissance sexuelle ? Si vous avez quand méme un peu d'imagination, je veux
dire de possibilité de relier ce que vous cogitez quelque part du coté de vos circonvolutions avec
votre expérience certainement évidemment accessoire et toujours entre deux portes, vous pourriez
quand méme dire, au niveau de la jouissance sexuelle, il s'agit plutot de tumescence par exemple, et
puis d'orgasme, qu'est-ce que ¢a a a faire avec des fonctions de bord ? S'il n'y avait pas de
configuration de vacuole, de trou propre a la jouissance, a ce quelque chose d'insupportable pour ce
qui est réglé essentiellement comme tension tempérée, vous ne verriez rien dans le sexuel qui soit
analogue a ce que j'appelle dans la pulsion une structure de bord. Ici le bord est constitué par une
sorte de logistique de la défense ; si cette logistique de la défense, on ne savait pas qu'apres tout elle
se rencontre a tous les tournants, méme dans la pratique sexuelle, et justement dans la mesure ou
cette pratique est autre chose que ce qui se fait a la va-vite avec comme ¢a de vagues petites €paves
directrices qui vous restent du vocabulaire freudien a propos de la jouissance de la femme, peut-étre
quelque chose commencerait a vous intéresser d'une fagcon plus proche, plus collante, plus directe a
ce qu'il en est non pas du rapport sexuel sur lequel vous ne pouvez pas dire grand chose mais sur ce
qu'il en est du maniement de la jouissance sexuelle. Toutes les énigmes qui apparaissent, on ne sait
pas pourquoi, quand on étudie la sexualité féminine, I'énigme que représente aux yeux de certains la
sensibilité de la paroi vaginale et le fait en quelque sorte je ne dis pas 183

507



SEMINAIRE 16

insituable mais limitrophe de la jouissance féminine est quelque chose qui trouverait bien plus
aisément a s'accorder de la topologie que nous essayons d'approcher ici. Mais ce n'est pas notre
sujet dans son détail. L'important est ce que j'avance, que quelque chose ici ressemble a la Chose et
cette Chose que j'ai fait parler en son temps sous le titre de la Chose freudienne, c'est bien pour ¢a
que nous lui donnons des traits de femme quand, dans le mythe, nous l'appelons la Vérité.
Seulement ce qu'il ne faut pas oublier - c'est 1a le sens de ces lignes au tableau - c'est que la Chose,
elle, assurément n'est pas sexuée. C'est probablement ce qui permet que nous fassions I'amour avec
elle, sans avoir la moindre idée de ce que c'est que la Femme comme chose sexuée.

Alors ¢a nous permettra peut-étre d'introduire, étant donné I'heure, les deux directions sous
lesquelles peut s'étudier la sublimation. Si j'ai pris soin dans mon séminaire sur 1'éthique de faire
une part grande a I'amour courtois, c'est parce que ¢a nous permettait d'introduire ceci, c'est que la
sublimation concerne la femme dans le rapport de 'amour au prix de la constituer au niveau de la
Chose. Il faut, hélas ! parce que je ne referai pas tout ceci cette année, que vous vous reportiez -
mais je m'efforcerai que vous en ayez assez vite le texte - a la longue étude que j'ai faite alors de
I'amour courtois pour donner a ceci sa portée. C'est trés €clairant, et ce sera trés avantageusement
relu a la lumiere des formules que je peux enfin donner maintenant dans leur absoluité. Le rituel de
I'approche, les stades de gradus, si je puis dire, vers une jouissance ménagée, mais aussi bien
presque sacralisée, voila quelque chose dont ce n'est pas un des coOtés les moins amusants de
l'affaire, quand on l'approche et 1'étudie, que de voir la maladresse, je ne peux pas la dire touchante,
elle est simplement répugnante, avec laquelle les gens qui sont dans les lieux ou se concentre le
tout-venant de ces textes qui, bien slr, n'intéressent plus personne, ces gens qui sont
irréductiblement professeurs, c'est-a-dire vivant dans des conditions que nous connaissons tous
quand nous allons leur faire visite et dont je dirai que le symbole majeur a été donné trés joliment
par Anatole France sous le titre Le Mannequin d'osier - il aurait fallu que je vous fasse un autre
dessin pour le mannequin d'osier, ¢a serait dans le sens inverse ! - cette espece de stupeur,
d'ahurissement qui les saisit, et puis, mon Dieu, comment ces gens qui, a cette époque-1a, la nuit du
Moyen-Age, étaient si peu raffinés - vous pensez, ils étaient moins raffinés que le professeur en
question et sa bobonne ! - comment est-ce que ces gens avaient pu imaginer des hommages si
exaltés, qu'est-ce que c'est que tout ¢a, toutes ces femmes que nous chantent les poétes, elles ont
toutes, toutes le méme caractére ; évidemment qu'elles ont toutes le méme caractére, c'est aussi un
représentant de la représentation, elles sont comme les Vénus préhistoriques, elles ont toutes le
méme caractere. Ca ne veut pas dire que 184

508



SEMINAIRE 16

ces femmes n'existaient pas, ni que les poctes ne leur faisaient pas I'amour en fonction de leurs
mérites ! Il y a bien d'autres choses encore qui les stupéfiaient, y compris l'accent mis sur I'épreuve,
la cruauté, mille autres choses de cette espéce. Je me suis bien amusé pendant deux mois et demi, et
j'espére ceux qui m'écoutaient alors, j'essaierai de remettre ¢a au propre d'une fagon qui se
transmette. En tout cas c'est un hommage, enfin c'est ce qui nous en reste, rendu par la poésie a ce
qui est a son principe, a savoir le désir sexuel, la tentative, autrement dit, de dépasser ce qu'il en est,
quoi qu'on en dise dans le texte de Freud, de I'amour accessible, en dehors de techniques spéciales,
a savoir de rester toujours étroitement narcissique.

Seulement il y a l'autre versant, le rapport de la sublimation a ce qu'on appelle 1’ceuvre d'art. Quand
Freud nous dit que la sublimation donne la satisfaction de la pulsion, et ceci dans une production dont
aprés tout la caractéristique de l'estime que lui donne le social est tout a fait inexpliquée, pourquoi
diable, alors que nous avons tellement de soucis, si ce n'est bien sir I'hypothése du divertissement, a
savoir que c'est justement pour ne pas nous occuper des soucis qui sont beaucoup plus importants que
nous prenons golit a quelques-unes des choses qui sont déversées a la portée de nos bourses sous la
forme de romans, tableaux, poésies et nouvelles. La chose prise sous ce jour parait sans issue.
Néanmoins, je ne vous ferai pas, de ce que j'introduirai la prochaine fois, une entrée trop rapide; le
rapport de la sublimation avec la jouissance, puisque c'est de cela qu'il s'agit, en tant qu'elle est
jouissance sexuelle, ne peut s'expliquer que par littéralement ce que j'appellerai I'anatomie de la
vacuole. C'est pourquoi j'ai fait a droite le tracé de ce quelque chose de cerné qui la représente, la
vacuole. Un instant imaginez-vous cette vacuole comme étant ce qu'a d'appareil auditif un de ces
animalcules qu'on appelle, je ne sais pas pourquoi, primitifs - rien n'est plus primitif qu'autre chose -
mais prenez une daphnie, ¢a ressemble a une minuscule crevette, mais en beaucoup plus simple, ca se
trouve dans tous les cours d'eau. La daphnie, dans je ne sais quoi dont on peut dire qui lui sert
d'organe auditif mais en méme temps vestibulaire c'est-a-dire équilibratoire, a ce qu'on appelle un
otolithe - si je sais tout ¢a, c'est parce que j'ai regardé les comptes rendus ... c'est l'article d'un
psychanalyste, je vous dirai lequel la prochaine fois, qui a attiré la-dessus mon attention. Ca devient
trés amusant si, a la place de 1'otolithe, vous mettez un petit bout de fer et qu'aprés vous jouez avec
des aimants autour. Ca la fait jouir ! Naturellement on peut le présumer aux attitudes diversement
extraordinaires qu'elle peut prendre. Tout a fait un homme dans sa vie morale!

Voila ce que je veux vous indiquer en introduction a la prochaine fois. C'est que l'objet a joue ce
role par rapport a la vacuole. Autrement dit il est ce qui chatouille das Ding par l'intérieur. Voila.
C'est ce qui fait le mérite 185

509



SEMINAIRE 16

essentiel de tout ce qu'on appelle oeuvre d'art. Néanmoins la chose mérite d'étre détaillée. Et comme
l'objet a a plus d'une forme comme 1'énonce expressément Freud en disant dans son analyse de la
pulsion que 'objet, ¢a peut étre trés variable, ¢a valse, néanmoins nous sommes arrivés a en énoncer
quatre, entre l'objet oral, l'objet anal, l'objet si vous voulez scoptophilique et 1'objet sado-
masochique. Quel est-il, celui-1a ? Disons qu'a propos de celui-1a, la prochaine fois vous réserve des

surprises.
186

510



SEMINAIRE 16

LECON XV 19, MARS 1969

J'annonce la couleur. Je ne ferai pas mon séminaire -appelez cela comme vous voudrez : mon
séminaire, ma legon, enfin, mon truc ... Je recommence. Ce n'est pas pour rien que vous ne m'avez
pas entendu d'abord. Je ne suis pas porté a parler fort, parce que je ne suis pas porté a parler du tout.
Et d'ailleurs c'est ce que je vais faire, ou, plus exactement, ne pas faire. J'ai l'intention de ne pas
vous parler aujourd'hui. Ca a un certain c6té soulageant. Parce qu'il peut bien arriver que j'en ai ma
claque ! Mais enfin, justement, ce n'est pas soulageant parce que, comme vous le voyez, je suis
assez fatigué. Fatigué, pour des raisons trés simples. Imaginez ce que vous voudrez, une petite
Hong Kong, comme ¢a, pendant le week-end, parce que naturellement un psychanalyste ne peut se
permettre d'étre malade que pendant le week-end. Enfin, le résultat est 1a, je ne vous parlerai pas
aujourd'hui. D'ailleurs c'était ce a quoi je m'étais résolu, de vous dire "Eh bien !, écoutez, voila, je
me fais porter malade ; le séminaire, comme vous appelez cela, n'aura pas lieu aujourd'hui", et puis
voila, m'en aller.

Ce serait trop simple. J'ai déja annoncé la derniére fois le plaisir que je pourrais avoir d'entendre
quelque chose qui me viendrait en réponse, un certain témoignage qui pourrait me venir de ce que
fait, de ce qui peut arriver a vous de ce que j'essaye de dessiner cette année. Il est évident que bien
des choses me poussent a le désirer. D'abord, un certain sentiment de ce que pourrait étre, a la
limite, ce que je fais en poursuivant ici, ce qui s'épingle, on ne sait pas trop pourquoi, en fait,
comme enseignement. Est-ce que c¢a a vraiment le cadre d'un enseignement, a part que cela se passe
dans le périmetre de 1'Ecole Normale ? Ce n'est pas slr. Et puis, mon Dieu, c'est bien le cas de le
dire aujourd'hui, pourquoi est-ce qu'il y aurait tant de monde ? C'est vraiment un probleme. Mais il
faut croire quand méme que ¢a doit avoir quelque chose d'intéressant, comme ¢a. Je n'ai aucune
raison de croire que ce soit a longue portée, du train ou vont les choses, je veux dire cet intérét pris
a ce qui se passe ici.

Il m'est arrivé cette semaine, forcément pas tres stimulante, n'est-ce pas - j'ai rarement 39°, j'ai mis
un certain temps, j'ai mis deux jours a me dire que c'est stirement parce qu'il doit y avoir quelque
chose comme cela, de pas trés stimulant dans cet état, qui dure encore - de me demander ce qui se
passait ici. Alors j'ai fait une hypothése de travail, c'est bien le cas de le dire, que ce que je faisais
ici, que vous le sachiez ou pas, a vraiment toute 187

511



SEMINAIRE 16

la nature d'un travail. C'est ce que, peut-étre, peuvent vous permettre d'entrevoir certaines des
choses que j'ai dites cette année. Mais enfin, c'est certain. La facon dont je vous parle d'habitude,
quand j'ai mes petits papiers, qui peuvent vous étonner, je les regarde plus ou moins ; il y en a
beaucoup, il y en a slirement trop mais enfin, ¢a a vraiment tous les caractéres de ce qui se passe sur
un établi, et pourquoi pas ? Voire, sur une chaine. Les papiers viennent bien de quelque part et
finiront aussi par se transmettre a d'autres. Et avec ¢a, en effet, il se passe quelque chose sur quoi,
quand je sors, je suis toujours assez perplexe pour interroger, avec quelquefois un peu d'angoisse,
ceux dont je sais qu'ils peuvent me dire quelque chose qui m'intéresse. Il est certain que j'ai fait la-
dessus quelque chose qui a vraiment le caractére d'un travail qu'on a réalisé avec un certain matériel
et qui est quelque chose de construit, de réalisé, une production.

Evidemment, c'est intéressant; c'est intéressant a voir faire. Ce n'est pas si répandu, d'avoir
l'occasion de voir quelqu'un faire son travail. Pour la plupart d'entre vous, enfin, j'ai le sentiment
que ce qu'il vise, ce travail, ce a quoi il est destiné, ne peut que leur échapper complétement. C'est
encore plus intéressant. Seulement ¢a donne a la chose, le fait de regarder travailler quelqu'un sans
savoir ou ¢a va, a quoi ¢a sert, ca donne une dimension un peu obscéne a la chose. Naturellement,
ce n'est pas vrai pour tout le monde. Il y en a qui savent trés bien a quoi ¢a sert. Enfin, a quoi ¢a sert
a terme limité. Puisque je suis en train de pousser cette métaphore ouvriere, je dirai que mes
patrons, eux, savent a quoi ¢a sert. Ou, inversement, si vous voulez, que ceux qui savent a quoi ¢a
sert sont mes patrons. Il y en a ici qui en font partie. C'est pour eux que je travaille. Et puisil y en a
quelques autres qui sont entre les deux classes et qui, eux aussi, ont une idée a quoi ¢a sert. C'est
ceux-la qui, en quelque sorte, insérent le travail que je fais ici dans un autre texte, ou dans un autre
contexte, qui est celui de quelque chose qui se passe, pour l'instant, a ce qu'on appelle le niveau de
I'Université. J'y suis trés intéress€. Je veux dire qu'il y a quelque chose dans ce qui se passe a
nouveau dans 1'Université qui a le plus étroit rapport avec ce que je fais comme travail.

A cause de cette température et de cette halte qu'elle me donnait, enfin, on ne peut pas savoir
combien on est heureux de profiter d'un 39°, je veux dire, on est forcément, on peut habituellement
se mettre a la position horizontale; c'est trés agréable. Enfin, quand ¢a se tasse un peu, a un certain
tournant, on peut aussi ouvrir des choses, des journaux amusants. Il y en a un, vous savez, celui qui
est dirigé par le nommé Jean Daniel, qu'on appelle "Le Nouvel Observateur". On l'appelle sans
doute ainsi pour faire croire qu'il y a du nouveau dans 1'observé. On aurait tort de s'y attendre, et la
preuve c'est que ce que j'ai pu y lire comme ¢a, a I'horizontale, c'est une espéce de truc qui, si mon
souvenir est bon, est quelque chose qui s'appelle 188

512



SEMINAIRE 16

"La jeunesse piégée". Je ne sais pas pourquoi, c'est peut-étre dii a mon 39°, mais ¢a m'a rendu
enragé. D'abord, le titre, n'est-ce pas. Que toute personne qui emploie le mot piégé sache qu'on
considére l'usage de ce mot comme répugnant, - c'est une idée a moi - une fagcon de chatouiller
grossierement l'angoisse de la castration, surtout quand on parle a la jeunesse, et pour l'instant ¢a me
parait du plus mauvais ton. Et puis, ma foi, il n'y a que des choses, bien siir, trés astucieuses, trés
pertinentes. Il n'y en a peut-&tre pas une seule qui, a la prendre comme phrase, comme indication de
justification, 1égitimation de tout ce que vous voudrez, pas une phrase contre laquelle je puisse
¢videmment, sérieusement élever une opposition. Tout cela est trés bien. Il est trés ennuyeux que ¢a
laisse complétement de coté ce dont il s'agit. Car, bien sir, je ne suis contre aucune des formes,
fussent-elles les plus extrémistes, de ce qui associe, pour l'instant, la contestation comme s'exprime
la contestation étudiante avec les conjonctions les plus révolutionnaires. Mais je pense que rien de
tout ¢a n'échappe a I'axe de quelque chose qui s'est produit comme suite a certains faits, de certains
faits qui sont ceux-ci, que I'Université était insuffisante a remplir sa fonction et que, tout d'un coup,
¢a a été a un tel point, a un tel exces, croit-on, que c'est pour ¢a qu'il y a eu "Mai", disons. C'est un
point trés sérieux, quant a l'interprétation de la chose. Elle était insuffisante au regard d'une certaine
fonction traditionnelle, d'un certain temps de gloire qui a pu étre la sienne et qui a répondu a
I'emploi, selon les époques, de diverses fonctions, qui ont eu des incidences diverses, justement
selon les époques, concernant la transmission du savoir.

Si nous nous plagons du point de vue de la qualité, de 1'éclat, du rayonnement historique, il est
certain que depuis quelque temps ¢a ne prenait pas une tournure particulieérement brillante, mais
enfin, il y avait des ilots qui tenaient encore trés bien. Si elle s'est montrée insuffisante a un certain
niveau, c'est qu'en raison de certaines exigences sociales elle n'était plus a la hauteur. Il faudrait se
poser la question si le fait qu'elle ne fut pas a la hauteur - pas de toutes, mais de certaines - ¢a n'était
pas, en fin de compte, intentionnel. Je veux dire, si, a prendre les choses sous l'angle du pouvoir, ce
n'était pas la quelque chose qui était réglé justement de fagon a ne pas lui faire trop d'embarras. Il
est certain que certaine évolution, qui est celle de la science, risque de poser des problémes tout a
fait nouveaux, inattendus, aux fonctions du pouvoir. Apres tout, la chose s'annongait peut-étre
depuis quelque temps. C'est peut-étre ainsi et, il faut bien le dire, ce serait vraiment avoir un effet de
sens rétroactif que de s'apercevoir que c'est peut-&tre en fonction de ¢a que le mot révolution a pris
un autre sens, un accent différent de celui qu'il a toujours eu dans I'histoire, ou les révolutions, par
définition, ne sont pas neuves. De toujours, les pouvoirs n'ont fini que par les révolutions. La
Révolution, comme ¢a, avec un grand 189

513



SEMINAIRE 16

R, ne s'est peut-Etre pas apergue assez tot que c'est li¢ a quelque chose de nouveau qui se pointe du
coté d'une certaine fonction du savoir, quelque chose qui se passe, qui le rend a vrai dire peu
maniable de la fagon traditionnelle.

Pour tout de méme un petit peu indiquer ce que je veux dire par 1a, je le raménerai a ce quelque
chose que j'avais indiqué tout a I'heure, a ce qui peut se produire de fascination concernant un
travail dont on ne sait pas ce qu'il veut dire, ni ou il meéne. De fagon a exemplifier, pris dans le
modele que vous donne ce qui motiverait, dans ce supposé, votre présence ici, parce
qu'évidemment, d'un certain coté, la référence que j'ai prise dans le rapport ouvrier-patron, il a aussi
la ses prolongements. Le patron sait ce que fait I'ouvrier, au sens qu'il va lui rapporter des bénéfices,
mais il n'est pas sr qu'il ait une idée plus nette que I'ouvrier du sens de ce qu'il fait.

Quand il s'agit de la chaine chez Fiat, ou ailleurs, je parle de celle de Fiat parce que je I'ai déja
évoquée, ici ou ailleurs; j'y ai été; j'ai eu vivement ce sentiment, en effet, de voir des gens occupés a
un travail sans que je sache absolument ce qu'ils faisaient. Moi ¢a m'a fait honte. A vous ¢a ne vous
le fait pas, tant mieux. Mais enfin, j'ai été trés géné. J'étais justement avec le patron, Johnny, comme
on l'appelle, comme je l'appelle. Johnny était aussi manifestement ... enfin, lui aussi avait honte. Ca
s'est traduit, aprés, par des questions qu'il m'a posées, qui avaient toutes cette visée apparente
destinée a dissimuler son embarras, cette visée apparente de me faire dire que, selon toute
apparence, ils étaient plus heureux 1a, chez lui, que chez Renault.

Je n'ai pas pris au sérieux cette question que je n'ai interprétée, comme vous le voyez, que comme
un déplacement, ou peut-étre une fagon d'éviter de ma part la question: "Enfin, a quoi est-ce que
tout cela sert?" Pas que je dise que le capitalisme ne serve a rien. Non. Le capitalisme sert justement
a quelque chose et nous ne devrions pas l'oublier. C'est les choses qu'il fait qui ne servent a rien.
Mais ¢a c'est une toute autre affaire. C'est justement son probléme. Enfin, ce sur quoi il s'appuie, et
c'est une grande force, devrait s'éclairer. Elle joue dans le méme sens que celui que je vous disais
tout a l'heure, elle va contre le pouvoir. Elle est d'une autre nature. Et elle donne au pouvoir de
grands embarras. La aussi, c'est évidemment nachtrdglich ; c'est apres coup qu'il faut voir le sens de
ce qui se passe. Le capitalisme a tout a fait changé les habitudes du pouvoir. Elles sont peut-étre
devenues plus abusives, mais, enfin, elles sont changées. Le capitalisme a introduit ceci, qu'on
n'avait jamais vu, ce qu'on appelle le pouvoir libéral.

Il y a des choses trés simples dont, apres tout, je ne peux parler que d'expérience trés personnelle.
Observez ceci: de mémoire d'historien on n'a jamais entendu parler d'organe de gouvernement qu'on
quitte en donnant sa démission. La ou des pouvoirs authentiques, sérieux, subsistants,

existent, on ne donne pas sa démission, parce que c'est trés grave comme 190

514



SEMINAIRE 16

conséquence. Ou alors c'est une simple fagon de s'exprimer, on donne sa démission, mais on vous
abat a la sortie. J'appelle ¢a des endroits ou le pouvoir est sérieux. L'idée de considérer comme un
progres, et encore libéral, les institutions ou, quand quelqu'un a bien saboté tout ce qu'il avait a faire
pendant trois ou six mois et s'est révélé un incapable, il n'a qu'a donner sa démission et il ne lui
arrive rien ; au contraire, on lui dit d'attendre pour qu'il revienne la prochaine fois ; ¢a veut quand
méme dire quoi ? On n'a jamais vu ¢a a Rome, enfin ! Aux endroits ou c'était sérieux ! On n'a
jamais vu un consul donner sa démission, ni un tribun du peuple ! C'est, a proprement parler,
inimaginable. Ca veut simplement dire que le pouvoir est ailleurs.

Il est évident - tout le XIX¢ siecle I'éclaire - que si les choses se déroulent par cette fonction de la
démission, c'est que le pouvoir est dans d'autres mains. Je parle du pouvoir positif. L'intérét, le seul,
de la révolution communiste, je parle de la révolution russe, est d'avoir restitué¢ les fonctions du
pouvoir. Seulement on voit que ce n'est pas commode a tenir, justement parce que dans le temps ou
c'est le capitalisme qui régne, le capitalisme régne parce qu'il est étroitement conjoint avec cette
montée de la fonction de la science. Seulement méme ce pouvoir, ce pouvoir camouflé, ce pouvoir
secret et, il faut bien le dire, aussi anarchique, je veux dire divisé contre lui-méme, et ceci sans
aucun doute de par son appareillement avec cette montée de la science, il en est aussi embarrassé
qu'un poisson d'une pomme maintenant, parce qu'il se passe quand méme, du coté de la science,
quelque chose qui dépasse ses capacités de maitrise. Alors ce qu'il faudrait c'est qu'il y ait au moins
un certain nombre de petites tétes qui n'oublient pas ceci, c'est qu'une certaine association
permanente est vaine, de la contestation avec des initiatives non controlées dans le sens de la
révolution. Eh bien! c'est encore ce qui dans le systéme, le systéme capitaliste, peut le mieux le
Servir.

Je ne suis pas en train de vous dire qu'il faut rentrer dans la réforme. La réforme elle-méme,
conséquence incontestable de 1'émoi de Mai, est exactement de nature a en aggraver les effets. Si
vous aviez des enseignants

insuffisants, on vous en donnera a la pelle, et d'encore plus insuffisants, soyez-en sirs ! Les effets
iront, par la réforme, toujours s'aggravant. La question est de savoir que faire au regard de ce
phénomene. Il est certain qu'il ne peut pas y étre répondu par un mot d'ordre, mais qu'un processus
qui irait & éliminer les meilleurs, a la longue, par le biais de la contestation, qui s'impose, en effet,
aux meilleurs, aurait exactement l'effet souhaité, qui serait de barrer a ces meilleurs mémes la route
intéressante, ce joint, cet accés a un point tournant, a un point sensible, & un point mis au présent,
concernant la fonction du savoir sous son mode le plus subversif. Car ce n'est évidemment pas au
niveau des clameurs agitatoires que peuvent 191

515



SEMINAIRE 16

s'affiner, se traiter, se produire ce qui peut faire tournant décisif en quelque chose. Je ne dis pas
quoi, et pour les meilleures raisons, c'est justement qu'on ne peut pas le dire. Mais ce n'est pas
ailleurs que la que peut se présenter un nouveau, le seul nouveau au nom duquel peut apparaitre ce
qui fonde la mise en question de ce qui s'est présenté jusqu'ici, comme tel ou tel, comme
philosophie a savoir toute fonction tendant a mettre de I'ordre, un ordre universel, un ordre unitaire,
ce mode de rapport a nous-mémes qui s'appelle le savoir.

Ce piége, qui consiste a refuser et a ne rien faire de plus, est, a proprement parler, pour l'instant,
pour tout ce qui existe, pour tout ce qui subsiste, le plus lourd d'inconvénients. La promesse assurée
de subsister et de la plus ficheuse maniére, pour quiconque se fait des illusions sur ce qu'on appelle
le progres, et j'entends poser ceci, je ne puis - pour revenir a ce quelque chose, comme ¢a, qui y a
servi d'occasion - qu'y trouver un signe de plus, dans le fait que 1'entourage de celui sous le nom
duquel - puisque c'est une interview qui a permis cet article sous le titre de "Jeunesse piégée" - et
que, puisqu'il en est ainsi, je ne puis faire, a ce niveau, que lui décerner le titre de ce qui, a ce
propos, a toujours été ma pensé€e, a savoir qu'apreés tout, la pensée ne va pas plus loin,
objectivement, que celle d'un amuseur. Ceci est assez grave. C'est le témoignage, aprés tout, d'un
homme qui a vécu assez longtemps pour témoigner, en quelque sorte, de deux entre-deux guerres.
Celle entre les deux précédentes, que j'ai vécue avec Giraudoux, Picasso et les autres surréalistes, et
il n'y avait que Giraudoux, dans tout ¢a, d'original, c'est vous dire que je ne me suis pas beaucoup
amusé. Picasso existait de bien avant. Quoique vous en pensiez, les surréalistes c'était un réédition.
Tout ce qui a fait leur nerf avait existé avant 1914, tout ce qui a projeté ce je ne sais quoi
d'irréductiblement insatisfaisant dans leur présence entre 1918 et 1939. On observera que j'ai été
leur ami et que je n'ai jamais signé avec eux la moindre chose. Cela n'a pas empéché une petite
crapule, du nom de Laurin, qui était canadien, de s'en apercevoir et d'en faire - je ne sais pas ...
comme ¢a pour initier le public du Saskatchewan - de ce que je pouvais étre, afin de faire grand état
de cette racine surréaliste, il y avait aussi Parcheminey, toute spéciale téte de pipe de la premicre
équipe avec laquelle j'ai été associé qui tenait beaucoup a ¢a. Je lui ai dit expressément qu'il n'y
avait pas lieu d'en tenir compte, puisque moi-méme j'avais pris soin de ne marquer, a aucun degré,
mon lien. Ca ne I'a pas empéché d'écrire "Lacan et les surréalistes"... On ne saurait nourrir avec trop
d'exactitude l'erreur.

Et puis, depuis la nouvelle entre-deux guerres, entre-deux guerres ratée puisque le bout n'y est pas,
c'est bien ce qui les embarrasse, c'est bien la I'échéance, c'est que le pouvoir capitaliste, ce singulier
pouvoir dont je vous prie de mesurer la nouveauté, a besoin d'une guerre tous les vingt ans. 192

516



SEMINAIRE 16

Ce n'est pas moi qui ai inventé cela; d'autres 1'ont dit avant moi. Cette foisci, il ne peut pas la faire,
mais enfin, il va bien y arriver quand méme. Il ne peut pas la faire et pendant ce temps il est bien
embété. Enfin, dans cette entre-deux guerres il y a eu Sartre. Il n'était pas plus amusant que les
autres. Alors moi ¢a ne m'a pas ému. Je n'en ai jamais rien dit, mais enfin c'est curieux, n'est-ce pas,
qu'on éprouve le besoin d'encourager tellement ces jeunes a se ruer contre les obstacles qu'on met
devant eux, comme ¢a, a aller au casse-pipe, en somme, et un casse-pipe tout a fait médiocre. C'est
trés beau, n'est-ce pas, de pouvoir aller contre les appariteurs musclés, parce que j'approuve ce
quelque chose qu'on appelle le courage. Le courage ce n'est pas un trés grand mérite, le courage
physique. Je ne me suis jamais apercu que ¢a fasse un probléme. Je ne pense pas que ce soit a ce
niveau-la que ¢a soit décisif. C'est surtout sans aucun intérét. Dans 1'occasion, se ruer contre les
obstacles qu'on vous présente, c'est exactement faire comme le taureau, n'est-ce pas. Il s'agirait
justement de passer ailleurs que 1a ou il y a des obstacles ; en tout cas, de ne pas s'intéresser
spécialement aux obstacles.

Il y a, dans tout ¢a, une véritable tradition d'aberration. On commence par dire que les philosophies
par exemple au cours des si¢cles n'ont été¢ que des idéologies, a savoir le reflet de la superstructure,
des classes dominantes. Alors la question est réglée. Elles n'ont aucun intérét. Il faut viser ailleurs.
Pas du tout! On continue a se battre contre des idéologies en tant qu'idéologies. Elles sont 1a pour
ca. C'est tout a fait vrai que toujours il y a eu, naturellement, des classes dominantes ou jouissantes,
ou les deux, et qu'elles ont eu leurs philosophes. Ils étaient 1a pour se faire engueuler a leur place.
On le fait, c'est-a-dire qu'on suit la consigne. En fait, ce n'est pas du tout exact, n'est-ce pas, ce n'est
pas du tout exact ! Kant n'est pas le représentant de la classe dominante a son époque. Kant est
encore non seulement parfaitement recevable, mais vous feriez bien d'en prendre de la graine, ne
serait-ce que pour essayer de comprendre un petit peu ce que je suis en train de vous raconter
concernant l'objet petit a. Enfin ce qui va venir la-dessus. Oui.

La fois derniére, je vous ai parlé de la sublimation. Alors, évidemment, il ne faut pas tout de méme,
en rester la. Ce n'est pas par hasard, quand méme, que c'est en ce point qu'il y a une petite
suspension, ou un petit suspense, comme vous voudrez. Essayer de décrire les rapports de cette co-
présence vue de votre c6té ? Du mien ? La question se pose. Mettons-la du coté de la sublimation. Il
vaut mieux, en tout cas, la mettre 1a aujourd'hui, parce que ¢a vous met en position de péle féminin.
(Can'a rien de déshonorant, surtout au niveau ou je l'ai placé, la plus haute ¢lévation de 1'objet.

Il y a des choses que je n'ai pas soulignées la derniére fois, mais, enfin, j'espére qu'il y a de bonnes
oreilles. L'idée que la sublimation c'est cet 193

517



SEMINAIRE 16

effort pour permettre que l'amour se réalise avec la femme, et pas seulement ... enfin, de faire
semblant que ¢a se passe avec la femme. Je n'ai pas souligné que dans cette institution de I'amour
courtois, en principe, la femme n'aime pas. Tout au moins, qu'on n'en sait rien. Vous vous rendez
compte quel soulagement ? D'ailleurs, il arrive quand méme quelquefois, dans les romans, il arrive
qu'elle s'enflamme. On voit aussi ce qui arrive a la suite. Au moins, dans ces romans-1a, on sait ou
on va. Enfin, dans une sublimation comme celle qui peut-&tre se réalise ici, je dis ¢a parce qu'il est
grand temps de le dire avant que nous abordions une autre phase, que j'ai amorcée la derniére fois,
de la sublimation, celle qui est au niveau pulsionnel et qui, hélas ! peut-étre nous concerne bien
plus, dont j'ai donné le premier prototype dans la forme de la fonction du grelot. Quelque chose de
rond avec un petit truc, 1'objet petit a, qui s'agite fortement a l'intérieur. Usons donc, avant cette
entrée en scéne, de formes plus agréables.

Au niveau, donc, des rapports homme-femme, si du c6té de mon audience je n'ai pas a craindre qu'il
arrive des folies, néanmoins, si quelqu'un maintenant voulait bien tout de méme m'apporter un signe
d'audition en posant une question, soit a propos de ce que je viens de dire, soit, ce que j'aimerais
mieux, a propos de ce que j'énonce depuis le début de I'année, j'aimerais qu'une question ou deux
me viennent, sur ce terrain sympathique pour lequel, vous voyez, je fais moi-méme I'effort courtois
de ne pas faire défaut, méme le jour ou je suis a bout de forces.

Qui est-ce qui veut poser quelques questions ?

Ne m'incitez pas trop au découragement. Parce que, apres tout, je pourrais aussi, moi, étre tenté par
la démission ... Supposez, par exemple, que ceux que j'ai appelés mes patrons, a savoir les gens
pour qui je travaille, ne menacent pas, dés que mon travail prend des conséquences qui les
intéressent, ne menacent pas, eux, de leur démission. Ca pourrait arriver un jour. Eh bien! je me
contenterai de faire mon travail devant eux. Vous n'étes la, tous, tous ceux qui ne sont pas, en
somme, des psychanalystes a mes yeux, enfin, de mon point de vue, ma principale utilité c'est de
leur donner bien le sentiment qu'ils ne peuvent pas, eux, m'empécher de continuer a faire mon
travail. Méme si personne ne me répond, de ce champ qui est celui des non-psychanalystes, je vois
des figures tres intéressantes la-bas. Je connais mon monde, quand méme.

Si personne de ceux qui ne sont pas psychanalystes ne me donne jamais une réponse, mais vraiment
une réponse qui m'amuse un peu, supposez qu'un jour je sois arrivé quand méme a les décrocher, les
psychanalystes, a leur montrer qu'il serait tout aussi intéressant pour eux de travailler parce qu'ils
croient que c'est le privilége du psychanalysant, ce qu'il y a d'absolument abusif dans ma fagon de
travailler pour eux, c'est que je fais, en somme, ce que fait le psychanalysant. Eux, ont remis 194

518



SEMINAIRE 16

définitivement le travail dans les mains du psychanalysant. Ils se réservent I'écoute. Il y en a un 13,
aux dernieres nouvelles, celui qui les convoque ... "Venez m'écouter écouter. Je vous convoque a
I'écoute de mon écoute."

Maintenant, peut-étre, je vais arriver a faire basculer quelque chose du coté de ce terrain étrange,
étroitement lié en ses points vifs, sur ce qu'il en est de cette subversion de la fonction du savoir.
Mais je ne ferai pas de séminaire ouvert. Je trouve ¢a pas treés sérieux. D'une fagon, je m'interroge
devant le mot "manier le savoir", parce que ce mot "manier" commence a prendre une extension
inquiétante. Il y en a un, un type en or d'ailleurs, qui est venu me trouver, qui fera trés bien.
Naturellement, dans la premicre rencontre avec moi, il arrive des choses. Il est revenu la seconde
fois parce qu'il faut voir quelqu'un au moins deux fois. Il m'a dit que la fois précédente il y avait
"manipulé". Je me suis creusé la cervelle ... Je lui ai fait expliquer ... Ca voulait dire que je l'avais
manipulé. Il est toujours intéressant de voir le glissement des mots. Le mot "manipuler" est devenu,
maintenant, dans le vocabulaire permanent, par une espéce de fascination qui tient a ceci, qu'on ne
pense pas qu'il puisse y avoir d'action efficace sur un groupe quelconque sans le "manipuler". Ceci,
comme ¢a, dune fagon désormais admise, reconnue. Et, aprés tout, ce n'est pas sir qu'en effet,
comme on dit, le pire est peut-étre slr, mais enfin, c'est peut-étre bien ¢a, oui. Mais alors, que ¢a
prenne une valeur active quand on est manipulé, c'est 1a un point de bascule que je vous signale. S'il
doit se répandre, vous m'avertirez si vous le voyez se poursuivre comme ¢a.

Enfin, ce n'est évidemment pas les meilleures conditions pour la poursuite des questions concernant
le savoir au niveau ou elles sont présentifiées, dans la mesure ou la psychanalyse peut y apporter
quelque chose. J'ai, la derniére fois, mis en valeur le livre de ce cher Deleuze sur la Logique du
Sens. J'ai demandé a Jacques Nassif, puisqu'a la vérité je ne suis pas étonné, je suis, comme on dit,
trés amertumé de 1'absence totale de réponse aprés une provocation poussée aussi loin. Ce n'est pas
de la manipulation, justement. Il y a d'autres fagons d'opérer. Mais ce total silence, cette totale
absence de réponse a mes appels désespérés d'au moins un petit t€émoignage ! ... Je vous laisse un
examen de rattrapage, on peut m'écrire. L'écrit se passe apres l'oral. Enfin, si un jour, a la fin de
I'année, je faisais deux ou trois séances a portes closes, sachez qu'a part les personnes que je connais
déja, les personnes qui m'auront écrit auront un privilege.

Nassif, est-ce que vous vous sentez encore le courage, apres cette séance épuisante, du moins pour
moi, de prendre ici la parole ? Eh bien ! vous étes rudement gentil !

519

519



SEMINAIRE 16

J. Nassif. Avec le temps qui me reste, je vais devoir aller trés vite a 1'essentiel. La seule chose que
j'aurais voulu dire concernait la demande que Lacan avait faite en ce qui concerne une note située a
quasiment la derniére page du livre de Deleuze, page 289, c'est-a-dire au bout de pas mal de séries,
comme il s'exprime. Je me demande comment c'est possible . Si Deleuze met cette note a la fin,
c'est sans doute que véritablement toutes les séries qu'il a développées convergent. Il est donc
pratiquement impossible, surtout avec le temps qui me reste, d'essayer de répondre a Deleuze en ce
qui concerne le texte qu'il cite. Je vous relis du moins cette note, page 289 "Ne pouvant pas suivre
ici la theése de Jacques Lacan, du moins comme nous la connaissons, par Laplanche et Leclaire -
dans 1'Inconscient p. 111 et suivante des Temps modernes de juillet 61,- d'apres cette these, 1'ordre
primaire de langage se définirait par un glissement perpétuel du signifiant sur le signifié, chaque
mot étant supposé n'avoir qu'un seul sens et renvoyer aux autres mots par une série d'équivalents
que ce sens lui ouvre. Au contraire dés qu'un mot a plusieurs sens qui s'organisent d'apres la loi de
la métaphore, il devient stable d'une certaine maniére, en méme temps que le langage échappe au
processus primaire et fonde le processus secondaire. C'est donc 1'univocité qui définirait le primaire
et I'équivocité la possibilité du secondaire (page 112). Mais l'univocité est considéré ici comme
celle du mot, non pas comme celle de I'Etre qui se dit en un seul et méme sens pour toute chose, ni
du tout du langage qui le dit. On suppose que l'univoque est le mot, quitte a conclure qu'un tel mot
n'existe pas, n'ayant aucune stabilité et étant une fiction. Il nous semble au contraire que 1'équivocité
caractérise proprement la voix dans le processus primaire, et s'il y a un rapport essentiel entre la
sexualité et 1'équivocité, c'est sous la forme de cette limite a 1'équivoque comme véritable caractére
de I'organisation secondaire inconsciente". Et pour essayer de voir ce qui est en question ici, je crois
que le mieux serait, tres vite, d'essayer de reprendre devant vous l'analyse que fait Deleuze dans sa
troisiéme série, employons son mot, qui concerne la proposition.

Je vais essayer, a propos de cette série, d'expliciter d'une fagon nouvelle ce que Lacan présente
comme axiome quand il dit qu'il n'y a pas de métalangage, en essayant d'introduire du méme pas la
catégorie de sens, ou la catégorie d'événement qui sont articulés I'une a l'autre et qui permettraient
justement de voir a quel point le texte de Laplanche que j'ai relu passe a coté de quelque chose que
le livre de Deleuze permet, au contraire, de voir et de mettre en place de fagon tout a fait neuve et,
pour nous, fondamentale. En effet, Deleuze écrit aussi, quelque part dans ce livre, que la
psychanalyse devrait se faire science de 1'événement. C'est cette formule que je m'étais permise, au

Congres de Strasbourg, que je vais essayer de commenter en suivant ce chapitre.
520

520



SEMINAIRE 16

Il commence, en effet, par ce postulat: il appartient aux événements d'étre exprimés ou exprimables.
Ces événements sont exprimés dans des propositions. Mais il y a beaucoup de rapports dans la
proposition. Quel est celui qui convient aux événements ? Et alors Deleuze analyse différentes
catégories de ce rapport. La premiére est la désignation. C'est le rapport de la proposition a un état
de choses extérieur. La désignation, deuxiémement, opeére par associations de mots avec les images
qui doivent représenter plus ou moins bien ce qui est en question a I'extérieur, le datum, qui est
individué, ce qui implique donc la nécessité d'une sélection qui permet de dire, c'est cela, ou, ce
n'est pas cela, au niveau du langage. Troisitmement, il y a des indicateurs qui permettent de
désigner et qui sont comme des formes fixes pour la sélection des images auxquelles on les
rapporte. Enfin, logiquement, quatriemement, la désignation a pour critére et pour élément, le vrai
et le faux.

Il analyse que ce n'est pas la désignation qui permet de voir ce qui est en question dans
I'événement ; alors, serait-ce la manifestation ? La manifestation c'est le rapport de la proposition,
non pas a ce qui lui est extérieur, qui est un état de chose, mais au sujet qui parle et qui s'exprime.
Elle n'opére pas par association de mots, mais elle énonce des désirs et des croyances qui sont des
inférences causales et non pas des associations. La manifestation rend possible la désignation. Ce
sont les associations qui dérivent des inférences, et non l'inverse. Ceci peut se confirmer par
l'analyse linguistique qui, justement, montre la fonction des manifestants ou des embrayeurs, dont le
"je", qui est le manifestant de base et auquel se rapporte l'ensemble des indicateurs. Mais alors, ce
qu'il faut voir c'est qu'il y a, quatriémement, un déplacement des valeurs logiques; ce n'est plus le
vrai et le faux, mais la véracité et la tromperie qui concernent la manifestation. Ce qui est évident, si
on retourne a Descartes.

Le troisiéme rapport auquel on a a faire dans la proposition, ce n'est plus, justement, un rapport de
la proposition a ce qui est extérieur ou au sujet qui 1'énonce, mais un rapport du mot, considéré
comme ¢élément de la proposition avec des concepts universels ou généraux, et des liaisons
syntaxiques de ces mots avec des implications de concepts. Alors, ce rapport c'est la signification,
qui permet de considérer tout ¢lément de la proposition comme signifiant des implications de
concept, et la proposition n'intervient, a son tour, que comme ¢lément d'une démonstration, soit
comme prémisse, soit comme conclusion.

Sur le plan linguistique, les signifiants sont essentiellement "implique" et "donc", c'est-a-dire les
signes de l'implication et de l'assertion qu'il faut rigoureusement distinguer, nous allons voir
pourquoi un peu plus loin. L'implication c'est le signe du rapport entre prémisse et conclusion.
L'assertion c'est le signe de la possibilité¢ d'affirmer la conclusion pour elle 197

521



SEMINAIRE 16

méme, a l'issue des implications.

Cette signification se distingue donc de la désignation qui renvoie au procédé direct, alors que la
signification de la proposition ne se trouve toujours que dans le procédé indirect qui lui correspond,
c'est-a-dire dans son rapport avec d'autres propositions, ce qui signifie, sur le plan logique, la
quatriéme partie, chacun de ces rapports est analysé suivant quatre angles. Sur le plan logique,
donc, la signification se définit comme une démonstration au sens le plus général, donc non
seulement syllogistique et mathématique, mais aussi au sens physique des probabilités, ou au sens
moral des promesses et des engagements ; et la valeur logique de la signification ainsi comprise, ce
n'est plus la vérité par opposition au faux, le vrai par opposition au faux, la vérité par opposition a la
tromperie, mais la condition de vérité. La proposition conditionnée ou conclue peut étre fausse. Ce
qui importe c'est l'ensemble des conditions sous lesquelles une proposition serait vraie. Ainsi, la
condition de vérité ne s'oppose pas au faux, mais a lI'absurde. Ce qui est sans signification ne peut
étre ni vrai, ni faux.

Alors, la question qui se pose est de savoir lequel de ces trois rapports fonde 1'autre. Si on reste au
niveau de la parole, la manifestation est premicre, c'est le "je", qui est premier non seulement par
rapport a toute désignation qu'il fonde, mais par rapport aussi aux significations qui I'enveloppent.
Mais de ce point de vue les significations conceptuelles ne valent pas et ne se définissent pas elles-
mémes, elles restent sous-entendues par le "je" qui est lui-méme une signification immédiatement
comprise, identique a sa propre manifestation. Dans l'ordre de la langue, au contraire, les
significations justement valent et se développent pour elles-mémes. La proposition apparait comme
prémisse ou conclusion et comme signifiant des concepts, avant de manifester un sujet ou de
désigner un état de choses. Et c'est le rapport du mot au concept qui jouit seul de la nécessité, alors
que sur le plan linguistique les autres rapports de la proposition au sujet qui parle, et de la
proposition a I'état de chose, sont manifestes et restent arbitraires. Ils n'en sortent qu'en tant qu'on
les réfere a un rapport de signification, justement. C'est donc que seule la constance du concept peut
permettre de faire varier les images associées au mot, ou dans la désignation, et que seuls les
concepts et implications de concepts permettent de faire des désirs un ordre d'exigences distinct de
l'urgence des besoins, de faire des croyances un ordre d'inférence distinct des simples opinions.
Alors, la question qui se pose est de savoir si la signification va permettre de fonder les deux autres
rapports. C'est ici que les choses se nouent. Le probléme pourrait s'exprimer en ces termes :
1'Assertion apres le "donc" suppose qu'on l'affirme pour elle-méme, indépendamment des prémisses,
c'est-a-dire que nous la rapportons a I'é¢tat de choses qu'elle désigne, indépendamment des
implications qui en constituent la 198

522



SEMINAIRE 16

signification. On peut détacher, donc, la désignation de I'assertion, la signification de l'implication.
A cela il faut deux conditions

1) que les prémisses soient vraies; et on voit bien qu'on est obligé, a ce moment, de sortir du pur
ordre de I'implication et de les rapporter a un état de choses désigné qu'on présuppose.

2) mais supposons que les prémisses soient vraies. Est-ce que la proposition Z, qu'on conclut de A
et B, ne peut étre détachée des prémices et affirmée pour soi que si I'on admet que la proposition C,
suivant laquelle si A et B sont vrais alors Z est vrai, est vraie ? Et ainsi de suite.

J'aurais voulu vous lire une partie du Paradoxe de Lewis Carroll "Ce que Achille dit a la Tortue" ou
les choses sont dites de fagon trés incisive, mais je me contenterai de vous y renvoyer. Le principal,
c'est que la signification ... en somme on peut dire que la signification n'est jamais homogene ou
que les deux signes "implique" et "donc" restent hétérogeénes. Il y a donc une sorte de hiatus
inévitable entre 1'ordre de la signification et les autres ordres de la manifestation et de la désignation
; mais surtout, entre signification et désignation, si bien que, dans tous les cas, la désignation ne
peut étre fondée par la signification, ce qui se traduit en logique, justement par la distinction entre
langage et métalangage. Ce que le paradoxe de Carroll a impliqué c'est la distinction entre langage
et métalangage. Et 1a encore, je vous renvoie aux dernieres pages de La Logique sans peine, ou
Monsieur Gattegno écrit un petit texte extrémement éclairant 1a-dessus. Alors, justement, si on est
obligé, pour se tirer de la difficulté¢ du paradoxe de Carroll de supposer une distinction entre langage
et métalangage, on peut toujours dire : oui, mais ne faudra-t-il pas un métalangage du métalangage ?
C'est d'ailleurs la-dessus que se termine ce petit texte: "La tortue, qui s'apprétait a aller jouer au
football ... etc."

Ce regard narquois, c'est celui qui nous fait dire qu'il n'y a pas de métalangage. Comment le dire ?
Comment pouvoir l'affirmer ? Pour cela, il faut introduire une quatriéme catégorie, qui est la
catégorie du sens. Le sens peut-il étre localisé¢ dans une des trois dimensions de la désignation, de la
manifestation et de la signification ? C'est une question de fait et nous allons essayer d'y répondre
en essayant de voir si c'est possible dans la désignation. Le sens ne peut pas consister dans ce qui
rend la proposition vraie ou fausse. S'il en était ainsi, il faudrait supposer une correspondance entre
les mots et les choses qui fait tout de suite surgir toutes sortes de paradoxes. Les mots devraient
pouvoir étre reconnus comme se rapportant a des choses. Bien plus, comment les noms auraient-ils
un répondant ? Ou si les choses ne répondent pas a leur nom, qu'est-ce qui les empéche de perdre
leur nom ? 11 ne resterait plus, alors, que l'arbitraire des désignations auxquelles rien ne répond, ou
le vide des indicateurs du type "cela". Il est donc certain que toute désignation suppose le sens et
que l'on s'installe d'emblée dans le sens pour opérer toute désignation.

199

523



SEMINAIRE 16

Mais alors, pourrait-on mettre le sens dans la manifestation ? Dans un premier temps, sans
aucun doute, si les désignants eux aussi n'ont de sens que par le "je" qui se manifeste dans la
proposition. Mais si le "je" fait commencer la parole, enfin si le sens réside dans les croyances
ou les désirs de celui qui I'exprime, il est évident que le sens c'est la manifestation. Comme le
dit trés bien Humpty Dumpty : "Il suffit d'étre le maitre". Mais, d'une part, l'ordre des croyances
et des désirs est fondé, nous l'avons vu, sur l'ordre des implications conceptuelles de la
signification et l'identité du moi qui parle est garantie par la permanence de certains signifiés,
sinon elle se perd elle-méme, ce dont Alice fait la douloureuse expérience. Il n'y a pas d'ordre
de la parole sans celui de la langue pour finir.

Alors, si le sens ne peut se trouver dans la manifestation, se trouvera-t-il dans la signification.
Mais 14, c'est retourner dans le cercle du paradoxe de Carroll : comment le fondement fait cercle
avec le fondé, va-ton se demander ? Pour cela, il faudra essayer de redéfinir la signification
comme condition de vérité, avons-nous dit, qui confére un caractére qui est déja celui du sens.
Mais comment la signification en use-t-elle pour son compte, de cette condition de vérité ? La
condition de vérité nous éléve au-dessus du vrai et du faux, ce qui fait qu'une proposition fausse
a encore un sens, ou une signification, sans distinguer. Mais cela n'est rien d'autre, en fait, que
la forme de possibilité de la proposition méme. Or, des formes de possibilités, il y en a
beaucoup. Une forme de possibilité peut étre logique, géométrique, physique. Kant en invente,
d'ailleurs, d'autres, la possibilité transcendantale et la possibilit¢é morale. Mais cette forme qui
consiste a s'¢lever du conditionné a la condition, ne peut concevoir le conditionné que comme
rendu possible par la condition, c'est-a-dire que le fondé reste ce qu'il était, indépendamment de
ce qui le fonde. Alors Deleuze en vient, ici, a écrire : "Pour que la condition de vérité échappe a
ce défaut, il faudrait qu'elle dispose d'un élément propre, distinct de la forme du conditionné. Il
faudrait qu'elle ait quelque chose d'inconditionné." Mais alors cette condition ne peut plus se
définir simplement comme forme de possibilité conceptuelle, mais c'est une matiére, une
couche idéelle, c'est-a-dire non plus la signification mais le sens.

Il était dans mon propos maintenant d'essayer de voir quel était ce mode d'existence du sens par
son rapport aux trois autres : la signification, la désignation et la manifestation. Je n'en ai pas le
temps et je vous renvoie au livre de Deleuze. Ce que je voudrais faire, c'est trés rapidement,
retournant au texte de Laplanche, voir en quoi c'est la catégorie du sens qui lui manque. Ce
texte, vous le connaissez tous, je vais donc étre tres rapide. Il commence par 1'opposition entre
Sens et Lettre, tiré de Politzer. Or, tout de suite, il est dit que le sens n'est rien d'autre que la
manifestation, alors que la lettre serait une signification a la deuxiéme ou troisi¢eme personne. Je
200

524



SEMINAIRE 16

voudrais vous faire remarquer que Lacan a déja dit qu'il ne s'agissait méme pas de la deuxiéme
ou troisiéme personne, mais de ce qui était le "pas-je". Quant a Deleuze, il propose la quatriéme
personne du singulier, reprenant pour décrire 'humour cette idée du pocte Ungaretti. Le
deuxiéme reproche que Politzer ferait a la psychanalyse, ce serait un reproche de réalisme. Il y
aurait immanence du sens, ou de la catégorie générale de signification. Vous voyez, on ne
distingue pas. Alors que justement l'inconscient n'est autre que la construction de 1'Autre,
comme sujet-connaissant, c'est-a-dire une signification désignée par une manifestation au sens
que j'ai essayé de mettre en place. Mais il est bien évident que l'inconscient n'est pas la simple
manifestation de 1'Autre. Puis c'est la métaphore de la traduction qui est passée au crible dans ce
texte, et la signification ne serait autre que le renvoi d'un message a différents codes possibles.
Or, cette signification n'est autre qu'une dérivation par rapport a une impossible désignation et
Laplanche parle d'une manifestation privilégiée, d'une formation propre a l'inconscient. C'est
exactement les concepts qu'on emploie qui viennent sous sa plume.

Enfin, la derniére opposition on pourrait la reprendre entre savoir et connaissance. Il y aurait
opposition entre travail du réve et dévoilement. Or cette opposition elle-méme passe a coté de
I'opposition entre savoir et vérité ou surtout entre signification et sens, que nous venons de
mettre en place. Est-ce qu'on va s'en tirer en remplagant ... a c6té du sens, en parlant d'une
structure permettant de lire différentes lacunes ? Ce serait la structure des lacunes du texte.
Mais encore une fois, ce mot de "structure" élude le sens par la désignation d'un géométral,
qu'on pose comme unique, de toutes ces lacunes. Qui nous dit qu'il y a un géométral unique et
que l'inconscient doit étre rapporté¢ a celui dun individu ? La catégorie du sens permet,
justement, de ne pas avoir a faire ce pas. Enfin, on oppose ¢lément et systeme. La représentation
est tantdt une inscription, tantot un terme isolé sur quoi s'applique l'énergie. Dans I'un et l'autre
cas, cette inscription est a rapporter, nous dit-on, au systéme inconscient. Mais, encore une fois,
cette opposition €élément-systéme élude 1'événement qui peut, seul, apporter un élément a son
systéme. Le systéme, c'est aussi bien la série ou le proces qui risquent d'étre éludés, et c'est
I'exemple de la bonne forme que Laplanche propose a ce moment-1a.

Je saute la partie clinique et j'en viens a la partie ou Laplanche fait I'hypothése de langage
réduit. I est dit que le processus primaire aurait comme axe de fonctionnement les lois
fondamentales de la linguistique. Je crois que le livre de Deleuze permet définitivement de
mettre entre parenthéses cette fausse collusion de la psychanalyse avec la linguistique, dans la
mesure ou si la psychanalyse est théorie de I'événement, elle n'est justement pas théorie de la
performance. Mais dans Freud, objecte-t-on tout 201

525



SEMINAIRE 16

de suite, dans Freud c'est le langage de la psychose. Alors, pour lever la contradiction, on va
supposer que le processus primaire est lesté par ce qu'on appelle la chaine inconsciente et le
processus primaire plus la chaine inconsciente, plus ce lest, produiraient par une réaction quasi
chimique, le langage. Et alors on fait I'hypothese d'un langage sur un seul plan. Avec ce langage
on se dit, voila, on a atteint a ce qu'on appelle la surface. Le langage de l'inconscient ce serait
une sorte de surface qui serait justement la surface du sens. Le sens se situe comme la limite
entre les états de choses et les propositions. En fait, il n'en est rien. Un moment on pourrait le
croire, mais alors il est dit que la barre entre signifiant et signifi¢ doit se préter a des effets de
sens. Avec ce concept d'effet de sens de Lacan, on voit en effet que la catégorie du sens pourrait
apparaitre. Eh bien ! tout de suite, cette catégorie du sens on dit que c'est I'ouverture du langage
vers le monde des significations.

Qu'est-ce que c'est que ce monde des significations ? Pour I'expliquer, on apporte 1'exemple du
fort-da. Mais les choses se gatent, car cet exemple du fort-da -supposons maintenant que ce
systéme peut étre considéré comme la cellule initiale a partir de laquelle tout le langage va étre
formé- sur cet exemple réduit a la simplicité de ses quatre termes, présence et absence
signifiées, signifiants du O et du A, la coextensivité des deux systémes signifiant et signifié
apparait en toute clarté, ainsi que le fait strict que le A ne renvoie par exemple a la "présence"
que pour autant qu'il renvoie a son oppos¢ phonématique, le O. "Supposons maintenant que le
systeme s'enrichisse en se différenciant, par l'introduction de ces dichotomies successives
qui, depuis Platon jusqu'a la linguistique moderne, caractérisent le moment de la définition,
les caracteres structuraux demeurent les mémes ..." Mais entre Platon et la linguistique
moderne, il y a les stoiciens, disait Deleuze, et on ne peut pas faire le saut des stoiciens. Ce que
ces stoiciens permettent de voir c'est que la définition n'a aucun privilége et que ce n'est pas a
un monde des significations que le langage a a faire, mais a la surface du sens.

Alors ces éléments, on va essayer de les fixer par la position qu'ils occupent dans ce systéme.
Mais, la encore, ne confondons pas le critére pertinent avec le critére d'univocité. Ne rabattons
pas la signification sur le sens. Et Laplanche va jusqu'a écrire : "... ce qui donne une
correspondance parfaite, sans aucun chevauchement." Mais, justement, un des enseignements
de la linguistique, c'est qu'il y a du signifiant flottant. Alors, ici, c'est véritablement un humour
involontaire qu'on pourrait voir dans ce passage que je vais vous lire : "Si l'on en reste la, le
systeme obtenu ressemble par plus d'un aspect au langage schizophrénique, et c'est par une
malice qui n'exclut pas une certaine profondeur que Freud rapproche ce dernier de la
pensée philosophique abstraite. " On le sent a se reporter a l'expérience vertigineuse du
dictionnaire. Laplanche en est-il sorti ? Laplanche dit aussi: "... chaque mot, de

202

526



SEMINAIRE 16

définition en définition, renvoie aux autres, par une série d'équivalents, toutes les substitutions
synonymiques sont autorisées, comme Freud l'indiquait a propos du schizophrene, mais finit par se
boucler sur la tautologie, sans qu'a aucun moment on ait pu accrocher le moindre signifié”. Est-ce
de cela qu'il s'agit, d'accrocher un signifi¢ ? Ou bien de voir ce qui est en question avec
l'introduction du sens et d'un effet de sens ? Mais, supréme méconnaissance, "c'est ici que
Jacques Lacan introduit sa théorie dite des "points de capiton" par lesquels, en certains points
privilégiés, la chaine signifiante viendrait se fixer au signifie. On aurait tort de voir la un retour
subreptice a une théorie nominaliste, (mais c'est justement la une théorie nominaliste) ou la
fonction de réfréner la ronde du langage serait dévolue a un lien avec quelque objet "réel”, (il n'en
a jamais ¢été question !) a ce lien d'habitude qu'une certaine expérimentation moderne désigne
comme conditionnement”. Ce n'est évidemment pas cela ! Dire cela & propos de ce concept un
peu difficile, on peut dire métaphorique, c'est passer a coté de ce que Lacan apporte. Car, sous
ce concept, sous ce terme de "points de capiton", la seule chose qu'on puisse voir c'est le
concept d'événement. A ce moment-1a, il est bien évident que si nous reprenons l'exemple du
dictionnaire, le langage a l'état réduit ce n'est évidemment pas un langage comme le dit
Laplanche "qui n'est pas univoque", "qui comporte plusieurs définitions, c'est l'ensemble des sens
b, ¢, etc. ... qui empéche un vocable X de filer par la porte que lui ouvre le sens a. On voit que notre
fiction d'un "langage a 1'état réduit" rejoint ici la fiction d'un langage sans équivoque, et que ce
langage sans équivoque serait, paradoxalement, celui ou aucun sens stable ne pourrait étre tenu."
Un langage a I'état réduit, qui est peut-€tre exactement ce a quoi on a a faire au niveau du sens,
a la surface, comme s'exprime Deleuze, c'est justement un langage ou toute équivoque est
possible.

Je m'excuse d'avoir été si rapide et peut-étre si allusif, mais je voulais montrer uniquement ce
que l'introduction de cette catégorie du sens et de l'événement pouvaient éviter au discours
psychanalytique.

203

527



SEMINAIRE 16

204

528



SEMINAIRE 16

LECON XVI, 26 MARS 1969

Je vais avancer aujourd'hui des vérités premicres, puisque aussi bien il apparait qu'il n'est pas
inutile de retoucher ce sol. D'autre part, il semble aussi bien difficile d'organiser ces champs de
travail complémentaires qui nous permettraient de nous mettre en accord, d'accorder nos violons
avec tout ce qui de contemporain se produit qui est profondément intéressé par ce que peut
avancer, au point ou nous en sommes, un certain pas de la psychanalyse.

A l'avant-derniére de nos rencontres, j'ai laissé les choses au point ou la sublimation devait étre
interrogée dans son rapport avec le role qu'y joue, en somme, l'objet a. C'est ce propos qui m'a
montré qu'il était nécessaire, qu'il n'était en tout cas certainement pas inutile que je revienne sur
ce qui distingue cette fonction, et que j'y revienne au niveau de l'expérience dont elle est issue,
de l'expérience psychanalytique telle qu'elle s'est prorogée depuis Freud. A cette occasion, j'ai
¢té amené a retourner aux textes de Freud pour autant qu'ils ont instauré progressivement ce
qu'on appelle la seconde topique qui, assurément, est un échelon indispensable a comprendre
tout ce que j'ai pu avancer moi-méme, je dirai de trouvailles, en ce point précis ou Freud en est
resté a la recherche. J'ai déja mis l'accent sur ce que ce mot veut dire dans ma parole, circare,
tourner en rond autour d'un point central, tant que quelque chose n'est pas résolu. Aujourd'hui,
j'essaierai de marquer la distance ou la psychanalyse jusqu'a mon enseignement est restée, un
point vif qui est assurément ce que de toutes parts 1'expérience qui la précéde a formulé, ce qui
s'est ébauché dans certains dires, ce qui n'a pas été¢ absolument purifi¢, résolu, mis au point, et
nous dirons tout au moins maintenant que nous pouvons édifier d'autres pas, mais non qui le
corrigent, c'est a savoir cette fonction de I'objet a.

Qu'il nous intéresse au niveau de la sublimation, c'est bien certainement comme avec cette sorte
de prudence presque pataude avec laquelle Freud 1'a avancé, 1I’ceuvre d'art pour appeler par son
nom ce qui aujourd'hui centre, fait la visée de ce que nous énongons sur la sublimation, 1’ceuvre
d'art ne se présente pas autrement au niveau ou Freud la saisit, s'oblige lui-méme a ne pouvoir la
saisir autrement, que comme une valeur commerciale ; c'est quelque chose de prix, peut-étre
sans doute d'un prix a part, mais des lors qu'elle est sur le marché, pas tellement distinguable de
tout autre prix. L'accent qui est a mettre, c'est que ce prix, elle le regoit d'un 205

529



SEMINAIRE 16

rapport privilégié de valeur a ce que dans mon discours j'isole et je distingue comme la
jouissance, la jouissance étant ce terme qui ne s'institue que de son évacuation du champ de
I'Autre et par 1a méme de la position du champ de I'Autre comme lieu de la parole comme telle.
Ce qui fait de l'objet a ce quelque chose qui peut fonctionner comme équivalent de la
jouissance, c'est une structure topologique, c'est trés précisément dans la mesure ou seulement a
prendre la fonction par ou le sujet n'est plus fondé, n'est plus introduit que comme effet de
signifiant et a nous rapporter au schéma que j'ai cent fois répété devant vous depuis le début de
I'année du S signifiant comme représentant du sujet pour un signifiant qui, de sa nature, est
autre, ce qui fait que ce qui le représente ne peut se poser que comme d'avant cet autre, ce qui
nécessite la répétition du rapport de ce S a ce A comme lieu des signifiants autres, dans un
rapport qui laisse intact le lieu qui n'est point a prendre comme une partie mais, conformément a
tout ce qui s'énonce de la fonction de l'ensemble, comme laissant I'élément lui-méme en
puissance d'ensemble, égale ce résidu quoique distinct sous la fonction du a au poids de 1'Autre
dans son ensemble, c'est en tant qu'il est ici une place que nous pouvons désigner du

terme conjoignant l'intime a la radicale extériorité, c'est en tant que l'objet a est extime et
purement dans le rapport instauré de l'institution du sujet comme effet de signifiant, comme par
lui-méme déterminant dans le champ de I'Autre cette structure dont il nous est facile de voir la
parenté, les variations dans ce qui s'organise de toute structure de bord en tant qu'elle a le choix,
si I'on peut dire, de se réunir soit sous la forme de la sphére, en tant que le bord ainsi dessiné se
réunit en un point 1a plus problématique, quoique apparemment la plus simple des structures
topologiques, soit que nous poursuivons sous cette forme, de ce que produit le tore, conjoindre
les deux bords opposés se correspondant point par point dans une double ligne vectorielle, soit
qu'a I'opposé nous ayons la structure - je ne fais ici que la rappeler - du crosscap, soit que nous
ayons par combinaison des deux différentes possibilités la structure dite de la bouteille de
Klein.

206

530



SEMINAIRE 16

Or il est facile de s'apercevoir que de ces quatre structures topologiques, les objets a tels qu'ils
fonctionnent effectivement dans les rapports engendrés du sujet a 1'Autre dans le réel, reflétent
un par un, il y en a quatre aussi, ces quatre structures. Mais c'est 1a quelque chose que, pour
I'indiquer tout de suite, je ne reviendrai que plus tard, et a d'abord réanimer pour vous la
fonction concréte, la fonction que, dans la clinique, joue l'objet a. L'objet a avant d'étre
possiblement, par les méthodes élaborant sa production sous la forme que tout a 'heure nous
avons qualifiée de commerciale est a des niveaux précisément exemplifiés par la clinique, en
posture de fonctionner comme lieu de capture de la jouissance.

Et ici je ferai un saut, j'irai vite et droit en un certain vif du sujet auquel peut-&tre mon premier
propos, en venant aujourd'hui ici & vous, donnait plus de détour. Trés vite, dans les énoncés
théoriques, je parle de ceux de Freud, le rapport entre la névrose et la perversion s'est vu
produit. Comment cela a-t-il en quelque sorte forcé 1'attention de Freud ? Freud s'introduisait
dans ce champ au niveau de patients névrotiques, sujets a toutes sortes de troubles et qui, par
leurs récits, tendaient plutdt a I'amener sur le champ d'une expérience traumatique comme il lui
est apparu tout d'abord, si assurément le probléme de ce qui, cette expérience, l'accueillait en
quelque sorte chez le sujet apparemment traumatisé, la question ainsi s'introduisit du fantasme
qui est bien en effet ce qui est le nceud de tout ce dont il s'agit concernant une économie pour
laquelle Freud a produit le mot de libido. Mais encore devons-nous entierement nous fier au fait
que ces fantasmes nous permettraient, en quelque sorte, de reclasser, de remanier du dehors, a
savoir d'une expérience non issue des pervers, ce qui d'abord a la méme époque - ai-je besoin de
rappeler seulement les noms de Krafft Ebing et de Havelock Ellis - présentait d'une fagon
descriptive ce champ dit des perversions sexuelles.

On sait la difficulté que treés vite, apres ce premier abord, aprés tout déja d'un ordre topologique
puisqu'il s'agissait de névrose, de trouver en quelque sorte, puisqu'on disait l'envers, je ne sais
quoi qui déja

se présentait comme l'annonce de ces surfaces qui tant nous intéressent de ce qui survient quand
une coupure les tranche, mais bien vite, la chose a paru n'étre aucunement résolue, simplifiée de
ce qui de toute facon a se 207

531



SEMINAIRE 16

présenter peut-€tre un peu vite comme une fonction étagée, la névrose assurément, au regard de
la perversion, se présentant comme a tout le moins la refoulant pour une part, comme une
défense contre la perversion, mais n'est-il pas clair, ne 1'a-t-il pas été tout de suite, que nulle
résolution ne saurait étre trouvée de la seule mise en évidence dans le texte de la névrose d'un
désir pervers ? Si cela fait partie de 1'épelage, du déchiffrage de ce texte, il rien reste pas moins
qu'en aucun cas, ce n'est sur ce plan que le névrosé dans la cure trouve sa satisfaction, si bien
qu'a aborder la perversion elle-méme, il est bien vite apparu qu'elle ne présentait au regard de la
structure pas moins de problémes et de défenses a I'occasion que la névrose. Tout ceci ressortit
a des références techniques dont il semble aprés tout, a y regarder d'un peu de distance, que
leurs impasses ne relévent peut-étre que d'une relative duperie subie par la théorie, du terrain
méme ou, soit chez le névrosé, soit chez le pervers, il a a coller.

Si nous prenons les choses du niveau ou nous a permis de I'articuler le retour a cette terre ferme
que rien ne se passe dans l'analyse qui ne doive étre référé au statut du langage et a la fonction
de la parole, nous obtenons ce que j'ai fait une certaine année sous le titre Les Formations de
l'Inconscient. Ce n'est pas pour rien que je suis parti de ce qui, en apparence, de ces formations
est le plus distant de ce qui nous intéresse dans la clinique, a

savoir le mot d'esprit. C'est a partir du

mot d'esprit que j'ai construit ce graphe qui aussi bien, pour n'avoir pas encore a tous montré ses
évidences, n'en reste pas moins fondamental en 1'occasion. Comme chacun sait et peut le voir, il
est fait du réseau de trois chaines dont deux se trouvent déja marquées sinon élucidées de
certaines formules dont certaines ont pu étre abondamment commentées, puisque le $ + D est ce
qui marque comme fondamental la dépendance du sujet par rapport a ce qui, sous le nom de
demande, a été

fortement distanci¢ de ce qu'il en est du besoin, la forme méme signifiante, les défilés du
signifiant, comme je me suis exprimé, la spécifiant, la distinguant et ne permettant d'aucune
fagon d'en réduire I'effet aux simples termes d'un appétit physiologique, ce qui bien entendu est
d'ores et déja exigé mais éclairé par ce medium, est d'ores et déja exigé du seul fait que ces
besoins, au niveau de notre expérience, ne nous intéressent que pour autant qu'ils viennent en
position d'équivalent d'une demande sexuelle. Les 208

532



SEMINAIRE 16

autres jonctions, signifi¢ en tant qu'issu du A posé comme le trésor des signifiants, ne constituent au
point ou nous en sommes qu'un simple rappel. Ce que je veux ici avancer, puisque aussi bien je ne
l'ai jamais vu distinguer par personne, c'est que, encore qu'il s'agisse dans ces trois chaines de
chaines qui ne sont supposables, instaurables, fixables que pour autant qu'il y a du signifiant dans le
monde, que le discours existe, qu'un certain type d'étre y est pris qui s'appelle homme, ou étre
parlant, qu'ici, a partir de 1'existence de la concaténation possible comme constituant 1'essence
méme de ces signifiants, ce que nous avons la et ce que le complément de ce graphe démontre, c'est
ceci, c'est que si cette fonction symbolique ici de la possibilité de retour court, qui se fait de
I'énoncé du plus simple discours, de celui fondamental au niveau de quoi nous pouvons affirmer
qu'il n'y a pas de métalangage, que rien de tout ce qui est symbolique ne saurait s'édifier que du
discours normal, ceci nous pouvons le spécifier de la catégorie que je distingue comme le
symbolique, et nous apercevoir que ce dont il s'agit dans la chaine supérieure, c'est trés précisément
de ses effets dans le réel, aussi bien le sujet qui est son premier et majeur effet n'apparait-il qu'au
niveau de cette chaine seconde. S'il reste ici quelque chose qui assurément, quoique toujours agité et
particulierement dans mon discours de cette année, n'a pas pris, puisque c'est 1a I'objet de ce qu'a
partir de la j'avance, sa pleine instance, c'est ce qu'il en est de ceci, du signifiant comme tel par quoi
apparait l'incomplétude fonciere de ce qui constitu¢ se produit comme lieu de 1'Autre, ou plus
exactement ce qui en ce lieu trace la voie d'un certain type de leurre tout a fait fondamental. Le lieu
de I'Autre comme évacué de la jouissance n'est pas seulement place nette, rond briilé, de ce qu'il est
non pas seulement cet Autre, cette place ouverte au jeu des roles, mais quelque chose de soi-méme
structuré de l'incidence signifiante, ceci est trés précisément ce qui y introduit ce manque, cette
barre, cette béance, ce trou qui peut se distinguer du titre de 1'objet a. Or c'est ce que j'entends ici
vous faire sentir par des exemples pris au niveau de 1'expérience qui est celle ou recourt Freud lui-
méme quand il s'agit d'articuler ce qu'il en est de la pulsion.

N'est-il pas étrange qu'aprés avoir mis dans l'expérience tant d'accent sur la pulsion orale, sur la
pulsion anale, prétendues ébauches dites prégénitales de quelque chose qui viendrait a maturité en
comblant je ne sais quel mythe de complétude préfiguré par 1'oral, je ne sais quel mythe de don,
d'émission de cadeau, préfiguré par 1'anal, que Freud aille tout au loin en apparence de ces deux
pulsions fondamentales a articuler ce qu'il en est du montage de la source, de la poussée, de 1'objet,
de la fin, du Ziel, a l'aide des pulsions scoptophilique et sadomasochiste. Ce que je voudrais avancer
tout a trac, c'est que la fonction du pervers, celle qu'il remplit, loin d'étre, 209

533



SEMINAIRE 16

comme on l'a dit longtemps, comme on n'ose plus le dire depuis quelque temps et
principalement a cause de ce que j'en ai énoncé, est d'étre fondée sur quelque mépris de 1'autre
ou, comme on dit, du partenaire, est quelque chose qui est a jauger d'une facon autrement riche
et que, pour faire sentir au moins au niveau d'un auditoire tel que celui que j'ai devant moi,
hétérogene, j'articulerai de dire que le pervers est celui qui se consacre a boucher ce trou dans
I'Autre, que, jusqu'a un certain point, pour mettre ici les couleurs qui donnent aux choses leur
relief, je dirai qu'il est du coté de ce que 1'Autre existe, que c'est un défenseur de la foi.

Aussi bien, a regarder d'un peu prés les observations, on verra, a cette lumiére qui fait du
pervers un singulier auxiliaire de Dieu, s'éclairer des bizarreries qui sont avancées sous des
plumes que je qualifierai d'innocentes. Dans un trait¢ de psychiatrie ma foi fort bien fait au
regard des observations qu'il collationne, nous pouvons voir qu'un exhibitionniste ne se
manifeste pas dans ses ¢ébats seulement devant les petites filles ; il lui arrive aussi de le faire
devant un tabernacle. Ce n'est certes pas seulement sur des détails semblables que quelque
chose peut s'éclairer, mais seulement d'abord d'avoir pu repérer, ce qui fut fait, et ici, déja deés
longtemps, la fonction isolable dans tout ce qu'il en est du champ de la vision, a partir du
moment ou ces problémes se posent au niveau de I’ceuvre d'art, ce qu'il en est de la fonction du
regard. Par définition, ce n'est pas facile a dire, ce que c'est qu'un regard. C'est méme une
question qui peut trés bien soutenir une existence et la ravager. J'ai pu voir en un temps une
jeune femme pour qui c'est proprement cette question conjointe a une structure que je n'ai pas
ici plus a indiquer, qui s'est trouvée aller jusqu'a entrainer une hémorragie rétinienne dont les
séquelles furent durables.

Qu'est-ce qui empéche de s'apercevoir qu'avant de s'interroger sur ce qu'il en est des effets d'une
exhibition, a savoir si ¢a fait peur ou pas au témoin qui parait la provoquer, a savoir si c'est bien
dans l'intention de l'exhibitionniste de provoquer cette pudeur, cet effroi, cet écho, ce quelque
chose de farouche ou de consentant, qui ne voit pas d'abord que l'essentiel de cette face que
vous qualifierez comme vous voulez, active ou passive, je vous en laisse le choix, de la pulsion
scoptophilique - en apparence elle est passive puisqu'elle donne a voir - c'est & proprement et
avant tout de faire apparaitre au champ de 1'Autre le regard ? Et pourquoi sinon pour y évoquer
ce rapport topologique de ce qu'il en est de la fuite, de 1'insaisissable du regard dans son rapport
avec la limite imposée a la jouissance par la fonction du principe du plaisir. C'est a la jouissance
de I'Autre que l'exhibitionniste veille. Il semble qu'ici, ce qui fait mirage, illusion, et donne,
suggere cette pensée qu'il y a mépris du partenaire, c'est 1'oubli de ceci qu'au-dela du support
particulier de 1'Autre que donne ce partenaire, il y a cette fonction fondamentale qui est pourtant
1a toujours 210

534



SEMINAIRE 16

bien présente chaque fois que la parole fonctionne, celui dans lequel tout partenaire n'est
qu'inclus a savoir du lieu de la parole, du point de référence ou la parole se pose comme vraie.
C'est au niveau de ce champ, du champ de I'Autre en tant que déserté par la jouissance, que
l'acte exhibitionniste se pose pour y faire surgir le regard. C'est en cela qu'on voit qu'il n'est pas
symétrique de ce qu'il en est du voyeur, car ce qui importe au voyeur, et trés souvent de ce
qu'ait été en quelque sorte profané a son niveau tout ce qui peut étre vu, c'est justement
d'interroger dans I'Autre ce qui ne peut se voir, ce qui au niveau d'un corps gréle, d'un profil de
petite fille, est I'objet du désir du voyeur, c'est trés précisément ce qui ne peut s'y voir qu'a ce
qu'elle le supporte de l'insaisissable méme, d'une ligne ou il manque, c'est-a-dire le phallus. Que
le petit gar¢on se soit vu maltraité assez pour que rien de ce qui, pour lui, peut s'accrocher a ce
niveau de mysteére ne paraisse retenir l'attention d'un oeil indifférent, voila ce qui d'autant plus
la projette, cette chose en lui négligée, a la restituer dans I'Autre, a en supplémenter le champ de
I'Autre, a l'insu méme de ce qui en est le support. Ici, de cet insu, la jouissance pour 1'Autre,
c'est-a-dire la fin méme de la perversion se trouve en quelque sorte échapper, mais c'est aussi
bien ce qui démontre d'abord que nulle pulsion n'est simplement le retour de l'autre, qu'elles
sont dissymétriques et que ce qui est essentiel dans cette fonction est celle d'un supplément, de
quelque chose qui au niveau de 1'Autre interroge ce qui manque a 1'Autre comme tel, et qui y
pare. C'est bien en cela que certaines analyses, et toujours en effet les plus innocentes, sont
exemplaires. Il m'est impossible, aprés avoir comme je 1'ai fait la derniére fois jeté le doute de
quelque manque de sérieux sur une certaine philosophie de ne pas me souvenir aussi de
'extraordinaire pointe de ce qui est saisi dans I'analyse de la fonction du voyeur. Celui qui, au
moment ou il regarde par le trou de la serrure, qui est véritablement ce qui ne peut pas se voir,
rien assurément ne peut le faire choir de plus haut que celui d'étre surpris dans la capture ou il
est de cette fente, dont ce n'est pas pour rien qu'une fente elle-méme, on l'appelle un regard,
voire un jour. Le retour est ce dont il s'agit, a savoir sa réduction a la position humiliée, voire
ridicule qui n'est pas du tout liée a ceci qu'il est justement au-dela de la fente, mais de ce qu'il
puisse étre saisi par un autre dans une posture qui ne déchoit que du point de vue du narcissisme
de la position debout, de celle de celui qui ne voit rien tellement il est bien sir de lui. Voila ce
qui, a une page que vous retrouverez aisément de 1'Etre et du Néant, a quelque chose en effet
d'impérissable, quel que soit le c6té partial de ce qui en est déduit quant au statut de 1'existence.
Mais le pas suivant n'a pas moins d'intérét. Quel est donc l'objet a dans la pulsion sado-
masochiste ? Est-ce qu'il ne vous semble pas qu'a mettre en relief l'interdit propre a la
jouissance, c'est cela qui doit nous 211

535



SEMINAIRE 16

permettre aussi de remettre a sa place ce dont on croit faire la clé de ce qu'il en est du sado-
masochisme, quand on parle du jeu avec la douleur, pour aussitot se rétracter et dire qu'apres
tout, ce n'est amusant que si la douleur ne va pas trop loin. Cette sorte d'aveuglement, de leurre,
de faux effroi, de chatouillage de la question reflétant en quelque sorte apres tout le niveau ou
reste tout ce qui peut se pratiquer dans le genre, est-ce que ceci ne risque pas, n'est pas en fait le
masque essentiel grace a quoi échappe ce qu'il en est de la perversion sadomasochiste ?

Vous le verrez tout a 'heure, si tout ceci peut vous paraitre point trop osé, voire spéculation tres
peu propice a une Einfiihlung, et pour cause, en majorité, tous tant que vous €tes, quoi que vous
puissiez en croire, ce qu'il en est de la perversion, de la vraie perversion, ¢a vous échappe ; ce
n'est pas parce que vous révez de la perversion que vous €tes pervers. Cela peut servir a tout
autre chose, de réver de la perversion, et principalement, quand on est névros¢, a soutenir le
désir, ce dont, quand on est névrosé, on a bien besoin ! Mais ¢a ne permet pas du tout de croire
qu'on comprend les pervers. Il suffit d'avoir pratiqué un exhibitionniste pour bien s'apercevoir
qu'on ne comprend rien a ce qui en apparence je ne dirai pas le fait jouir, puisqu'il ne jouit pas,
mais il jouit quand méme, et a cette seule condition de faire le pas que je viens de dire, a savoir
que la jouissance dont il s'agit, c'est celle de 1'Autre. Naturellement, il y a une béance. Vous
n'étes pas des croisés, vous; vous ne vous consacrez pas a ce que l'Autre, c'est-a-dire je ne sais
quoi d'aveugle et peut-étre de mort, jouisse. Mais lui, 1'exhibitionniste, ¢a l'intéresse. C'est
comme ¢a, c'est un défenseur de la foi.

C'est pour ¢a que pour rattraper, je me suis laissé aller a parler de croisés, croire a I'Autre, la
croix, les mots frangais s'enchainant comme ¢a, chaque langue a ses échos et ses rencontres -
croa-croa, comme disait aussi Jacques Prévert - les croisades, ¢a a existé, c'était aussi pour la
vie d'un Dieu mort; ca signifiait bien quelque chose de tout aussi intéressant que de savoir ce
qui, depuis 1945, fait le jeu entre communisme et gaullisme. Ca a eu d'énormes effets. Pendant
que les chevaliers se croisaient, 'amour pouvait devenir civilisé 1a ou ils avaient vidé les lieux,
cependant que, quand ils étaient ailleurs, ils rencontraient la civilisation, c'est-a-dire ce qu'ils
allaient chercher, un haut degré de perversion, et que du méme coup ils flanquaient tout par
terre. Byzance ne s'en est point relevée, des croisades. Il faut faire attention a ces jeux parce que
¢a peut encore arriver, méme maintenant, au nom d'autres croisades.

Mais revenons a nos sado-masochistes qui sont justement toujours séparés, a savoir que
puisque, je l'ai dit tout a 1'heure, il y en a un au niveau de la pulsion scoptophilique qui réussit
ce qu'il a a faire, a savoir la jouissance de 1'Autre, et un autre qui n'est 1a que pour boucher le
trou avec son propre regard, sans faire que l'autre y voie méme sur ce qu'il est un 212

536



SEMINAIRE 16

petit peu plus. C'est & peu pres le méme cas dans les rapports entre le sadique et le masochiste, a
cette seule condition qu'on s'apergoive ou est I'objet a.

Il est étrange que, vivant a une époque en somme ou nous avons trés bien ressuscité toutes les
pratiques de la question, de la question au temps ou ¢a jouait un role dans les meeurs judiciaires a un
niveau ¢élevé, maintenant qu'on a laissé ¢a a des opérateurs qui font ¢a au nom de je ne sais quelle
folie dans le genre intérét de la patrie ou de la troupe, il est curieux, apreés avoir vu aussi quelques
petits jeux de scéne avec lesquels, apres la guerre ou il s'est passé pas mal de choses, la derniére
dans ce genre, on prolongeait un peu le plaisir sur les planches en nous en montrant des simulacres,
il est étrange qu'on ne s'apercoive pas de la fonction essentielle que joue a ce niveau d'abord la
parole, I'aveu ; malgré tout, les jeux sadiques, ce n'est pas simplement intéressant dans les réves des
névrosés, on peut tout de méme voir, 1a ou ¢a se produit, il a beau y avoir des raisons, nous savons
trés bien ce qu'il faut penser des raisons, les raisons sont secondaires aupres de ce qui se passe dans
la pratique. Si effectivement c'est toujours autour de quelque chose ou il s'agit de peler un sujet de
quoi ? de ce qui le constitue dans sa fidélité, a savoir sa parole, on pourrait peut-tre se dire que ¢a a
quelque chose a faire dans la question. C'est une approche. Je vous le dis tout de suite, ce n'est pas
la parole qui est la I'objet a, mais c'est pour vous mettre sur la voie. C'est trés favorable a
malentendu d'aborder la question sous ce biais, vous allez le voir tout de suite, c'est a savoir qu'il va
y avoir justement ce que je repousse, a savoir une symétrie, a savoir que le masochiste floride, le
beau, le vrai, Sacher Masoch lui-méme, il est certain qu'il organise toute chose de fagon a n'avoir
plus la parole.

En quoi est-ce que ¢a peut tellement 1'intéresser ? Eclairons notre lanterne. Ce dont il s'agit, c'est de
la voix. Que le masochiste fasse de la voix de l'autre a soi tout seul ce a quoi il va donner le garant
d'y répondre comme un chien, cela est I'essentiel de la chose et s'éclaire de ceci que ce qu'il va
chercher, c'est justement un type d'autre qui, sur ce point de la voix, peut étre mis en question. La
chére meére, comme l'illustre Deleuze, a la voix froide et parcourue de tous les courants de
l'arbitraire, est 1a quelque chose qu'avec la voix, cette voix que peut-étre il n'a que trop entendue
ailleurs, du coté de son pere, vient en quelque sorte compléter et 1a aussi boucher le trou. Seulement
il y a quelque chose dans la voix qui est plus spécifi¢ topologiquement, a savoir que nulle part le
sujet n'est plus intéressé a l'autre que par cet objet a 1a. Et c'est bien pour ¢a que la comparaison
topologique, celle qui s'illustre ici du trou dans une sphére qui rien est pas une puisque précisément
c'est dans ce trou qu'elle se replie elle-méme, un examen un peu attentif de ce qui se passe au niveau
de structures organiques, trés nommément de 1'appareil du vestibule ou des canaux semi-circulaires,
nous porte a ces formes radicales 213

537



SEMINAIRE 16

dont déja je vous donnai il y a quinze jours l'apercu avec le recours a un type d'animal des plus
primitifs ; ajoutons a celui que j'ai nommé le crustacé dit Palémon, joli nom plein d'échos
mythiques. Mais qu'il ne nous distraie pas de ceci que 1'animal, quand, a chacune de ses mues, il
est dépouillé de tout I'extérieur de ses appareils, s'oblige et pour cause, parce que sans cela il ne
saurait d'aucune fagon se mouvoir, a se retaper, dans le creux ouvert & son niveau animal a
I'extérieur, dans le creux de ce qui n'en est pas moins bel et bien une oreille quelques petits
grains de sable, histoire que ca le chatouille la-dedans. Il est strictement impossible de
concevoir ce qu'il en est de la fonction du Surmoi si I'on ne comprend pas - ¢a n'est pas tout
mais c'est un des ressorts - 1'essentiel de ce qu'il en est de la fonction de 1'objet "a" réalisée par
la voix en tant que support de l'articulation signifiante, par la voix pure en tant qu'au lieu de
I'Autre, elle est, oui ou non, instaurée d'une fagon perverse ou pas.

Si I'on peut parler d'un certain masochisme moral, ce ne peut étre fondé que sur cette pointe de
l'incidence de la voix de I'Autre non pas dans l'oreille du sujet mais au niveau de 1'Autre qu'il
instaure comme ¢étant complété de la voix et, a la fagon dont tout a 1'heure jouit I'exhibitionniste,
c'est dans ce supplément de 1'Autre et non sans que soit possible une certaine dérision qui
apparait dans les marges du fonctionnement masochiste, c'est au niveau de 1'Autre et de la
remise a lui de la voix que 1'axe de fonctionnement, 1'axe de gravité du masochiste joue. Disons-
le, il suffit d'avoir vécu a notre époque pour saisir, pour savoir qu'il y a une jouissance dans
cette remise a I'Autre, et d'autant plus qu'il est moins valorisable, qu'il a moins d'autorité, dans
cette remise a I'Autre de la fonction de la voix. D'une certaine fagon, ce mode de dérobement,
de vol de la jouissance peut étre, de toutes celles perverses imaginables, la seule qui soit jamais
pleinement réussie.

Il n'en est certainement pas de méme au niveau ou le sadique essaie a sa facon, lui aussi, et
inverse, de compléter 1'Autre, en lui Otant la parole, certes, et en lui imposant sa voix. En
général, ca rate. Qu'il suffise a cet égard de se référer a I’ceuvre de Sade ou il est vraiment
impossible d'¢éliminer cette dimension de la voix, de la parole, de la discussion, du débat. Apres
tout, on nous raconte tous les exces les plus extraordinaires exercés a 1'endroit de victimes dont
on ne peut étre en tous cas surpris que d'une chose, c'est de leur incroyable survie. Mais il n'y a
pas un seul de ces exces qui ne soit en quelque sorte non seulement commenté mais en quelque
sorte fomenté d'un ordre dont le plus étonnant est qu'aussi bien il ne provoque aucune révolte
mais dont apres tout aussi nous avons pu voir par des exemples historiques que c'est comme ¢a
que ¢a peut se passer. On n'a jamais vu apparemment dans ces troupeaux qui se sont trouvés
poussés vers 1és fours crématoires quelqu'un tout d'un coup se mettre simplement a 214

538



SEMINAIRE 16

mordre le poignet d'un gardien. Le jeu de la voix trouve ici son plein registre, il n'y a qu'une
seule chose, c'est que la jouissance ici, exactement comme dans le cas du voyeur, échappe ; sa
place est masquée par cette domination étonnante de 1'objet ¢, mais la jouissance, elle, n'est
nulle part. Il est tout a fait clair que le sadique ici n'est que l'instrument de quelque chose qui
s'appelle supplément donné a 1'Autre, mais dont dans ce cas 1'Autre ne veut pas. Il ne veut pas,
mais il y obéit quand méme. Telle est la structure de ces pulsions, pour autant qu'elles révelent
qu'un trou topologique a soi seul peut fixer toute une conduite subjective et met un relatif
éminent dans tout ce qui peut étre forgé autour de prétendues Einfiihlung.

Puisque 1'heure s'est avancée et qu'aussi bien ceci a été subtil a produire pour que j'y aie mis
tout ce temps, j'annonce pourtant que le probléme du névrosé est celui-ci. Vous vous référerez a
l'article que j'ai fait sous le titre Remarque sur un discours de Daniel Lagache. Il est
indispensable pour nous retrouver dans ceci d'égaré qu'a tout ce qui s'est dit au niveau du texte
freudien concernant l'identification, le flottement, la contradiction nette qu'il y a a travers ses
ouvrages, a travers ses énoncés sur ce qu'il en est de ce qu'il appelle réservoir de la libido qui,
tantot est produit comme /'Ich, a savoir le narcissisme, tantét au contraire comme ¢a, /'égo
¢tant évidemment inséparable du narcissisme et se trouvant en position problématique, c'est a
savoir, est-ce au titre de I'objet qu'il offre, convoitise du Ca, i/ faut bien le dire que /'égo vient
a s'introduire comme instance efficace ou rejaillirait a son tour l'intérét porté sur les objets.
Est-ce au contraire, de 1'objet fomenté au niveau du Ca, que /'égo se trouverait se valoriser
secondairement, comme semblable, aussi bien que des objets ? Ceci nous introduit a poser d'une
facon radicale, a reposer toute la question de ce qu'il en est de l'identification. Ce n'est que pour
autant que le névrosé se veut étre 1'Un dans le champ de I'Autre, ce n'est que pour autant que
l'idéalisation joue un role logique primordial qu'il se trouve a partir de 1a confronté avec les
problémes narcissiques. Mais faire seulement cette remarque, que je vous suggére du méme
coup, de nous demander si nous ne subissons pas, avec Freud dans 1'imagination du narcissisme
primaire, un effet apres coup, imagé, voire indiciblement faussé, nous en rajoutons un tout petit
peu, juste ce qu'il faut pour tomber dans le panneau du névrosé, a savoir que c'est dans la
mesure ou le narcissisme secondaire, sous sa forme caractérisée de capture imaginaire, est le
niveau ou se présente pour lui d'une fagon dont le probléme est tout a fait différent de ce qu'il en
est d'avec le pervers, c'est ce que j'essayerai de vous faire sentir la prochaine fois. C'est dans
cette mesure que nous croyons pouvoir penser qu'il y a eu quelque part cette relation non pas de
supplément, mais de complément a I'Un et que nous investissons la pulsion orale qu'il présente,
pourtant trés apparemment a une seule condition qu'on se dessille de la 215

539



SEMINAIRE 16

fascination du névrosé, qui présente trés apparemment le méme caractére d'étre centré autour
d'un objet tiers qui se dérobe, aussi insaisissable en son genre que le regard ou la voix et ce
fameux sein, dont a l'aide de jeux de mots, on fait le giron maternel. Derri¢re le sein et tout
aussi plaqué que lui sur le mur qui sépare l'enfant de la femme, le placenta est 1a pour nous
rappeler que loin que I'enfant dans le corps de la mére et avec lui fasse un seul corps, il n'y est
méme pas enfermé dans ses enveloppes, il n'y est point un neuf normal, il est bris¢, rompu dans
cette enveloppe par cet élément de placage par lequel aussi bien, nous le savons maintenant,
peuvent lier et jouer tous les conflits, qui ressortissent a la place de byzantinisme, au mélange
des sangs et a I'incompatibilité de tel groupe avec tel autre.

Cette fonction d'un objet tiers que j'ai appelé plaque , pendeloque encore dirai-je, car nous le
reverrons sous ses formes éminentes dans tout ce qui de la culture s'édifie, la chose accrochée
au mur et qui leurre. Est-ce que ce n'est pas ce qui apparait effectivement dans 1'expérience du
névrosé¢ ? Je veux dire qu'a la convertir, qu'a la combler du mythe d'une unité primitive, d'un
paradis perdu, soi-disant achevé du trauma de la naissance, nous ne tombons pas dans ce qui est
justement en jeu dans l'affaire du névrosé. Ce dont il s'agit pour lui, nous le verrons, je
l'articulerai en détail et déja vous pouvez en trouver les premieres lignes dessinées dune fagon
parfaitement claire dans cet article, c'est de 'impossibilité de faire rentrer sur le plan imaginaire
cet objet petit @ en conjonction avec l'image narcissique. Nulle représentation ne supporte la
présence de ce qui s'appelle le représentant de la représentation. On ne voit que trop ici la
distance marquée par ce terme qu'il n'y a de l'une a l'autre, du représentant a la représentation,
aucune équivalence. C'est ce qui me permet d'amorcer, d'indiquer le point ou tout ceci sera
réordonné, la troisieme ligne du graphe, celle qui croise les deux autres, c'est a proprement
parler, ce qui d'une concaténation symbolique se rapporte a I'imaginaire ou elle trouve son lest.
C'est sur cette ligne que dans le graphe complet vous rencontrez le Moi, le désir, le fantasme et
enfin I'image spéculaire avant que sa pointe, sa pointe qui n'est ici a gauche, en bas, saisissable
que comme d'un effet rétroactif, sa pointe ne consiste qu'en illusion rétroactive également d'un
narcissisme primaire. C'est autour de cela que sera recentré le probléme du névrosé, la
manifestation aussi du fait que, en tant que névrosé, il est précisément voué a 1'échec de la
sublimation. Donc, si notre formule de S barré poingon de petit a (§ *a), en tant que formule
du fantasme est a mettre en avant au niveau de la sublimation, ce n'est trés précisément pas
avant qu'une critique soit portée sur toute une série d'implications latérales qui ont été données
de fagon injustifiée en raison du fait que I'expérience qui n'aurait pourtant pas pu avoir lieu
autrement, que l'expérience des incidences du signifiant sur le sujet ait été faite au niveau des
névroses.

216

540



SEMINAIRE 16

LECON XVII 23 AVRIL 1969
(Au tableau)

Vérité en-deca de la pensée, Savoir au-dela ?

Censure
sens - cens

La bouteille de Klein

Le temps des vacances a coupé notre propos. Comme vous le voyez, moi aussi, j'ai pris mon
temps pour le reprendre.

Je vous ai laissés sur le sujet de la sublimation une fois ouvert, que nous aurons a renchainer a
quelques pointages sur ce qu'il en est, du point de vue de la structure sur ce qu'il en est de la
perversion. A quoi j'ai apporté cette précision qu'il nous fallait définir, d'une facon que mes
schémes, mes notions si vous voulez a la rigueur, rendent trés simple et trés accessible, c'est a
savoir est-ce que le sujet, dans la perversion, prend soin lui-méme de suppléer a cette faille de
I'Autre, qui est une notion dun accés pas de premier plan, qui nécessite une certaine
¢laboration de l'expérience psychanalytique. C'est donc uniquement pour ceux qui sont
familiers de mes termes que cette formule peut prendre valeur de pas. C'est 1a certainement
I'inconvénient de ce qui n'est pas le privilége de mon enseignement, de ce qui est le facteur
commun de toute science a partir du moment ou elle a commencé de se construire. Ce n'est
pas pour autant, bien sir, que cela suffise a authentifier comme scientifique ce a quoi mon
enseignement s'efforce de parer, de parer a quelque chose qui, au nom dune prétendue
référence a la clinique, laisse toujours le compte-rendu de cette expérience a ce qu'on peut
bien appeler une fonction réduite a je ne sais quel flair, qui ne saurait bien entendu s'exercer si
déja ne lui étaient donnés les points d'une orientation qui, elle, a été le fruit d'une construction
et fort 217

541



SEMINAIRE 16

savante, celle de Freud, mais enfin dont il s'agit de savoir s'il suffit de s'y loger puis, a partir de
la, de se laisser guider sur ce qu'on prend pour étre appréhension plus ou moins vécue de la
clinique, mais qui n'est tout simplement que place a ce que s'y reglissent les plus noirs préjugés.
On prend cela pour du sens. C'est a ce sens que je crois que devrait étre appliquée une exigence
censitaire, a savoir que ceux qui s'en targuent aient a faire preuve par ailleurs de suffisantes
garanties. J'essaierai aujourd'hui de dire pourquoi ces garanties doivent €tre prises ailleurs que
dans ce champ ou d'ordinaire ils n'ont rien fait ni pour authentifier ce qu'ils ont recu de Freud
concernant ce qui fait la structure de ce champ, ni - ce qui est bien le minimum d'exigence -
pour tenter de lui donner suite, d'en rendre compte.

J'ai eu parmi les premiers a entendre de la sortie d'un libelle dont le titre, a lui seul, est
déshonorant, que je n'énoncerai pas ici de ce fait, mais qui, sous le chef avoué des auteurs qui se
déclarent des les premicres lignes, de deux analystes, prétendent faire bilan, cuber, réduire a sa
valeur qui ne va pas plus haut que des horizons, je dois dire, exécrables, qui peuvent faire la
reégle dans un certain champ de l'expérience psychanalytique, réduire ce qu'il en est de ce qu'ils
appellent, le nom est inclus dans leur titre, de ce qu'ils désignent globalement comme la
contestation. Aprés c¢a, vous savez a quoi vous en tenir ! La régression psychique, l'infirmité,
l'infantilisme sordide dont feraient preuve tous ceux qui, a quelque titre, se manifestent dans ce
registre - et Dieu sait combien il peut étre nuancé - ceux-la sont vraiment ramenés au niveau de
ce que, dans un certain champ, dans un certain cadre de I'expérience psychanalytique, on est
capable de penser. Ca ne va pas plus loin ! Je n'y ajouterai pas d'autre note. Simplement je
constate, j'enregistre que, quelque soupgon qui ait pu en venir a certains parmi mes ¢éléves les
plus authentiques, ceci ne surgit de personne dont on ait vu a quelque moment ici la figure.
C'est un fait. C'est un fait que j'ai méme confirm¢, m'adressant a tel ou tel qui aurait pu tomber
sur ce soupgon.

Je dois dire que le fait méme de poser cette question avait quelque chose peut-étre d'un peu
offensant. Mais enfin, d'ou je suis, il faut que je puisse répondre, et répondre de la fagon la plus
ferme qu'aucun de ceux qui, & quelque moment sont apparus ici pour a I'occasion collaborer, me
répondre, qui a quelque degré aient été les assistants de ce séminaire, n'a fait rien d'autre que de
répudier avec horreur la plus mince approbation qu'ils pourraient donner a cette extravagante
initiative, a ce véritable déculottage d'une pensée au plus ras du sol.

Voici donc les choses aérées, ce qui d'ailleurs aussi bien n'exclut pas que, par quelque coté,
telles personnes que j'évoque a l'instant ne puissent aussi prendre quelque pente qui, a la fin du
compte, n'est pas sans rejoindre 218

542



SEMINAIRE 16

ce qui peut s'exprimer dans un certain registre. Qu'elles ne le fassent pas, que toute la
psychanalyse francaise ne soit pas derriére les deux auteurs dont je me trouve par certaines
communications avoir le nom, et qui ne sont pas minces, qui appartiennent a un éminent Institut
que tout le monde connait, que les choses n'en soient pas a ce que toute la psychanalyse ne soit
pas la derriére a propos de la contestation, apres tout je peux bien me targuer que c'est le fait de
mon enseignement.

On ne peut pas dire qu'il ait eu un succes dans la psychanalyse. Mais, comme le disait a
I'occasion a un certain tournant des aventures, des avatars de cet enseignement l'un de ceux
méme que j'ai cru devoir interroger, sans que mes soupgons a proprement parler pussent aller
jusqu'au point de croire qu'il ne répudierait pas cet ouvrage, c'est tout de méme la méme
personne qui, dans une de ces occasions, a propos de ce que j'énonce, ne parlait de rien moins
que de terrorisme. Ce serait donc le terrorisme dégagé par mon enseignement qui ferait que si la
psychanalyse francaise, apres tout, disons-le, mises a part quelques rares exceptions, ne s'est pas
distinguée ni par une grande originalité, ni par une opposition a mon enseignement
particuliérement efficace, ni non plus par une application du méme, il n'en reste pas moins que
certains discours sont impossibles en raison de cet enseignement, et qu'il faut vraiment, comme
cela existe, résider dans un milieu ou il est a proprement parler interdit méme de feuilleter les
quelques pages que j'en ai laissées sortir, que de pareils énoncés peuvent se produire qui, je le
répéte, viendront bien vite a votre connaissance. Si j'en parle, c'est que déja tel hebdomadaire
fait a I'ordinateur a une bonne page met en évidence le narcissisme imputé dans cet ouvrage aux
contestataires, dans une méconnaissance totale, bien entendu, de la rénovation, il faut bien le
dire, que j'ai apportée de ce terme.

Eh bien! puisque terrorisme il y a et qu'aprés tout je n'en ai pas le privilége, que c'est bien
quelque chose qui aurait peut-étre pu retenir l'attention des auteurs par exemple, c'est que le
terrorisme n'est pas absent du champ qu'ils considérent, que ce n'est pas simplement une
recherche de bien-aise et de mirage réciproque qui le gouverne, que certainement, d'une fagon
assez variée, quelque chose s'y exerce qui tranche et qui exclut, voire qui s'exclut de l'un a
l'autre, que cette réflexion, cette constatation de ce qui est un effet essentiel et caractéristique de
certaines fonctions a notre époque et tout spécialement de celles qui, a quelque titre, peuvent
s'autoriser d'une pensée, qui me fait me proposer de vous faire part aujourd'hui de quelques
réflexions qui ne s'accrochent pas mal autour du terme de ce qu'il en est de ce qu'il faut entendre
sous le registre de ce terme usuel et qu'on brandit a tort et a travers de la liberté de pensée.
Qu'est-ce que cela veut dire ? En quoi diable peut-on méme considérer qu'il y ait une valeur
inscrite sous ces trois mots ?

219

543



SEMINAIRE 16

D'un premier abord, épelons si la pensée a quelque référence, si nous la considérons dans son
rapport, disons-le vite comme c¢a, objectif, bien str il n'y a pas la moindre liberté. L'idée de
liberté de ce coté de la référence objective a tout de méme un point vif autour de quoi il surgit,
c'est la fonction, ou plus exactement la notion de la norme. A partir du moment ou cette notion
entre en jeu, corrélativement celle d'exception, voire celle de transgression s'introduit. C'est 1a
que la fonction de la pensée peut prendre quelque sens a introduire la notion de liberté. Pour
tout dire, c'est a penser l'utopie qui, comme son nom 1'énonce, est un lieu de nulle part, pas de
lieu, c'est de l'utopie que la pensée serait libre d'envisager une réforme possible de la norme.
C'est bien ainsi que, dans l'histoire de la pensée, de Platon a Thomas Morus, les choses se sont
présentées. Au regard de la norme, du lieu réel ou elle s'établit, ce n'est que dans le champ de
l'utopie que peut s'exercer la liberté de pensée. C'est bien ce qui résulte autour des ouvrages du
dernier de ceux que je viens de nommer, a savoir le créateur méme du terme d'utopie, Thomas
Morus, et aussi bien a remonter a celui qui a mis en avant, qui a consacré sous la fonction de
I'ldée le terme de la norme, Platon. Platon de méme nous édifie une société utopique, la
République, ou s'exprime la liberté de sa pensée au regard de ce que lui donne la norme
politique de son temps. Nous voici donc ici dans le registre non seulement de 1'ldée et aussi bien
le moindre exercice de tout ce que j'ai promu comme distinguant 1'imaginaire du réel nous fait
bien repérer ce qu'a de cadrant, de formateur dans ce registre une référence qui tout entiére va a
son terme au registre de l'image du corps. Je 1'ai souligné, 1'idée méme de macrocosme a
toujours été accompagnée dune référence a un microcosme qui lui donne son poids, son sens,
son haut, son bas, sa droite, sa gauche, qui est au fond d'un mode d'appréhension dit de
connaissance qui est celui dans lequel s'exerce tout un développement qui, a juste titre, s'inscrit
dans l'histoire de la pensée.

Sur mon graphe ou les deux lignes horizontales que j'ai retracées la derniere fois pour les faire
recouper par cette ligne en hamecon qui les coupe toutes les deux et détermine les quatre
carrefours essentiels ou s'inscrit un certain repérage, cette ligne en hamecon qui monte et
redescend pour les couper toutes deux, c'est précisément, je le rappelle, la ligne ou s'inscrivent
et trés précisément dans les intervalles laissés par les deux lignes respectives de 1'énonciation et
de I'énoncé, ou s'inscrivent les formations a proprement parler imaginaires, nommément la
fonction du désir dans son rapport au fantasme, et celle du moi dans son rapport a l'image
spéculaire. C'est dire que les registres du symbolique, pour autant qu'ils s'inscrivent dans les
deux lignes horizontales ne sont pas sans rapport, sans trouver de support dans la fonction
imaginaire. Mais ce qu'ils

ont de légitime, je veux dire de rationnellement assimilable, doit rester 220

544



SEMINAIRE 16

limité. C'est en cela que la doctrine freudienne est une doctrine rationaliste; c'est uniquement en
fonction de ce qui peut s'articuler dans des propositions défendables, au nom d'une certaine
réduction logique, que quoi que ce soit peut étre admis ou au contraire exclu.

Ou en est, au point ou nous en sommes de la science, cette fonction imaginaire prise comme
fondement de l'investigation scientifique ? Il est clair qu'elle lui est tout a fait étrangere. Dans
rien de ce que nous abordons, méme au niveau des sciences les plus concretes, des sciences
biologiques par exemple, ce qui importe, ¢a n'est pas de savoir comment c'est dans le cas idéal;
il suffit de voir 1'embarras des recours a la pensée que sollicite de nous toute question de cet
ordre, a savoir : qu'est-ce que la santé par exemple ? Considérez que ce n'est pas dans l'ordre de
l'idéalité que se situe ce qui s'ordonne de notre avancée scientifique. Ce qui intéresse, a propos
de tout ce qui est et que nous avons a interroger, c'est comment ¢a se remplace.

Je pense que la chose est suffisamment illustrée pour vous par la fagon dont on en use avec
l'interrogation organique des fonction du corps. Ce n'est pas hasard, exces, acrobatie, exercice si
ce qui apparait plus clair dans I'analyse de telle fonction, c'est qu'on puisse, par quelque chose
qui n'y ressemble en rien, remplacer un organe. Si je suis parti d'un exemple aussi bardé
d'actualité, ce n'est certes pas pour faire effet, car ce dont il s'agit est d'une bien autre nature.
S'il en est ainsi, c'est parce que la science ne s'est pas développée de I'ldée platonicienne mais
d'un proces lié a la référence a la mathématique, non pas pour ce qui a pu s'en manifester a
l'origine, pythagoricienne par exemple pour en donner une idée, a savoir celle qui au nombre
conjoint une idéalité¢ de la sorte de celle a quoi je me référais en parlant de Platon ; au niveau de
Pythagore, qu'il y ait une essence du Un, une essence du Deux, voire du Trois, et au bout d'un
certain temps on s'arréte ; quand on est arrivé a Douze, on perd le souffle, cela n'a absolument
rien a faire avec le mode sous lequel nous interrogeons maintenant ce qu'est le nombre. Des
formules de Peano a cet exercice pythagoricien il n'y a absolument rien de commun.

L'idée de fonction, au sens mathématique, mais ici ce n'est pas pour rien qu'elle est homonyme
avec le mode sous lequel j'évoquais tout a I'heure que pouvait €tre interrogée la fonction
organique, cette fonction est toujours au dernier terme ordonnée d'une concaténation entre deux
chaines signifiantes, x = fonction de y, voila le départ, le fondement solide sur lequel les
mathématiques convergent, car bien entendu ce n'est point apparu aussi pur au départ. Selon le
mode qui est a proprement parler celui de la chaine symbolique, c'est le point d'arrivée qui
donne son sens a tout ce qui a précédé.

Pour autant que la théorie des mathématiques, je ne dirai pas a abouti, car déja on se glisse plus
avant, mais tenons-nous en a ce qui en fait 221

545



SEMINAIRE 16

'équilibre de notre temps, la théorie des ensembles, nous constatons que l'essentiel de
I'ordination numérique y est réduit a ce qu'il est, a ses possibilités articulatoires, et est construit
pour le dépouiller cet ordre numérique de tous ses priviléges idéaux ou idéalisables, de ceux que
j'évoquai comme je le pouvais a l'instant a vous réévoquer ce qu'était le Un, le Deux, voire tel
ou tel nombre, dans une tradition que nous pouvons dire globalement gnostique, la théorie des
ensembles précisément est faite pour dépouiller cette ordination numérique - et c'est ce que
j'appelle de ces priviléges idéaux ou imaginaires - de l'unité - pas trace d'unité dans les
définitions de Peano, un nombre se définit par rapport au zéro et a la fonction du successeur.
L'unité n'y a aucun privilége - de l'unité, de la corporéité, de l'essentialité, de la totalité elle-
méme. Il faut bien marquer en ceci qu'un exemple ne saurait en aucune fagon étre confondu
avec une classe ; et par tel autre trait comme ceci que parler de partie est profondément
contraire au fonctionnement de la théorie, que le terme de sous-ensemble est trés précisément
fait pour montrer ceci qu'on ne saurait d'aucune fagon y inscrire que le tout est fait de la somme
des parties. Comme vous le savez, les sous-ensembles constituent de leur réunion quelque chose
qui n'est nullement identifiable a 1'ensemble, en le dépouillant méme au fond, c'est 1a le sens de
la théorie des ensembles, du recours a la spatialité elle-méme.

Je m'excuse de cette introduction destinée a marquer les termes d'une opposition aussi profonde
que nécessaire qui est celle ou se définit quoi ? La révolution ou la subversion si vous voulez du
mouvement d'un savoir car, depuis quelque temps, il est clair que j'ai décollé du fonctionnement
ici qui n'est qu'inaugural, voire supposé de la pensée. C'est bien parce que je suis parti de Platon
que j'ai pu parler de la pensée. La pensée, donc, ce n'est pas du tout du co6té de l'orientation
objective que nous avons a l'interroger sur sa liberté. De ce c6té-1a, elle n'est libre, en effet, que
du coté de l'utopie, de ce qui n'a aucun lieu dans le réel. Seulement, c'est peut-étre un des
intéréts du proceés méme que j'ai pris, c'est qu'assurément, ce discours a quelque chose a faire
avec de la pensée. Ce recul pris sur ce qu'il en est de deux versants de la connaissance, nous
appellerons ¢a quoi ? Une réflexion ? Un débat ? Une dialectique ? C'est dans le champ
subjectif, bien évidemment, et pour autant que, si la chose était possible, a 1'occasion vous ayez
a me répondre, que nous aurions a faire intervenir sans doute d'autres diversités.

Premier plan d'abord, la notion du "tous". Qu'est-ce qui, dans ce que je viens de dire, peut étre
accepté par tous ? Est-ce que ce "tous" a un sens ? Nous retrouverons la la méme opposition.
Nous nous apercevrons de la mue qu'a prise l'exigence logique, et qu'aussi bien, pour pousser
assez loin un tel débat, nous serons amenés a promouvoir la fonction de I'axiome, 222

546



SEMINAIRE 16

a savoir un certain nombre de préfigurés logiques tenus pour fonder la suite et aussi bien, la dite
suite, la suspendre a I'agrément donné ou non a I'axiome. L'incertitude de ce "tous" sera mise en
cause non point seulement de ceci que concrétement 1'unanimité du "tous" est la chose la plus
difficile a obtenir, mais que la traduction logique du "tous" se montre fort précaire, pour peu
que, dans l'ordre de la logique, nous ayons l'ordre d'exigences qui nécessite la théorie des
quantificateurs. Ce que me retirant, n'allant pas m'engager dans des développements qui au
regard de ce que nous avons a interroger nous €gare, je demanderai comment s'exprime ici dans
ce registre ce qu'il en est de la liberté de pensée.

Ici Hegel est un repére qui n'est pas simplement commode mais essentiel. Dans cet axe qui nous
intéresse, il prolonge le cogito inaugural. La pensée se livre si 1'on interroge le centre de gravité
de ce qui s'y qualifie comme Selbsthewusstsein. Je sais que je pense. Le Selbstbewusstsein n'est
rien d'autre. Seulement ce qu'il ajoute a Descartes, c'est que quelque chose varie dans ce "je sais
que je pense" et c'est le point ou je suis. Cela, j'allais dire par définition, dans Hegel, je ne le
sais pas. L'illusion, c'est que je suis ou je pense. La liberté de pensée ici, ce n'est rien d'autre
que ceci que Hegel m'interdit bien de penser, c'est que je suis ou je veux. A cet égard, ce que
Hegel révéle, c'est qu'il n'y a pas la moindre liberté de pensée. Il faudra le temps de 1'histoire
pour qu'a la fin, je pense a la bonne place, a la place ou je serait devenu Savoir. Mais, a ce
moment-1a, il n'y a absolument plus besoin de pensée. Je me livre a un exercice assez fou
devant vous parce qu'il est évident que, pour ceux qui n'ont jamais ouvert Hegel, tout cela ne
peut pas aller bien loin. Mais enfin j'espére quand méme qu'il y en a entre vous assez qui sont
plus ou moins introduits a la dialectique du maitre et de 1'esclave, pour se souvenir de ceci, de
ce qui arrive au maitre qui a la liberté - c'est comme ¢a qu'il le définit tout au moins, c'est le
maitre mythique ! - ce qui arrive quand il pense c'est-a-dire quand il met sa maitrise dans
I'¢trangeté du langage, il entre peut-étre dans la pensée mais assurément c'est le moment ou il
perd sa liberté; que pour l'esclave, en tant que conscience vile, c'est lui qui réalise 1'Histoire ;
dans le travail, sa pensée a chaque temps est serve du pas qu'il a a faire pour accéder au mode
de 1'état ou se réalise quoi ? La domination du savoir. La fascination de Hegel est presque
impossible a défaire. Il n'y a que certaines personnes de mauvaise foi qui consideérent que j'ai
promu 1'hégelianisme a l'intérieur du débat freudien. Néanmoins n'imaginez pas que je pense
que de Hegel on vient a bout comme ¢a. Cette notion que la vérité de la pensée est ailleurs qu'en
elle-méme et a chaque instant nécessitée de la relation du sujet au savoir, et que ce savoir lui-
méme est conditionné par un certain nombre de temps nécessaires, est une grille dont
assurément nous ne pouvons que sentir a tout instant l'applicabilité, a tous les détours de notre
expérience. Elle est 223

547



SEMINAIRE 16

d'une valeur d'exercice, d'une valeur formatrice exemplaire. Il faut vraiment faire un effort de
désordination, de réveil véritable pour nous demander comment, si peu que je sache, il y a ce
retard qui fait qu'il me faudrait penser pour savoir.

Et si I'on regarde de plus pres, on s'interroge, qu'est-ce que ¢a a a faire, l'articulation du savoir
effectif avec le mode sous lequel je pense ma liberté, c'est-a-dire "je suis ou je veux"? Il est
clair de la démonstration de Hegel que je ne puis pas penser que je suis la ou je veux, mais il est
non moins clair a y regarder de prés que c'est cela et rien d'autre qui s'appelle pensée, de sorte
que ce "je suis la ou je veux" qui est I'essence de la liberté de pensée a titre d'énonciation est
proprement ce qui ne peut étre énoncé par personne. Et & ce moment-la apparait cette chose
¢trange que dans Hegel, dans la Phénoménologie, non dans !'Encyclopédie, mais la ou est
marquée le plus au vif cette dialectique propre de la pensée, ceci peut se faire en l'absence de
toute histoire du savoir, que dans toute la Phénoménologie de l'Esprit, il s'agit d'une référence
a une vérité qui permet de pointer ce que la pensée ne sait pas de sa fonction. Dés lors il est
clair que d'ou Hegel le détecte-t-il sinon de son savoir, entendons du savoir de son temps, de
son époque, de ce savoir scientifique tel que Kant en a fait le bilan, du savoir newtonien.
Disons-le d'un mot pour ceux qui entendent, de ce savoir-limite qui marque 1'apogée et la fin de
la théologie.

La différence entre Hegel et Freud est ceci. La pensée n'est pas seulement la question posée sur
la vérité du savoir, ce qui est déja beaucoup et essentiel du pas hégelien. La pensée, dit Freud,
barre l'accés a un savoir. Ai-je besoin de rappeler ce dont il s'agit dans l'inconscient, c'est a
savoir comment on a pensé le premier acces a un savoir ? Le Selbsthewusstsein de Hegel, c'est
le "je sais que je pense" ; le trauma freudien, c'est un "je ne sais pas" lui-méme impensable
puisqu'il suppose un "je pense" démantelé de toute pensée. Le point origine, non pas a entendre
génétiquement mais structuralement quand il s'agit de comprendre l'inconscient, c'est que c'est
en ce point nodal d'un savoir défaillant que nait, sous la forme donc de ce qui peut s'appeler, a
condition d'en mettre les deux derniers mots dans une sorte de parenthése, le désir (de savoir).
C'est le désir inconscient tout court, dans sa structure. Aussi bien ai-je dés longtemps marqué a
la ligne supérieure de mon graphe "il ne savait pas" a propos du réve céleébre du "il ne savait pas
qu'il était mort", le "il ne savait pas" comme la mise en question de l'énonciation comme telle
du sujet divisé a l'origine. C'est cela qui fait la dimension du désir, étre celle du désir de
I'Autre ; c'est pour autant que dans le fantasme traumatique ce désir de l'autre est informulable
que le désir prend germe dans ce qui peut s'appeler, a condition de mettre les derniers mots
entre parenthéses, le désir (de savoir). Et nous trouvons la tout de suite les thémes
fondamentaux sur lesquels j'ai insisté; si le désir de 224

548



SEMINAIRE 16

I'Autre est tel qu'il soit fermé, c'est qu'il s'exprime en ceci, caractéristique de la scéne
traumatique, que le corps y est aper¢u comme séparé de la jouissance. La fonction de I'autre ici
s'incarne. Elle est ce corps comme per¢u comme séparé de la jouissance.

Le pas donc que fait franchir Freud concernant cette fonction de la pensée par rapport au
Selbstbewusstsein, c'est ceci que 1'essence du "je sais que je pense", de ce Selbstbewusstsein n'est
rien autre que le trop d'accent mis sur ce que "je sais" pour oublier ce "je ne sais pas" qui est sa
réelle origine. C'est déja contre la division qu'implique ce "je ne sais pas" que le seul fait de la
présence de la négation met en suspens, si je puis dire - mais justement je ne le dis pas - c'est un
"je ne sais pas" que le "je sais que je pense" est fait pour écranter d'une fagon définitive. La
vérité dés lors n'est plus la place ou est réellement ce "que je pense" dans Hegel ; la vérité est la
désignation de la place d'ou ce "que je pense" est motivé. Observez que si ceci doit étre pris en
toute rigueur, de cette place il n'y a rien a dire qui ait sens. Elle est créée par un "¢a ne veut rien
dire". C'est I'endroit ou "¢a ne veut rien dire" qui commande un "¢a veut dire" de remplacement.
Je ne sais a combien d'entre vous le rappel de ces vérités premieres peut servir, mais pour les
autres j'ai mis quelques mots-clés au tableau qui rappellent ce que j'ai déja longuement élucidé
dans une topologie, a savoir cette référence a la bouteille de Klein pour autant qu'elle nous
donne dans une topologie de surface la possibilité d'une division, dont ce qui est au col, a savoir
ce petit cercle, ou est censée se rebrousser la surface, et nous mettrions d'un coté la vérité et de
l'autre le savoir, observez que dans cette schématisation il doit y avoir 1a un quelque part qui les
réunisse, qui est dans la méme forme que celle que je cherche a présentifier plus simplement
dans la bande de Moébius.

Ce qui importe, c'est ici de poser quelques questions. Cette vérité qui est celle que nous
interrogeons dans l'inconscient comme défaillance créatrice du savoir, comme pointe origine du
désir de savoir, mais c'est le schéma qui vient d'un savoir condamné a n'étre en quelque sorte
jamais que le corrélat de cette défaillance, est-ce que ¢a n'est pas ceci qui est pour nous, a plus
loin interroger, si toute pensée, non pas seulement la pensée spontanée de quiconque s'oriente
dans les réalités installées de la vie, mais la pensée comme telle, a savoir comme s'interrogeant
sur ce point hégelien qui est de savoir ou un certain mode de savoir situe réellement le sujet, si
toute cette pensée est définie comme étant essentiellement censure, car c'est cela que veut dire
l'articulation freudienne, c'est que ce "je ne sais pas", de ce qu'il soit radicalement oublié, il est
impossible de revenir a sa place, pensée - censure, appelez-1a comme vous voudrez, glissez les
mots, censée pensure, est-ce que nous ne sentons pas la tout au moins un de ces corrélatifs
essentiels de ce qui se clame a notre époque d'une prétendue fin 225

549



SEMINAIRE 16

de la philosophie ?

Il y a une objection de structure, précisément, c'est que philosophie, ou méme comme on dit
mieux a l'occasion métaphysique, elle n'a jamais fait que ¢a, la métaphysique, de se considérer
comme a son terme. Alors il ne faut pas croire qu'a cause qu'on agite Kierkegaard, Marx et
Nietzsche, comme on dit, ¢ca nous mette tellement hors des limites de 1'épure, uniquement vu de
ce point de vue la. Ca n'est intéressant que pour continuer d'interroger ce qui est de nos jours,
constatez-le tout de méme, la chose la plus contestée du monde, encore qu'on ne s'arme que de
cela, a savoir la liberté de pensée. Partout ou on travaille a réaliser quelque chose qui a bien 1'air
d'étre la domination du savoir - je veux dire la ou on travaille sérieusement, pas la ou c'est la
foire - on n'a pas la liberté¢ de pensée. Ca n'empéche pas que les étudiants de Prague sont en
train de faire la gréve pour ca.

Alors qu'est-ce que ca veut dire ? C'est dans la mesure ou notre expérience analytique peut peut-
étre apporter la une ébauche de réflexion que tout ce discours est tenu. Si nous procédons dans
I'expérience en faisant tenir quoi ? Un discours qui se définit comment ? Associations libres,
cela veut dire sans lien a 'Autre. Vous parlez dans l'analyse, ¢a veut dire qu'on vous a libéré de
toute régle du jeu. Et a quoi grand Dieu est-ce que ¢a peut mener ? Méme pas a un texte
esthétique. Car les surréalistes, quand ils voulaient procéder par cette voie, vous pensez bien
qu'a la fin ils employaient largement la paire de ciseaux, pour que ¢a finisse par faire quelque
chose dont nous reparlerons, I’ceuvre d'art. Qu'on puisse y arriver comme ¢a est déja fortement
indicatif mais tout a fait imperméable a quiconque n'a pas I'idée de 1'objet a.

Ce n'est pas de 1'objet "a" que nous parlons aujourd'hui. Ce dont nous parlons, c'est ceci, c'est
que pour qu'on se livre a un pareil exercice, qui normalement ne peut aboutir qu'a une profonde
insuffisance logique - et c'est tout ce que Freud veut dire en réalité quand il dit que l'inconscient
ne connait pas le principe de contradiction, le principe de contradiction est quelque chose
d'excessivement ¢laboré en logique et dont méme en logique on peut se passer, on peut
construire toute une logique sans faire usage de la négation, je parle dune logique formelle dans
le champ du savoir - si nous pouvons user d'un discours qui se libére de la logique, il n'est
certainement pas déli¢ de la grammaire. C'est bien que dans la grammaire, il doit rester quelque
chose trés riche de propriétés et de conséquences qui fait que nous nous apercevons qu'un
fantasme ne s'exprime dans rien de mieux qu'une phrase qui n'a de sens que grammatical, qui
dans son jeu en tout cas, pour ce qui est de la formation du fantasme, n'est agité que
grammaticalement, a savoir Un enfant est battu par exemple. C'est en tant que quelque chose n'y
est censuré et ne peut étre censuré que de la structure 226

550



SEMINAIRE 16

grammaticale, a savoir l'agent par exemple, que quelque chose peut opérer autour de cette
phrase.

Les névroses donc révelent la distinction de la grammaire et de la logique. Il s'agirait de faire un
pas de plus, et méme si elles ne la révelent pas d'emblée, comme ¢a, patent, nous dire que si
nous découvrions - et c'est a quoi je m'efforce - I'homologie de quelque chose qu'on ne peut
savoir, ¢évidemment, qu'a avoir fait un peu de logique, I'homologie des failles que démontre une
logique correcte, c'est-a-dire qui n'a pas plus d'un siécle, a savoir qui fait qu'on s'apergoit par
exemple que c'est de la localisation quelque part d'un indécidable que dépend la consistance
d'un des systemes les plus assurés, a savoir l'arithmétique, qu'il y a homologie entre ces failles
de la logique et de la structure du désir en tant qu'il est au dernier terme connotation du savoir
des rapports de I'homme et de la femme par quelque chose qui est le plus surprenant, par le
manque ou le non-manque d'un organon, d'un instrument, autrement dit du phallus, que la
jouissance de l'instrument fasse barrage a la jouissance qui est jouissance de I'Autre en tant que
I'Autre est représenté par un corps, pour tout dire, comme je l'ai énoncé, je pense, avec
suffisamment de force, qu'il n'y a rien de structurable qui soit proprement l'acte sexuel, si ceci
est correctement démontré, le joint, la boucle, ce quelque chose qui par derriére rejoint vérité a
savoir est concevable ; la pensée est justement ce Vorstellungsreprdsentanz, cette chose qui
représente le fait qu'il y ait du non représentable parce que barré par l'interdit de la jouissance.
A quel niveau ? Au plus simple, au niveau organique. Le principe du plaisir, c'est cette barriére
a la jouissance et rien d'autre.

Qu'elle soit métaphorisée dans l'interdit de la meére, c'est apres tout ce qui n'est que contingence
historique, et le complexe d'Oedipe lui-méme n'est 1a qu'appendu. Mais la question se gite plus
profondément. La castration, a savoir le trou dans I'appréhension de ce "je ne sais pas" quant a
la jouissance de 1'Autre, doit étre repensée quant a ses rapports aux effets répandus,
omniprésents de notre science - ces deux points qui ont l'air trés distants de ce barrage qui fait
que ce sexe dont nous parlons tout le temps, loin de faire un pas dans quelque solution que ce
soit du champ de 1'érotique, va toujours plutdt s'obscurcissant, et marquant plus I'insuffisance de
nos reperes - qu'il y ait un rapport entre cela et ces effets que j'appelle répandus de notre savoir,
c'est a savoir ce prodigieux déferlement du rapport a 1'objet a dont I'usage de nos mass-media ne
sont que le retour, la présentification, est-ce que ceci n'est pas a soi tout seul l'indication de ce
qu'il en est de la liberté de pensée ?

Car supposez que la structure soit effectivement ici celle de la bouteille de Klein, que la limite
soit effectivement ce lieu de retournement ou ce qui était l'endroit devient l'envers et
inversement, ou apparemment 227

551



SEMINAIRE 16

est séparée la vérité du savoir, qu'il nous suffit de penser que cette limite n'est pas fixe, qu'elle
est de sa nature partout, a savoir que la question se pose pour nous de comment faire pour que
n'adhére pas a un point purement imaginairement fixe cette division de vérité et savoir, et c'est
bien 1a ce dont, faute d'avoir méme commencé de suggérer ainsi le probléme, les psychanalystes
se contentent de donner une démonstration sous cette forme de ne pouvoir absolument décoller
d'une certaine stase de cette limite. Toute cure de la névrose qui se limite a l'exhaustion des
identifications du sujet, c'est-a-dire trés précisément de ce par quoi il s'est réduit a 'autre, nulle
cure de ces identifications, nous y reviendrons, ne porte en elle-méme aucune promesse de
résolution de ce qui fait nceud pour le névrosé.

Ce qui fait nceud pour le névrosé, je ne le dirai pas aujourd'hui ici, je serai forcé d'aller trop vite,
mais ce que je veux dire, c'est qu'en raison de ce qu'il en est de la nature du névrosé, qui est
profondément qu'on lui demande ce qu'il en est de son désir, est-ce que la question ne peut pas
étre posée si le psychanalyste ici n'est pas complice a soutenir sans le savoir ce qui est le fond
de la structure du névrosé, c'est a savoir que son désir ne peut se soutenir que de cette demande.
Pour tout dire, singuliérement si 1'on peut dire que l'analyse a consisté en la rupture avec
I'hypnose, c'est peut-&tre pour une raison bien surprenante a la considérer, c'est que dans
l'analyse, du moins sous la forme ou elle stagne, c'est 1'analyste qui est 'hypnotisé. Au terme,
'analyste finit par devenir le regard et la voix de son patient. Ceci est fort différent de ce qui se
présente, illusion de la pensée, comme un recours a la clinique. Ce ne serait peut-étre pas se
dégager de la clinique que de prendre garde a ce que ne se produise pas cette mutation. je ne
fais, vous le pensez bien, qu'indiquer des portes d'entrée qui sont celles que nous pousserons
dans les séances a venir.

je ne voudrais terminer qu'a faire cette remarque. Si je me suis limité dans ma vie & commenter
mon expérience et a l'interroger dans ses rapports a la doctrine de Freud, c'est précisément dans
la visée de n'étre pas un penseur mais, une pensée, celle de Freud, déja constituée, de
l'interroger en tenant compte de ce qui la détermine, de ce qui, hégeliennement parlant, fait ou
non sa vérité.

228

552



SEMINAIRE 16

LECON XVIII, 30 AVRIL 1969

Peut-étre certains d'entre vous qui, par hasard, seraient philosophes entrevoient-ils qu'une
question un peu dépassée par un effet de la lassitude plutdt que d'avoir recu une effective
solution, celle qui s'ouvre entre les termes d'idéalisme et de réalisme, se trouve ici renouvelée.
Comme nous allons le voir tout a I'heure, I'idéalisme, c'est assez simple a cuber, il n'y a qu'a le
recueillir de la plume de ceux qui se sont faits ses doctrinaires. Vous verrez que jusqu'a un
certain point je prendrai appui sur ceci qui n'a pas ét¢ réfuté. Il n'a pas été réfuté
philosophiquement ; cela veut dire que le sens commun qui est réaliste, bien sir, réaliste dans
les termes ou l'idéalisme pose la question a savoir que nous ne connaitrions, a I'entendre, du réel
que les représentations, il est clair que cette position qui, a partir dun certain schéma, est
irréfutable l'est quand méme, réfutable, a partir du moment ou on ne fait pas de la représentation
le reflet pur et simple du réel. Je vais y revenir.

Il est notable que ce soit de l'intérieur méme de la philosophie qu'aient été portés des coups
décisifs a 1'idéalisme, c'est a savoir que ce qui s'était promu d'abord dans la mythologie de la
représentation a pu étre déplacé dans une autre mythologie, celle qui met en question non pas la
représentation mais la fonction de la pensée en tant qu'idéologie. L'idéalisme ne se tenait qu'a
confondre 'ordre de la pensée avec celui de la représentation. La chose s'articule, vous le voyez,
trés simplement, et 1'on peut se croire réaliste a faire de la pensée ce qu'elle est, quelque chose
de dépendant de ce qu'on appelle en 1'occasion le réel. Est-ce suffisant ? Il est difficile de ne pas
s'apercevoir que méme a l'intérieur de la mythologie, c'est ainsi que je 1'appelle, de 1'idéologie
comme dépendant d'un certain nombre de conditions et nommément sociales, c'est a savoir
celles de la production, est-ce position de réalisme que de se référer a un réel qui en tant que tel,
a savoir en ceci que la pensée en est toujours dépendante, ne peut de ce fait étre pleinement
appréhendée, et ceci d'autant plus que ce réel, nous considérons que nous sommes en état de le
transformer a proprement parler. Ces réflexions sont massives. Ce que j'entends faire observer,
c'est que ce réel par rapport auquel nous devons considérer - c'est l1a le sens de la critique dite de
l'idéologie - notre savoir comme en progres, est partie intégrante d'une subversion que nous
introduisons dans le réel. La question est celle-ci, ce savoir en progres est-il quelque part déja l1a
? C'est la question 229

553



SEMINAIRE 16

que j'ai posée sous les termes du sujet supposé savoir.

C'est toujours comme un présupposé et, pour tout dire, un préjugé d'autant moins critiqué qu'il
n'était pas apercu que méme a exclure ce qu'indique de mystique l'idée de la connaissance,
méme a avoir compris que le pas de la science consiste a proprement parler a y avoir renoncég, a
constituer un savoir qui est appareil se développant a partir du présupposé radical que nous
n'avons affaire a rien d'autre qu'aux appareils de ce que non seulement manie le sujet mais ou il
peut se purifier en tant que tel, n'étant plus rien que le support de ce qui s'articule comme savoir
ordonné dans un certain discours, un discours séparé de celui de I'opinion et qui comme tel s'en
distingue comme discours de la science, il reste que, ce pas fait, rien n'a été porté d'une question
sérieuse sur les implications qui, malgré nous, persistent de ce préjugé en tant qu'il est non
critiqué, c'est a savoir que ce savoir, a le découvrir, devons-nous, oui ou non, penser, fait de
pensée, qu'il est une place ou ce savoir, que nous le voulions ou pas, nous le concevons comme
ordonné déja. Tant que ne sont pas essayées a proprement parler les conséquences dune
radicale mise en suspens de cette question, celle du sujet supposé savoir, nous restons dans
I'idéalisme et, pour tout dire, sous sa forme la plus arriérée, sous celle en fin de compte
inébranlée dans une certaine structure et qui s'appelle, ni plus ni moins, théologie. Le sujet
supposé savoir, c'est Dieu, un point c'est tout. Et 1'on peut étre un savant de génie, et pas que je
sache pour autant un obscurantiste, on peut étre Einstein pour tout dire, et faire recours de la
facon la plus articulée a ce Dieu. Il faut bien qu'il soit la déja supposé savoir puisque Einstein,
argumentant contre une restructuration de la science sur des fondements probabilistes, argue
que le savoir que suppose quelque part ce que lui, dans sa théorie, articule, se recommande par
quelque chose qui est homogene a ce qui est bien un supposé€ concernant ce sujet; il le nomme
dans les termes traditionnels le bon vieux Dieu, peut-étre difficile a pénétrer dans ce qu'il
soutient de I'ordre du monde, mais il n'est pas menteur. Il est loyal. Il ne change pas en cours les
données du jeu.

Et c'est sur cette admission que les régles déja existent, que quelque part le jeu, celui qui préside
a ce déchiffrement qui s'appelle savoir, les régles en sont instituées en ceci seul que le savoir en
Dieu existe déja; c'est a ce niveau qu'on peut interroger ceci de ce qui résulte d'un athéisme
véritable, le seul, comme vous le voyez, qui mériterait ce nom, qui est celui-ci, s'il est possible a
la pensée de soutenir I'affrontement de la mise en question du sujet supposé savoir.

Ceci, il faut bien le dire, est une mise en question qui, si je la reformule, ce n'est nullement dire
qu'encore cette formule y constitue méme un pas en quoi que ce soit ; non pas certes que ce ne
soit un pas qui m'occupe essentiellement, c'est que, dans ce que j'ai a articuler, qui en est 230

554



SEMINAIRE 16

solidaire, a savoir la psychanalyse, je ne puis faire que d'avoir a faire passer d'abord ce dont j'ai
a solliciter les analystes, d'avoir au moins un discours a la page de ce qu'ils manient
effectivement. Appelez ¢ca comme vous voudrez, traitement, expérience analytique, c'est tout
un. Et, a cet endroit, leur pensée reste retardataire au point qu'il est facile de faire toucher du
doigt que c'est a une des formes en fin de compte sommaires a résumer du sujet que se
rattachent telles des notions non pas inoffensives, pour autant qu'a se rendre compte de ce que
fait dans le traitement le sujet, a en rendre compte par des termes qui de se rattacher a des
préjugés, eux, sommaires, véritable dégradation de ce qu'a pu toucher a tel de ses tournants une
pensée critique, n'est pas sans conséquences multiples ; d'abord de renforcer tout ce qui, dans la
pensée, nous est signalé comme constitué essentiellement d'une résistance, ensuite modes
d'intervention qui ne peuvent que renforcer chez le sujet dit patient a plus ou moins juste titre,
mais en tout cas, quoi qu'il en soit, traité, tress¢ dans l'acte méme de l'expérience
psychanalytique, renforcer chez ce sujet les mémes préjugés. Et pour dire ce dont il s'agit de
véritablement manifeste, je le centrerai sur ces termes qu'on évoque du dedans et du dehors.
Que ces termes soient, bien stir, depuis l'origine dans le discours de Freud, ce n'est pas une
raison pour que nous ne les interrogions pas de la fagon la plus serrée, faute de quoi nous
risquons de voir se produire ces sortes de déviations qui entravent ce qui pourrait étre apercu
dans l'expérience analytique qui soit de nature a nourrir ou tout au moins a confluer avec la
question essentielle, celle du sujet supposé savoir. Tant que le sujet supposé savoir avant que
nous sachions n'aura pas été mis en question de la fagon la plus sérieuse, on pourra dire que
toute notre démarche restera accrochée a ce qui, dans une pensée qui ne s'en détache pas, est
facteur de résistance puisquune conception vicieuse du terrain sur lequel nous posons les
questions amene inévitablement leur distorsion principielle.

Comment, avec l'usage qui est fait couramment, non seulement jour aprés jour mais de chaque
minute, qui est fait par I'analyste des termes de projection et d'introjection, s'ils ne sont pas en
eux-mémes critiqués d'une fagon correcte, comment ne pouvons-nous pas voir leur effet
inhibant sur la pensée de l'analyste lui-méme et bien plus leur effet suggestif dans I'intervention
interprétative et sous le mode dont il n'y a aucun excés a dire qu'il ne peut étre que crétinisant.
Est-ce qu'un dedans et un dehors, ce qui a l'air d'aller de soi si nous considérons 1'organisme, a
savoir un individu qui en effet est bien 1a, ce qui est dedans, c'est ce qui est dans son sac de
peau, et ce qui est dehors, c'est tout le reste, que de 1a le pas se fasse que ce qu'il se représente
de ce dehors doit étre aussi a l'intérieur du sac de peau est quelque chose qui, dun premier
abord, parait un pas modeste et comme allant de soi. C'est exactement la-dessus qu'apres tout
repose l'articulation 231

555



SEMINAIRE 16

de I'évéque Berkeley, de ce qui est a I'extérieur, apres tout, vous ne savez que ce qu'il y a dans
votre téte et ce qui par conséquent, a quelque titre, sera toujours représentation ; quoique vous
avanciez concernant ce monde, je pourrai toujours remarquer que c'est de ce que vous vous le
représentiez. Il est vraiment trés singulier qu'une telle image ait pu prendre a un moment de
I'histoire le caractére de prévalence au point qu'un discours ait pu s'y appuyer qui effectivement
ne pouvait, dans un certain contexte, celui d'une représentation qui est faite pour soutenir cette
idée de la représentation, étre réfuté. Je voudrais I'imaginer, cette représentation qui permet de
donner a la représentation cet avantage en quoi consiste, en fin de compte, le nceud secret de ce
qui s'appelle idéalisme.

Il est certainement tout a fait frappant qu'a seulement l'approcher de la fagon que je fais, la toile
si 1'on peut dire en vacille ; si c'est si simple, comment a-t-on pu méme s'y arréter ? Et pour
nourrir cette vacillation, je vais faire ceci qui s'impose bien sir, a savoir montrer comment est
construite cette représentation de mirage. Elle est tout ce qu'il y a de plus simple. Il n'y a méme
pas besoin de recourir a quelque chose qui est tout de méme assez frappant, au texte d'Aristote
dans son petit Traité de la Sensation, pour s'apercevoir du style avec lequel il aborde ce qu'il
en est de la vue, de I’ceil. Ce qu'il en dit, ce par quoi il 'aborde, ce ou il entend rendre compte
du fait de la vision, a quelque chose qui nous fait a soi tout seul apercevoir qu'il lui manque de
fagon frappante ce qui pour nous ne fait pas question, a savoir l'appareil le plus ¢lémentaire de
'optique dont aprés tout c'est bien 1a 'occasion de dire quel avantage il y aurait a ce qu'on fasse
une ¢étude du point ou en était, concernant l'optique a proprement parler, la science antique,
cette science qui a été fort loin, beaucoup plus loin méme qu'on ne le croit, dans toutes sortes de
vues mécaniques, mais dont il semble en effet que, sur le point propre de l'optique, elle ait
présent¢ un remarquable blanc. Dans ce modéle qui donne son statut a ce temps de la
représentation ou s'est cristallisé le noyau de 1'idéalisme, le modele simple comme tout est celui
de la chambre noire, a savoir un espace clos a 1'abri de toute lumiére, dans lequel seul un petit
trou s'ouvre au monde extérieur; si ce monde extérieur est éclairé, son image se peint et s'agite a
mesure de ce qui se passe au-dehors sur la paroi intérieure de la chambre noire.

Il est extrémement frappant de voir qu'un certain détour de la science, qui n'est pas pour rien
celui de Newton, lequel, vous le savez, a été aussi inaugurant et génial quant a 'optique qu'il I'a
¢té quant a la loi de la gravitation, dont ce n'est pas pour rien a ce tournant que je rappellerai
que, ce dont lui fit louange son temps, c'est trés exactement d'avoir été a la hauteur - ceci fut
articulé, et par les meilleurs esprits - des desseins de Dieu qu'il s'est trouvé déchiffrer, ceci pour
confirmer la remarque que je faisais tout a I'heure de I'enveloppe théologique des premiers pas
de notre 232

556



SEMINAIRE 16

science. L'optique est donc essentielle a cette imagination du sujet comme de quelque chose qui
est dans un dedans. Chose singuliere, il semble admis de la place du petit trou d'ou dépend le
site de l'image, il suffit, parce que ce petit trou, cette place est indifférente, il se reproduira
toujours en effet dans la chambre noire une image quelque part, a 1'opposé du petit trou, la
différence de la place du petit trou ne semble pas faire question sur ceci, c'est qu'on ne voit le
monde que du c6té ou est tourné ce petit trou. Il semble impliqué dans cette fonction du sujet
modelé sur la chambre noire que, dans la chambre, cet appareil du petit trou soit compatible
avec ceci que de ce qui est au dehors et qui n'est plus qu'image pour ne plus se traduire que
comme image au-dedans, au-dehors dans un espace que rien ne limite, en principe, tout peut
venir a prendre place a l'intérieur de la chambre. Il est pourtant manifeste que si les petits trous
se multipliaient, il n'y aurait plus nulle part aucune image.

Néanmoins nous n'allons pas insister lourdement sur cette question, ce n'est pas elle qui nous
importe, c'est simplement de remarquer que la et 1a seulement prend son appui ceci que ce qui
concerne le psychisme est a situer dans un en-dedans limité par une surface. Une surface, bien
stir, nous dit-on, c'est déja quelque chose, dans le texte de Freud ; qu'elle est surface tournée
vers le dehors et que deés lors que c'est sur cette surface que nous localisons le sujet, il est,
comme on dit, sans défense au regard de ce qu'il y a en-dedans et qui n'est pas bien sir
simplement les représentations mais que du méme coup, parce que les représentations ne
peuvent étre mises ailleurs, que du méme coup on y met tout le reste, a savoir ce qu'on appelle
diversement, confusément, affects, instincts, pulsions. Tout cela est dans le dedans.

Quelle raison, pour savoir le rapport d'une réalité¢ avec son lieu, qu'il soit dedans ou bien dehors.
Il conviendrait d'abord de s'interroger sur ce qu'elle devient en tant que réalité et pour cela peut-
étre de se détacher de cette vertu fascinante qu'il y a en ceci que nous ne pouvons concevoir la
représentation d'un étre vivant qu'a l'intérieur de son corps. Sortons-en un instant et posons la
question de savoir ce qui arrive dans le dedans et le dehors quand il s'agit d'une marchandise par
exemple. On nous a assez communément éclairé la nature de la marchandise pour que nous
sachions qu'elle se distingue entre valeur d'usage et valeur d'échange. La valeur d'échange, c'est
quand méme bien ce qui fonctionne au-dehors. Mais, cette marchandise, mettons-la dans un
entrepdt. C'est forcé aussi que ca existe. C'est un en-dedans, un entrepdt. C'est 1a qu'on la garde,
qu'on la conserve. Les flts d'huile, quand ils sont dehors, ils s'échangent, et puis on les
consomme, valeur d'usage. C'est assez curieux que c'est quand ils sont au-dedans qu'ils sont
réduits a leur valeur d'échange. Dans un entrepot, par définition, on n'est pas la pour les mettre
en piéces ni pour les consommer; 233

557



SEMINAIRE 16

on les garde. La valeur d'usage a l'intérieur, 1a ou on l'attendrait, est précisément interdite, et il
n'y subsiste que par sa valeur d'échange. La ou c'est plus énigmatique, c'est quand il ne s'agit
plus de la marchandise mais du fétiche par excellence, de la monnaie. Alors 13, cette chose qui
n'a pas de valeur d'usage, qui n'a que valeur d'échange, quelle valeur conserve-t-elle quand elle
est dans un coffre ? Il est pourtant bien clair qu'on I'y met et qu'on I'y garde. Qu'est-ce que c'est
que ce dedans qui semble rendre complétement énigmatique ce qu'on y enferme ? Est-ce qu'a sa
facon, par rapport a ce qui fait 1'essence de la monnaie, ¢a n'est pas un dedans tout a fait en-
dehors, en-dehors de ce qui fait I'essence de la monnaie ?

Ces remarques n'ont d'intérét que d'introduire ce qu'il en est de la pensée qui a aussi quelque
chose a faire avec la valeur d'échange, en d'autres termes, qui circule, cette simple remarque
devant suffire a marquer 'opportunité de la question pour ceux qui n'ont pas encore compris
qu'une pensée, ¢a ne se congoit a proprement parler qu'a étre articulée, qu'a s'inscrire dans le
langage, qu'a pouvoir étre soutenue dans des conditions qu'on appelle la dialectique, ce qui veut
dire un certain jeu de la logique, avec des regles, et de savoir donc si nous pouvons d'aucune
facon ne pas nous interroger exactement de la méme fagon que nous le faisions il y a un instant
pour la monnaie mise dans un coffre, qu'est-ce que c¢a veut dire, une pensée, quand on se la
garde ? Et si on ne sait pas ce qu'elle est quand on se la garde, c'est tout de méme bien que son
essence doit étre ailleurs, c'est-a-dire déja au-dehors, sans qu'on ait besoin de faire de la
projection pour dire que la pensée s'y promene. En d'autres termes, il faut remarquer ce qui n'est
peut-€tre pas apparu de prime abord a tous, c'est que quel que soit le convaincant de I'argument
de Berkeley, ce qui fait sa force, c'est peut-étre bien cette intuition fondée sur un modele, la
représentation, je ne peux pas l'avoir ailleurs ; mais l'important, dans I'histoire, ce n'est pas ¢a, a
savoir que nous nous laissions piper a une image de plus, et spécialement dépendante d'un
certain €tat de la technique. C'est qu'effectivement, son

argumentation soit irréfutable. Pour

que l'idéalisme tienne, il faut qu'il y ait non seulement 1'évéque Berkeley mais quelques autres
personnes avec lesquelles, sur ce sujet de savoir si du monde nous n'avons qu'une appré hension
qui définit les limites philosophiques de I'idéalisme, c'est dans la mesure ou on ne peut en sortir,
ou, dans le discours, on n'a rien a lui rétorquer qu'il est irréfutable.

Alors, sur le sujet idéalisme 234

558



SEMINAIRE 16

réalisme, il y a bien évidemment ceux qui ont raison et ceux qui ont tort. Ceux qui ont raison
sont dans le réel, je parle du point de vue des réalistes; et ceux qui ont tort, ou sont-ils ? Cela
nécessiterait d'étre inscrit dans le schéma aussi. L'important est ceci, c'est qu'au niveau du
débat, de la discussion articulable, Berkeley, au point ou il en est de la discussion philosophique
a son époque, est dans le vrai bien que, bien sir, il est manifeste qu'il ait tort.

C'est justement en ceci que se démontre que le premier dessin du champ de I'objectivité fondé
sur la chambre noire est faux. Mais alors faut-il ou non lui en substituer un autre ? Et comment
faire ? Que deviennent le dedans et le dehors ? Et si ce que nous sommes forcés de redessiner
pour nous trouver sur cette limite, sur ce medium entre symbolique et imaginaire qui demande
un minimum de support a nos cogitations, de support intuitif, est-ce que ceci ne comporte pas
que nous devions, dans l'intervention analytique, abandonner radicalement ces termes de
projection et d'introjection, comme nous nous en servons sans cesse sans apporter la moindre
critique au schéma que nous appellerons pour le désigner berkeleyen, celui ou se marque de ce
petit rond mis en haut, qui est la chambre noire, dans lequel j'ai mis le sujet de la représentation
avec un réel a 'extérieur qui se distingue d'étre simplement ceci, comme si ¢a allait de soi, tout
ce qu'il y a 1a, dehors, c'est le réel.

Autre probablement trés facheuse appréhension des choses, ne pas distinguer dans tout ce qui
est 1a construit au-dehors différents ordres de réel. Poser la question simplement de ce que cette
batisse, cette maison doit a un ordre qui n'est pas du tout forcément le réel, puisque c'est notre
fabrication, c'est ce qu'il conviendrait de pouvoir mettre en place si nous avons a intervenir dans
un champ qui n'est pas du tout celui qu'on a dit étre celui de faits ¢lémentaires, organiques,
charnels, de poussées biologiques, mais de quelque chose qui s'appelle I'inconscient et qui, pour
étre simplement articulable comme étant de 1'ordre de la pensée, n'échappe pas a ceci, c'est qu'il
s'articule en termes langagiers. Le caracteére radical de ce qui est au fondement non pas de ce
que j'enseigne mais de ce que je n'ai qu'a reconnaitre dans notre pratique quotidienne et dans les
textes de Freud, voila qui pose la question de ce qu'il en est du dedans et du dehors, et de la
facon dont nous pouvons et devons concevoir ce qui répond a ces faits toujours si
maladroitement maniés dans les termes d'introjection et de projection, au point que Freud, il
faut bien le dire, ose, a l'origine de la définition du Moi, articuler les choses en ces termes, a
savoir que d'un 235

559



SEMINAIRE 16

certain état de confusion avec le monde le psychisme se sépare en un dedans et un dehors, et
qu'ici, la, dans son discours, rien n'est distingué de ce qu'il en est de ce dehors, a savoir s'il est
identifiable a ce que dans cette représentation commune dans l'opinion, a ce qu'il est
identifiable, ce dehors, a cet espace indéterminé, et ce dedans a ce quelque chose que nous
tiendrons désormais pour fonder une régle de 1'organisme dont nous allons chercher toutes les
composantes au-dedans.

Il est trés clair qu'on peut faire un pas déja, a démontrer ce qu'a d'impensable le schéma de la
chambre noire. Il n'est pas besoin de remonter a Aristote pour nous apercevoir que les
questions, du fait qu'il ne se réfere pas a la chambre noire, sont pour lui complétement
différentes de celles qui se posent a nous et rendent a proprement parler impensable toute une
conception, disons, du systéme nerveux. Lisez ce texte, il est piquant, ce texte par ou débutent
quelques chapitres d'un petit traité¢ qu'il intitule De la sensation. I, déja, effleure le probléme,
a savoir ce quelque chose qui va donner tellement de développements par la suite, a savoir qu'il
y a quelque chose dans la vision qui ouvre a la réflexion. Le "se voyant se voir" de Valéry, il
I'approche, et de la fagon la plus drdle, dans ce fait que quand on appuie sur un oeil, ¢a fait
quelque chose, ca fait des phosphénes, c'est-a-dire quelque chose qui ressemble a de la lumicre ;
c'est 1a seulement qu'il trouve a appréhender que cet oeil qui voit, il se voit aussi en quelque
fagon, puisqu'il produit de la lumicére si vous appuyez dessus. Bien d'autres choses sont
piquantes, et les formules dans lesquelles il aboutit au terme, qui donnent pour essentielle aux
choses la dimension du diaphane, ce par quoi il est rendu compte que 1’ceil voit de ceci et de
ceci uniquement que, dans cet ordre du diaphane, il représente un appareil particulierement
qualifié, c'est-a-dire qu'aussi bien, loin que nous ayons quelque chose qui d'aucune fagon
ressemble a un dedans et a un dehors, c'est en tant, si 'on peut dire, que 1’ceil participe d'une
qualité nous dirions visionnaire que 1’ceil voit. Ce n'est pas si béte. C'est une certaine facon,
pour le coup, de bien plonger le sujet dans le monde.

La question est devenue un petit peu différente et, a la vérité, les gens avec qui Aristote a a
combattre, c'est a savoir mille autres théories énoncées de son temps dont toutes d'ailleurs, par
quelque coté, participent de quelque chose que nous n'avons aucune peine a retrouver dans nos
images, y compris celle de la projection car, je vous le demande, qu'est-ce que suppose ce terme
de projection quand il s'agit non plus de ce qui se voit mais de l'imaginaire, si ce n'est que nous
supposons au regard d'une certaine configuration affective qui est celle autour de quoi, a tel
moment, a telle date, nous supposons que le sujet patient modifie le monde, qu'est-ce que c'est
que cette projection sinon la supposition de ceci, que c'est du dedans que le faisceau lumineux
part qui va peindre le monde, tout comme 236

560



SEMINAIRE 16

dans les temps antiques, il en était certains pour imaginer ces rayons qui, partant de 1’ceil, allaient en
effet nous éclairer le monde et les objets, quelque énigmatique que fiit ce rayonnement de la vision.
Mais nous pouvons, nous le prouvons dans nos métaphores, en étre encore la. Et quand on se référe a
ce texte aristotélicien, ce n'est pas le moins brillant de ce qu'il nous montre qu'on touche en quelque
sorte du doigt non pas tellement de ce qu'il échafaude lui-méme que de tout ce auquel il se référe,
Empédocle notamment qui fait participer la fonction de I’ceil du feu, & quoi lui-méme rétorque par un
appel a 1'¢lément de l'eau. Incidemment, ce qui l'embéte, c'est qu'il n'y a que quatre éléments, et
comme il y a cinq sens, on voit mal comment le raccord se fera ; il le dit en toutes lettres. Il arrive a la
fin a s'en tirer en unifiant le goit et le toucher comme se rapportant également a la terre, mais ne nous
amusons pas plus longtemps, aussi bien ces choses n'ont rien en elles-mémes de tellement
spécialement comique, mais plutét exemplaire. Ce qui apparait en quelque sorte, a lire ces textes, c'est
ce quelque chose qui, pour nous, localise ce champ de la vision de le réanimer, si je puis dire, de ce
que nous y avons mis, grace a la perversion, d'inséré dans le désir. On voit ceci, a simplement se
laisser, si on peut dire, imprégner de ce qui anime ces textes qui, si futiles qu'ils nous paraissent,
n'étaient pourtant pas dits par des gens sots, qu'il se soit pu dire ainsi le ressort nous est en quelque
sorte suggéré, pour peu que quelque exercice ait été par nous pris de ce qu'il en est dans le champ
visuel de la fonction de I'objet a.

L'objet a, dans le champ visuel, ressortit au regard de la structure objective a la fonction de ce
tiers terme dont il est frappant que littéralement les anciens ne sachent pas qu'en faire, le ratent
alors que c'est quand méme la chose la plus grosse qui soit. Eux aussi se trouvent entre deux, la
sensation, c'est-a-dire le sujet, et puis le monde qui est senti ; qu'il faille qu'ils se secouent, si
l'on peut dire, pour faire intervenir comme troisiéme terme la lumiére, tout simplement, le foyer
lumineux en tant que ce sont ses rayons qui se réfléchissent sur les objets et qui, pour nous-
mémes, qui viennent a l'intérieur de la chambre noire former une image. Et aprés ? Aprés nous
avons cette merveilleuse stupidité de la synthése conscientielle qui est quelque part, et parait-il
particulierement bien pensable uniquement de ce fait que nous pouvons la loger dans une
circonvolution. Et en quoi dans la circonvolution 1'image deviendra-t-elle, tout dun coup, parce
qu'elle est dans une circonvolution plutdt que d'étre sur la rétine, quelque chose de synthétique ?
Le concept de 1'objet a nous est suffisamment indiqué par les titonnements mémes qui se sont
dessinés tout au cours de la tradition et qui ont fait en effet qu'ils s'apercevaient fort bien que la
solution du probleme de la vision n'est pas du tout simplement la lumicre ; la lumiére est une
condition, bien sir; pour qu'on voie quelque chose, il faut 237

561



SEMINAIRE 16

qu'il fasse jour; mais en quoi est-ce que cela explique qu'on voit ?

L'objet a, dans ce qui concerne le champ scoptophilique, si nous essayons de le traduire au
niveau de l'esthésie, c'est trés exactement ce que vous voudrez, ce blanc, ou ce noir, ce quelque
chose qui manque derricre I'image, si I'on peut dire, et que nous mettons si aisément par un effet
purement logomachique de la synthése quelque part dans une circonvolution. C'est tres
précisément en tant que quelque chose manque dans ce qui s'en donne comme image qu'est le
point ressort dont il n'y a qu'une solution, c'est que, comme objet a, c'est-a-dire précisément en
tant que manque et, si vous voulez, en tant que tache. La définition de la tache, c'est justement
de ce qui, dans le champ, se distingue comme le trou, comme une absence, et nous savons
justement par la zoologie que la premicre apparition de cette chose qui nous émerveille, qui est
si bien construite comme un petit appareil optique, et qui s'appelle un oeil, au niveau d'étres
lamelleux, c'est par une tache que ¢a commence. Cette tache, en ferons-nous purement et
simplement un effet, car la lumiére produit des taches. C'est une chose certaine. Nous n'en
sommes point la. Mettre la tache comme essentielle et structurante a titre de place de manque
dans toute vision, mettre la tache a la place du troisiéme terme du champ objectivé, mettre la
tache a la place de la lumiére comme les Anciens ne pouvaient s'empécher de le faire - et c'était
1a leur bafouillage - voila quelque chose qui n'est plus bafouillage, si nous nous apercevons que
cet effet de métaphore, de métaphore du point nié dans le champ de la vision, comme mise au
principe de ce qui fait non pas son déploiement plus ou moins de mirage mais ce qui attache le
sujet en tant que ce sujet est quelque chose dont le savoir est tout entier déterminé par un autre
manque plus radical, plus essentiel, qui est celui de ce qui le concerne en tant qu'étre sexué,
c'est 1a ce qui fait apparaitre comment le champ de la vision s'inseére dans le désir. Et aprés tout
pourquoi n'y a-t-il pas moyen d'admettre que ce qui fait qu'il y ait vue, contemplation, tous ces
rapports qui retiennent 1'étre parlant, que tout ceci ne prenne vraiment son attache, sa racine,
qu'au niveau méme de ce qui, d'étre tache dans ce champ, peut servir a boucher, a combler ce
qu'il en est du manque, du manque lui-méme parfaitement articulé et articulé comme manque, a
savoir ceci qui est le seul terme grace a quoi ce qu'il en est de I'étre parlant peut se repérer au
regard de ce qu'il en est de son appartenance sexuelle.

C'est au niveau de cet objet a que peut se concevoir cette division articulable du sujet en un
sujet qui a tort parce qu'il est dans le vrai - c'est 1'évéque Berkeley - et un autre sujet qui,
mettant en doute que la pensée vaille quelque chose, en réalité¢ fait la preuve de ceci que la
pensée est de soi censure et que ce qui importe, c'est de situer le regard en tant que subjectif, par
ce qu'il ne voit pas et que c'est cela qui rend pensable que la pensée elle238

562



SEMINAIRE 16

meéme s'assoit de ceci et de ceci seulement qu'elle est censure, c'est ce qui permet de l'articuler elle-
méme métaphoriquement comme faisant tache dans le discours logique.

Ce que aujourd'hui, a la suite de cette bien longue articulation, je veux dire, tout au moins pourrai-je
I'amorcer, c'est ceci, nous en étions restés au niveau de la perversion fondée dans une autre fagon
d'inscrire ce dehors. Ce dehors, pour nous, n'est pas un espace ouvert a l'infini ou nous mettons
n'importe quoi sous le nom de réel. Ce a quoi nous avons a faire, c'est cet Autre qui a comme tel son
statut. Ce statut, ce n'est certes pas du seul effort des psychanalystes que nous pouvons actuellement
l'articuler comme se présentant a l'explorer d'une interrogation seulement logique, comme marqué
d'une faille, ce qui

dans le schéma qui est ici donne le grand Autre, le signe comme donnant le terme de ce qui se pose
au niveau de I'énonciation, de I'énonciation désirante, c'est que la réponse qu'il donne est trés
exactement la faille qui représente ce désir.

Apres tout, ce n'est pas pour rien que ces termes sont ici manifestés par des petites lettres, par une

algébre. Le propre d'une algebre, c'est de pouvoir avoir diverses interprétations. S (A), ¢a peut
vouloir dire toutes sortes de choses, jusques et y compris la fonction de la mort du pére. Mais, a un

niveau radical, au niveau de la logification de notre expérience, S (A), c'est exactement si elle est
quelque part et pleinement articulable, ce qui s'appelle la structure, si on peut en quelque terme
qualifier de structuralisme - et vous savez quelles réserves je fais sur ces épinglages philosophiques,
- c'est en tant que le rapport entre ce que permet d'édifier une logique rigoureuse avec ce que d'autre
part dans l'inconscient nous est montré de certains défauts d'articulation irréductibles d'ou procede
cet effort méme qui témoigne du désir de savoir, je vous l'ai dit, ce que je définis comme
perversion, c'est la restauration en quelque sorte premiére, la restitution, a ce champ du A, du a, en
ceci que la chose est rendue possible de ce que ce a soit un effet de la prise de quelque chose de
primitif, de 239

563



SEMINAIRE 16

primordial et, pourquoi ne l'admettrions-nous pas, a condition de rien pas faire un sujet, c'est
dans la mesure ou cet étre animal que nous prenions tout a I'heure au niveau de son sac de peau
est pris dans le langage que quelque chose en lui se détermine comme a, ce a rendu a I'Autre, si
I'on peut dire. C'est bien pourquoi l'autre jour, en introduisant devant vous le pervers, je le
comparai a I'homme de foi, voire au croisé ironiquement; lui, donne a Dieu sa plénitude
véritable.

Et si vous me permettez de terminer sur quelques jeux de mots en quelque sorte humoristiques,
s'il est vrai que le pervers est la structure du sujet pour qui la référence castrationnelle, le fait
que la femme est distinguée de ceci qu'elle n'a pas le phallus, que ceci par cette opération
mystérieuse de 1'objet a est bouché et, est masqué et, est comblé, est-ce que ce n'est pas la que
s'articule cette formule que déja une fois j'ai poussée en avant, que cette fagon de parer a la
béance radicale dans I'ordre du signifiant que représente le recours a la castration, d'y parer ce
qui est la base et le principe de la structure perverse, en pourvoyant de quelque chose qui
comble, qui remplace le manque phallique, en pourvoyant cet Autre et en tant qu'il est asexué,
est-ce que ce n'est pas cela qu'un jour, devant vous, j'avais désigné du terme de 'hommelle.
Voila une référence qui, quant a l'assiette d'un certain dehors au regard du jeu de l'inconscient,
vous rendra dans son épinglage, parait-il seulement pittoresque, quelques services.

Mais pour vous quitter et aussi bien parce qu'aujourd'hui je n'ai pas pu parcourir comme
d'habitude aussi loin le champ que je voulais, pour vous ouvrir car c'est celui qui, de la
perversion, conduit a la phobie, en y voyant l'intermédiaire qui va vous permettre enfin de situer
authentiquement le névrosé, et a son niveau ce qu'il en est du dedans et du dehors, si cet
hommelle nous 1'écrivons, a modifier le terme qui est ici S (A), a le modifier en ce sens que
c'est d'un A non défaillant que ce A d'un signifiant du A, qu'il s'agit, et qui donne la clé de la
perversion, est-ce que - je vous le montrerai davantage dans notre prochaine réunion - ce n'est
pas inversement que ce soit au niveau du signifi¢ s (A) de la faille, que la division de ce A se
porte chez le névrosé ? Ceci a un grand intérét d'ordonnance topologique car c'est aussi montrer
que c'est au niveau de I'énoncé que le texte du symptome névrotique s'articule, c'est-a-dire que
c'est ainsi que s'explique que ce soit entre le champ du Moi tel qu'il s'ordonne spéculairement et
celui du désir en tant qu'il s'articule par rapport au champ dominé par 1'objet a que le sort de la
névrose se joue.

C'est ce que nous verrons mieux la prochaine fois ou c'est, fondé sur ces graphes anciens, que je
pourrai vous montrer la place que tient, dans le jeu de la névrose, - et je le reprendrai dans la
phobie d'abord, reprenant tout ce que j'ai déja articulé a propos du petit Hans et qui a été, je
m'en suis apercgu, assez insuffisamment transmis dans les comptes rendus qui en ont 240

564



SEMINAIRE 16

¢té donnés ... Alors, mais si ce signifi¢ du A en tant que barré, en tant que marqué de sa
défaillance logique, s'il vient dans le névrosé a pleinement se signifier, c'est bien aussi cela qui
nous éclaire de ce qu'a eu d'inaugural 1'expérience du névrosé. Lui ne masque pas ce qu'il en est
de l'articulation conflictuelle au niveau de la logique méme. Que de ce que la pensée défaille en
son lieu méme de jeu réglé, voila qui donne sa véritable portée de la distance qu'en prend dans
son expérience le névrosé lui-méme et, pour tout dire et pour terminer sur ce jeu de mots que je
vous ai annoncé, quoi d'étonnant, si nous nous amusons du mot hommelle, a 1'étage au-dessous
de le transformer en famil. Les jeux et les rencontres que permet 1'état de la langue, ce famil, ne
le voila-t-il pas vraiment qui parait nous montrer, comme une espece d'éclair entre deux portes,
ce qu'il en est de la fonction métaphorique de la famille elle-méme ?

Si pour le pervers, il faut qu'il y ait une femme non chatrée, ou plus exactement s'il 1'a fait telle
et hommelle, est-ce qu'il n'est pas notable a 1'horizon du champ de la névrose que ce quelque
chose qui est un "Il"quelque part, dont le "je" est véritablement I'enjeu de ce dont il s'agit dans
le drame familial, c'est cet objet a en tant que libéré. C'est lui qui pose tous les problémes de
l'identification, c'est lui avec lequel il faut, au niveau de la névrose, en finir, pour que la
structure se révele de ce qu'il s'agit de résoudre, a savoir la structure tout court, le signifiant du

A
241

565



SEMINAIRE 16

242

566



SEMINAIRE 16

LECON XIX, 7 MAI 1969

L'angoisse, ai-je dit dans un temps, n'est pas sans objet. Ceci veut dire que ce quelque chose
qu'on appelle objectif, a partir d'une certaine conception du sujet, qu'il y a quelque chose
d'analogue a répondre a l'angoisse, quelque chose - c'est ainsi qu'on s'exprime dans la
psychanalyse - dont I'angoisse est signal dans le sujet. Voila le sens de ce "pas sans" de la
formule qui ne dévoile rien d'autre que, il ne manque pas, ce terme, ce quelque chose d'analogue
a l'objet. Mais ce "pas sans" ne le désigne pas ; il présuppose seulement l'appui du fait du
manque. Or toute évocation du manque suppose institué un ordre symbolique, plus qu'une loi
seulement mais une accumulation, et encore numérotée, un rangement, je l'ai souligné en son
temps.

Si nous définissons le réel d'une sorte d'abolition pensée du matériel symbolique, il ne peut
jamais rien manquer. L'animal, quel qu'il soit, qui créve en raison dune suite d'effets
physiologiques parfaitement adaptés, dont le fait d'appeler ¢a effets de la faim par exemple est
tout a fait exclu ; c'est la fin de 1'organisme en tant que soma. Il ne manque de rien. Il a assez de
ressources en son périmetre d'organisme pour mesurer sa réduction dite mortelle. Le cadavre,
c'est un réel aussi. Les effets par quoi l'organisme subsiste, c'est ce par quoi nous sommes
forcés de concevoir l'imaginaire ; quelque chose lui indique que tel élément de l'extérieur, du
milieu, de [/'Umwelt comme on dit est absorbable ou plus généralement propice a sa
conservation. Cela veut dire que /'Umwelt est une sorte de halo, de double de 1'organisme, et
puis c'est tout. C'est ¢a qu'on appelle l'imaginaire. Tout un ordre de /'Umwelt est descriptible,
certes, en termes d'adéquation ; sans ¢a l'organisme ne subsisterait pas un instant. La catégorie
de l'imaginaire implique en elle-méme que cet Umwelt est capable de défaillance. Mais la
défaillance, 1a non plus, n'est manque a rien. C'est le commencement d'une suite d'effets par ou
I'organisme se réduit comme tout a I'heure en emportant avec lui son Umwelt. 11 meurt avec son
mirage qui peut trés bien étre ce qu'on appelle, on ne sait pas trop pourquoi, ¢piphénomene de
cette faim que j'évoquai tout a 1'heure.

Donc jusque la tout se réduit a un divers niveau de structuration du réel. Pour que le fait du
manque apparaisse, il faut que se dise quelque part "il n'y a pas le compte". Pour que quelque
chose manque, il faut qu'il y ait du compté. A partir du moment ou il y a du compté, il y a aussi
des effets du

compté sur 1'ordre de I'image. Ca, ce sont les premiers pas de 1'épistéme, de 243

567



SEMINAIRE 16

la science; les premiéres copulations de l'acte de compter avec l'image, c'est la reconnaissance
d'un certain nombre d'harmonies, musicales par exemple elles en donnent le type. C'est 1a que
peuvent se constater des manques qui n'ont rien a faire avec ce qui, dans 1'harmonie, se pose
seulement comme intervalle. Il y a des endroits ou il n'y a pas le compte. Toute la science que
nous appellerons antique consiste a parier que ces endroits ou il n'y a pas le compte se réduiront
un jour aux yeux du sage, aux intervalles constitutifs d'une harmonie musicale.

Il s'agit d'instaurer un ordre de I'Autre grace a quoi le réel prend statut de monde, cosmos,
impliquant cette harmonie. La chose s'est faite ainsi dés lors qu'il y a eu au monde, en ce monde
d'aventure et de concret qu'on appelle historique, des emporions, des magasins ou tout est bien
rangé. Les emporions et les empires qui existent depuis un bout de temps, ce n'est pas nous qui
les avons inventés, c'est la méme chose. C'est la doublure et le support de cette conception de la
science antique qui repose, en somme, sur ceci qui fut longtemps admis que savoir et pouvoir,
c'est la méme chose, pour la raison que celui qui sait compter peut répartir, qu'il distribue, et par
définition celui qui distribue est juste. Tous les empires sont justes. S'il est venu la-dessus
récemment quelque doute, ¢ca doit avoir une raison. L'horizon de ce qui se passe la - et c'est 1a
I'excuse a ce discours public, a ce quelque chose que je continue malgré qu'il ne s'adresse en
principe qu'aux psychanalystes - est ceci dont le temps témoigne par quelque chose dont les
sages ne veulent pas voir ce qui déja n'est plus du tout un prodrome mais une déchirure patente,
c'est que la discordance éclate entre savoir et pouvoir. Il s'agit, c'est intéressant, pour que tout
simplement les choses ne trainent pas longtemps dans cette discordance, avec tout ce qu'elle
comporte de bafouillages étranges, de redites, d'absurdes collisions, il s'agit de définir en quoi
cette disjonction s'opere et de la dénommer ainsi de ne pas penser qu'on va y parer avec je ne
sais quelle fagon épisodique de retourner la veste du pouvoir, de dire que tout s'arrange parce
que c'est ceux qui jusqu'ici en étaient opprimés qui vont maintenant l'exercer, par exemple.

Non certes que j'en écarte personnellement d'aucune fagon I'échéance possible, mais qu'il me
parait stir que ceci n'a de sens que pour autant que cela s'inscrit dans ce que je viens d'appeler le
virage essentiel, le seul de nature a changer le sens de tout ce qui s'ordonne comme empire
présumé, flt-ce du savoir lui-méme, c'est a savoir cette disjonction du savoir et du pouvoir.
Ceci, cette formule qui n'a qu'une valeur grossiére, qui n'induit a proprement parler a rien, qui
ne consiste en aucune Weltanschauung, présomption utopique ou pas d'une mutation poussée par
on ne sait quoi, ceci doit étre articulé, et le peut €tre, en raison de ceci non pas que Freud en
donne la saisie renouvelant en un systéme qui serait quoi 244

568



SEMINAIRE 16

que ce soit de comparable a ce ou a voulu se faire perdurer le mythe de la conjonction du savoir
et du pouvoir, mais Freud bien plus est lui-méme ici le patient, celui qui, de par sa parole, une
parole de patient, témoigne de ce que j'inscris ici sous ce titre, la disjonction du savoir et du
pouvoir. Il n'en témoigne pas seul. Il la lit dans les symptomes qui se produisent a un certain
niveau du subjectif, et qu'il essaye d'y parer et précisément 1a ou se lit que lui-méme avec eux,
ceux qui témoignent dans leur particularité¢ de cette disjonction du savoir et du pouvoir, il est
comme eux patient de cet effort, de ce travail, de ce dont témoignent en un point les effets que
j'intitule de la disjonction du savoir et du pouvoir.

Voici comment au point ou, moi-méme, je ne suis rien d'autre que la suite d'un tel discours, ou
dans mon discours méme je témoigne de ce a quoi conduit I'épreuve de cette disjonction, c'est-
a-dire a rien qui la comble apparemment ni qui permette de 1l'espérer réduire jamais en une
norme, en un cosmos, c'est 1a le sens de ce que je m'essaie a poursuivre devant vous d'un
discours qu'inaugure Freud et ce pourquoi j'ai commencé par une lecture attentive de ce dont
témoigne ce discours, et pas seulement dans sa maitrise, car trés précisément c'est de ses
insuffisances qu'il est le plus instructif.

J'ai relu ce séminaire que je faisais en 1956-57, dérisoire distance de treize années qui, tout de
méme, me permet de mesurer quelque chose du chemin parcouru, par qui ? Par quoi ? Par mon
discours d'une part et puis, d'un autre coté, par une sorte d'évidence, de manifestation du
déchirement que ce discours désigne qui, bien entendu, ne doit rien a ce discours lui-méme mais
grace a quoi peut-Etre peut se témoigner qu'il y a un discours que je ne dirai certes pas a la page,
disons pas trop a la traine de ce qui s'est produit ; ceci dit, en raison des lois qui vont pour étre
les lois régnantes, celles qu'on appelle du statut de 1'Université, il faut bien en effet que ce
discours non seulement soit a la traine mais soit forcé de toujours se reprendre au principe
comme nachtréglich, aprés coup, ceci en raison du fait que rien ne l'enregistre dans un
renouvellement de forme qui serait celle ou subsiste ce dont il s'agit des pas majeurs depuis un
temps faits dans le savoir et tel qu'il se marque comme internement disjoint de tout effet de
pouvoir.

Nous repartons donc au principe, et ce terme que j'ai produit, qui n'était pas en 1956-57 de
l'objet a, tandis que j'essayais de déchiffrer qui, si cette chose était maintenant publiée au-dela
d'un résumé, d'ailleurs pas si mal fait qui en fut donné dans le Bulletin de Psychologie sous le
terme de La relation d'objet et les structures freudiennes, pourrait, s'il pouvait le faire de son c6té,
sur le texte méme de ce que pendant plus d'un trimestre je suis a la trace de ce texte a lui tout
seul si confondant par son aspect de labyrinthe, par son attestation d'une sorte d'épelement,
balbutiant, tournant en rond, et 245

569



SEMINAIRE 16

a vrai dire, dont l'issue, a part ceci que le petit Hans n'a plus peur des chevaux, et apres ? Est-ce
que c'est la l'intérét d'une telle recherche de faire qu'un ou mille autres petits bonshommes
soient délivrés de quelque chose d'embarrassant qu'on appelle une phobie ? - L'expérience
prouve que les phobies ne mettent pas beaucoup plus longtemps a guérir spontanément qu'avec
une investigation telle que celle dont il s'agit en I'occasion, celle de son pére, ¢léve de Freud et
de Freud lui-méme -, ce qu'il faut a cette époque, il y a treize ans, que je souligne, que j'épele,
c'est de I'enjeu véritable dont il s'agit, de I'é¢tude de la fronticre, de la limite de ce qui se joue a
chaque instant, qui va bien au-dela du cas, de la frontiére, de la limite entre I'imaginaire et le
symbolique, et que c'est 1a que tout se joue ; j'y reviendrai peut-étre de quelques traits au cours
de ce qu'aujourd'hui j'énonce.

Mais repartons du point ou nous avons a fixer ce qu'il en est du jeu de ces trois ordres, le réel, le
symbolique et lI'imaginaire dans ce qui est en cause véritablement, ce point tournant ou tous
nous sommes les patients, quels que puissent étre, a chacun nos mésaventures et nos
symptomes, a savoir ce que je désigne comme une certaine disjonction du savoir au pouvoir.
Posons quelque part en un point - soyons grossiers, soyons sommaires ! - ce que j'ai appelé tout
a 'heure le réel, dont il est tout a fait évident que, tel que je l'ai décrit, il intéresse. Je n'ai pas
encore ¢té le voir mais il y a, parait-il, un film de Louis Malle sur Calcutta. On y voit une tres
grande quantité de gens qui meurent de faim. C'est ¢a, le réel. La ou les gens meurent de faim,
ils meurent de faim. Rien ne manque. On commence a parler de manque pourquoi ? Parce qu'ils
ont fait partie d'un empire. Sans quoi, parait-il, il n'y aurait méme pas de Calcutta. Car c'est en
raison parait il - je ne suis pas historien assez pour le savoir mais je 'admets puisqu'on nous le
dit - sans les nécessités de cet Empire, il n'y aurait pas eu d'agglomération a cet endroit. Les
empires modernes laissent éclater leur part de manque justement en ceci que le savoir y a pris
une certaine croissance, sans doute démesurée, aux effets de pouvoir. Il a aussi cette propriété,
I'empire moderne, que partout ou il étend son aile, cette disjonction vient aussi. Et c'est
uniquement au nom de cela qu'on peut, de la famine aux Indes, faire un motif nous incitant a
une subversion ou & une révision universelle, a quelque chose, le Réel quoi!

Pour qu'il y ait du symbolique, il faut qu'il se compte au moins 1. Pendant longtemps, on a cru
que compter pouvait se réduire a 1'Un, a 'Un du Dieu - il n'y en a qu'un - a 1'Un de I'Empire, a
I'Un de Proclus, a I'Un de Plotin. C'est pourquoi il n'y a rien d'abusif a ce que nous symbolisions
ici le champ du symbolique par ce 1. Ce qu'il faut saisir, c'est que bien sir, ce 1 qui n'est pas
simple et dont vite - ¢ca a été la tout le progrés - on s'est apercu qu'il fonctionne comme 1
numérique, c'est-a-dire engendrant une 246

570



SEMINAIRE 16

infinité de successeurs, a condition qu'il y ait un zéro, ceci pour nous en tenir a
I'exemplification de ce symbolique, par un des systémes qui sont actuellement les mieux
¢tablis, il faut inscrire ceci, c'est que ce comptage, quel qu'il soit, a quelque niveau de
structure que nous le placions dans le symbolique, a ses effets dans 1'imaginaire ; et ce qui
s'institue, ce qui s'ordonne dans mon discours, a ceux qui le suivent de I'éprouver, c'est que
ces effets du comptage symbolique, dans l'ordre que nous avons évoqué tout a l'heure de
I'imaginaire, a savoir en ceci que l'imaginaire, c'est 'ordre par quoi le réel d'un organisme,
c'est-a-dire un réel tout a fait situé¢ se compleéte d'un Umwelt, le comptage a, au niveau de
I'imaginaire, cet effet d'y faire apparaitre ce que j'appelle I'objet a.

Or chez 1'étre humain et sans que ceci fasse de lui, dans le domaine du vivant, une telle
exception, une image, comme chez bien d'autres animaux, y joue un réle privilégié, c'est celle
qui est au principe de cette dimension que nous appelons le narcissisme, c'est 1'image
spéculaire. Nous savons que ce n'est pas le privilege de 'homme, que chez bien d'autres
animaux, a certains niveaux de leur comportement, de ce qu'on

appelle éthologie, mceurs animales, des images d'une structure apparemment équivalente, de
la méme sorte privilégiées, exercent une fonction décisive sur ce qu'il est de I'organisme. Tout
ce qui par la psychanalyse est observé, articulé comme moment des rapports entre i(a) et cet
objet a, ceci est le point vif qui pour nous est d'intérét premier, r : i(a)/a, pour estimer a sa
valeur de modele tout ce que nous livre au niveau des symptomes la psychanalyse, ceci en
fonction de ce qu'il en est, patent en notre époque, des effets de disjonction entre savoir et
pouvoir.

J'ai donc d'abord défini I'objet a comme essentiellement fondé des effets de ce qui se passe au
champ de 1'Autre, au champ du symbolique, au champ du rangement, au champ de l'ordre, au
champ du réve de l'unité, de ces effets malicieux dans le champ de l'imaginaire. Observez que
ceci implique la structure méme du champ de 1'Autre comme tel, comme j'ai essayé grace a un
schéme de vous le faire sentir dans plus d'une de mes précédentes lecons de cette année. Ce
qui s'indique ici comme effet dans le champ de 1'imaginaire, ce n'est rien d'autre que ceci que
ce champ de 1'Autre est, si je puis dire, en forme de a. Au niveau de ce champ, ceci s'inscrit
dans une topologie qui, a I'imager, car bien sir ce n'est 1a qu'image 247

571



SEMINAIRE 16

intuitive, se présente comme le trouant.

Le pas suivant, celui que j'ai fait en énongant d'une facon dont apres tout il est frappant qu'a ce
que je dise des choses comme ¢a, ¢a passe, ¢a rentre comme dans du beurre, - ce qui prouve
¢videmment que les analystes n'ont pas une idée tellement stire de ce a quoi ils peuvent tenir
dans un tel champ - j'ai dit quelque chose de simple, c'est a savoir que faire retour de ces effets
petit a dans I'imaginaire a I'Autre, le champ d'ou ils partent, de rendre a César si je puis dire ce
qui est a César comme a dit, vous le savez, un jour un petit malin, car il I'était, le bougre ! que
c'était ca l'essence de la perversion, rendre a a celui de qui il provient, le grand Autre. C'est une
facon bien sir un tout petit peu apologétique de présenter les choses. Ce qu'il s'agit de savoir,
c'est ce qu'on peut en tirer. Si effectivement quelque chose qui soit le sujet, par quelque coté,
car un effet du symbolique sur le champ de l'imaginaire, nous pouvons le considérer comme
quelque chose d'encore problématique, quelle place cela va-t-il prendre ? Mais ¢a touche au
sujet, nous ne pouvons en douter, nous qui faisons du sujet quelque chose qui ne s'inscrit que
d'une articulation un pied dehors un pied dedans du champ de I'Autre.

Tachons de la reconnaitre, cette face de ce dont il s'agit concernant le sujet. Il y a de l'intérét, il
y a de I'importance a reconnaitre ici ce qu'il en est d'un terme qu'a promu Freud, celui qui avant
moi a commencé de prendre la mesure d'une certaine chambre dont la noirceur est autrement
moins facile a calibrer que celle que j'évoquais la derniere fois, celle qui a servi pendant plus de
deux siécles au nom d'un modele optique. Qu'il ait plusieurs fois fait le tour et dénommé de
noms différents de mémes choses qu'il se trouvait retrouver apres son périple n'est pas pour
nous ¢tonner. Freud a parlé beaucoup de I'amour, avec la distance qui convenait. Ce n'est pas
parce que ¢a a monté a la téte de ceux qui l'ont suivi que nous n'avons pas a bien remettre les
choses au niveau d'ou il les a fait partir. Au niveau de l'amour, il a distingué la relation
anaclitique et la relation narcissique. Comme il s'est trouvé qu'a d'autres endroits, il opposait
l'investissement de I'objet a celui du corps propre, appelé dans cette occasion narcissique, on a
cru pouvoir édifier la-dessus je ne sais quoi du type vases communicants grace a quoi c'est
l'investissement de 1'objet qui, a lui seul, prouvait qu'on est sorti de soi, qu'on a fait passer la
substance libidinale 1a ou il fallait. C'est la-dessus que repose cette élucubration qui est bien
celle que j'ai mise cette année-la parce qu'elle était encore vivace, qui s'appelle la relation
d'objet, avec tout ce mythe du stade prétendu oblatif, qualifié encore génital. Il me semble que
ce que Freud articule de l'anaclitisme, de l'appui pris au niveau de I'Autre, avec ce qu'il
implique du développement d'une sorte de mythologie de la dépendance, comme si c'était de ¢a
qu'il s'agissait, I'anaclitisme prend son statut, son vrai rapport de définir proprement ce 248

572



SEMINAIRE 16

que je situe au niveau de la structure fondamentale de la perversion, c'est & savoir ce jeu par
quoi le statut de 1'Autre s'assure d'étre couvert, d'étre comblé, d'étre masqué d'un certain jeu dit
pervers, du jeu du a et qui de ce fait en fait un stade, a prendre - je dis discursivement si nous
voulons donner une approximation logique de ce qui est en jeu dans toutes sortes d'effets qui
nous intéressent - la relation anaclitique comme étant ici premiere. Et aussi bien c'est la le seul
fondement par quoi peut se justifier toute une série de nuées prétendues significatives par quoi
l'enfant regretterait son paradis dans je ne sais quel environnement physiologique maternel qui,
a proprement parler, n'a jamais existé sous cette forme d'idéal. C'est uniquement essentiellement
comme un jeu de cet objet définissable comme effet du symbolique dans l'imaginaire, comme
jeu de cet imaginaire au regard de quelque chose qui peut prétendre, a quelque titre, pendant un
temps - et a cet endroit la mére peut aussi bien jouer ce role que n'importe quoi d'autre, le pére,
une institution, voire une ile déserte. C'est comme jeu du a, comme masque, ce que j'ai appelé
cette structure qui est la méme chose que ce a, I'en-forme de a de I'Autre, c'est uniquement dans
cette formule que peut se saisir ce qu'on peut appeler I'effet de masquage, 1'effet d'aveuglement
qui est précisément ce en quoi se comble toute relation anaclitique.

A exprimer les choses sous cette forme, 1'important, ce n'est pas ce qu'elle dit car, comme vous
pouvez le saisir, ce n'est pas facile d'acces, précisément sur le plan de ce qu'on appelle
imagination, car l'imagination vive, celle ou nous prenons, ou nous recueillons ce que nous
appelons avidement signification, diversement plaisante, elle reléve d'une toute autre sorte
d'image, et combien moins obscure, 1'image spéculaire ; beaucoup moins obscure surtout depuis
que nos miroirs sont clairs. On ne saura jamais, sauf a y réfléchir un tout petit peu, ce que nous
devons a ce surgissement des miroirs clairs. Chaque fois que, dans 1'Antiquité, et ¢a dure bien
stir encore au temps des Péres de 1'Eglise, vous voyez quelque chose qui s'indique comme en un
miroir, ¢a veut dire tout le contraire de ce que c'est pour nous; leurs miroirs, pour étre de métal
poli, donnaient des effets beaucoup plus obscurs, c'est peut-&tre ce qui a permis que subsiste si
longtemps une vision spéculaire du monde. Le monde devait bien, comme a nous, leur paraitre
obscur, mais ¢a n'allait pas mal avec ce qu'on voyait dans le miroir. Ca a pu faire durer encore
assez longtemps une idée du cosmos, il suffisait simplement de perfectionner les miroirs. C'est
parce que nous l'avons fait, et d'autres choses ensemble, précisément d'élucidation du
symbolique, que les choses nous paraissent moins simples.

Remarquons qu'en ceci nous n'avons pas avancé loin encore mais, puisqu'il s'agit du savoir,
observons que de 1'ordre de satisfaction rendue a I'Autre, par la voie de cette inclusion du a, la
nouveauté, celle que nous 249

573



SEMINAIRE 16

permet d'envisager l'expérience analytique, c'est trés précisément celle-ci que, quel qu'il soit,
celui qui peut se trouver en rdle, en posture de fonctionner comme cet Autre, le grand Autre,
celui-1a, il apparait que depuis toujours, depuis qu'il fonctionne, de ce qui se passe la il n'en a
jamais rien su. C'est ce que je me permets a quelque titre d'articuler de ci de 1a, en posant des
questions insidieuses aux théologiens, du type de savoir par exemple s'il est si siir que Dieu
croit en Dieu. Si c'est pensable, la question introduite comme fondamentale en toute démarche
psychanalytique, - je crois l'avoir formulée dans la ligne de quelque chose qui, comme tous les
prodromes, avait commencé de se dessiner dans un certain tournant philosophique - c'est que
l'intéressant, d'une fagon tout a fait vive, et ceci a mesure que progressent plus les impasses ou
nous coince le savoir, ce n'est pas de savoir ce que 1'Autre sait, c'est de savoir ce qu'il veut, a
savoir avec sa forme, sa forme en-forme de a, qui s'ébauche tout a fait autrement que dans un
miroir, mais par une exploration a peine effleurée d'ailleurs de la perversion, qui nous fait dire
que cette topologie qui se dessine et que précise a de bien autres niveaux que des expériences
pathologiques, 1'avancée du savoir, qu'est-ce que ¢a veut ? A quoi ¢a meéne ? Ce n'est pas tout a
fait d'ailleurs la méme chose. La question reste a 1'étude. Si on se figure que méme sur les
perversions, la psychanalyse clot le cercle, qu'elle a trouvé le dernier mot, méme a user d'une
facon plus appliquée que je ne peux le faire ici-méme de la relation a 1'objet a, on se tromperait.
L'important, c'est de reprendre a titre de symptomes et en quelque sorte nous éclairant sur ce
qu'il en est des rapports du sujet a I'Autre, d'anciens thémes qui ne se trouvent pas les mémes a
n'importe quelle époque, et si je n'ai pas pu ici faire place a 1'Angelus Silesius du Peélerin
Chérubinique dont, dans un temps j'ai fait un tel usage dans ces années perdues dont je ne sais
méme pas si, quelque jour, quelqu'un fera la mesure du cheminement par lequel je pouvais
mener au jour la suite précaire de ce discours, dont j'ai donc fait tellement d'usage, c'est a la
lumiere de cette relation telle que je la définis et comme anaclitique que pourraient étre repris
les hémistiches de son Pélerin Cherubinique, ces distiques coupés, équilibrés en quatre membres
dans lesquels se dessine 1'identité propre de ce qui en lui lui parait le plus essentiel, impossible a
saisir autrement que dans le terme de l'objet a et de Dieu méme. Qu'il suffise de s'apercevoir
que tout ce qui peut s'inscrire en fonction d'ordre, de hiérarchie et aussi bien de partage, tout ce
qui est de l'ordre de ce fait de l'échange, du transitivisme, de l'identification elle-méme, tout
ceci participe de la bien différente relation que nous posons comme spéculaire; tout ceci se
rapporte au statut de 1'image du corps en tant qu'elle se pose en un certain tournant de principe
comme liée a ce quelque chose d'essentiel dans I'économie libidinale considéré comme étant la
maitrise motrice du corps. Ce n'est pas pour rien que les mémes 250

574



SEMINAIRE 16

consonnes dans 1'un et dans l'autre se retrouvent, maitrise motrice, tout est la. Et c'est ce par quoi est
témoigné en toute occasion un comportement dit de bien; grace a cette maitrise motrice, I'organisme
qualifiable de ses rapports au symbolique, 'homme en I'occasion comme on l'appelle, se déplace
sans jamais sortir d'une aire bien définie en ceci qu'elle interdit une région proprement centrale qui
est celle de la jouissance. C'est par la que l'image du corps telle que je 1'ordonne de la relation
narcissique prend son importance.

Si vous vous reportez au schéma que j'ai donné sous le titre de remarques a quelques propositions
d'un monsieur dont, grace a moi, le nom subsistera, vous y verrez que le rapport qui s'y désigne est
trés proprement ceci que, du rapport qui s'établit du sujet au champ de 1'Autre, en tant que 1a je ne
peux en image ne rien faire d'autre qu'homogene a 1'espace commun, et c'est bien pour cela que je
fais 1a fonctionner 1'Autre, et pourquoi pas puisque aussi bien il n'est pas soustrait a I'imaginaire,
comme un miroir, ceci & seule fin de pouvoir poser le deuxiéme terme, le signifiant auprés duquel
se représente par un autre signifiant le sujet, s'y trouve pointé en un endroit qui n'est rien d'autre que
ce qui se désigne ici par ce I énigmatique, celui d'ou a lui se présente la conjonction dans un autre
miroir, la conjonction du a et de 1'image du corps. C'est trés précisément ceci qui désigne ce qui se
passe au niveau de la phobie.

Si nous prenons n'importe quelle observation de phobie, pour peu qu'elle témoigne d'un peu de
sérieux, ce qui est le cas, on ne se paye pas le luxe de publier dans la psychanalyse une observation
sans une anamnese assez complete. Pour prendre par exemple dans le livre d'Héléne Deutsch sur
Les Névroses les chapitres qui se rapportent a la phobie, que voyons-nous, par exemple, pour
prendre n'importe lequel, quelqu'un auprés de qui elle a été appelée a intervenir au nom de ceci qu'il
a eu 2 un moment la phobie des poules, que voyons-nous ? La chose est parfaitement articulée, mais
qui ne se révele, bien shr, que d'un second temps d'exploration, c'est a savoir que, dans I'époque
d'avant le déchainement du symptome, ces poules n'étaient assurément pas rien pour lui ; c'était les
bétes qu'il allait, en compagnie de la mere, soigner, et aussi bien faire aussi la cueillette des oeufs.
Tous les détails nous sont donnés, a savoir que, a la fagon dont font en effet tous ceux qui ont la
pratique de ces volailles, une palpation en quelque sorte extérieure du cloaque suffit a percevoir si
I’ceuf est 1a, prét a venir ; aprés quoi on n'a plus qu'a attendre. C'est bien en effet ce a quoi au plus
haut point s'intéressait le petit x, le cas en question, c'est a savoir que, quand il se faisait baigner par
sa mere, il lui disait d'en faire autant sur son propre périnée. Comment ne pas reconnaitre qu'ici, la-
méme, il se désigne comme aspirant justement a fournir I'objet de ce qui sans doute, pour des
raisons qui ne sont pas autrement approfondies mais qui sont 1a sensibles, faisait pour la mére 1'objet
d'un intérét tout a fait particulier. Le premier temps, c'est bien évidemment

251

575



SEMINAIRE 16

"Puisque les oeufs, ¢a t'intéresse, il faudrait que je t'en ponde". Mais aussi bien ce n'est pas pour
rien que 1’ceuf ici prend tout son poids ; s'il peut se faire que 1'objet a soit ainsi intéressé, c'est
bien en ce sens qu'il y a une face démographique, si je puis dire, des rapports entre les sujets qui
implique qu'assez naturellement ce qui nait se trouve a la place d'un oeuf.

Je le répéte, je n'évoque d'abord ce temps que pour livrer tout de suite le sens de ce dont il va
s'agir quand la phobie se déclenche. Un frére ainé, sensiblement ainé d'ailleurs, plus fort que lui,
un jour le saisit par derriere, et ce gargon qui sait parfaitement bien sir tout ce qu'il en est de ce
qui se passe dans la basse-cour, lui dit : "Moi, je suis le coq et toi tu es la poule". Il se défend,
s'insurge avec la plus grande vivacité et déclare: "Je ne veux pas", "I won't be the hen !"
Remarquez que ce "hen" en anglais, ¢a a exactement la méme prononciation avec l'esprit rude
que le "n" du "un" dont je vous parlais tout a I'heure. Il ne veut pas étre le "hen". Il y avait déja
un nommé Alain qui croyait avoir fait une grande trouvaille en disant que penser, c'est dire non.
Il dit non. Pourquoi est-ce qu'il dit non alors que, le temps d'avant, il se trouvait si bien avec sa
mere de pouvoir étre pour elle, si je puis dire, une poule de plus, une poule de luxe, celle qui
n'était pas dans la basse-cour, si ce n'est parce que la est intéressé le narcissisme, a savoir la
rivalité avec le frére, le passage, comme il est bien prouvé, a une relation de pouvoir, l'autre le
tient par la taille, par les hanches, I'immobilise et tant qu'il veut il le maintient dans une certaine
position.

Le virement, je ne dis pas le virage, de ce qui est investi dans une certaine signification d'un
registre a l'autre, c'est 1a le point ou achoppe la fonction précédente et ou nait ceci que la poule
va prendre désormais pour lui une fonction parfaitement signifiante, et plus du tout imaginaire,
a savoir qu'elle lui fait peur. Le passage du champ de l'angoisse, celui par lequel j'ai inauguré
aujourd'hui mon discours, a savoir qu'il n'est pas sans objet, a condition qu'on voie que cet
objet, c'est I'enjeu méme du sujet, au champ du narcissisme, c'est celui ou se dévoile la vraie
fonction de la phobie qui est, a I'objet de l'angoisse substituer un signifiant qui fait peur. Au
regard de 1'énigme de I'angoisse, la relation signalée de danger est rassurante. Aussi bien ce que
I'expérience nous montre, c'est qu'a condition que se produise ce passage au champ de 1'Autre,
le signifiant se présente comme ce qu'il est au regard du narcissisme, a savoir comme dévorant.
Et c'est bien 1a d'ou s'origine I'espéce de prévalence que, dans la théorie classique, a prise la
pulsion orale.

Ce que je voulais aujourd'hui amorcer, c'est proprement ceci, que c'est au niveau de la phobie
que nous pouvons voir non pas du tout quelque chose qui soit une entité clinique mais en
quelque sorte une plaque tournante, quelque chose dont, a 1'élucider dans ses rapports avec ce
vers quoi elle vire plus que communément, a savoir les deux grands ordres de la 252

576



SEMINAIRE 16

névrose, hystérie et névrose obsessionnelle, mais aussi bien par la jonction qu'elle réalise avec
la structure de la perversion, qu'elle nous éclaire, cette phobie, sur ce qu'il en est de toutes
sortes de conséquences, et qui n'ont point besoin de se limiter & un sujet particulier pour étre
parfaitement perceptibles, puisqu'il ne s'agit pas de quelque chose qui soit isolable du point de
vue clinique mais bien plutét d'une figure cliniquement illustrée, d'une facon éclatante sans
doute, mais en des contextes infiniment divers.

C'est du point de cette phobie que nous réinterrogerons ce dont nous sommes partis aujourd'hui,
la disjonction du savoir et du pouvoir. 253

577



SEMINAIRE 16

254

578



SEMINAIRE 16

LECON XX, 14 MAI 1969

Il est impossible de ne pas considérer comme premicre l'incidence du sujet dans la pratique
psychanalytique. Elle est sans cesse au premier plan dans la fagon dont, a I'entendre, pense le
psychanalyste, du moins si nous nous en tenons a ce qui s'énonce dans ses comptes rendus. C'est
de tel point défini par ce qu'on appelle une identification que le sujet se trouve agir, par
exemple, manifester telle intention. On énoncera telle paradoxale de ses conduites du fait qu'il
se retourne, par exemple a lui-méme et de quel point sinon d'un autre qu'il a été occuper, il se
retourne, ce qui fut a 1'endroit de ce quelqu'un a qui il va s'identifier, son agression premiere.
Bref, a tout instant le sujet se présente pourvu d'une pour le moins singuliére autonomie, d'une
mobilité surtout a nulle autre €gale, puisqu'il n'est a peu prés aucun point dans le monde de ses
partenaires, qu'ils soient ou non considérés comme ses semblables, qu'il ne puisse occuper, du
moins, je le répete, au niveau d'une pensée qui tend a rendre compte de tel paradoxe de ses
comportements. Disons que le sujet - et ici nul lieu, au niveau de cette littérature, de contester la
1égitimité de ce terme - le sujet absolument non critiqué d'ailleurs, puisque aussi bien au terme
il se produit ces énoncés singuliers qui vont jusqu'a parler du choix de la névrose, comme si a
un moment c'était a je ne sais quel point privilégié¢ de ce sujet en poudre qu'avait été réservé
l'aiguillage.

Bien str, il peut s'admettre que, dans un premier temps de la recherche analytique, nous n'en
ayons point été du tout au temps ou d'aucune fagon pouvait s'articuler d'une fagon logique ce
qu'il pouvait en étre, en effet, de ce qui se présente comme tout a fait déterminant en apparence
au début d'une anamnése, dans une certaine fagon de réagir au trauma. Il suffirait peut-étre de
s'apercevoir que ce point considéré comme originel, aiguillant de I'anamnése, est un point qui a
¢té bel et bien produit rétroactivement par la somme des interprétations, je parle des
interprétations non seulement que le psychanalyste se fait, comme on dit, dans sa téte ou au
moment ou il écrit son observation, mais ou il est intervenu dans ce qui le lie au patient et qui
est loin, dans ce registre, dans ce registre d'interrogation, de suspension de ce qu'il en est du
sujet, de pouvoir d'aucune fagon étre purement et simplement décrit comme un rapport de
puissance a puissance, méme soumis a tout ce qui peut s'y imaginer de transfert.

255

579



SEMINAIRE 16

C'est pourquoi la reprise au niveau du sujet de la question de la structure en psychanalyse est
toujours essentielle. C'est elle qui constitue le véritable progrés ; c'est elle, bien slr, qui ne peut
que seule faire progresser ce qu'on appelle improprement la clinique, j'espere que personne ne
s'y trompe et que si, la derniére fois, vous avez pu avoir quelque plaisir a voir s'éclairer a mon
discours, a la fin d'une évocation d'un cas, ce n'est pas spécifiquement qu'un cas ait été¢ évoqué
qui fait le caractere clinique de ce qui s'énonce au niveau de cet enseignement.

Reprenons donc les choses au point ou nous pouvons les formuler aprés avoir a plusieurs
reprises, a plusieurs reprises marqué comment se forme, a partir d'une premiére et trés simple
définition, c'est a savoir qu'un signifiant - c'est de 1a qu'on part, c'est de 1a qu'on part parce
qu'apres tout c'est le seul élément dont I'analyse nous donne la certitude, et je dois dire qu'elle
met en son plein relief, auquel elle donne son poids, c'est le signifiant - si l'on définit le
signifiant, le signifiant est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, ici est la
formule, la formule neuf si je puis dire, qui nous permet de situer justement ce qu'il peut en étre
d'un sujet que de toute fagon nous ne saurions manier selon des formules qui, pour étre en
apparence celles du bon sens, du sens commun, a savoir qu'il y a bien quelque chose qui
constitue cette identité qui différencie ce monsieur-la de son voisin, qu'a se contenter de ceci,
nous nous trouvons en fait recouvrir tout énoncé, tout énoncé simplement descriptif de ce qui se
passe effectivement dans la relation analytique comme d'un jeu de marionnettes ou, je le répéte,
le sujet est aussi mobile que la parole méme, la parole méme du montreur des dites
marionnettes, a savoir que, quand il parle au nom de 1'un qu'il tient dans sa main droite, il ne
peut pas en méme temps parler au nom de l'autre, mais qu'il est aussi bien capable de passer de
I'un a I'autre avec la rapidité que I'on sait.

Voici donc, ce qui déja a été suffisamment écrit ici pour que je n'aie pas a en refaire toute la
construction et le commentaire, ce rapport premier qui aussi bien est gros de tous les autres, de
S;a S,, de ce signifiant qui représente le sujet pour un autre signifiant, et dans I'essai que nous
faisons de serrer ce dont il s'agit quant a I'autre de ces signifiants, nous essayons, nous I'avons
déja inscrit, d'ouvrir le champ ou tout ce qui est signifiant second, c'est-a-dire le corps, de ce au
niveau de quoi par un signifiant va étre représenté le sujet, de l'inscrire au lieu du A, ce lieu qui
est le grand Autre et dont je pense vous vous souvenez assez qu'a inscrire ainsi ce dont il s'agit,
nous ne pourrons faire, au niveau de l'inscription méme de S, que de répéter que pour tout ce
qui suit, a savoir tout ce qui peut s'inscrire a la suite, nous devons remettre la marque du A
comme lieu d'inscription, c'est-a-dire de voir en somme se creuser de ce que j'ai appelé la
dernié¢re fois I'enforme de ce a, c'est un nom nouveau que nous ferons a notre usage, 256

580



SEMINAIRE 16

l'enforme du A, a savoir le a qui le troue.
A A

S, S, S,

Arrétons-nous un instant sur ceci que je considére comme assez acquis pour avoir été, j'en ai
recueilli témoignage, sensible a certains qui ont trouvé quelque évidence, j'entends de
maniement clinique, a cet enforme du A, formule destinée a montrer ce qu'il en est vraiment du
a, a savoir de la structure topologique du A lui-méme, de ce qui fait que le A n'est pas complet,
n'est pas identifiable a un 1, en aucun cas a un tout, et pour tout dire que ce A est absolument a
sentir, a représenter comme il en est au niveau du paradoxe, du paradoxe dont ce n'est pas pour
rien que ce sont des logiciens qui l'ont formé, du paradoxe de l'ensemble dit de tous les
ensembles qui ne se contiennent pas eux-mémes. Je pense que vous avez déja assez le
maniement de ce paradoxe. Il est bien clair que cet ensemble de tous les ensembles qui ne se
contiennent pas eux-mémes, de deux choses l'une, ou il va se contenir lui-méme et c'est une
contradiction, ou il ne se contient pas lui-méme, alors n'étant pas de ceux qui ne se contiennent
pas ecux-mémes, il se contient lui-méme, et nous nous trouvons devant une seconde
contradiction. Ceci est tout a fait simple a résoudre : 1'ensemble de tous les ensembles qui ne se
contiennent pas eux-mémes ne peut en effet comme fonction s'inscrire que sous la forme
suivante, c'est a savoir E ayant pour caractéristique ce x en tant que différent de x.

E (x #x)
Or c'est 1a qu'il recouvre notre difficulté avec le grand Autre. S1 e grand Autre présente ce
caractere topologique qui fait que son enforme, c'est le a, et nous allons pouvoir toucher trés
directement ce que cela signifie, c'est qu'il est vrai, c'est qu'il faut poser que, quel que soit
l'usage conventionnel qu'il en est fait dans la mathématique, le signifiant ne peut en aucun cas
étre tenu pour pouvoir se désigner lui-méme. S;ou S, en eux-mémes ne sont pas chacun,
d'aucune fagon, ne peuvent étre le représentant d'eux-mémes sinon a s'en distinguer, d'eux-
mémes. Cette altérité du signifiant & lui-méme, c'est proprement ce que désigne le terme du
grand Autre marqué d'un A. Si nous l'inscrivons, ce grand Autre, marqué du A, si nous en
faisons un signifiant, ce qu'il désigne, c'est le signifiant comme Autre ; le premier Autre qui
soit, le premier rencontré dans le champ du signifiant est autre, radicalement, c'est-a-dire autre
que lui-méme, c'est-a-dire qu'il introduit I'Autre comme tel dans son inscription, comme séparé
de cette inscription méme.
Ce A, en tant qu'extérieur a S, qu'il inscrit, c'est 'enforme de A, c'est-a-dire la méme chose que
le a. Or ce a, nous le savons, c'est le sujet lui
257

581



SEMINAIRE 16

méme en tant qu'il ne peut étre représenté que par un représentant qui est S; dans 1'occasion.
L'altérité premiere, c'est celle du signifiant qui ne peut exprimer le sujet que sous la forme de
ce que nous avons appris a cerner dans la pratique analytique d'une étrangeté particuliére. Et
c'est cela que je voudrais, je dirai non pas aujourd'hui frayer puisque aussi bien dans un
séminaire que j'ai fait dans un temps, c'était I'année 1961-62, sur l'identification, j'en ai posé
les bases. Ce sont ces bases-mémes que je rappelle, simplement résumées et rassemblées
aujourd'hui, pour vous faire sentir ceci qui n'est pas a prendre comme donné sinon par
I'expérience analytique a tout analyste, bien sir, ce a, comme essentiel au sujet et comme
marqué de cette étrangeté, il sait ce dont il s'agit. Ces a, au reste, je les ai déja assez depuis
longtemps énumérés pour qu'on sache bien, du sein a I'excrément, de la voix au regard, ce que
signifie dans son ambiguité le mot étrangeté, avec sa note affective et aussi son indication de
marge topologique ; ce dont il s'agit, c'est de faire sentir a ceux qui n'ont pas a prendre ceci
comme un donné de I'expérience je ne sais quoi qui peut évoquer sa place raisonnée au niveau
des repéres de ce qu'on considére comme l'expérience pratique - a tort, elle n'est pas plus
pratique que l'expérience analytique et allons-y ! - ce qu'il y aurait de moins étranger en
apparence, pourrait y représenter le sujet, prenez-le au départ aussi indéterminé que vous
'entendrez, ce qui distingue celui qui est ici de celui qui est 1a et qui n'est que son voisin, bien
slir, nous pouvons le saisir, en prendre le départ, de ceci qui serait le moins étranger, d'un type
de matérialité tout a fait vulgaire, c'est ce que j'ai fait quand je parlais d'identification, j'ai
désigné la trace. La trace, ¢ca veut dire quelque chose, la trace d'une main, la trace d'un pied,
une empreinte. Observez bien ici, a ce niveau, que trace se distingue du signifiant autrement
que dans nos définitions nous rien avons déja distingué le signe. Le signe, ai-je dit, c'est ce
qui représente quelque chose pour quelqu'un. Ici, nul besoin de quelqu'un. Une trace se suffit
en elle-méme. Et a partir de 1a pouvons-nous situer ce qu'il en est de ce que j'ai appelé tout a
I'heure 1'essence du sujet ?

Nous pouvons poser d'ores et déja que ce que devient la trace par métaphore, le signe si vous
voulez, par métaphore aussi, ces mots ne sont point a leur place puisque je viens de les
¢carter, ce qui signifie un sujet en tant que cette trace, ce signe, contrairement a la trace
naturelle, n'a plus d'autre support que l'enforme A. Qu'est-ce a dire ? La trace passe a
I'enforme de A des fagons par ou elle est effacée. Le sujet, ce sont ces fagons mémes par quoi,
comme empreinte, la trace se trouve effacée. Un bon mot dont déja j'avais épinglé cette
remarque, intitulant ce qui pouvait s'en dire "les quatre effagcons du sujet". Le sujet, c'est lui
qui efface la trace, en la transformant en regard, regard a entendre, fente, entr'apercu. C'est
par 1a qu'il aborde ce qu'il en est de l'autre qui a laissé la trace. Il est passé par 1a, il

258

582



SEMINAIRE 16

est au-dela.

Un sujet, bien sir, en tant que tel, ce n'est pas assez de dire qu'il ne laisse pas de trace. Ce qui le
définit et ce qui le livre en méme temps, c'est d'abord ceci par quoi se distingue effectivement,
au regard de tout organisme vivant ce qu'il en est de l'animal qui parle, c'est qu'il peut les
effacer, et de les effacer comme telles, comme étant ses traces, ceci suffit a ce qu'il puisse en
faire quelque chose d'autre que des traces, des rendez-vous qu'il se donne a lui-méme, par
exemple. Le Petit Poucet, quand il séme des cailloux blancs, c'est autre chose que des traces.
Sentez ici la différence qui s'ébauche déja dans la meute qui, a poursuivre quelque chose, a une
conduite, c'est bien le cas de le dire, mais conduite qui s'inscrit dans 1'ordre de 1'odorat, du flair,
comme on dit, et la chose n'est pas forcément étrangére a 1'animal humain lui-méme ; mais autre
chose est cette conduite et la scansion d'une trace repérée comme telle sur un support de voix.
Vous touchez ici la limite. Au niveau de la meute, cet aboiement, qui osera soutenir qu'il
recouvre les traces ? Il est quand méme déja ce qu'on peut appeler ébauche de parole, mais
distinct, distinct est ce support de la voix, du donné de la voix, 1a ou il y a langage, 1a ou c'est ce
support qui caractérise d'une fagon autonome un certain type de trace. Un étre qui peut lire sa
trace, cela suffit a ce qu'il puisse se réinscrire ailleurs que la d'ou il l'a portée. Cette
réinscription, c'est l1a le lien qui le fait des lors dépendant d'un autre, dont la structure ne dépend
pas de lui.

Tout s'ouvre a ce qui est du registre du sujet défini comme "c'est ce qui efface ses traces". Le
sujet, a la limite et pour faire sentir la dimension originale de ce dont il s'agit, je I'appellerai
celui qui remplace ses traces par sa signature. Et vous savez qu'une signature, il n'en est pas
demandé¢ beaucoup pour constituer quelqu'un en sujet, un illettré a la mairie qui ne sait pas
écrire, il suffit qu'il fasse une croix, symbole de la barre barrée, de la trace effacée, forme la
plus claire de ce dont il s'agit. Quand d'abord on laisse un signe et puis que quelque chose
I'annule, c¢a suffit comme signature. Et qu'elle soit la méme pour quiconque a qui elle sera
demandée ne change rien au fait que ceci sera recu pour authentifiant I'acte en question de la
présence de bel et bien quelqu'un qui, juridiquement, est retenu pour un sujet, et rien de plus ni
rien de moins mais cela dont j'essaie de définir le niveau, non certes pour en faire un absolu
mais justement pour marquer ses liens de dépendance. Car la remarque ici commence. Le
signifiant nait de ses traces effacées. Quelle en est donc la conséquence ? C'est que ces traces
effacées ne valent que par le systétme des autres, qu'elles soient semblables ou les mémes, que
ces autres instituées en systéme, c'est seulement la que commence la portée type du langage, ces
autres traces effacées, ce sont les seules admises ; admises par qui ? Eh bien ! 1a nous

retombons sur nos pieds, de la méme fagon qu'au niveau de la définition du
259

583



SEMINAIRE 16

sujet qu'un signifiant représente pour un autre signifiant, ce sont les seules admises par qui ?
Réponse : par les autres traces. Un pa-até comme dit Bridoison dans le Mariage, ¢a ne compte
pas. C'est bien pour ¢a qu'il y porte tant d'intérét car pour lui, Bridoison, qui prend au sérieux
les traces, il se pourrait que ¢a comptat. C'est un pas haté.

Dés lors, si nous savons que ces traces, ces traces qui ne sont effacées que d'étre 1a, en
repoussoir effacées, ces traces qui ont un autre support qui est proprement l'enforme du A en
tant qu'il est nécessité de ceci qu'il fasse un A, un A qui fonctionne au niveau du sujet, nous
avons alors a les considérer du niveau de leur substance. C'est bien ce qui fait la portée d'un
¢lément par exemple comme un regard dans I'érotisme et que la question se pose, parce qu'elle
est sensible, du rapport de ce qui s'inscrit au niveau du regard a la trace. Un regard érotique
laisse-t-il des traces la ou il vient s'inscrire, au niveau de l'autre, c'est-a-dire chez quelque
autre ? C'est a ce niveau que se pose la dimension de la pudeur et qu'elle s'insere, elle le
démontre ici d'une fagon sensible. La pudeur est une dimension seulement propre au sujet
comme tel.

Est-ce que nous allons brievement, a ce détour, ordonner d'une fagon qui soit un peu différente
de sa litanie habituelle, cette relation du signifiant a I'enforme de A ? Certainement oui, quoique
rapidement pour rappeler que ce n'est pas hasard si, a la pointe de notre actualité, 1'écriture
s'affirme rapport de 1'écriture au regard comme objet a ; c'est 1a seul ce qui peut donner son
statut correct a une grammatologie. Le regard, dans toute son ambiguité que j'ai déja tout a
I'heure marquée a propos du rapport a la trace, 1'entrevu et, pour tout dire, la coupure dans le vu,
la chose qui ouvre au-delda du vu. Assurément l'accent a mettre sur 1'écriture est capital pour la
juste évaluation de ce qu'il en est du langage, et que l'écriture soit premicre et doive étre
considérée comme telle au regard de ce qui est la parole, c'est ce qui apreés tout peut étre
considéré comme non seulement licite mais rendu évident par la seule existence d'une écriture
comme la chinoise ou il est clair que ce qui est de 1'ordre de I'appréhension du regard n'est pas
sans rapport a ce qui s'en traduit au niveau de la voix, a savoir qu'il y a des ¢éléments
phonétiques, mais qu'il y en a aussi beaucoup qui ne le sont pas, ceci étant d'autant plus
frappant que, du point de vue de la structure, de la structure stricte de ce qu'il en est d'un
langage, nulle langue ne se tient d'une facon plus pure que cette langue chinoise ou chaque
¢lément morphologique se réduit a un phonéme. C'est donc bien 1a ou ¢'aurait été le plus simple,
si I'on peut dire, que 1'écriture ne soit que transcription de ce qui s'énonce en paroles, qu'il est
frappant de voir que, tout au contraire, I'écriture, loin d'étre transcription, est un autre systéme,
un systéme auquel éventuellement s'accroche ce qui est découpé dans un autre support, celui de
la voix.

584

584



SEMINAIRE 16

Assurément, le terme de la coupure est ce qui prédestine ces supports, aussi bien définissables
matériellement comme regard et voix, ce qui les prédestine a cette fonction d'étre ce qui,
remplagant la trace, institue cette sorte d'ensemble d'ou une topologie se construit comme
définissant 1'Autre, a son terme. Vous le voyez, il ne s'agit ici que de considérations
substructurales, non pas du tout bien slr originelles car aprés tout ceci ne dit pas comment cet
Autre a commencé, cela dit comment ¢a se tient quand il est 1a, d'ou il a pris origine, c'est bien
ce qui, jusqu'a présent, est laissé entre parenthéses. Remarque marginale, car je continue, aprés
cet 1 et 2 concernant regard et voix, a dire ce qui pourrait venir a la suite dans un apport pris par
ce biais. Ce n'est pas, vous le voyez, immédiatement dans le rapport du sujet a I'Autre en tant
que structuré que vient ce qui s'annonce maintenant comme étant la demande.

Chose singuliére, alors que, dans I'ordre de 1'objet a, le sein et le déchet semblent venir au
premier plan, au point presque de laisser dans une certaine ombre, dans le maniement le plus
fréquent de ce dont il s'agit dans la régression analytique les termes du regard et de la voix,
vous voyez ici que nous sommes forcés au contraire de supposer construits sur support regard et
voix, ce qui va faire bien slr ¢lément dans la demande et que si nous retrouvons ici un objet a,
c'est pour autant 1'occasion de pointer que ce qui est demandé n'est jamais qu'une place, et que
ce n'est pas pour rien que place évoque ce placage qui est I'essence dont nous définissons le sein
analogue du placenta, pour autant qu'il définit le rapport subjectif fondé, tel qu'il convient de
l'instituer, dans les rapports de I'enfant et de la meére. Le r6le ambocepteur du sein entre I'enfant
et la mere est en réalité role prévalent. C'est en tant qu'objet a, en tant qu'étre plaqué a sa paroi
que l'enfant sujet s'articule, que son message est regu de la mére et qu'il lui est répondu. Ce
qu'on demande avec ces signifiants, voici quel est le troisi¢éme terme, et vous voyez son lien a
cet autre ¢lément "a".

Enfin, a articuler les choses par ce biais, nous verrons, nous toucherons du doigt que ce qui
s'engendre, a savoir tout ce qui est sens, a proprement parler le signifié, c'est en tant qu'effet de
chute de ce jeu qu'il est ici a situer. Ce qu'il y a dans le sens, qui est non seulement effet mais
effet rejeté, mais effet qui s'emporte, et aussi bien effet qui s'accumule, la culture pour tout dire,
participe de ce quelque chose qui découle d'une économie fondée sur la structure de I'objet a, a
savoir que c'est bien comme déchet, comme excrément de la relation subjective comme telle
que ce qui fait la matiére des dictionnaires, de ce qu'on dit étre I'amas des sens qui se sont
concentrés au cours d'une certaine pratique enregistrable pour étre devenue commune, autour
d'un signifiant, c'est bien du registre du second objet comme objet a, de I'objet anal qu'il faut ici
l'inscrire dans cette perspective.

585

585



SEMINAIRE 16

Telles sont les quatre effagons dont peut s'inscrire le sujet, le sujet qui, au milieu de ceci, est
bien slr a proprement parler insaisissable de ne pouvoir qu'étre représenté par un représentant.
C'est en tant qu'il s'inscrit dans le champ de 1'Autre qu'il subsiste, et c'est a ceci que nous avons
a faire si nous voulons d'une facon correcte rendre compte de ce qui est I'enjeu dans la
psychanalyse. La distance se mesure de ce qui se définit comme un sujet a ce qui tient comme
une personne. La distance se mesure, c'est-a-dire qu'il faut trés séveérement les distinguer, que
toute espece de personnalisme en psychanalyse est propice a toutes les déviations, a toutes les
confusions ; dans la perspective psychanalytique, ce qui se définit, se marque, dans d'autres
registres dits moraux, comme étant la personne, nous ne pouvons le situer a un autre niveau que
celui du symptome. La personne commence la ou, bien sir, ce sujet tel que je vous l'ai situé, est
ancré autrement, est ancré d'une fagon bien plus large, celle qui fait entrer en jeu ce qui, sans
doute, se place a son origine, a savoir la jouissance.

C'est parce que l'expérience analytique nous apprend a dessiner ici autrement ce qui fut fait de
l'atlas, si je puis dire, cartographiquement de ce qu'il en est des jeux qui se rapportent au sujet,
c'est en cela qu'elle a son importance; c'est en cela qu'elle inaugure une méthode, qu'elle ne
prétend reconstituer nul nouveau tout, mais assurément que d'ores et déja elle bouleverse les
anciens systémes de projection qui constituaient un tout.

Il y aurait évidemment ici & pointer en marge toutes sortes d'indications qui sont suggestions,
index tendu, point important dans cette signification de l'index, dans une découverte en progres,
c'est assurément quelque chose de tout autre que ce en quoi nous pouvons le distinguer pour,
par exemple, dans la langue, en faire le distinctif d'une certaine sorte de signifiant index donc,
que je propose a ceux qui peuvent avoir ici un penchant a revenir sur ce que Freud a énoncé au
niveau de Psychologie collective et analyse du moi, a considérer que le chef, le leader, 1'élément
clé de l'identification tel qu'il 1'énonce, combien il devient plus clair dans cette perspective a ce
qu'on y montre la solution qui rend possible ce par quoi le sujet s'identifie strictement au q,
autrement dit qu'il devient ce qu'il est vraiment, c'est-a-dire un sujet en tant que lui-méme barré.
Ce que nous avons vu et qui dés lors doit étre considéré pour nous comme pouvant toujours se
reproduire, le passage de toute une masse a la fonction de regard univoque si je puis dire, c'est
quelque chose dont seule peut rendre compte la perception des possibilités offertes dans ce
registre au signifiant privilégié d'étre le plus sommaire, d'étre réduit a ce que Freud désigne
comme étant purement et simplement la marque, la fonction comme unique du 1. Or voici donc
ici le systéme dont la pensée est enticrement sujette et dont, sentez-le bien, il n'est question en
aucun cas que sorte tout ce qui peut s'articuler, et nommément comme savoir. La 262

586



SEMINAIRE 16

conséquence sur quelque chose de vivant que le langage I'enveloppe, le systéme des
signifiants, c'est trés précisément qu'a partir de lui, I'image est toujours plus ou moins
marquée d'étre assumée dans le systéme, et comme signifiante ; c'est 1'obligée de la fonction
du type, et de ce qu'on appelle 1'universel.

Comment n'est-il pas sensible, comment n'est-il pas rendu commun, et comment n'est-il point
encore pas dans quelque forme effective de renouvellement des institutions que ce fait que les
images soient prises dans le jeu du signifiant est la pour nous rendre sensible, toute
I'expérience psychanalytique en témoigne, que ce qui s'y perd, c'est la fonction imaginaire en
tant qu'elle répond de l'accord du male et de la femelle. S'il y a quelque chose que I'analyse
nous démontre, c'est que c'est en raison de la prise dans le sujet non seulement que tout ce qui
est désignable comme male est aussi bien ambigu, voire révocable a une plus proche critique,
que c'est aussi vrai pour l'autre part, et que ceci est sanctionné dans le fait d'expérience tres
précise qu'au niveau du sujet, il n'y a point de reconnaissance comme telle du male par la
femelle ni de la femelle par le male ; que tout ce qu'une exploration un peu approfondie nous
démontre de I'histoire d'un couple, c'est que les identifications y ont été multiples, se
recouvrant et toujours a la fin formant un ensemble composite. L'ambiguité qui reste sur tout
ce qui pourrait inscrire au niveau du signifiant ce qu'il en est de ce qui distingue, nous le
savons pourtant, au niveau biologique, radicalement - quand je dis radicalement j'omets bien
str au niveau des mammiféres les caracteres dits sexuels secondaires et la distinction possible
du sexe tissulaire en rapport au sexe phanérogamique - mais laissons de c6té ce qu'il peut en
étre, constatons que ce que désigne l'expérience analytique, c'est trés précisément qu'a ce
niveau, il n'y a pas couplage signifiant, c'est au point que, dans la théorie, s'il est fait les
oppositions actif-passif, voyeur-vu, etc. .., nulle opposition n'est jamais promue comme
fondamentale qui désigne le male-femelle.

L'important, et l'important en quelque sorte préalable par rapport a la question qui est
soulevée de ce qu'il en est, dans le systéme signifiant, de la fonction dite du phallus, pour
autant que c'est celle qui se trouve effectivement intervenir, et dune fagon dont il est bien sir
qu'elle n'est en aucun cas qu'une fonction tierce, qu'elle représente soit ce qui se définit
d'abord comme ce qui manque, c'est-a-dire fondant le type de la castration comme instituant
celui de la femme, soit ce qui au contraire, du c6té du male, indique d'une facon qui est
combien problématique, ce qu'on pourrait appeler I'énigme de la jouissance absolue. De toute
fagon, il ne s'agit pas la de reperes corrélatifs, de reperes distinctifs; un seul et méme repere
domine tout le registre de ce qu'il en est de la relation du sexué. Ce signifiant privilégié,
j'entends ici ponctué, en quoi se justifie que, dans une 263

587



SEMINAIRE 16

construction longue, qui a été faite tout au contact de l'analyse articulée de ce qui s'est écrit, de
ce qui est resté témoignage de notre expérience des névroses, j'ai pu le qualifier de signifiant
manquant ? La question est d'importance car si assurément pour ce qu'il en est de l'articulation
de la fonction du sujet, vous voyez bien que, aussi loin que puisse €tre poussée 1'articulation du
savoir, le sujet y montre la faille. Dire que le phallus est le signifiant manquant au niveau ou j'ai
pu I'énoncer, au point de mon discours ou j'en ai risqué, disons, la premicre avancée, je crois
que quelque chose qui est contexte n'était pas encore assez articulé pour que puisse se dire ce
que je précise maintenant.

Repartons, et c'est 1a l'intérét de notre référence d'aujourd'hui, de notre départ de la trace,
repartons de ce point d'appui et souvenons-nous du proverbe arabe que, dans mes Ecrits, j'ai cité
quelque part il y a bien longtemps : il y a quatre choses (je ne sais plus lesquelles, je dois dire
que j'ai oublié la quatriéme ou que je ne cherche pas a m'en souvenir immédiatement) qui ne
laissent aucune trace, celle que j'évoquais a ce tournant, le pied de la gazelle sur le rocher, il y a
aussi le poisson dans l'eau et, ce qui nous intéresse plus, I'homme dans la femme, dit le
proverbe, ne laisse pas de trace. Ca peut a 1'occasion s'objecter sous la forme suivante, dont on
sait I'importance dans les fantasmes des névrosés, une petite maladie de temps en temps. Mais
justement ¢a, c'est ce qui est instructif. Le role des maladies vénériennes n'est point du tout un
hasard dans la structure. Nous ne pouvons partir d'aucune trace pour fonder, du rapport sexuel,
le signifiant. Tout est réduit a ce signifiant, le phallus, justement, qui n'est pas dans le systéme
du sujet puisque ce n'est pas le sujet qu'il représente mais, si l'on peut dire, la jouissance
sexuelle en tant qu'hors systéme c'est-a-dire absolue. La jouissance sexuelle pour autant qu'elle
a ce privilege par rapport a toutes les autres, c'est que quelque chose dans le principe du plaisir,
dont on sait qu'il constitue la barriére a la jouissance, c'est que quelque chose dans le principe
du plaisir lui laisse quand méme acces. Avouez que méme sous la plume de Freud, qu'on lise
que c'est 1a la jouissance par excellence et que c'est vrai, en plus, mais qu'on le lise sous la
plume d'un savant qui mérite autant ce titre que l'est notre Freud, ¢a a tout de méme quelque
chose qui puisse nous faire réver ; mais ce n'est pas dans le syst¢tme du sujet, il n'y a pas de
sujet de la jouissance sexuelle.

Et ces remarques n'ont d'autre intérét que de nous permettre de préciser le sens du phallus
comme signifiant manquant. Il est le signifiant hors systéme, et pour tout dire celui
conventionnel a désigner ce qui est de la jouissance sexuelle, radicalement forclos. Si j'ai parlé
de forclusion a juste titre pour désigner certains effets de la relation symbolique, c'est ici qu'il
faut voir, qu'il faut désigner le point ou elle n'est pas révisible. Et si j'ajoute que tout ce qui est
refoulé dans le symbolique reparait dans le réel, c'est 264

588



SEMINAIRE 16

bien en ¢a que la jouissance est tout a fait réelle. C'est que, dans le systéme du sujet, elle n'est
nulle part symbolisée, ni symbolisable non plus. C'est bien pour ¢a qu'est nécessaire, dans
I'énoncé au niveau des propos de Freud, cette énormité dont personne ne semble s'inquiéter que
c'est un mythe qui ne ressemble strictement a aucun mythe connu de la mythologie, sauf bien
stir quelques personnes. Le vieux Kroeber, Lévi-Strauss s'apercoivent trés bien que ¢a ne fait
pas partie de leur univers et ils le disent, mais c'est exactement comme s'ils ne disaient rien ;
puisque tout le monde continue a croire que le complexe d'Oedipe, c'est un mythe recevable. Ca
l'est, en effet, en un certain sens, mais observez que ¢a ne veut rien dire d'autre que la place ou
il faut situer cette jouissance que je viens de définir comme absolue. Le mythe du pere
primordial, c'est celui en effet qui confond dans sa jouissance toutes les femmes ; la seule forme
du mythe en dit assez, c'est dire qu'on ne sait pas de quelle jouissance il s'agit, est-ce de la
sienne ou de celle de toutes les femmes? A ceci prés que la jouissance féminine est restée,
comme je vous l'ai fait remarquer, toujours aussi a 1'état d'énigme dans la théorie analytique.
Que veut donc dire cette fonction phallique qui semble, a ne pas représenter le sujet, marquer
pourtant un point de sa détermination comme champ limité d'un rapport a ce qui se structure
comme 1'Autre. C'est a ausculter de plus pres, a revenir de ces perspectives radicales vers notre
expérience, que nous allons tout de suite voir comment les choses se traduisent. Le détour d'ou
ressortit 1'éclosion d'une névrose, c'est quoi ? C'est l'intrusion positive d'une jouissance auto-
érotique qui est parfaitement typifiée dans ce qu'on appelle les premicres sensations plus ou
moins liées a 1'onanisme, qu'on appelle ¢a comme on voudra, chez l'enfant. L'important, c'est
que c'est en ce point, pour les cas qui tombent sous notre juridiction, c'est-a-dire ceux qui
engendrent une névrose, c'est en ce point précis au moment méme ou cette positivation de la
jouissance érotique se produit que, corrélativement se produit aussi la positivation du sujet en
tant que dépendance, anaclitisme ai-je énoncé la derniére fois, du désir de 1'Autre. C'est 1a que
se désigne le point d'entrée par ou fait drame ce qui est structure du sujet. Toute 1'expérience
mérite d'€tre articulée qui va confirmer a quelles frontieéres, a quelles jonctions ce drame va
éclater. Je pense avoir déja suffisamment la derni¢re fois marqué le poids qu'y prend l'objet a,
non tant en tant qu'il est présentifié mais en démontrant rétroactivement que c'est lui qui
auparavant faisait toute la structure du sujet.

Nous allons voir a quelles autres frontieres le drame éclate. Mais d'ores et déja nous pouvons
savoir du retour de ces effets, que c'est grace a la relation positive, a la jouissance dite sexuelle,
mais sans que pour autant soit assurée d'aucune fagon la conjonction sexuée, que quelque chose
se 265

589



SEMINAIRE 16

désigne comme essentiel a la position du sujet, c'est le désir de savoir. Le pas décisif fait par
Freud de la relation de la curiosité sexuelle avec tout I'ordre du savoir, c'est 1a le point essentiel
de la découverte psychanalytique et c'est de la jonction de ce qu'il en est du a, a savoir ce ou le
sujet peut retrouver son essence réelle comme manque a jouir essentiellement, et rien de plus,
quelque représentant dont il ait a se désigner par la suite, le champ de I'Autre, d'autre part, en
tant que s'y ordonne le savoir est a I'horizon ce domaine interdit de sa nature qu'est celui de la
jouissance et avec lequel la question de la jouissance sexuelle introduit ce minimum de relations
diplomatiques dont je dirai qu'elles sont si difficiles a soutenir. C'est pour autant que quelque
chose se produit que j'ai appelé le drame que la signifiance de 1'Autre en tant que structuré et
troué est autre chose que ce que nous pouvons métaphoriquement appeler le signifiant qui le
troue, c'est-a-dire le phallus; c'est en tant que c'est autre chose que nous voyons ce qui se passe
quand il faut que le jeune sujet réponde a ce qui se produit de l'intrusion de la fonction sexuelle
dans son champ subjectif.

J'ai fait grand état, et ceux qui y ont assisté s'en souviennent encore a propos du petit Hans, du
petit Hans qui est I'observation exemplaire d'une premicre exploration absolument désordonnée,
tournant en rond, jusqu'a un certain point non dirigée, avec pourtant la direction impérialiste de
la référence au pére d'abord qui joue un role dont j'ai marqué les carences et que Freud ne
dissimule pas, mais Freud lui-méme comme étant lui aussi la référence dernicre, celle d'un
savoir présumé absolu, tout ce qui peut se dessiner dans ce désordre, j'ai pris soin, comme je l'ai
dit, de le longuement reprendre pour en montrer les strates mais l'une d'elles n'est autre que
celle de ce jeu auquel se livre le petit Hans, qui est celui de la confrontation de la grande girafe
et de la petite girafe. J'ai pu en souligner I'importance en montrant ce que révele dans son fond
la phobie, a savoir l'impossibilité de faire coexister l'hommelle, a savoir cette mere phallicisée
qui est le rapport qu'exprime Hans dans la grande girafe avec d'autre part quoi que ce soit qui en
soit la réduction. S'il dessine la petite girafe, c'est bien pour montrer non pas que c'est une
image comparable a l'autre, mais que c'est une écriture sur un papier, et pour ca, il la zerwurzelt,
comme on s'exprime dans le texte, il la chiffonne et il s'assoit dessus.

L'important n'est pas ici la fonction imaginaire ou identificatoire de Hans a ce complément de sa
mere qui est au fond son grand rival, le phallus, c'est qu'il le fasse passer, ce phallus, dans le
symbolique parce que c'est la qu'il va avoir son efficace, et chacun sait quel est l'ordre de
l'efficace des phobies. S'il y a quelque chose qui sert dans le vocabulaire politique, et non sans
raison au joint du pouvoir et du savoir, c'est celui de lancer en un point du monde auquel j'ai
déja fait tout a I'heure allusion avec le langage, celui de tigre de papier. Qu'est-ce qu'il y a de
plus tigre de papier qu'une 266

590



SEMINAIRE 16

phobie, puisque trés souvent, la phobie, c'est une phobie qu'un enfant a des tigres qui sont dans son
album, des tigres réellement en papier. Seulement, si les politiques ont toutes les peines du monde a
persuader les foules de mettre a leur place les tigres de papier, ici la fonction ou plus exactement
l'indication a donner est exactement inverse, donner toute son importance au fait que, pour combler
quelque chose, quelque chose qui ne peut pas se résoudre au niveau du sujet, au niveau de I'angoisse
intolérable, le sujet n'a d'autre ressource que de se fomenter la peur d'un tigre de papier. C'est tout
de méme c¢a qui est instructif, parce qu'en plus, bien sir, ce n'est pas un sujet du type dont les
imaginent les psychanalystes, a savoir que comme il s'exprime, c'est une facilité de style ; il fait tout
ca en l'arrangeant de son mieux. Le tigre de papier, c'est 4 un moment, au moment ou il s'agit de
quelque chose qui est justement la personne du petit Hans, elle est tout entiére un symptome. A ce
moment-1a, tout seul, le monde, ou tout au moins ce qui en est le fondement, 'hommelle en face de
laquelle il est, toute seule se transforme en tigre de papier.

Il y a le lien le plus étroit entre la structure du sujet et le fait que la question se pose ainsi que
I'hommelle, c'est ce quelque chose tout d'un coup de grimagant, qui fait peur et qui, qu'il s'agisse
d'un tigre ou d'un animal plus petit, d'un chat, ¢a n'a aucune espéce d'importance, aucun analyste ne
se trompe sur sa vraie fonction. Si donc nous avons été amenés, au terme, a voir l'importance du
manque quant a I'objet tout a fait réel qu'est le pénis dans tout ce qui est détermination de ce qu'on
peut appeler rapport sexué, c'est parce que la voie nous a été ouverte par le névrosé, et le complexe
de castration, en tant qu'effectivement il réalise dans le champ du signifiant la place d'un manque,
ce n'est que le résultat du discours par quoi il nous faut parer aux questions posées par le névrosé.
C'est seulement au terme d'une psychanalyse qu'il faut que ce qui est et ce qui reste bel et bien,
comme dit le petit Hans, enraciné, angewachsen, et Dieu merci, on le souhaite, au moins a la
plupart, en état de servir, il faut qu'au niveau d'un certain plan, il ait été zerwurzelt, qu'on montre
bien qu'il ne s'agit que d'un symbole.

D'ou bien siir ce dont j'ai déja dit qui faisait probléme a la fin de la cure du petit Hans. S'il faut, bien
stir, que lui comme tout névrosé, aboutisse a la fin a la formule que, pour devenir un homme je n'ai
pas le pénis a titre de symbole, car c'est cela le complexe de castration. Mais il faut observer que
ceci peut se couper de deux facons : le "je n'ai pas le pénis" qui est précisément ce qu'on veut dire
en disant que la fin de I'analyse, c'est la réalisation du complexe de castration, ceci bien silr rejetant
ailleurs cette fonction qui est celle pure et simple du pénis tel qu'il fonctionne, c'est-a-dire en dehors
du registre symbolisé¢. Mais ¢a peut se couper aussi autrement, a savoir: "Je n'ai pas a titre de
symbole le pénis, ce n'est pas le pénis qui me qualifie comme signifiant de ma virilité", et ¢a, on ne
I'a pas obtenu du petit 267

591



SEMINAIRE 16

Hans car c'est ce qui passe au travers des mailles du filet. Le petit Hans qui n'a pas cessé¢ pendant
tout ce temps de jouer avec les petites filles son role de celui qui 1'a, conserve, comme j'en ai fait
dans son temps bel et bien la réserve, conserve des rapports sexuels ce quelque chose qui met au
premier plan le pénis comme fonction imaginaire, c'est-a-dire que c'est ce qu'il définit comme viril,
c'est-a-dire que tout hétérosexuel qu'il pourra bien se manifester, il en est trés exactement au méme
point ou sont les homosexuels, j'entends ceux qui se reconnaissent comme tels car on ne saurait trop
¢tendre dans le champ des apparences de relations normales quand il s'agit des rapports du sexe, le
champ de ce qui structuralement répond proprement a I'homosexualité.

D'ou I'importance du sondage et de 1'énoncé de ce joint qui, entre I'imaginaire et le symbolique, est
a sa juste place la fonction, ou plus exactement les versants de la fonction que nous définissons
comme complexe de castration. Comment ceci est encore plus nourri par l'expérience que nous
avons du joint de 1'Autre a la jouissance dans les autres formes de névrose, c'est ce par quoi je
continuerai par apres.

268

592



SEMINAIRE 16

LECON XXI,21 MAI 1969

Le systéme de nulle part, voila, pourrait-on dire, ce qu'il nous faut exposer. C'est bien 1a que
prendrait son sens enfin le terme d'utopie, mais cette fois réalisée du bon bout, si je puis dire. La
vieille "nullibiquité" a laquelle, dans les temps anciens, j'avais redonné le lustre qu'elle mérite
pour avoir été inventée par 1'évéque Wilkings, ¢a n'est nulle part, qu'est-ce que c'est ? Il s'agit de
la jouissance. Ce que l'expérience analytique démontre, encore faut-il le dire, c'est que, par un
lien a quelque chose qui n'est rien d'autre que ce qui permet 1'émergence du savoir, la jouissance
est exclue, le cercle se ferme. Cette exclusion ne s'énonce que du systéme lui-méme en tant que
c'est le symbolique. Or, c'est par la qu'elle s'affirme comme réel, réel dernier du fonctionnement
du systéme méme qui I'exclut nulle part, la voici redevenue partout de cette exclusion méme qui
est tout ce par quoi elle se réalise et c'est bien 1a, on le sait, a quoi s'attache notre pratique,
démasquer, dévoiler ce qui, 1a ou nous avons affaire, dans le symptome, démasque cette relation
a la jouissance, notre réel, mais pour autant qu'elle est exclue.

C'est a ce titre que nous avangons ces trois termes comme support de la jouissance en tant
qu'elle est exclue, de 1'Autre comme lieu ou ca se sait, du a comme de l'effet de chute qui
résulte, car c'est l'enjeu de l'affaire, qui résulte de ceci que, dans le jeu du signifiant, c'est la
jouissance qui est visée pourtant, que le signifiant surgit du rapport indicible de ce quelque
chose qui, d'avoir recu d'ou, ce moyen, le signifiant, en est frappé d'une relation a ce quelque
chose qui de 1a se développe, va prendre forme comme Autre. Ce lien du sujet a I'Autre, Autre a
qui il advient des avatars, qui n'a pas dit son dernier mot, et c'est bien cela qui nous accroche,
voila au niveau de quels termes nous avons a situer cette psychanalyse qui en est, si je puis dire,
depuis son moment d'origine, 1'expérience sauvage, née sans doute, dans un éclair exceptionnel
par la voie de Freud et qui, depuis, ne cesse d'étre a la merci des versants qui s'offrent a elle et
qui sont identiques a ceux-la méme dans 1€ réseau desquels le sujet qu'elle traite est pris.

Je voudrais partir de quelque chose d'aussi proche qu'il est possible. Tenez, vous m'en ferez la
morale que vous voudrez, analytique s'il vous plait, ou autre, peu importe, bon. Voila un objet
pour lequel j'ai une préférence, une préférence a titre d'appareil. C'est un stylo qui est aussi
proche qu'il est possible d'un porte-plume par sa minceur, porte-plume au 269

593



SEMINAIRE 16

sens antique, antédiluvien; il n'y a plus que trés peu de personnes qui s'en servent. Il est comme
tel d'un trés faible contenu puisque vous le voyez, son réservoir, puisqu'il peut rentrer pour finir
par devenir réduit a quelque chose qui tient dans le creux de la main, son réservoir est d'un tres
faible contenu. Il en résulte qu'il est trés difficile a charger parce qu'il se produit des effets
osmotiques, ce qui fait que quand on verse la goutte, la goutte est juste a la taille de son entrée.
Il est donc fort incommode ; et pourtant, j'y tiens. J'y tiens d'une préférence spéciale, pour la
raison qu'il réalise un certain type de porte-plume avec une plume, une vraie plume et en effet il
date, il date d'une époque ou c'était vraiment une plume et pas quelque chose de rigide comme il
se fait maintenant. Ce porte-plume, donc, m'a ét¢ donné par quelqu'un qui savait que je
cherchais ¢a. C'était un cadeau qui venait d'étre fait trés peu de minutes avant, ou d'heures ou de
jours peu importe, par quelquun qui en faisait certainement un hommage d'un ordre assez
précis, pour tout dire fétichiste. C'était d'ailleurs un objet qui, de la personne donatrice a celle
qui me l'a transmis, se signalait de venir de sa grand-meére. C'est bien pour ¢a qu'il n'est pas
facile a retrouver. Il y a des échoppes tout a fait particuliéres, parait-il, a New-York, ou on vend
les stylos de la Belle Epoque. Par une autre voie, comme vous voyez, j'en ai un.

J'ai donc un apercgu de I'histoire de cet objet qui, par ailleurs, me tient a cceur pour lui-méme,
indépendamment tout a fait de cette histoire, car a la vérité je ne sais pas spécial gré a la
personne qui me l'a donné de m'avoir fait ce don. Mon rapport a lui est indépendant; il est
certainement trés prés de ce qui pour moi est 1'objet a. J'ai un apergu de son histoire mais, pour
tout objet, est-ce que vous ne voyez pas de la sorte dont je viens d'animer celui-la, que cette
question de son histoire se pose autant que pour un quelconque sujet ; cette histoire, comment
imaginer qui la sait, qui peut en répondre sinon a instituer cet Autre comme le lieu ou ¢a se sait
et qui est-ce qui ne voit pas, si on lui ouvre cette dimension, qu'au moins pour certains, et, j'ose
dire, pour chacun, elle existe, que pour certains, elle est tout a fait prévalente, mais que pour
tous elle fait un fond. Il y a quelque part ou ¢a se sait, tout ce qui est arrivé. Le signifiant de A
en tant qu'entier, dés qu'on s'interroge dans cette voie, on reconnait qu'il est implicite et que,
pour le névrosé obsessionnel, il I'est beaucoup plus que pour d'autres. C'est par 1a, au niveau de
I'histoire, en tant que - c'est pour ¢a que j'ai pris ce biais - elle est suggérée pas du tout
directement du sujet mais aussi bien du sort des objets, c'est par cette voie qu'il est sensible ce
qu'a de fou cette présupposition d'un lieu quelconque ou ¢a se sait. Ceci est important parce
qu'il est clair que le "¢a se sait" verse aussitot dans l'intérét que prend la question. La ou ¢a se
sait, au sens neutre ou nous l'avons introduit, c'est 1a que se pose la question si ¢a se sait soi-
méme.

La réflexibilité ne surgit pas de la conscience sinon par ce détour 270

594



SEMINAIRE 16

qu'il faut vérifier, c'est que 1a ou I'on suppose que ca se sait continuer tout, est-ce qu'il se sait
que ¢a se sache ? Si I'on s'interroge sur ce qu'il en est de l'activité mathématique, dont il est
humoristique de constater que tout spécialement le mathématicien est toujours aussi incapable
de rien dire en son fond si ce n'est qu'il sait trés bien ce que c'est quand il fait des
mathématiques. Quand a vous dire a quoi il le discerne, jusqu'a présent motus. Il peut dire que
¢a n'en est pas, mais ce que ¢a est n'est pas encore trouvé. Nous émettons un énoncé qui peut-
étre commencerait dans cette voie; organiser des choses, des choses qui se disent d'une fagon
telle que ¢a se sait soi-méme, assurément, a tout instant, et que ¢a peut en témoigner. Comme
me le disait tout récemment quelqu'un, mathématicien, avec qui j'en parlais, ce qui caractérise
un énoncé mathématique, c'est sa liberté du contexte. Un théoréme peut s'énoncer tout seul et se
défendre. Il porte en lui cette dose suffisante de recouverture a soi-méme qui le rend libre du
discours qui l'introduit. La chose est a revoir de prés. Ce coté de différence avec les autres
discours ou toute citation risque d'étre abusive au regard de ce qui l'enserre et qu'on appelle
contexte est important a marquer. Cette substance du "¢a se sait" instantané comme tel,
s'accompagne de ceci qu'elle suppose que tout ce qui y attient, ¢ca se sait, au sens de "ca se
recouvre soi-méme", ¢a se sait dans son ensemble, c'est-a-dire que ce qui est révélateur, c'est
que le supposé d'un discours qui aspire a pouvoir entiérement se recouvrir soi-méme rencontre
des limites. Il rencontre des limites en ceci précisément qu'il y existe des points qui n'y sont pas
posables, dont la premicre image sera aussi bien donnée par la suite des nombres entiers et par
ceci qui s'articule que celui défini comme étant plus grand qu'un quelconque n'y est justement
pas posable, entendons dans cette série infinie, dit-on, des nombres entiers.

C'est précisément que ce nombre soit exclu, et proprement en tant que symbole, - nulle part ne
peut étre écrit ce nombre plus grand qu'aucun autre - c'est trés précisément de cette
impossibilité de I'écrire que toute la série des nombres entiers tire ce qu'elle a non pas d'étre une
simple graphie d'une chose qui peut s'écrire, mais d'étre quelque chose qui est dans le réel. Cet
impossible méme est d'ou surgit ce réel. Ce mécanisme est trés précisément ce qui permet de le
reprendre, au niveau du symbole, et d'inscrire au titre du transfini ce signe méme non posable
au niveau de la série des entiers, et de commencer a interroger sur ce qu'on peut opérer a partir
de ce signe posé comme non posable au niveau de la série des entiers, et de s'apercevoir
qu'effectivement ce signe, symbole repris au niveau de ce qui fait la réalité de toute la série des
entiers, permet un nouveau traitement symbolique ou les relations recevables au terme de la
série des entiers peuvent tre reprises, non pas toutes mais trés certainement une part d'entre
elles, et c'est le progres qui se poursuit d'un discours tel que, pour se 271

595



SEMINAIRE 16

savoir a chaque instant, jamais il ne se trouve sans rencontrer cette combinaison des limites
avec ces trous qu'on appelle infini, c'est-a-dire non saisissable jusqu'a ce que justement il soit,
d'étre repris dans une structure différente, réductible a étre cette limite, I'aporie en aucun cas
n'étant que l'introduction a une structure de 1'Autre.

C'est ce qu'on voit fort bien dans la théorie des ensembles, dans laquelle on peut un certain
temps en effet s'avancer innocemment, et qui nous intéresse d'une facon particuliére parce
qu'apres tout, au niveau plus

radical ou nous avons a faire, a savoir de cette incidence du signifiant dans la répétition, en
apparence rien n'objecte, rien n'objecte d'abord a ce que A ne soit que l'inscription entie¢re de
toutes les histoires possibles. Chaque signifiant renvoie d'autant plus a 1'Autre qu'il ne peut
renvoyer a lui-méme qu'en tant qu'autre. Rien ne fait donc obstacle a ce que les signifiants se
répartissent d'une facon circulaire, ce qui, a ce titre, permettra fort bien d'énoncer qu'il y a
ensemble de tout ce qui de soi ne s'identifie pas a soi-méme; a tourner en rond, il est
parfaitement concevable que tout s'ordonne, méme le catalogue de tous les catalogues qui ne se
contiennent pas eux-mémes. Il est parfaitement admissible, a cette seule condition qu'on sache,
et c'est certain, qu'aucun catalogue ne se contient lui-méme, sinon par son titre. Ca n'empéche
pas que l'ensemble de tous les catalogues auront ce caractére clos que chaque catalogue, en tant
qu'il ne se contient pas lui-méme, peut toujours étre inscrit dans un autre que lui-méme contient.
La seule chose exclue, si nous tragons le réseau de ces choses, c'est le tracé qui

s'écrirait ainsi, celui qui admet d'un

point a un autre d'un réseau quelconque et d'un réseau orienté, qui exclut, si b renvoie a un
certain nombre d'autres points, d, e, f, qui exclut ceci que b renvoie a lui-méme. Il suffit dans
cette occasion que b renvoie a c, et que ¢ lui-méme renvoie a b pour qu'il n'y ait plus aucun
obstacle a la subsistance corrélative de b et ¢ et qu'une totalité les enveloppe.

Si quelque chose nous interroge, c'est justement de l'expérience analytique comme repérant
quelque part ce point a l'infini de tout ce qui s'ordonne dans l'ordre des combinaisons
signifiantes, ce point a l'infini irréductible en tant qu'il concerne une certaine jouissance, laissée
problématique, et qui pour nous instaure la question de la jouissance sous un aspect qui n'est
plus externe au systéeme du savoir. Ce signifiant de la jouissance, ce signifiant exclu pour autant
qu'il est, que celui que nous 272

596



SEMINAIRE 16

promouvons sous le terme du signifiant phallique, voila ce autour de quoi s'ordonnent toutes ces
biographies a quoi la littérature analytique tend a réduire ce qu'il en est des névroses.

Mais ce n'est pas parce que nous pouvons recouvrir dune homologie aussi compléte qu'il est
possible les relations dites interpersonnelles de ce que nous appelons un adulte - adulte, faut-il
le dire, fonciérement adultéré - puisque ce que nous retrouvons a travers ces relations, nous le
cherchons dans cette biographie seconde que nous disons originelle, qui est celle de ses
relations infantiles, et que 13, au bout d'un certain temps d'accoutumance de l'analyste, nous
tenons pour regues les relations tensionnelles qui s'établissent a I'endroit d'un certain nombre de
termes, le pere, la mére, la naissance dun frére ou d'une petite sceur, que nous considérons
comme primitifs mais qui bien slir ne prennent ce sens, ne prennent ce poids qu'en raison de la
place qu'ils tiennent dans cette articulation telle par exemple - il y en aura peut-étre de plus
¢laborées, je le souhaite - mais telle en fait que celle que je vous articule au regard du savoir, de
la jouissance et d'un certain objet en tant que primordialement c'est par rapport a eux que vont
se situer toutes ces relations primordiales dont il ne suffit pas de faire surgir la simple
homologie dans un recul au regard de celui qui vient nous confier ses relations actuelles, mais
dont, que nous le voulions ou pas, que nous le sachions ou pas, nous faisons sentir le poids, la
présence et l'instance dans toute la fagon dont nous, nous comprenons cette seconde biographie
premiere, dite infantile, et qui n'est 1a que pour nous masquer bien souvent la question, celle sur
laquelle nous aurions a nous, nous interroger vraiment, j'entends nous analystes, a savoir ce qui
détermine de cette fagon la biographie infantile et dont le ressort n'est toujours bien évidemment
que dans la facon dont se sont présentés ce que nous appelons désirs chez le pére, chez la meére,
et qui par conséquent nous incitent a explorer non pas seulement l'histoire mais le mode de
présence sous lequel chacun de ces trois termes, savoir, jouissance et 1'objet a ont été¢ au sujet
offerts effectivement. C'est ce qui fait, et c'est la que git ce que nous appelons improprement le
choix de la névrose, voire le choix entre psychose et névrose. Il n'y a pas eu de choix, le choix
¢tait déja fait au niveau de ce qui s'est au sujet présenté mais n'est perceptible, repérable qu'en
fonction des trois termes tels que nous venons ici d'essayer. de les dégager.

La chose a plus d'une portée. Elle en a une historique. Qui ne congoit que, s'il faut poser ce que
signifie la psychanalyse dans I'histoire, et si certains choix lui sont aussi a elle offerts, c'est pour
autant que nous vivons dans un temps ou, a la dimension de la communauté, les rapports du
savoir et de la jouissance ne sont pas les mémes qu'ils pouvaient 1'étre par exemple dans les
temps antiques, et qu'assurément, nous ne pouvons tenir pour rapprochable notre position de
celle par exemple des Epicuriens ou 273

597



SEMINAIRE 16

d'une école telle. Il y avait une certaine position de retrait au regard de la jouissance qui était
possible pour eux, d'une fagcon en quelque sorte innocente. Dans un temps ou, de par la mise en
jeu de ce que nous appelons le capitalisme, une certaine position nous inclut tous dans la
relation a la jouissance d'une fagon caractéristique, si I'on peut dire, par 'aréte de sa pureté, que
ce qu'on appelle exploitation du travailleur ne consiste trés précisément en ceci que la
jouissance soit exclue du travail et que, du méme coup, elle ne lui donne tout son réel de la
méme sorte que nous avons évoqué tout a l'heure l'effet du point a l'infini, c'est par 1a que se
suscite cette sorte d'aporie qui est proprement ce qui suggere le sens nouveau au regard de
I'empire de la société, le sens nouveau, sans précédent dans le contexte antique, que prend le
mot révolution et c'est en quoi nous avons a y dire notre mot pour rappeler que ce terme est,
comme Marx I'a parfaitement vu, et c'est en quoi il articule la seule chose qui se soit trouvée
efficace jusqu'a présent, c'est la solidarité étroite de ce terme qui s'appelle révolution avec le
systéme méme qui le porte, qui est le systéme capitaliste.

Que nous ayons la-dessus quelque chose qui peut peut-étre offrir I'ouverture par une série
d'exemples a ce qu'il peut en étre d'un joint ou s'ouvrirait ce cercle, c'est l'intérét de la
psychanalyse, je veux dire son intérét dans l'histoire ; c'est aussi bien ce a quoi elle peut
défaillir aussi intégralement qu'il se peut. Car, a prendre les choses au niveau de la biographie,
ce que nous voyons s'offrir au tournant qui constitue biographiquement le moment d'éclosion de
la névrose, c'est le choix qui s'offre, et qui s'offre d'une fagon d'autant plus instante que c'est lui-
méme qui est déterminant de ce tournant, le choix entre ce qui est présentifié, a savoir
I'approche de ce point d'impossibilité, de ce point a l'infini, qui est toujours introduit par
I'approche de la conjonction sexuelle, et la face corrélative qui s'annonce du fait qu'au niveau du
sujet, en raison du temps prémature - mais comment ne serait-il pas toujours prémature au
regard de l'impossibilité - en raison du temps prémature ou il vient a jouer dans l'enfance, ce
qui, cette impossibilité, la projette, la masque, la détourne de devoir s'exercer en termes
d'insuffisance, de n'étre en tant que vivant, vivant et réduit a ses propres forces, forcément pas a
la hauteur, l'alibi pris de 1l'impossibilité dans l'insuffisance est aussi bien la pente que peut
prendre la direction, comme je l'ai appelée, de la psychanalyse, et qui apres tout n'est pas non
plus humainement parlant quelque chose ou en effet nous ne puissions pas nous sentir les
ministres d'un secours qui sur tel ou tel point, a propos de telle ou telle personne, peut étre
'occasion d'un bienfait. Néanmoins ce n'est pas la ce qui justifie la psychanalyse. Ce n'est pas la
d'ou elle est sortie. Ce n'est pas 1a qu'il y a son sens et pour une simple raison, c'est que ce n'est
pas la ce dont le névrosé nous témoigne, car ce dont le névrosé nous témoigne, si nous voulons
entendre ce que, par tous ses 274

598



SEMINAIRE 16

symptdmes, il nous dit, c'est que 1a ou se place son discours, il est clair que ce qu'il cherche est
autre chose que de s'égaler a la question qu'il pose.

Le névrosé, qu'il s'agisse de l'hystérique ou de I'obsessionnel - nous ferons ultérieurement le
lien des deux versants avec cet objet a que nous avons produit dans I'efficace de la phobie - le
névrosé met en question ce qu'il en est de la vérité du savoir, et trés précisément en ceci qu'il
append a la jouissance. Et en reposant la question, a-t-il raison ? Oui, certes, puisque nous
savons que ce n'est que de cette dépendance que le savoir a son statut originel, et que dans son
développement, il en articule la distance. A-t-il raison ? Son discours, certes, est dépendant de
ce qu'il en est de la vérité du savoir. Mais comme déja devant vous je l'ai articulé, ce n'est point
parce que ce discours reléve de cette vérité. Pour qu'il soit dans le vrai, la cohérence de la
suspension du savoir a l'interdit de la jouissance ne rend pas pour autant lisible dans ce qui, a un
certain niveau, dénonce ce nceud constitutif et aussi bien pourquoi ne traduirait-il pas, lui aussi,
au dernier terme, une certaine forme d'aporie? Si je l'ai dit tout a I'heure, dans ce qui s'offre
comme position prise au niveau des impasses qui se formulent comme loi de I'Autre, quand il
s'agit du sexuel, je dirai qu'au dernier terme, aprés avoir criblé autant que je 1'ai pu les faces
sous lesquelles se distinguent I'obsessionnel et 1'hystérique, la meilleure formule que je pourrais
donner proceéde précisément de ce qui s'offre au niveau de la nature, au naturel comme solution
de l'impasse a cette loi de I'Autre. Pour 'homme qui a a remplir I'identification a cette fonction
dite du pére symbolique, la seule a satisfaire, et c'est en cela qu'elle est mythique, la position de
la jouissance virile dans ce qu'il en est de la conjonction sexuelle, pour I'homme, ce qui s'offre
au niveau du naturel est trés précisément ce qui s'appelle savoir étre le maitre et, en effet, ca a
¢té, ca l'est probablement encore, ¢a a été et ¢a reste encore trés suffisamment a la portée de
quelqu'un.

Je dirai que I'obsessionnel est celui qui refuse de se prendre pour un maitre car, au regard de ce
dont il s'agit, la vérité du savoir, ce qui lui importe, c'est le rapport de ce savoir a la jouissance,
et de ce savoir ce qu'il sait, c'est qu'il n'a rien, rien d'autre de ce qui reste de l'incidence
premicre de son interdiction, a savoir 1'objet a. Toute jouissance n'est pour lui pensable que
comme un traité avec celui, I'Autre comme entier par lui toujours imaginé fondamental, avec
lequel, avec lequel il traite la jouissance pour lui ne s'autorise que d'un paiement, d'un paiement
toujours renouvelé, dans un insatiable tonneau des Danaides, dans ce quelque chose qui ne
s'égale jamais et qui fait des modalités de la dette le cérémonial ou seulement il rencontre sa
jouissance.

A l'inverse, a l'opposé, I'hystérique dont ce n'est pas pour rien qu'elle se rencontre, cette forme
de la réponse aux impasses de la jouissance, a 1'opposé, I'hystérique - et c'est précisément pour
cela que ce mode se 275

599



SEMINAIRE 16

rencontre plus spécialement chez les femmes - I'hystérique se caractérise de ne pas se prendre
pour la femme car, dans cette impasse, dans cette aporie aussi naturellement que pour le maitre,
les choses s'offrent assez uniement a la femme de remplir un role dans la conjonction sexuelle
ou naturellement elle a une assez bonne part. Ce que I'hystérique, dit-on, refoule, mais qu'en
réalité elle promeut, c'est ce point a l'infini de la jouissance comme absolue. Elle promeut la
castration au niveau de ce nom du pere symbolique a 1'endroit duquel elle se pose, ou comme
voulant étre, au dernier temps, sa jouissance. Et c'est parce que cette jouissance ne peut étre
atteinte qu'elle refuse toute autre qui, pour elle, aurait ce caractére de diminution de n'avoir, ce
qui est vrai en plus, rien a faire que d'externe, que d'étre du niveau de la suffisance ou de
l'insuffisance, au regard de ce rapport absolu qu'il s'agit de poser.

Lisez et relisez les observations d'hystériques a la lumicre de ces termes, et vous les verrez bien
autrement que d'anecdote, d'un tournage en rond biographique que le transfert a répéter sans
doute résout pour le rendre plus maniable, mais ne fait que tempérer, pour comprendre le ressort
de ce qui nous vient comme ouverture, comme béance, de quelque fagon, que, par ailleurs, nous
nous employons a la calmer, n'est-il pas essentiel de repérer ce ressort d'ou il surgit et qui n'est
rien d'autre que ce en quoi le névrosé réinterroge cette frontiére que rien ne peut, en fait,
suturer, celle qui s'ouvre entre savoir et jouissance.

Si, dans l'articulation que j'ai donnée du 1 et du a, qui n'est certes pas promue ici par hasard ni
dune fagon qui soit caduque, qui n'est rien d'autre, je vous l'ai dit, que ce en quoi, dans un
mod¢le mathématique, s'inscrit - et il n'y a pas a s'en surprendre car c'est la premicre chose
qu'on ait a rencontrer - s'inscrit dans une série ce qui se conjoint a la simple répétition du 1, a
cette seule condition que nous en inscrivions la relation sous la forme d'une addition - apres
deux 1, un 2, et de continuer indéfiniment, le dernier 1 joint au 2, un 3, 5 et aprés ¢a un §, et
apres ¢a un 13, et ainsi de suite - c'est ceci, je vous l'ai dit, qui par la proportion qu'il engendre,
de plus en plus serrée a mesure que les nombres croissent, définit strictement la fonction du a.
La série a cette propriété de dénoncer a €tre reprise dans le sens inverse, en procédant par
soustraction, d'aboutir a une limite dans le sens négatif, ce qui, marqué de cette proportion du a,
ira toujours en diminuant, arrive a ce qu'on en fasse, dans ce sens, la somme, a une limite
parfaitement finie qui, donc, reprise est un départ.

Ce que fait 1'hystérique peut s'inscrire dans ce sens, a savoir qu'il ou elle soustrait ce a comme
tel au 1 absolu de 1'Autre, de l'interroger ; de l'interroger s'il livre ou non ce 1 dernier, qui soit
en sorte son assurance. Dans ce proces, il est facile a I'aide du modele que je viens de rappeler
de démontrer qu'au mieux tout son effort, je dis I'effort de I'hystérique aprés 276

600



SEMINAIRE 16

avoir mis en question ce a, ne sera rien que de se retrouver tel, strictement égal a ce a et a rien
d'autre. Tel est ici le drame qui se traduit, a étre transposé du niveau ou il est, ou il s'énonce
d'une facon parfaitement correcte dans un autre, se traduit par l'irréductible béance d'une
castration réalisée.

Il y a d'autres issues de I'impasse ouverte par 'hystérique a ce qu'il soit résolu au niveau des
énoncés, a ce niveau que j'ai caractérisé de 1'épinglage "famil" que la rencontre a la castration.
Mais a l'autre niveau, a celui de I'énonciation, a celui qui promeut la relation de la jouissance
et du savoir, qui ne sait que des exemples historiques illustres ne fassent apercevoir qu'au
niveau d'un savoir qui serait savoir se recouvrant d'un savoir expérimenté de la relation telle
qu'elle se présente, de la relation sexuelle telle qu'elle ne s'apercoit que de l'appréhension de
ce point a l'infini qui est impasse et aporie, certes, mais qui est aussi limite, la solution peut
étre trouvée d'un équilibre subjectif, a cette seule condition que le tribut juste soit payé de
I'¢difice d'un savoir.

Pour l'obsessionnel, chacun sait qu'il en est de méme ; de la productivité de 1'obsessionnel,
chacun sait que tout un secteur dépend ; méme les plus aveugles, les plus fermés a la réalité
historique se sont apercus de sa contribution a ce qu'on appelle la pensée. Est-ce que ce n'est
pas, la aussi, ce qui exprime sa limite, ce qui nécessite au plus haut point d'étre désexorcisé ?
C'est bien la que Freud porte la question quand il nous parle des rapports du rituel
obsessionnel avec la religion. Assurément toute religion ne s'exténue pas dans ce qu'il est de
ces pratiques, et c'est bien 1'angoissant du pari de Pascal que de nous faire apercevoir qu'a
prendre les choses méme au niveau de la promesse, a s'avérer partisan du Dieu d'Abraham,
d'Tsaac et de Jacob, et a rejeter I'Autre, a le rejeter au point de dire qu'on ne sait ni s'il est, ni
bien slir encore plus ce qu'il est, c'est pourtant bien celui-1a, au niveau de s'il est ou pas, de
pair ou impair qu'il interroge dans le pari, parce qu'il est pris, vu son époque, dans cette
interrogation du savoir.

C'est la-dessus que je vous laisserai aujourd'hui. 277

601



SEMINAIRE 16

278

602



SEMINAIRE 16

LECON XXIIL4 JUIN 1969

Il y a moins de personnes debout ; je ne peux pas le regretter pour elles, mais enfin si ¢a signifie
que le public se raréfie, je le regrette puisque aussi bien c'est forcément - c'est mon style - dans
les derniéres rencontres que je dirai les choses les plus intéressantes ! Ceci m'évoque que,
I'année derniére, j'ai, de mon plein gré et pour des raisons que je ne renie pas, suspendu ce que
j'avais a dire aux alentours d'un certain début du mois de Mai mémorable. Quelle que fiit la
1égitimité de ces raisons, il rien reste pas moins que ce que j'ai dit de l'acte psychanalytique en
reste tronqué. Etant donné ce dont il s'agissait, a savoir justement de 1'acte psychanalytique, que
personne n'avait méme songé a nommer en tant que tel avant moi, ce qui est tout a fait un signe
précis qu'on n'en avait méme pas posé€ la question, puisque autrement c'était la fagon la plus
simple de le nommer, a partir du moment ou on pensait que dans la psychanalyse il y avait
quelque part un acte, il faut croire que cette vérité était restée voilée. Je ne pense pas que ce soit
par hasard que ce que j'avais a énoncer cette année-a sur l'acte se soit trouvé ainsi, comme je
viens de le dire, tronqué. Il y a un rapport, un rapport naturellement qui n'est pas de causation,
entre cette carence des psychanalystes sur le sujet de ce qu'il en est de l'acte - de l'acte
psychanalytique nommément - et puis de ces événements ; mais il y a un rapport tout de méme
entre ce qui cause les événements et le champ dans lequel s'insére l'acte psychanalytique, de
sorte que jusqu'a présent on peut dire que c'est sans doute en raison de quelque déficience de
l'intérét au niveau de cet acte que les psychanalystes ne se sont pas révélés treés dispos ni
disponibles pour méme donner quelque touche de saisie, fut-elle superficielle, a ces
é¢vénements. Bien sir, ce n'est qu'accidentel si, dans 1'autre sens, les événements ont interrompu
ce que je pouvais avoir a dire de 'acte, mais tout de méme ¢a n'est pas non plus sans représenter
quelque chose que, quant & moi, je considére comme un certain rendez-vous. Un rendez-vous
que je ne déplore pas parce que c'est ce qui m'a dispensé, sur ce sujet de 1'acte psychanalytique,
en somme, d'en venir a dire ce qui n'était pas a - pas a dire.

Voila. Tout de méme, nous nous trouvons, apres ce que j'ai avancé la derni¢re fois, ramenés a
quelque chose qui n'est pas loin de ce champ, puisque de dont il s'agit tel que je 1'avais énoncé
I'année derniere, c'est bien d'un acte en tant qu'il est en rapport avec ce que j'ai appelé, énoncé,
proféré 279

603



SEMINAIRE 16

comme étant 1'objet a. Qu'il soit bien clair que, comme c'est dans mon titre, cette année et, c'est
ce qui est I'enjeu de mon discours, voila qui doit trouver dans ces derniéres rencontres sa plus
formelle expression, et, au moins pour ceux qui sont au fait de ce sur quoi j'ai terminé la
derniére fois, il me semble qu'il n'est pas vain ici de rappeler que - je I'ai poussé en avant dans
le champ du pari de Pascal - que c'est tout au moins la voie que j'ai choisie cette année pour
l'introduire, l'introduire comme étant au champ de lI'Autre, comme définissant un certain jeu,
précisément l'enjeu, avec le jeu de mots que je fais autour de ce terme en je.

Il peut paraitre singulier qu'une position qui, a cet endroit, n'est pas ambigué, qui n'est certes
pas une position d'apologétique religieuse, j'aie introduit cet élément du pari, et d'un pari qui se
trouve formulé comme répondant a un certain partenaire, et un partenaire qui est pris, 1a, si I'on
peut dire, au mot, au mot d'une parole qui lui est attribuée, a un titre, mon Dieu, qui est
généralement regu, la promesse de la vie <éternelle, pour tout croyant qui suit les
commandements de Dieu, €tant tenue pour un point acquis, au moins dans le champ de ce qui
constitue a son endroit, a ce Dieu, sa référence religieuse la plus vaste, a savoir celle de I'Eglise.
Ce n'est pas hors de saison de partir de 1a, parce que ¢a a un rapport tout a fait vif avec ce dont
il s'agit comme permanence dans nos structures, et dans des structures qui vont beaucoup plus
loin que dans des structures qu'on pourrait qualifier de structures mentales, des structures en
tant que définies par le discours commun, par le langage, vont évidemment beaucoup plus loin
que ce qu'on peut réduire a la fonction de la mentalité. Comme j'y insiste trés souvent, ¢a nous
enserre de partout, et dans des choses qui, au premier abord n'ont pas l'air d'avoir un rapport
¢vident, de sorte que cette structure qui est celle que je vise pour en partir aujourd'hui, qui est la
structure originelle, celle que j'appelle d'un Autre, pour montrer ou, par l'incidence de la
psychanalyse, il va, pour révéler a tout autre, a savoir le a, cet Autre, qu'il ne fasse, si je puis
dire, pour nous, pas de doute a notre horizon, cet Autre qui est justement le Dieu des
philosophes, n'est pas si facile a éliminer qu'on le croit, puisqu'en réalité il reste stable a
I'horizon assurément en tout cas la de toutes nos pensées, n'est ¢évidemment pas sans rapport
avec le fait que soit 1a le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob - vous allez le voir, je vais y
revenir - et ce sera mon sujet aujourd'hui, sur la structure de cet Autre, parce qu'il est trés
nécessaire ici de bien établir ce qui 1a est a désigner. Il n'est pas moins opportun, a 1'orée,
d'indiquer que ce qui fait pour nous, dans un certain horizon de structure, en tant qu'elle est
déterminée par le discours commun, il est clair qu'il n'est pas vain de rappeler que, si cette
structure, celle du grand Autre, est pour nous dans un certain champ qui est celui-la méme que
Freud désigne comme la civilisation, c'est-a-dire la civilisation occidentale, la présence de
l'autre 280

604



SEMINAIRE 16

Dieu, de celui qui parle, a savoir le Dieu des juifs, le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob,
n'est pas la pour rien dans son maintien, a cet Autre. Ceci n'est pas seulement parce que le
Dieu des philosophes, ce grand Autre, est Un. Ce qui distingue le Dieu des Juifs, celui qu'on
désigne comme a l'origine du monothéisme, ce n'est pas, quelque développement que le Un ait
pu prendre par la suite, ce n'est pas qu'il se pose comme Un lui-méme qui le caractérise. Le
Dieu du buisson ardent, le Dieu du Sinai n'a pas dit qu'il était le seul Dieu. Ceci mérite d'étre
rappelé. Il dit : "Je suis ce que je suis". Ca a un tout autre sens. Ca ne veut pas dire qu'il est le
seul. Ca veut dire qu'il n'y en a pas d'autre en méme temps que lui 1a ou il est. Et, a la vérité,
si vous y regardez de pres, dans le texte de la Bible, vous verrez que c'est de ¢a qu'il s'agit. La
ou il est, dans son champ, a savoir dans la Terre Sainte, il n'est question d'obéir qu'a lui. Mais
nulle part n'est niée la présence d'autres, 1a ou il n'est pas, ou ¢a n'est pas sa terre. Et, si vous y
regardez de preés, ¢a n'est jamais que quand il est fait empi¢tement d'honneurs rendus a
d'autres et la ou seul est censé régner celui qui a dit "Je suis ce que je suis" que les chatiments
pleuvent. Ceci pourrait passer aux yeux de certains pour n'avoir qu'un intérét historique. Mais
j'éclaire ma lanterne, ce n'est que revenir a ce que j'ai énoncé d'abord, que ce Dieu dont il
s'agit, se désigne de ceci qu'il parle, c'est ce qui légitime que quelque distorsion qu'on lui ait
fait subir par la suite, a cette parole, car il n'est pas slr qu'ils disent tout a fait la méme chose
dans I'Eglise catholique, apostolique et romaine, c'est en tout cas le Dieu qui se définit par son
rapport a la parole, c'est un Dieu qui parle. C'est bien pourquoi les prophétes, comme tels,
sont prééminents dans la tradition juive. En d'autres termes, la dimension de la Révélation
comme telle, a savoir de la parole comme porteuse de vérité, n'a jamais été mise dans un tel
relief en dehors de cette tradition. Ailleurs, la place de la Vérité est remplie, il faut bien
qu'elle soit couverte, elle 1'est a 1'occasion par des mythes par exemple. Elle ne l'est pas par la
prophétie si ce n'est d'une fagon tout a fait locale qu'on appelle oraculaire mais qui a un tout
autre sens que celui du prophétisme. Un petit peu grosse introduction, mais tout de méme
nécessitée du rappel de certains reliefs tout a fait massifs a maintenir pour bien comprendre ce
dont il s'agit quand nous avangons, qu'au regard de ce champ de la vérité qui nous intéresse
éminemment comme tel, méme si nous ne l'identifions pas aux formules révélées, par rapport
a ce champ de la vérité, le savoir est ailleurs. C'est bien pourquoi, dés que s'introduit la
dimension de la Révélation, s'introduit en méme temps la dimension traditionnelle dans notre
culture qu'il ne faudrait pas croire éteinte parce que nous sommes en notre temps, la
dimension de ce qu'on appelle improprement la double vérité; ¢a veut dire la distinction de la
vérité et du savoir.

281

605



SEMINAIRE 16

Alors ce qui nous intéresse, parce que c'est ce que la psychanalyse a révélé, c'est si ce qui se
produit dans le savoir, ce qui se produit dans le savoir, mais ce qu'on ne soupgonnait pas avant
la psychanalyse, c'est 1'objet

a en tant que l'analyse l'articule pour ce qu'il est, a savoir cause du désir, c'est-a-dire de la
division du sujet, de ce qui introduit dans le sujet comme tel ce que le cogito masque, a savoir
qu'a coté de cet "a étre" dont il croit s'assurer, il est essentiellement et d'origine manque. C'est
ici que je vous rappelle que je reprends le plan par lequel j'ai cru l'année derni¢re devoir
introduire le paradoxe de l'acte psychanalytique, c'est que l'acte psychanalytique se présente
comme incitation au savoir. Il implique, dans la reégle qui est donnée au psychanalysant, il
implique ceci, puisque vous pouvez dire tout ce que vous voulez - et Dieu sait ce que de prime
abord cela peut représenter d'insensé, si on nous prenait au mot, si I'on se mettait vraiment a
dire, et que ¢a ait un sens pour ceux que nous introduisons a cette pratique, tout ce qui leur
passe par la téte, que tout ce qui leur passe par la téte, ¢ca veuille dire vraiment n'importe quoi,
ou irions-nous ? Si nous pouvons faire foi dans cette entreprise a ceux que nous y introduisons,
c'est trés exactement a cause de ceci qui, méme s'il n'est pas capable de le dire, celui-la que
nous introduisons a cette pratique, est pourtant 1a, a savoir que ce qui est implicite, c'est que,
quoi que vous disiez, il y a I'Autre, I'Autre qui sait ce que ¢a veut dire.

Le Dieu des philosophes, de quelque fagon qu'il ait été, au cours de 1'histoire, raccroché au train
du Dieu qui parle, ne lui est certes pas étranger, bien sir. Il n'était pas illégitime, ce Dieu des
philosophes, d'en faire 1'assiette, le trone, le support, le siege de celui qui parlait. Que le siege
reste, méme quand l'autre s'est levé pour partir, au moins pour certains, le si¢ge reste de cet
Autre, de cet Autre en tant qu'il situe ce champ unifiant, unifié qui a un nom pour ceux qui
pensent, appelons-le si vous voulez le principe de raison suffisante. Que vous ne soupgonniez
pas, je dirai une part au moins d'entre vous, une part que je suppose, apreés tout, je ne sais pas si
elle existe, vous €tes peut-étre tous capables de vous apercevoir que vous €tes soutenus par le
principe de raison suffisante. Si vous ne vous en apercevez pas, c'est exactement la méme
chose. Vous étes dans le champ ou le principe de raison suffisante soutient tout. Et ce ne serait
certes pas facile de vous faire concevoir ce qui se passe la ou les choses sont autrement. Ce qui
est parfaitement concevable a partir du moment ou on vous le produit, ou on I'énonce devant
vous comme ¢étant par exemple a l'horizon de ceci qui rend possible l'expérience
psychanalytique, a savoir que, s'il n'y a pas de raison suffisante a quoi que ce soit que vous
direz, en ne regardant pas plus loin qu'a dire ce qui vous passe par la téte, il y aura toujours a ca
une raison suffisante, et ¢a suffit a mettre a I'horizon ce grand Autre, celui qui sait.

La chose est en tout cas tout a fait claire au niveau des sujets 282

606



SEMINAIRE 16

privilégiés de cette expérience, a savoir des névrosés. Le névrosé cherche a savoir. Nous allons
tacher de voir de plus prés pourquoi, mais il cherche a savoir. Et, au début de I'expérience
analytique, nous n'avons aucune peine a l'inciter, en somme, a faire foi a cet Autre comme au
lieu ou le savoir s'institue, au sujet supposé€ savoir.

C'est donc comme intervention sur le sujet de ce qui, au plus ras de terre, si au ras de terre que
ce soit, s'articule déja comme savoir, que nous intervenons par une interprétation qui se
distingue de ceci qui supporte le terme d'interprétation partout ailleurs. Partout ailleurs une
interprétation, celle par exemple d'un quelconque systéme logique, c'est de donner un systéme
de moindre portée qui, comme on dit, l'illustre, 1'illustre d'une facon plus accessible en ceci qu'il
est de moindre portée. Nous restons dans la superposition des articulations du savoir.
L'interprétation analytique se distingue en ceci que, dans ce qui s'articule d'ores et déja comme
savoir, si primitif que ce soit, ce qu'elle vise, c'est un effet, un effet de savoir de s'y articuler et
qu'elle rend sensible au titre de sa vérité.

Sa vérité, nous I'avons dit, est du coté du désir, c'est-a-dire de la division du sujet. Et pour aller
tout droit, parce que bien slr nous ne pouvons pas refaire ici tout le chemin et que ce que j'ai a
dire aujourd'hui est autre chose a parcourir, qui est la vérité dont il s'agit se résume en ceci, que
la chose freudienne, c'est-a-dire cette vérité - la chose freudienne, cette vérité, c'est la méme
chose - a pour propriété d'étre asexuée, contrairement a ce qui se dit, a savoir que le freudisme,
c'est le pansexualisme. Seulement que comme le vivant qui est cet étre par ou se véhicule une
vérité, lui, a fonction et position sexuelle, il en résulte quelque chose, quelque chose que j'ai
essayé de vous articuler il y a cette fois deux ans et non pas un seulement, a savoir qu'il n'y a
pas, au sens précis du mot rapport, au sens ou rapport sexuel serait une relation logiquement
définissable, il n'y a justement pas, il manque ce qui pourrait s'appeler le rapport sexuel, a
savoir une relation définissable comme telle entre le signe du male et celui de femelle. Le
rapport sexuel, ce qu'on appelle couramment de ce nom, ne peut étre fait que d'un acte. C'est ce
qui m'a permis d'avancer ces deux termes qu'il n'y a pas d'acte sexuel au sens ou cet acte serait
celui d'un juste rapport, et qu'inversement, il n'y a que l'acte sexuel, au sens ou il n'y a que
l'acte, pour faire le rapport.

Dans ce que la psychanalyse nous révele, c'est que la dimension de l'acte, de 1'acte sexuel en
tout cas, mais du méme coup de tous les actes, ce qui était depuis longtemps évident, sa
dimension propre, c'est 1'échec. C'est pour ¢a qu'au cceur du rapport sexuel, dans la
psychanalyse, il y a ceci qui s'appelle la castration. Je vous ai parlé tout a I'heure de ce qui se
produit dans le savoir. Forcément, bien sir, vous n'avez pas fait trés attention. J'aurais di dire,
ce que le savoir produit. Je n'ai pas pu le dire pour ne pas 283

607



SEMINAIRE 16

aller trop vite, parce qu'a la vérité, pour que ¢a ait un sens, il faut y revenir de plus pres et
dénoter ici le relief de cette dimension qui s'articule comme proprement la production, cette
dimension que seul un certain procés du progres technique nous a permis de discerner, de
distinguer comme étant le fruit du travail.

Mais est-ce si simple ? Est-ce qu'il n'apparait pas que pour comme tel ce qui est production se
distingue de ce qui toujours fut poiesis, fabrication, travail, niveau du potier, il faut que se soit
autonomisé comme tel ce qui se distingue fort bien dans le capitalisme, a savoir le moyen de
production, puisque c'est autour de c¢a que tout tourne, a savoir de qui en dispose, de ces
moyens. C'est par une telle homologie que va prendre son relief ce qui est fonction du savoir et
ce qui est sa production. La production du savoir en tant que savoir se distingue d'étre moyen de
production et pas seulement travail, de la vérité. Ce que produit le savoir, c'est cela que je
désigne sous le nom de I'objet a. Et ce a, c'est cela qui vient se substituer a la béance qui se
désigne dans l'impasse du rapport sexuel. C'est 1a ce qui vient redoubler la division du sujet en
lui donnant ce qui jusque la n'était saisissable d'aucune fagon, car le propre de la castration, c'est
que rien ne peut a proprement parler I'énoncer, parce que sa cause est absente. A sa place vient
I'objet a comme cause substituée a ce qu'il en est radicalement de la faille du sujet.

Et ce que je vous ai dit I'année derniére, aprés que dans l'année précédente j'ai déja défini ainsi
la fonction de l'objet a, c'est que le psychanalyste est celui qui, de par cette incitation au savoir
alors qu'il rien sait pas lui-méme tellement que ¢a, et simplement d'avoir cette voie, ce moyen,
ce truc, cette reégle analytique, se trouve prendre a sa charge ce qui est vraiment le support de ce
sujet supposé savoir dont je vous ai dit sur tous les tons que le probléme de notre époque, de la
conjoncture dans la psychanalyse n'est a prendre elle-méme que comme un des symptomes, c'est
que ce sujet supposé savoir, cet Autre, ce lieu unique ou le savoir se conjoindrait, il est sr qu'il
n'existe pas, que rien n'indique que 1'Autre soit Un, qu'il ne soit pas comme le sujet uniquement
signifiable du signifiant d'une topologie particuliére qui se résume a ce qu'il en est de I'objet a.
Le psychanalyste donc, et c'est la que j'accentuai I'énigme et le paradoxe de I'acte
psychanalytique, le psychanalyste en tant qu'il induit, qu'il incite le sujet, le névrosé en
I'occasion, sur ce chemin ou il l'invite a la rencontre d'un sujet supposé savoir, le psychanalyste,
s'il est vrai qu'il sait ce que c'est qu'une psychanalyse, comment peut-il, cet acte, y procéder
sachant ce qu'il en est de ce que, au terme de 1'opération et de son en-soi méme, lui, 1'analyste, il
va représenter 1'évacuation de I'objet a, de cette incitation au savoir qui doit mener a la vérité et
qui en représente la béance, il choit a devenir lui-méme la fiction rejetée.

284

608



SEMINAIRE 16

J'ai avancé ici le mot fiction. Vous le savez, c'est dés longtemps que j'articule que la vérité a
structure de fiction. Que 1'objet a est-il a prendre pour marquant seulement ce sujet de la vérité
qui se présente comme division, ou devons-nous comme il semble lui décerner plus de
substance, est-ce que vous ne sentez pas la ou nous nous trouvons a ce point nceud qui est celui
déja proprement marqué dans la logique d'Aristote et qui motive I'ambiguité de la substance et
du sujet, de ['hypokeimenon pour autant qu'il n'est logiquement a proprement parler rien d'autre
que ce que la logique mathématique par aprés a pu isoler dans la fonction de la variable, c'est a
savoir ce qui n'est rien que désignable par une proposition prédicative. L'ambiguité tout au long
du texte aristotélicien se maintient non pas sans étre distingué a la fagon d'une tresse entre cette
fonction parfaitement isolée par lui de ['hypokeimenon et celle de ['ousia qu'honnétement il
vaudrait bien mieux traduire par étre ou par "étance", par le Wesen, a I'occasion, de Heidegger,
que par ce mot lui-méme qui ne fait que véhiculer cette dite ambiguité de substantia, substance.
C'est bien la que nous nous trouvons portés quand nous essayons d'articuler ce qu'il en est de la
fonction de l'objet a.

C'est autour de 1'énigme, de 1'interrogation qui y reste d'un acte qui ne peut s'initier pour celui-la
méme qui l'inaugure que d'un voilage de ce qui sera pour lui, je dis celui qui inaugure cet acte et
nommément le psychanalyste, son terme, et non pas seulement son terme mais a proprement
parler sa fin, pour autant que c'est le terme qui détermine rétroactivement le sens de tout le
processus, que c'en est proprement la cause finale, ce qui ne mérite aucune dérision car tout ce
qui est du champ de la structure est impensable sans cause finale, que seul, ce qui mérite
dérision dans les termes dits finalistes, c'est que la fin ait la moindre utilité.

L'analyste sait-il ou non ce qu'il fait dans 1'acte psychanalytique ? C'est 1a le terme précis ou
s'est arrété dans l'année précédente et par la rencontre événementielle par ou j'ai introduit mes
propos d'aujourd'hui, suspendu ? Comme je vous l'ai dit, c'est ce qui a pu me dispenser, a
I'horizon de ce nceud si sévére, si rigoureusement interrogé d'une mise en question de ce qu'il en
est de 'acte psychanalytique, me dispenser des résonances assurément embarrassantes qui sont
celles pourtant autour desquelles peut étre interrogé ce qu'il en est autant de la théorie que de
l'institution psychanalytique.

Avant d'en indiquer peut-étre un peu plus, rappelons bien ce qui résulte de cette facon de poser
entre savoir et vérité et dans le champ propre d'une production dont en somme ce que vous
voyez, c'est que c'est le psychanalyste en tant que tel qui lui-méme l'incarne, cette production,
c'est dans ces termes que doit se situer la question, par exemple, de ce qu'il en est du transfert.
Que tout ce que nous désignons comme transfert soit interprété 285

609



SEMINAIRE 16

dans l'analyse en termes de répétition, quel besoin si ce n'est pour ceux des analystes qui sont
absolument égarés dans ce réseau tel que je l'articule, quel besoin de mettre en question ce qu'il
peut y avoir d'objectif et de prétendre que le transfert serait un recul devant je ne sais quoi
d'autre qui serait ce qui, dans l'analyse, se joue réellement. Puisque c'est une situation qui ne
prend son appui que de la structure, rien ne peut s'y énoncer a l'intérieur comme discours de
I'analyste qui ne soit de l'ordre de ceci que la structure commande, et qui donc ne peut rien
saisir que de l'ordre de la répétition. La question n'est pas de savoir ici si la répétition est une
catégorie dominante ou non dans I'histoire. C'est que, dans une situation faite pour interroger ce
qu'il en est de ce qui se présente a partir de la structure, rien de I'histoire ne s'ordonne que de la
répétition. Il s'agit, je le répete, de ce qui peut se dire au niveau de cette mise a 1'épreuve des
effets du savoir. De sorte qu'il n'est pas juste de dire que le transfert s'isole en lui-méme des
effets de la répétition, le transfert se définit du rapport au sujet supposé savoir en tant qu'il est
structural et 1lié au lieu de 1'Autre, comme lieu comme tel ou le savoir s'articule illusoirement
comme un, et qu'a interroger ainsi le fonctionnement de qui cherche a savoir, il est nécessaire
que tout ce qui s'articule s'articule en termes de répétition.

A qui sommes-nous redevables d'une telle expérience ? Il est clair qu'elle ne se serait méme
jamais instaurée s'il n'y avait le névrosé; qui a besoin de savoir la vérité ? Uniquement ceux que
le savoir géne. C'est la définition du névrosé. Ceci, nous allons le serrer de plus prés. Et 1a
encore, avant de quitter ce champ, et pour cause, ou je n'ai pas bouclé la boucle, je veux, dans
quelque chose qui au regard de ce que j'ai a tracer aujourd'hui peut passer pour une parenthése,
tout de méme pointer un dernier de ces reperes dont j'essaie de ponctuer d'une fagon correcte ce
champ en tant que nous y opérons, si c'est ainsi, je viens de vous le rappeler, d'une fagon
acceptée comme partiale, nous devons admettre que n'est interprétable dans l'analyse que la
répétition, et c'est ce qu'on prend pour le transfert.

D'autre part, il est important de ponctuer que cette fin que je désigne comme la prise de
'analyste, de l'analyste en lui-méme dans le forage du a, c'est trés précisément cela qui constitue
l'ininterprétable, que pour tout dire, dans l'analyse, l'ininterprétable, c'est la présence de
'analyste, et c'est pourquoi l'interpréter comme il s'est vu, comme il s'est méme imprimé, c'est
proprement ouvrir la porte a ce qu'on appelle cette place, c'est-a-dire 1'acting-out. Je 1'ai rappelé
dans mon séminaire sur l'acte, celui donc de 1'année dernicre et a propos du mythe de 1'Oedipe,
c'est a savoir la distinction a faire entre sa mise en scene héroique qui sert de référence
mythique a notre pratique analytique, et ce qu'il y a d'articulé derriere, d'un nceud de la
jouissance a l'origine de tout savoir. C'est le psychanalyste qui est a la place, certes, de ce qui se
jouait sur la scéne 286

610



SEMINAIRE 16

tragique, et c'est cela qui donne son sens a l'acte psychanalytique. Et d'autre part, il est frappant
qu'il y renonce, qu'il ne fasse qu'étre a la place de l'acteur, en tant qu'un acteur suffit a lui seul a
tenir la sceéne de la tragédie. Cette division du spectateur et du cheeur ou se modele et se module
la division du sujet dans le spectacle traditionnel, je 1'ai rappelé I'année derniere, pour désigner
ce qu'il en est exactement de la place de I'analyste, autre paradoxe de l'acte psychanalytique que
cet acteur qui s'efface, rejoignant tout a I'heure ce que j'ai dit de ce que I'objet a, il 1'évacue. Si
le passage a l'acte est dans la régle de 1'analyse ce qu'il est demandé a celui qui y entre d'éviter,
c'est justement pour privilégier cette place de I'acting out dont 1'analyste a lui tout seul prend et
garde la charge. Se taire, ne rien voir, ne rien entendre, qui ne se souvient que ce sont la les
termes ou une sagesse qui n'est pas la ndtre indique la voie a ceux qui veulent la vérité. Est-ce
qu'il n'y a pas quelque chose d'étrange a condition qu'on reconnaisse le sens de ces
commandements d'en voir I'analogue dans la position de 1'analyste ? Mais avec ce singulier fruit
que lui donne son contexte. Qu'il s'en isole, du se taire, la voix qui est le noyau de ce qui, du
dire, fait parole ; du ne rien voir, qui n'est bien souvent que trop par l'analyste observé,
l'isolement du regard qui est le nceud serré du sac de tout ce qui se voit au moins, et enfin ne
rien entendre de ces deux demandes dans lesquelles a glissé€ le désir, de ces deux demandes qui
le mandent, ces deux demandes qui le murent a la fonction du sein ou bien de I'excrément.
Quelle réalité pour le pousser a remplir cette fonction ? Quel désir, quelle satisfaction I'analyste
peut-il y rencontrer ? Ce n'est pas ce que j'ai l'intention de désigner d'emblée méme si avant de
vous quitter j'en dois dire plus. Il convient ici de mettre le relief sur la dimension de scapegoat
comme ce fut le théme chéri d'un Frazer. On sait que l'origine en est a proprement parler
sémitique, le bouc émissaire, celui qui prend sur soi cet objet a, celui qui fait qu'a tout jamais,
pour le sujet, il peut y étre sursis, celui qui fait que le fruit d'une analyse terminée, j'ai pu
I'année derniere le désigner comme une vérité dont le sujet est dés lors incurable, précisément
de ce qu'en ait été évacué un des termes. Comment ne pas voir que de 1a s'explique la position
singuliére que, dans le monde social, occupe cette communauté des psychanalystes, protégés
par une association internationale pour la protection des scapegoats ! Le scapegoat se sauve par
le groupement, et mieux encore, par les grades. C'est vrai qu'il est difficile de concevoir une
société de scapegoats. Alors on fait des scapegoats adjudants-chefs ! Et des scapegoats qui font
antichambre pour le devenir. C'est singulier.

Cette dérision facile n'aurait pas d'autre raison d'étre si, dans des textes que je viens de recevoir
pour un prochain congres qu'on aura le front de tenir & Rome, il n'y avait pas la déja des textes,
je veux dire déja publiés, 287

611



SEMINAIRE 16

exemplaires car ca n'est pas parce qu'on ignore le discours de Lacan qu'on ne se trouve pas en
face des difficultés que je viens ici d'articuler, et particulierement concernant ce qu'il en est du
transfert, quand on s'escrime a définir ce qu'il y a de non transférentiel dans la situation
analytique, il faut bien qu'on sorte quelques énoncés qui sont l'aveu, a proprement parler, du fait
qu'on n'y comprend rien. On n'y comprend rien parce qu'on n'a pas la clé. Et on n'a pas la clé
parce qu'on ne va pas la chercher 1a ou je 1'énonce ! De méme, on invente un terme qui s'appelle
le self, et dont je dois dire qu'il n'est pas du tout inutile & qui a quelque curiosit¢ de voir
comment cela peut a la fois se motiver et se résoudre dans un discours tel que celui que je viens
aujourd'hui d'articuler. Si j'ai le temps lors de nos prochaines rencontres, je pourrai, 1a, en dire
plus. De méme l'erreur et, a proprement parler, l'ineptie de ce qui est avancé sur le sujet de ce
qu'il en est de la cure psychanalytique de la psychose, et 'échec radical qui s'y marque de situer
justement la psychose dans une psychopathologie qui soit d'ordre analytique a les mémes
ressorts.

Assurément, si j'ai indiqué que j'aurais pu articuler quelque chose d'autre, quelque chose dont je
déclare avoir ét¢ heureusement dispensé, sur le sujet de l'acte psychanalytique, c'est dans
I'horizon de ce qu'il en est du masochiste qu'il conviendrait de la poser, cette articulation. Et
assurément, bien slr, non pas pour les confondre, l'acte psychanalytique et la pratique
masochiste, mais il serait instructif et, en quelque sorte, ouvert, indiqué déja par ce que nous
avons pu dire, par ce qui s'étale littéralement dans la pratique masochiste, a savoir la
conjonction du sujet pervers avec a proprement parler I'objet a. D'une certaine fagon, on peut
dire qu'aussi loin qu'il le veut, le masochiste est le vrai maitre ; il est le maitre du vrai jeu. Il
peut y échouer, bien sir. I1 y a méme toutes les chances qu'il y échoue, parce qu'il lui faut rien
moins que le grand Autre. Quand le Pére Eternel n'est plus 1a pour remplir ce rdle, il n'y a plus
personne. Et si vous vous adressez a une femme, bien siir, Wanda, il n'y a aucune chance, elle
n'y comprend rien, la pauvre. Mais le masochiste a beau échouer, il en jouit tout de méme. De
sorte qu'on peut dire qu'il est le maitre du vrai jeu. Il est bien évident que nous ne songeons pas
un seul instant & imputer un tel succes au psychanalyste. Ca serait lui faire une confiance sur la
recherche de sa jouissance que nous sommes loin de lui accorder. D'ailleurs ce serait peu
convenable.

Pour avancer une formule qui a son intérét parce que j'aurai a la reprendre et il ne faut pas s'en
¢tonner, a propos de l'obsessionnel, nous dirons que le psychanalyste fait le maitre, dans les
deux sens du mot faire. Faites un tout petit peu attention encore, cinq minutes, parce que c'est
trés en court-circuit et que c'est délicat. Vous sentez bien que la question autour de l'acte
psychanalytique, c'est, comme je vous l'ai dit tout a I'heure, celle de 288

612



SEMINAIRE 16

cet acte décisif qui fait du psychanalysant surgir, s'inaugurer, s'instaurer le psychanalyste. Si,
comme je vous l'ai tout a I'heure indiqué, le psychanalyste se confond avec la production du
faire, du travail du psychanalysant, c'est 1a qu'on peut bien dire que le psychanalysant fait, au
sens fort du terme, le psychanalyste. Mais on peut dire aussi qu'au moment précis ou surgit le
dit psychanalyste, s'il est si dur de saisir ce qui peut 'y pousser, c'est bien que l'acte se réduit a
faire, au sens de la simagrée, a faire le psychanalyste, a faire celui qui garantit le sujet supposé
savoir. Et qui, au début de sa carriere, n'a pas confié a quiconque veut bien l'aider en ses
premiers pas qu'il a justement bien ce sentiment de faire le psychanalyste ? Pourquoi retirer sa
valeur a ce témoignage ?

Mais c'est ceci qui permet, a reprendre ces deux fonctions du mot faire, de dire qu'il est bien
vrai qu'en menant quelqu'un au terme de sa psychanalyse, au terme de cette incurable vérité, au
point de celui qui sait que s'il y a bien acte, il n'y a pas de rapport sexuel, est-ce que ¢a n'est pas
la, méme si ce n'est pas souvent que cela arrive, faire quelque part une vraie maitrise ? Mais
d'autre part, contrairement au masochiste, si le psychanalyste lui aussi peut étre dit avoir
quelque rapport avec le jeu, ce n'est certes pas qu'il en est maitre, mais que tout de méme, il en
supporte, il en incarne 'atout maitre, pour autant que c'est lui qui vient a jouer le poids de ce
qu'il en est de 1'objet a.

Qu'en est-il donc, apres avoir poussé jusqu'ici seulement aujourd'hui ce discours, du point ou
peut se situer ce discours lui-méme, a savoir d'ou je I'énonce ? Est-ce de celui ou se tient le
sujet supposé savoir ? Est-ce que je puis €tre le savant, en parlant de I'acte psychanalytique ?
Certainement pas. Rien n'est clos de ce que j'ouvre comme interrogation concernant ce qu'il en
est de cet acte. Que j'en sois le logicien, et d'une fagon que confirme que cette logique me rende
odieux a tout un-monde, pourquoi pas ? Cette logique s'articule des coordonnées méme de sa
pratique, et des points dont elle prend sa motivation. Le savoir, en tant qu'il est produit par la
vérité, est-ce que ce n'est pas 1a ce qu'imagine une certaine version des rapports du savoir et de
la jouissance ?

Pour le névrosé, le savoir est la jouissance du sujet supposé savoir. C'est bien en quoi le névrosé
est incapable de sublimation. La sublimation, elle, est le propre de ceci qui sait faire le tour de
ce a quoi se réduit le sujet supposé savoir. Toute création de l'art se situe dans ce cernement de
ce qui reste d'irréductible dans ce savoir en tant que distingué de la jouissance, quelque chose
pourtant vient marquer son entreprise, en tant qu'a jamais, dans le sujet, elle désigne ce qui est
son inaptitude a sa pleine réalisation.

Cette imputation que le travail de 1'exploité est supposé dans la jouissance de I'exploiteur, est-ce
qu'elle ne trouve pas quelque chose comme son analogue a l'entrée du savoir, en ceci que les
moyens qu'il constitue 289

613



SEMINAIRE 16

feraient de ceux qui les possédent, ces moyens, ceux qui profitent de ceux qui gagnent ce savoir
a la sueur de leur vérité. Sans doute I'analogie tomberait a c6té de se jouer dans des domaines si
distincts, si depuis quelque temps, le savoir ne s'était montré tellement complice du certain
mode d'exploitation dont, sous le nom de capitaliste, il se trouve que 1'exces de 1'exploitation est
quelque chose qui déplait. Je dis, qui déplait, car il n'y a rien a dire de plus. Le principe de
l'agitation révolutionnaire n'est rien d'autre qu'il y a un point ou les choses déplaisent. Or, si
vous vous en souvenez, est-ce que je n'ai pas marqué l'année derniere que la position de
'analyste, si elle devait rester conforme en toute rigueur a son acte, était que, dans le champ de
ce qu'il inaugure a l'aide de cet acte comme faire, il n'y a pas place pour quoi que ce soit qui lui
déplaise, et non plus lui plaise, et que s'il y fait place, il en sort.

Mais ce n'est pas dire pour autant qu'il n'aurait pas son mot a dire dans ce qui peut dériver,
limiter ceux qui, dans un certain champ qui est le champ du savoir, en sont venus a s'insurger
d'un certain dévoiement du savoir, sur la facon correcte, propice a permettre qu'a nouveau le
savoir sorte d'un champ ou il exploite. C'est sur ce dernier mot que je vous laisse, vous
promettant pour la prochaine fois d'entrer dans le détail de ce dont il s'agit concernant,
respectives, les positions de I'hystérique et de I'obsessionnel au regard du grand Autre.

614

614



SEMINAIRE 16

LECON XXIII 11 JUIN 1969

Ce petit festival hebdomadaire n'étant pas destiné a continuer pendant 1'éternité, aujourd'hui
nous allons nous essayer a vous donner I'idée de la facon dont, dans un contexte plus favorable,
mieux structuré, nous pourrions nous employer a mettre dans la théorie un peu de rigueur.
Quand j'ai choisi cette année pour titre de mon séminaire D'un Autre a l'autre, une des
personnes qui, je dois dire, s'était le plus distinguée par une prompte oreille & m'entendre dans
cette enceinte, mais enfin qui, comme Saint-Paul, avait été terrassé au détour par cette chose qui
nous est arrivée l'année derniére, vous le savez tous, la mémoire en dure encore, comme Saint-
Paul au chemin de Damas, s'était vu précipit¢ en bas de sa monture théorisante par
I'illlumination maoiste, ce quelqu'un a écouté ce titre et m'a dit : "Oui ... ¢a fait banal". Je
voudrais quand méme, si vous ne le soupgonnez pas déja, bien pointer que ¢a veut dire quelque
chose, quelque chose qui nécessite le choix trés expres de ces mots qui, comme j'ose l'espérer,
vous les écrivez dans votre téte, s'écrivent : D'un Autre a l'autre. Le grand A, il m'arrive, il
m'est arrivé cette année a plusieurs fois de le réinscrire sur ces feuilles ou de temps en temps je
rappelle I'existence d'un certain nombre de graphes, et /'autre concerne ce que j'écris d'un a. Si
¢videmment ce terme ne résonnait plus a l'oreille étourdie par un autre bruitage que d'un petit
air de ballade, dans le genre "de l'un a 'autre", de I'un a I'autre aller, en promenade, c'est tout de
méme pas rien de dire ¢a; de I'un a l'autre; ¢ca marque les points de scansion d'un déplacement;
de la a la. Mais enfin évidemment, pour nous autres, qui ne sommes pas a tous les moments
mordus par la démangeaison de l'acte, nous pouvons nous demander quel intérét, si c'est de
deux un qu'il s'agit, pourquoi l'un plus que l'autre, si 'autre en est encore un.

Il est un certain usage prépositionnel de ces termes un et autre, c'est-a-dire de les insérer entre
un de et puis un a qui a pour effet d'établir entre eux ce que j'ai appelé dans d'autres temps un
rapport - vous vous en souvenez peut-€tre, enfin j'imagine - un rapport métonymique. C'est ce
que je viens de désigner en disant qu'a quoi bon, si c'est toujours un un; néanmoins, si vous
écrivez les choses ainsi :

de 1'un a ['autre
1 1

291

615



SEMINAIRE 16

le rapport métonymique est dans chaque cas 1. C'est important de 1'écrire comme ¢a, parce que un
écrit comme ¢a, c'est un effet de signifié¢ privilégi¢ que 1'on connait généralement sous le terme du
nombre. C'est & savoir que ce un se caractérise par ce qu'on appelle I'identité numérique. Comme
rien ici par ces termes n'est désigné, que nous ne sommes au niveau d'aucune identification unaire,
d'un un placé par exemple sur votre paume a l'occasion en manic¢re de tatouage, ce qui vous
identifie dans un certain contexte, c'est arrivé, comme nous ne sommes pas a ce niveau-la, que c'est
un trait qui ne marque rien dont il s'agit dans chaque cas, nous sommes strictement au niveau de ce
qu'on appelle I'identité numérique, c'est-a-dire de quelque chose qui marque la pure différence en
tant que rien ne la spécifie, 1'autre n'est I'autre en rien, et c'est justement pour ¢a qu'il est l'autre.
Voila. Alors on peut se demander pourquoi, de 1'un a l'autre, pourquoi il y a ces especes de choses
qui tralnent, qu'on appelle des articles définis, en frangais /e, ¢a ne se voit pas bien tout de suite au
niveau du premier. L'un, pourquoi l'un ? Nous serions bien prés de qualifier cet 1 du I'un pour
euphonque si nous ne nous méfiions pas par expérience de ces sortes d'explications. Nous avons été
la-dessus suffisamment avertis par des rencontres précédentes. Essayons mieux de voir si ce I', ce
le, article défini se justifie mieux devant 1'Autre. L'article défini en frangais se distingue de son
usage en anglais par exemple, ou l'accent démonstratif reste si fortement appuyé. Il y a une valeur
privilégiée de l'article défini en francais, c'est ce qu'on appelle sa valeur de fonctionner pour le
notoire. De l'un a l'autre dont nous sommes partis, est-ce qu'il s'agit de l'autre entre tous, dans le
sens ou nous allons tout doucement le pousser ? Entre tous, est-ce qu'il y en aurait donc d'autres ? Il
est bon de s'aviser ici, de se remémorer si I'on peut, que nous avons posé qu'au niveau de I'Autre,
tout au moins quand nous l'avons écrit avec un A, nous avons formulé aussi qu'il n'y a pas d'Autre
de 1'Autre. Et ceci est trés essentiel a toute notre articulation. Alors on va chercher une autre
notoriété. Est-ce que, s'il n'y en a pas d'Autre, de 1'Autre, est-ce que c'est a dire qu'il n'y en a qu'un ?
Mais ¢a aussi, c'est impossible, parce que sans ¢a, il ne serait pas I'Autre.

(Ca peut vous sembler, tout ceci, un tant soit peu rhétorique. Ca I'est. On a beaucoup spéculé dans
des temps trés antiques sur ces thémes qui se disposaient d'une fagon un peu différente. On parlait
de l'autre et du méme, et Dieu sait ou ¢a a conduit toute une lignée qui s'appelle a proprement parler
platonicienne. Ce n'est pas la méme chose que de parler de 1'un et de 1'autre, non pas que la lignée
platonicienne riait pu faire autrement que d'en venir & poser la question de l'un, mais tres
précisément d'une facon qui est celle qu'en fin de compte nous allons interroger dans le sens d'une
mise en question.

616

616



SEMINAIRE 16

L'un tel que nous le prenons ici est d'un autre ordre que cet Un élaboré par la méditation
platonicienne. Il est clair que, pour ceux qui déja m'ont entendu cette année, ce rapport de l'un a
I'Autre ne va a rien de moins qu'a rappeler, qu'a faire sentir la fonction de la paire ordonnée
dont vous avez vu au passage quel est le réle majeur dans l'introduction de ce qu'on appelle
bizarrement la théorie des ensembles, car tout le monde semble s'accommoder fort aisément de
ces ensembles, au pluriel, alors que c'est justement une question, et trés vive quoique non
totalement tranchée encore, si 1'on peut les mettre au pluriel. En tout cas ce n'est pas si aisé si la
question reste ouverte de savoir si l'on peut considérer d'aucune fagon qu'un élément peut
appartenir a deux ensembles différents en restant le méme. C'est une petite parenthése destinée
a vous rappeler que ¢a n'est pas sans constituer une tres forte innovation logique que tout ce qui
se rapporte a ce que j'appellerai 1'ensemblissement - pour des raisons de consonance, j'aime
mieux ¢a que ensemblement -, quoiqu'il arrive que la théorie des ensembles s'ensable de temps
en temps. Mais elle se réensemblit fort allegrement. Ce n'est évidemment qu'en marge d'une
telle référence que je voudrais vous rappeler cette innovation tout a fait radicale que la théorie
des ensembles constitue d'introduire ce pas, et littéralement a son principe, que ce qu'il s'agit de
ne pas confondre, c'est en aucun cas un ¢lément quelconque avec I'ensemble qui pourtant ne
l'aurait que pour seul élément. Ce n'est pas du tout pareil. Et c'est 1a le pas d'innovation logique
qui doit nous servir exactement a introduire comme il convient cet Autre problématique dont je
viens d'interroger pourquoi nous lui donnerions cette valeur notoire : I'Autre.

En ce sens qui est celui dont nous l'introduisons pourvu de ce A, il prend cette valeur notoire
non pas d'étre 1'Autre entre tous, ni aussi bien d'étre le seul, mais seulement de ce qu'il pourrait
n'y en pas avoir, et qu'a sa place, il n'y ait qu'un ensemble vide. Voila ce qui le désigne comme
Autre. Peut-étre a cette occasion vous rappelez-vous du schéma que j'ai inscrit a plusieurs
reprises cette année, sur ces feuilles blanches le schéma du S; hors d'un cercle désignant
précisément la limite de 1'Autre comme ensemble vide. Ceci est le grand A, I'Autre, ceci pour
désigner le rapport de ce S; a un S2, lequel s'inscrit au champ de 1'Autre et qui est proprement
cet Autre signifiant dont je parle comme étant celui sur lequel repose la constitution du sujet en

ceci que le S; le représente, ce sujet, aupres d'un autre signifiant.
A A

51 S, S

J'ai aussi insisté sur ceci qu'a avoir cette position se renouvellera la limite du A, redit ensemble
vide, avec le S; et tant d'autres qui pourront ici 293

617



SEMINAIRE 16

prendre la place d'un certain relais. C'est ce relais que nous allons explorer aujourd'hui et je n'ai
fait ce rappel que pour ceux qui, d'étre absents, ne verraient pas ce que je désigne, d'avoir été
absents quand déja j'ai écrit ces formules de cette fagon.

Remarquez bien qu'il n'y a rien d'arbitraire a identifier du méme A cette limite ici tracée de la
ligne, car ce n'est pas le point le moins singulier de la théorie des ensembles qu'a quelque
niveau que se produise l'ensemble vide, quand vous interrogez un ensemble, et ceci, vous allez
tout de suite tres facilement 1'imaginer, supposez l'ensemble fait de 1'élément 1 et de I'ensemble
qui a pour seul élément 1'¢1ément 1. Voila un ensemble a deux ¢léments distincts, puisqu'on ne
saurait confondre d'aucune fagon un élément avec l'ensemble qui ne comporte que cet ¢lément
pour ¢élément de cet ensemble.

~—~
—
~
o~~~
—
—

Or l'ensemble vide, nous pouvons toujours, a tout instant, le faire surgir au titre de ce qu'on
appelle sous-ensemble. Ce n'est pas le moindre intérét, c'est peut-étre méme le principal, de la
théorie des ensembles que ce jeu dit des sous-ensembles. Je regrette de devoir le rappeler, mais
c'est I'extension de mon auditoire qui m'y force de rappeler que faire ( x, y, z, n ) les éléments
dun ensemble, si 1'on appelle sous-ensemble un autre ensemble qui est inclus dans cet ensemble
sous la forme de ce type-ci, que X, y, z en constituent un sous-ensemble, vous voyez vite que le
nombre, X, y, n, par exemple, et puis y, z, n, et ainsi de suite, que le nombre, je pense que je n'ai
pas besoin d'insister pour que ¢a vous apparaisse évident, qu'il est clair que numériquement,
rassembler les éléments des sous-ensembles, autrement dit ce qui ici d'un premier jet pourrait
faire figure de parties n'est évidemment en aucun cas égal numériquement aux ¢léments de
I'ensemble T d'ou nous sommes partis pour articuler ces sous-ensembles et que méme il est
facile d'imaginer la formule exponentielle qui nous montrera qu'a mesure que grandissent le
nombre des éléments d'un ensemble, la somme numérique des sous-ensembles que 1'on peut en
édifier dépasse trés largement le nombre de ces éléments, ce qui est fort important a rappeler
pour ébranler cette sorte d'adhésion a une géométrie prétendue naturelle, et spécialement a un
postulat dont, si mon souvenir est bon, quelque part du coté d'un Xe livre d'Euclide - j'espére ne
pas me tromper - un certain Eudoxe fait un grand état.

618

(x,y,2z,n)

(xy,2)

(x,y,n)

(y,zn)

618



SEMINAIRE 16

Or ceci est capital car nous allons le toucher immédiatement du doigt sous la forme suivante,
c'est qu'a énumérer les sous-ensembles de notre Autre ici réduit a sa fonction la plus simple, a
savoir d'étre un ensemble portant le 1, de ce signifiant nécessaire comme étant celui aupres
duquel va se représenter de I'un a 1'Autre le un du sujet; vous verrez tout a I'heure dans quelles
limites il est 1égitime de réduire ces deux S, S, et S, a un méme un. C'est bien ce qui est I'objet
de nos remarques d'aujourd'hui. Il est clair qu'a interroger le 1 inscrit dans le champ défini
comme Autre, comme ensemble comme tel, nous aurons comme sous-ensembles 1 et ceci qui
est la fagon d'écrire 1'ensemble vide. Illustration la plus simple de ceci que j'ai rappelé que les
sous-ensembles constituent une collection numériquement supérieure a celle des éléments qui
définissent un ensemble.

Est-ce qu'il est nécessaire d'insister, que vous voyez ici se reproduire sous la forme de cette
double parenthése qui est bien effectivement la méme que celle de la ligne qui désigne ici A,
exactement l'identit¢é de ce A comme ensemble vide, en ces deux points du schéma qui le
reproduisent. Voici donc évoqué, dés que au champ de I'Autre, quelque chose peut s'inscrire
d'aussi simple que le trait unaire, dés que ceci est congu, du méme mouvement surgit, par la
vertu de 1'ensemble, la fonction de la paire ordonnée. Car il suffit de voir que des lors les deux 1
qui peuvent s'inscrire 1'un ici comme premier ¢élément de l'ensemble et l'autre a remplir le
second ensemble vide, s'il est possible de s'exprimer ainsi car comme ensemble vide, c'est le
méme, ces deux 1 se distingueront d'une appartenance différente.

C'est bien 1a ou git la vertu non rencontrée jusqu'alors de ce de 1'un a 1'Autre, mine de rien, d'ou
nous sommes partis tout a 1'heure pour y rappeler ce qu'a de spécifique la relation qui nous
intéresse et qui motive cette année notre titre D'un Autre a ['autre. C'est pour autant que tout
ce qui est de ce qui fait notre expérience ne peut que tourner, retourner et toujours revenir se
pointer autour de la question de la subsistance du sujet, toujours axe, axiomatique indispensable
a ne jamais perdre ce & quoi nous avons a faire dans le concret de la facon la plus efficace, a
savoir que si cet axe et cet axiome n'est pas conservé nous entrons dans la confusion, celle qui
s'étale aux derniers temps dans tout ce qui se fait de 1'énoncé de l'expérience analytique et
spécialement a l'intégration de plus en plus envahissante de cette fonction dite The Self qui fait
prime dans les articulations présentes de I'analyse anglo-américaine.

Qu'en est-il en effet des premiers pas que nous permet cette distinction, cette dissymétrie sur
quoi, vous le voyez, se fonde, la différence 295

619



SEMINAIRE 16

qu'il y a du signifiant qui représente le sujet a celui auprés duquel il va s'inscrire au champ de
I'Autre pour que surgisse le sujet de cette représentation méme. Cette dissymétrie fondamentale
est celle qui nous permet de poser la question: qu'en est-il de I'Autre ? Est-ce qu'il sait ? Je ne
demande pas de répondre d'une voix ; si j'avais une brochette de deux rangées devant moi qui
soient des ¢éleéves d'un certain type, heureusement je n'ai pas a les considérer comme typiques, je
peux quand méme les évoquer comme amusants, et aprés tout, pourquoi ne me dirait-on pas:
"Mais non, il ne sait pas. Tout le monde sait ca; le sujet supposé savoir, pan-pan, il n'y en a plus
" Il y a encore des gens qui croient ¢a, qui l'enseignent méme, certes dans des endroits
inattendus encore que récemment surgis. Mais ce n'est pas ¢a du tout que j'ai dit. Je n'ai pas dit
que I'Autre ne sait pas, c'est ceux qui disent ¢a qui ne savent pas grand-chose, malgré tous mes
efforts pour le leur apprendre ! J'ai dit que 1'Autre, comme c'est évident puisque c'est la place de
l'inconscient, sait ; seulement il n'est pas un sujet. La négation "il n'y a pas de sujet supposé
savoir", si tant est que j'ai jamais dit ¢a sous cette forme négative, ¢a porte sur le sujet, pas sur
le savoir. C'est facile d'ailleurs a saisir pour peu qu'on ait une expérience de l'inconscient. Ca se
distingue en ceci justement qu'on ne sait pas la-dedans qui c'est qui sait. Ca peut s'écrire de
deux facons

Qui c'est qui sait Qui sait qui c'est. Le francais est une belle langue, surtout quand on sait s'en
servir. Comme toutes les langues, aucun calembour ne s'y produit au hasard.

Alors ce rappel du statut de 1'Autre, c'est cela qui, dans mon symbolisme, s'écrit comme ¢a S
(A), S, ce qui veut dire signifiant, et A, auquel j'ai donné aujourd'hui la figure de 1'ensemble
vide. Je mets 1a ca parce que, du méme style emporté qui tout a 1'heure -imaginairement puisque
bien str je suis forcé d'imaginer les demandes et les réponses ici, - tout a 'heure imaginairement
je supposai qu'on me disait que 1'Autre ne savait pas. Je ne voudrais pas qu'a la suite de ¢a, vous
preniez 1'idée que ce que je suis en train d'expliquer, c'est ce qui est en haut a gauche de mon

graphe, a savoir S signifiant de A. Ca, c'est autre chose. Comme je vous ferai encore deux
séminaires, j'ai le temps de vous expliquer la différence ! Pour l'instant, ce que je déduis
aujourd'hui avec quelque lenteur mais trés important & parcourir pour des raisons que je vous
laisserai peut-étre a la fin de cette séance entrevoir, c'est qu'il n'y a pas de confusion sur un
certain nombre de notations. S (A), voila ce qui vient ici d'étre énoncé de ce qu'il en est de
I'Autre au titre de 1'ensemble vide. Est-ce qu'il faut que j'en revienne une fois de plus, parce que
je ne parle que de c¢a depuis le début mais ce n'est pas encore prouvé qu'il ne faille pas que j'y
revienne, que ¢a veut dire qu'en aucun cas ¢a ne veut dire qu'il est Un. Ce n'est pas parce qu'il
n'y en a 296

620



SEMINAIRE 16

pas d'autre qu'il est Un.

Or, pour que le sujet s'y fasse représenter du dehors, il faut qu'un signifiant, il en trouve un autre ; il
ne peut pas le trouver ailleurs que la. C'est ¢a la source de la confusion. C'est que c'est a partir de
cette nécessité pénible qu'il part d'ailleurs, naturellement pas sans raison, mais je ne peux pas tout
de méme tout le temps vous refaire I'histoire de ceci, a savoir comment cet animal avec le feu au
derriere en vient a devoir se promouvoir comme sujet. Il est bien certain que c'est ce feu au derriere
qui l'y pousse. Seulement si je parle du feu au derricre, il n'y a que ¢a qui vous intéresse, alors il faut
tout de méme bien que de temps en temps je me mette a parler, a proprement parler de ce qui se
passe, en négligeant le feu au derriére qui est pourtant la seule chose bien sir qui puisse le motiver a
se faire représenter ainsi a ce dont en effet il faut bien partir c'est-a-dire non pas de 1'Autre mais de
cet un autre, c'est-a-dire de cet un inscrit dans 1'Autre, condition nécessaire a ce que le sujet s'y
accroche, belle occasion aussi de ne pas se souvenir de ce qui de cet un est la condition, c'est-a-dire
1'Autre.

Voila. Alors je ne sais pas si vous voyez ¢a venir. Mais enfin il est clair que si je vous ai parlé de
Pascal et de son pari comme ¢a, au début de I'année, ce n'est pas uniquement pour faire preuve d'une
¢rudition que d'ailleurs j'ai compleétement cachée comme d'habitude concernant mes affinités
jansénistes et autres conneries pour les journalistes. Ce n'est pas tout a fait de ¢a qu'il s'agit. Il s'agit
de ceci, étudier ce qui se passe, de ce que je viens déja d'écrire au tableau et sur lequel vous devriez
déja me devancer d'au moins trois quarts d'heure, c'est que donc quelque chose va annoncer le sujet
au titre le plus simple de ce méme Un unaire a quoi nous réduisons, dans 1'hypothése stricte, ce qu'il
en est de ce a quoi il peut s'accrocher au champ de I'Autre, et qu'il y a de ¢a un mode, qui est celui le
plus simple que j'ai écrit 1a aujourd'hui, c'est de se compter Un lui-méme. Il faut avouer que c'est
tentant ; c'est méme si tentant qu'il n'y a pas un seul d'entre vous qui ne le fasse, toute psychanalyse
ayant ét¢ déversée sur vos tétes, on n'y peut rien ; vous vous croyez Un pour longtemps. Il faut dire
que vous avez de fortes raisons pour ¢a.

Je ne suis pas pour l'instant en train de parler de mentalité ni de contexte culturel, ni de ces autres
bafouillages, et apres tout ¢ca me donne plutot une vacillation, a savoir de tomber dans la lamentable
faiblesse d'évoquer ici ce que de toute fagon vous €tes incapables de comprendre, parce que moi
aussi, c'est qu'il y a quand méme des zones dans le monde ou c'est le but de la religion que de
I'éviter, cet un Autre. Seulement ¢a comporte une telle fagon de se conduire avec la divinité, non
pas simplement comme Pascal de dire qu'on ne sait pas ce qu'il est mais qu'on ne sait méme pas s'il
est; mais non; on ne peut pas dire ¢a, car dé¢ja dire ca, c'est en dire trop pour un bouddhiste. Ca
suppose une discipline qui évidemment s'impose a partir de 297

621



SEMINAIRE 16

la, des conséquences qui vont en résulter dans les rapports - mais ¢a, vous le soupconnez quand
méme - entre la vérité et la jouissance. Et I'on fait passer je ne sais quelle DDT Ia, sur ce champ de
1'Autre, qui évidemment leur permet des choses qui ne nous sont pas permises.

Ce qui serait bien, ce qui serait amusant, c'est de voir le rapport que ¢a a, ce que je suis la en train
de vous dire, avec le fait que la logique, comme ¢a, qui s'est produite a un certain moment de
I'histoire en paralléle a ce que nous a mijoté, qui n'est pas si mal, qui est plein de choses tout a fait
inexploitées encore, Aristote, ¢ca doit tout de méme avoir un rapport avec ¢a que chez eux, la cuisine
au niveau de ce plat prend une forme différente. Au lieu qu'il y ait simplement une majeure, une
mineure et une conclusion, il y a forcément au minimum cinq termes. Seulement pour le saisir bien,
il faudrait commencer d'abord par faire ces quelques exercices qui doivent permettre de faire un
autre rapport entre la vérité et la jouissance qu'il n'est' d'usage dans une civilisation fortement
centrée sur ses névroses.

Voila. Alors moyennant quoi ce dont il s'agit est ceci que Un le sujet s'annonce a cet un Autre, cet
un Autre qui est la comme inscrit d'abord comme signifiant unaire, par rapport a quoi il a a se poser
comme Un, et vous voyez 1a la portée de mon pari de Pascal, il s'agit d'un quitte ou double. Un
quitte ou double qui, comme je vous l'ai fait remarquer dans le pari de Pascal, se joue a un seul
joueur, puisque l'Autre, comme j'y ai insisté au moment ou je parlais du pari de Pascal, c'est
l'ensemble vide, ce n'est pas un joueur. Il sait des choses mais comme il n'est pas un sujet, il ne peut
pas jouer. Quitte ou double, Pascal, 13, nous articule bien la chose. Il dit méme qu'il ne s'agirait que
de ca, d'avoir une seconde vie aprés la premicre, mais ¢a vaudrait tout ! Ca fait une certaine
impression. Comme justement nous sommes une civilisation dont l'axe est constitué par les
névrosés, comme je le disais a l'instant, on marche, on y croit. On y croit de tout son cceur. J'y crois
comme vous y croyez. Ca vaudrait la peine de balancer celle-ci pour en avoir une autre. Pourquoi ?
Parce que ¢a permettrait de faire une addition, d'en faire deux. C'est d'autant plus vraisemblable
qu'on est siir de gagner puisqu'il n'y a pas d'autre choix.

Je ne sais pas si vous saisissez trés bien en quoi ce que je suis en train d'énoncer recouvre un certain
petit schéma qui se trouve quelque part dans des remarques faites a propos du rapport de M. Je-ne-
sais-qui. C'est un rapport en miroir avec le champ de 1'Autre, et constitué¢ exactement par ceci, du
rapport a 1'idéal dont il suffit parfaitement pour I'établir de lui donner pour support le trait unaire. Le
reste du schéma nous montre que ceci va avoir une valeur décisive sur la facon dont va s'accointer
quelque chose que 14, au niveau de cette figure, je suis bien forcé d'instituer comme tout donné, a
savoir ce a que j'ai mis quelque part, pour qu'il vienne aussi dans le miroir se refléter de la bonne
fagon ; mais enfin c'était une étape de 298

622



SEMINAIRE 16

I'explication. Il s'agit de savoir, ce a, d'ou il surgit. Et ¢a a le rapport le plus étroit avec ce trait
unaire dans 1'Autre en tant qu'il est le fondement de ce qui, dans ce schéma, prend sa portée
d'étre I'idéal du moi.

Est-ce que vous n'avez pas déja vu que dans ce dont il s'agit dans ce quitte ou double, c'est de
quelque chose qui est un tout petit peu trop chargé dans un certain texte dont je parle depuis tres
longtemps de sorte que quand méme quelques-uns d'entre vous ont di I'entrouvrir, qui est celui
de la Phénoménologie de I'Esprit de Hegel. La réintroduction ainsi a l'intérét d'y dégager ce qui
est, si je puis dire, le nerf de la preuve, parce que ce petit apologue du maitre et de I'esclave,
avec son dramatisme, vous comprenez, il parlait dans une Allemagne, 13, comme ¢a, qui était
toute remuée par les sillons de gens qui heureusement représentaient autre chose. Il s'agissait
des soldats entrainés par quelqu'un d'assez malin, qui n'avait pas eu besoin de venir & mon
séminaire pour savoir comment il fallait opérer en politique en Europe. Alors le maitre et
'esclave, la lutte a mort de pur prestige, qu'est-ce que ¢a vous en fout plein la vue ! La lutte a
mort, il n'y a pas la moindre lutte a mort, puisque l'esclave n'est pas mort, sans ¢a il ne ferait pas
un esclave ! Il n'y a pas le moindre besoin de lutte, & mort ou pas ; il y a simplement besoin d'y
penser, et avec cette lutte, penser, ¢a veut dire que oui, en effet, s'il faut y aller, ony va ! On a
fait un trait unaire avec la seule chose aprés tout, réfléchissez-y bien, avec quoi un étre vivant
peut le faire, avec une vie. En effet, ¢a, on est tranquille, dans tous les cas, on n'en aura qu'une.
Tout le monde le sait, dans le fond, mais ¢a n'empéche pas qu'il n'y a qu'une seule chose
d'intéressante, c'est de croire qu'on en a une infinité, et par-dessus le marché qu'il leur est
promis, a ces vies infinité, Dieu sait par quoi et au nom de quoi, c'est ce que nous allons tacher
d'élucider, d'étre infiniment heureuses.

C'est quelque chose d'étre Pascal . Quand il écrit sur des petits papiers pas faits pour la
publication, ¢a a une certaine structure. Avec la lutte qui n'est a mort que de transformer sa vie
en un signifiant limité au trait unaire, c'est avec ¢a qu'on constitue le pur prestige. Et d'ailleurs
c'est plein d'effet parce que ¢a vient prendre sa place au niveau de choses existantes, qui ne sont
pas plus mortelles chez l'animal qu'elles ne le sont chez I'homme, puisque chez I'animal, c'est ce
qui se produit au niveau de la lutte des males que nous décrit si bien le cher Lorentz, dont les
hebdomadaires se régalent vingt ans aprés que j'en aie montré I'importance a mes séminaires de
Sainte-Anne. C'était le temps du stade du miroir et je ne sais pas quoi, du criquet pelerin, de
I'épinoche, et des gens qui demandaient ce que c'était "qu'est-ce que c'est que ¢a, une
épinoche ?" On leur a fait un dessin. Epinoche, ou n'importe quoi des autres, ils ne s'entretuent
pas forcément, ils s'intimident. Lorentz a montré la-dessus des choses bouleversantes, ce qui se
passe au niveau des loups ; celui qui 299

623



SEMINAIRE 16

effectivement est intimidé, qui offre sa gorge, le geste suffit, il n'y a pas besoin que l'autre
I'¢égorge. Seulement a la suite de ¢a, le loup vainqueur ne se croit pas deux loups. L'étre parlant
se croit deux, a savoir que, comme on dit, il est maitre de lui-méme. C'est bien ¢a le pur prestige
créé. S'il n'y avait pas de signifiant, un truc pareil, vous pourriez toujours courir pour l'imaginer.
Seulement il suffit de voir n'importe qui pour savoir qu'au minimum il se croit deux, parce que
le premier truc qu'il vous raconte toujours, c'est que si ¢a avait été pas comme c¢a, ¢'aurait été
autrement et que ¢a aurait été tellement mieux parce que ¢a correspondait a sa véritable nature,
a son idéal. L'exploitation de I'homme par 'homme commence au niveau de I'éthique, a ceci
preés qu'on voit mieux au niveau de I'éthique de quoi il s'agit, c'est-a-dire que c'est 'esclave qui
est 1'idéal du maitre. C'est celui-l1a qui lui apporte ce qu'il lui faut, le Un en plus. L'idéal, c'est
service-service. Oui, il est 1a. Ca rend beaucoup moins étonnant ceci que ce qui arrive au maitre
chez Hegel, c'est évident, il n'y a qu'a regarder ce qui arrive a la fin de 1'Histoire, a savoir que le
maitre est aussi parfaitement esclavage qu'il est possible. D'ou la formule dont je 'affectai a un
tournant a SainteAnne, puisque je m'évoque, d'étre le cocu de I'histoire. Mais cocu, il l'est de
départ, c'est le cocu magnifique. L'idéal, et 1'idéal du moi, c'est ¢a, un corps qui obéit. Alors il
va le chercher chez 1'esclave. Naturellement il ne sait pas quelle est sa position, a lui, I'esclave.
Car enfin, dans tout ¢a, absolument rien ne démontre que 1'esclave ne sache pas trés bien ce qu'il
veut depuis le départ, comme je I'ai maintes fois fait remarquer, que la question de ses rapports
avec la jouissance soit quelque chose qui n'est pas du tout ¢lucidée. Quoi qu'il en soit, ¢a suffit a
laisser tout a fait dans I'ombre son choix, a lui, dans l'affaire. Car rien ne dit apres tout que la
lutte, il I'a refusée, ni méme qu'il a été intimidé. Parce que si cette affaire de rapport quitte ou
double entre le Un et le Un, ¢a coflite, rien ne dit que ¢a ne peut pas mordre sur de toutes autres
situations que celle animale ou I'on en trouve le point d'accrochage éventuel mais qui n'est pas
du tout forcément unique.

On peut supposer l'esclave qui prend les choses tout a fait autrement. Il y a méme des gens qui
s'appellent les Stoiciens qui avaient justement essay¢ de faire quelque chose dans ce genre-la.
Mais enfin on les a, comme ¢a, comme le homard dans I'histoire, 'Eglise les a peints en vert et
les a accrochés au mur. Alors on ne se rend plus trés bien compte de quoi il s'agissait. Ils ne
sont pas plus reconnaissables accrochés au mur et peints en vert que ne l'est le homard. Le
Stoicien avait une certaine solution qu'il avait donnée a ca, la position de l'esclave, pour faire
que les autres pouvaient continuer leur lutte comme ils voulaient, lui s'occupait d'autre chose.
Tout ¢a, c'est pour vous répéter ce que je viens de vous dire tout a 1'heure, que 1'exploitation de
I'homme par I'homme, elle est aussi, disons, a considérer au niveau de I'éthique, et que le jeu
dont il s'agit pour mon droit 300

624



SEMINAIRE 16

de me figurer étre deux, pour la constitution de mon pur prestige, c'est quelque chose qui mérite
de prendre sa portée du rappel de toutes ces coordonnées parce que ¢a a le plus grand rapport
avec ce qu'on appelle le malaise dans la civilisation. Le ou ¢a va de lutte a mort, qui, elle, est
peut-étre un peu plus compliquée que son départ, nous en avons la constatation dans une
civilisation qui justement se caractérise d'avoir pris ce départ-1a. Parce que, pour reprendre le
suyjet, le maitre, idéal de Hegel, représenté par 1, et qui bien entendu puisqu'il joue tout seul
gagne, il est clair que puisque c'est exactement pour ¢a, pour se signifier par 2, ayant gagné,
qu'il va y avoir un rapport qui va s'établir entre ce 2 et ce 1 maintenant, auquel il peut
s'accrocher puisque ce 1, il I'a mis en balance sur la table, au champ de 1'Autre ; et il n'y a pas
de raison qu'il s'arréte; contre ce 1, il va jouer 2.
1)1)2)3)
En d'autres termes, contre quiconque va étre piqué de la méme mouche que lui et se croire
maitre, il va entrer en action, aidé de son esclave. Ca se continue ainsi selon la série dont je
vous ai déja parlé en son temps, parce qu'on ne peut pas dire que je ne vous mache pas les
choses : 1 23 5 8 13 21 et ¢a continue jusqu'a 289 ou quelque chiffre remarquable de cette
espece, et chacun de ces chiffres étant considéré, c'est la série de Fibonacci, de la somme des
deux chiffres précédents, la série de Fibonacci étant caractérisée par ceci que U, =1 que Uy, = 1
et que U, = U, + Una, Vous voyez que ce dont il s'agit n'est pas trés loin de ce a quoi notre
civilisation entraine, a savoir qu'il y en a toujours pour prendre le relais de la maitrise, et que ce
n'est pas ¢tonnant que maintenant, au dernier terme, nous ayons un U, d'environ 900 millions de
personnes sur les bras devenu maitre de 1'étape précédente.
L'intérét de ceci bien sir n'est pas du tout de faire des rappels comme ¢a d'actualité aussi
grossiers. Si je vous parle de la série de Fibonacci, c'est en raison de ceci, c'est qu'a mesure que
les chiffres qui le représentent croissent, c'est de plus en plus prés, de plus en plus
rigoureusement que le rapport
Uy

U,
est strictement égal a ce que nous avons appelé, et pas par hasard, quoique dans un autre contexte, du
méme signe dont nous désignons 1'objet a. Ce petit a irrationnel qui est égal
a
V

1

S

2 2
est quelque chose qui se stabilise parfaitement comme rapport a 2 mesure que ce qui s'engendre
de la représentation du sujet par un signifiant numérique aupres d'un autre signifiant numérique,
ceci s'obtient trés vite, il n'y a pas besoin de monter a des millions; quand vous étes déja a peu
prés au niveau de 21 ou aprés ca 34 et ainsi de suite, déja vous obtenez une valeur fort
approchée de ce a . Alors c'est de ¢a qu'il s'agit. Il s'agit de comprendre, d'essayer de
comprendre par autre chose que par la référence au feu au derriére dont je parlai tout a 1'heure, a
savoir par le processus lui-méme de ce qui se passe quand se joue le jeu de la 301

625



SEMINAIRE 16

représentation du sujet.

Si nous cherchions a motiver ce départ incroyable du quitte ou double, du 1 contre 1 pour que ca
fasse 2, et puis que ¢a ne s'arréte plus comme ¢a jusqu'au bout, jusqu'a enfin avoir pour résultat
seulement, mais qui n'est pas mince, de définir d'une fagon stricte une certaine proportion, une
certaine différence qui fonctionne au niveau de cet appareil, celle que j'ai désignée de a en chiffres,
il a donné, en somme, ce maitre, son petit doigt, puisque dans le fond, ¢a ne colte pas cher, le pur
prestige, pour faire un 1, c'était sa vie. Mais comme a ce niveau-la apres tout il n'est pas stir qu'on
sache bien la portée de ce qu'on fait, comme le démontre le fait qu'il faut en savoir beaucoup en
effet pour y regarder a deux fois, voila, il a donné son petit doigt, une fois, et puis y passe toute la
mécanique. Je veux dire que le maitre, avec son esclave, il va lui arriver de passer a la casserole a
son tour. Les Troyennes en ont su un bout. Est-ce que vous ne croyez pas que cet Autre, cet
ensemble vide, on pourrait y voir quelque chose comme une représentation, la vraie, de ce qu'il en
est du cheval de Troie, a ceci prés qu'il n'a pas tout a fait la méme fonction que nous montre I'image,
a savoir de déverser ces guerriers au sceur d'une assemblée humaine qui rien peut mais, mais que
par cet appel, ce procédé du 1 qui s'égale au 1 du jeu de la maitrise, il en absorbe, le cheval de
Troie, de plus en plus dans son ventre, et que ¢a cotite de plus en plus cher.

C'est ¢a le malaise de la civilisation. Mais il faut bien que j'aille plus loin sans faire de petite poésie
et que laissant toute cette population qui le féte, ce cheval de Troie, faire la queue devant le chateau
de la puissance, chateau kafkaien, je précise que la chose ne prend son sens qu'a tenir compte de ce
a, c'est a savoir que le a, le a seul nous rend raison de ceci que le pari s'établit d'abord du 1 au 1 qui
est quitte ou double ; quitte ou double pour quoi faire puisque ce qu'il s'agit de gagner, on I'a déja
comme le remarque fort bien quelqu'un dans le dialogue de Pascal. Seulement il faut croire que ce a
qui se dégage de la poussée du processus jusqu'au bout, il fallait qu'il soit déja 1a, et quand on met 1
contre 1, il y a une différence 1+a-1=a.

Si le maitre met en jeu le 1 contre le 1 théorique qu'est une autre vie qui est la sienne, c'est en raison
de ceci que 1 +a et 1, entre les deux, il y a une différence qui se voit par la suite et qui fait que, de
quelque fagon que vous vous y preniez pour la suite, & savoir que vous commenciez votre série par
1, si la loi qui forme le troisiéme terme de 1'addition des deux qui précedent est observée vous avez
cette série dont le remarquable est trés exactement ceci que le nombre de a , le coefficient du a
reproduira ce qu'il en est d'entiers dans la série précédente, a savoir, si vous voulez, le nombre des
esclaves en jeu; que c'est dans ce rapport de la croissance de la série avec une croissance en retard
puisque c'est elle qui est esclavagée, une 302

626



SEMINAIRE 16

1

1+a
244
3+2a
5+ 3a

croissance en retard d'un cran pour les coefficients, c'est du a que j'ai appelé le plus-de-jouir en
tant que c'est ¢a qui est cherché dans I'esclavage de 'autre comme tel, sans que rien soit pointé que
d'obscur au regard de sa jouissance propre a l'autre, c'est dans ce rapport de risque et de jeu que
réside la fonction du @ . C'est dans le fait d'avoir disposition du corps de I'autre sans rien pouvoir
plus sur ce qu'il est de sa jouissance que réside la fonction du plus-de-jouir, et il est important de le
souligner pour en illustrer non pas ce qu'il en est toujours de la fonction du a , car c'est du a
privilégié par la fonction inaugurale de I'idéal dont il s'agit, mais de démontrer que nous pouvons, a
ce niveau, en assumer une genese purement logique.

C'est 1a la seule valeur a proprement parler de ce que nous avangons aujourd’hui. Mais de son
caractere illustratif et du lien fait avec ce que j'ai appelé la disposition du corps, ce n'est pas au
hasard que notre civilisation dite libérale, dont ce n'est pas du tout d'un mauvais ton qu'un Lévi-
Strauss l'ait épinglée pour les ravages qu'elle véhicule avec elle au niveau strict de la civilisation des
Azteques, chez eux simplement c'était plus voyant, on vous sortait le a de la poitrine de la victime
sur les autels; au moins ¢a avait la une valeur dont il était concevable qu'elle plt servir a un culte
qui fut celui proprement de la jouissance.

Nous ne sommes pas en train de dire que dans notre culture, tout se résume a cette dialectique du
maitre et de I'esclave. N'oublions pas que dans la genése judéo-chrétienne, le meurtre premier est
celui que je n'ai pas besoin de vous rappeler mais dont personne ne semble avoir remarqué que, si
Cain tue Abel, c'est pour faire la méme chose que lui. Ca plait tellement a Dieu, ces agneaux qu'il
lui sacrifie, ¢a chatouille dune facon si manifestement visible ses narines, car enfin, le Dieu des
Juifs a un corps - qu'est-ce que la colonne de fumée qui précéde la migration israélienne sinon un
corps ? - Cain voit Abel favoriser a ce point la jouissance de Dieu par son sacrifice que comment ne
ferait-il pas ce pas de sacrifier le sacrificateur a son tour ?

Nous sommes la a un niveau ou se touche ce que le a peut avoir de ce rapport qui est masqué par
tout cet espoir fumeux dans ce que seront nos vies au-dela, et nous laissons complétement de coté
ce qu'il peut étre comme question de la jouissance qui est derriére, cet ensemble vide, ce champ
nettoyé de 1'Autre, voila les questions qui assurément permettent de donner dans ce que j'appelais
tout a I'heure notre civilisation générale, la valeur d'un mot d'ordre comme celui dit de /'habeas
corpus. Tu as ton corps, celui-la t'appartient, il n'y a que toi qui peut en disposer pour le faire
passer a la friture.

Ceci sans doute nous permettra de voir ceci qui n'est pas vain que le taux de corps, si je puis
m'exprimer ainsi, de ce qui, dans cette dialectique, 303

627



SEMINAIRE 16

passe a l'exploitation, participe comme on dit, ce taux de corps, sous le méme mode, du taux
antérieur logiquement du plus-de-jouir, que 5 + 3a peut en venir ou ne pas en venir a posséder,
comme on dit, 3 + 2a, il rien reste pas moins que 3 avait quand méme ses 2a, ces 2a qui sont
hérités du 2, du stade encore antérieur. Le corps, le corps idéalisé et purifi¢ de la jouissance,
réclame du sacrifice de corps. C'est 1a un point trés important pour comprendre ce que je vous ai
annoncé la derniére fois et que je ne dois faire que télescoper, c'est a savoir la structure de
l'obsessionnel.

L'obsessionnel comme I'hystérique dont nous parlerons la prochaine fois, puisque aussi bien
cette fois-ci je n'ai pu vous décrire la série que dans le sens de la montée, a savoir du quitte ou
double, mais il y a un autre sens, il y a le sens du sujet qui, pourquoi pas, pourrait au Un qui est
dans I'Autre se faire représenter comme l'ensemble vide, c'est ce qu'on appelle généralement la
castration. Et la psychanalyse est faite pour éclairer cette autre direction de 1'expérience d'ou
vous verrez qu'elle aboutit a des résultats tout différents et que, pour l'annoncer dés maintenant,
c'est la que s'inscrira la structure de 1'hystérique.

Mais aujourd'hui tenons-nous en a pointer que I'obsessionnel se situe tout entier par rapport a ce
que j'ai cru aujourd'hui devoir vous articuler de ces rapports numériques en tant qu'ils se
fondent sur une série bien spécifiée dont, je vous le répéte, ce n'est qu'a titre de valeur
d'exemple et d'une fagon conforme a ce qu'il en est de I'essence du névrosé qui lui-méme pour
nous est exemple et seulement exemple de la facon dont il convient que soit traité ce qu'il en est
de la structure du sujet, I'obsessionnel donc ne veut pas se prendre pour le maitre . Il ne le prend
en exemple que de sa facon d'échapper a quoi ? Est-ce a la mort ? Bien slr, a un certain niveau
de surface, je I'ai articulé, 1'obsessionnel qui est bien malin peut prendre la place de ce a lui-
méme qui en tout cas surnage toujours dans le bénéfice de la lutte. Quoi qu'il arrive, le plus-de-
Jjouir est toujours la. Il s'agit de savoir pour qui. Le plus-de-jouir qui est le véritable enjeu du
pari, et il n'est pas besoin que je rappelle ce que j'en ai articulé pour que ceci ait son plein sens,
voila ou l'obsessionnel cherche sa place, en I'Autre, et la trouve puisque c'est au niveau de
I'Autre que dans cette genése éthique, le a [se trouve] et comme cela se forge. Qu'est-ce qu'il en
est ainsi, quelle est la fin de I'obsessionnel ? Ce n'est pas tant d'échapper a la mort qui, dans tout
ceci, est présente mais n'est jamais, comme telle, saisissable dans aucune articulation logique,
comme je vous l'ai tout a I'heure présenté, la lutte a mort est fonction de 1'idéal, non pas de la
mort, jamais pergue, sinon écrite d'une limite qui est bien au-dela du jeu, du champ logique.

Par contre ce dont il s'agit, et tout aussi inaccessible dans cette dialectique, c'est de la jouissance
et c'est a cela que 1'obsessionnel entend échapper. Ceci j'espére pouvoir l'articuler cliniquement
assez pour vous 304

628



SEMINAIRE 16

montrer que c'en est le centre et puisque je n'ai pas pu pousser aujourd’hui les choses plus loin,
méme pas au point d'avoir a vous faire une certaine communication que j'avais aujourd'’hui a
illustrer d'une lettre, je m'arréterai la aujourd'hui, vous indiquant simplement que si vous venez la
prochaine fois vous saurez pourquoi de toute fagon ce ne sera pas dans cette salle que, 1'année
prochaine, j'espére pouvoir poursuivre pour vous et avec vous mes propos.

305

629



SEMINAIRE 16

306

630



SEMINAIRE 16

LECON XXIV, 18 JUIN 1969

Je serais d'une humeur plus excellente si je n'avais pas envie de bailler comme vous venez de
me le voir faire, du fait que j'ai eu, je ne sais pourquoi, par pur hasard, une nuit courte. Mon
humeur excellente se fonde sur ces choses qu'on a entre deux portes et qui s'appellent un espoir,
en l'occasion, de ce qu'il serait possible, si les choses tournaient d'une certaine facon, que je sois
libéré de cette sublimation hebdomadaire qui consiste dans mes relations avec vous. "Tu ne me
vois pas d'ou je te regarde" avais-je énoncé au cours d'un de ces séminaires des années
précédentes, pour caractériser ce qu'il en est d'un type de 1'objet a en tant qu'il est fondé dans le
regard, qu'il n'est rien d'autre que le regard. "Tu ne me dois rien d'ou je te dévore", tel est le
message que je pourrais bien recevoir de vous sous la forme que j'ai définie sous sa forme
inversée en tant qu'il est le mien lui-méme, et que je n'aurai plus chaque semaine a faire ici
l'aller et retour autour d'un objet a qui est proprement ce que je désigne ainsi d'une formule qui,
vous le sentez - devoir, dévoration- s'inscrit dans ce qu'on appelle a proprement parler la pulsion
orale qu'on ferait mieux de rapporter a ce qu'elle est, la chose placentaire, ce en quoi je me
plaque comme je peux sur ce grand corps que vous constituez pour constituer de ma substance
quelque chose qui pourrait faire pour vous l'objet d'une satisfaction. "Oh ! ma mere
Intelligence" comme disait je ne sais plus qui.

Je vais donc aujourd'hui ne tenir qu'a moitié parole par rapport a ce que je vous avais dit la
derniére fois, puisque c'est seulement sous forme de devinette que je vous interroge rapidement
sur ce qui peut s'ébaucher dans votre esprit sur ceci d'ou peut se justifier que je ne dispose plus,
a partir de 1'année prochaine, de cet endroit ou vous me faites 'honneur, au titre de ce que j'y
produis, d'affluer. J'étais chargé de conférences par une école assez noble, celle dite des Hautes
Etudes, abri m'a été offert par cette Ecole dans cette Ecole ici, Normale Supérieure, qui est un
lieu préservé, qui se distingue par toutes sortes de privileges a l'intérieur de I'Université. C'est
un philosophe éminent, que je désigne, je pense, suffisamment en ces termes - un philosophe
éminent, il n'y en a pas des tas - qui professe ici, qui s'est fait mon intercesseur auprés de
I'administration d'ici pour que j'occupe cette salle. Est-ce cette occupation méme qui peut servir
de raison a ce que je rien dispose plus ? Je ne pense pas que je l'occupe a une heure ou elle
puisse étre de quiconque enviable ? Est-ce que ce soit de ma présence qui ici engendre 307

631



SEMINAIRE 16

une sorte de confusion que mon enseignement s'autorise de 1'Ecole Normale Supérieure, que je
viens de caractériser ainsi par I'éminence dont elle bénéficie dans ['Universit¢ ou plus
exactement exclue d'elle d'une certaine fagon. Il faut ici remarquer que je ne me suis jamais
autorisé ici que du champ dont j'essaie de maintenir dans son authenticité la structure et qu'a la
vérité je ne me suis jamais autoris¢ de rien d'autre, et tout spécialement pas que ces énoncés se
produisent au niveau de I'Ecole Normale. Peut-étre mon voisinage a-t-il induit un certain
mouvement dans I'Ecole Normale, limité d'ailleurs, court et qui en aucun cas ne semble pouvoir
s'inscrire a l'é¢tage du déficit. Les Cahiers pour I'Analyse qui sont parus, en quelque sorte
induits par le champ de mon enseignement, ne peuvent pas passer pour un effet de déficit,
méme si on peut dire que ce n'est pas moi du tout qui y ai fait le travail.

Donc beaucoup de raisons ici pour qu'il n'y ait aucune urgence qu'on me distingue de 1'Ecole
Normale. Certainement il y a eu quelque part, en un endroit unique, une confusion faite a cet
endroit, c'est & savoir une personne dont je vous avais signalé, au niveau du 8 janvier dernier,
que dans un article, je dois dire assez comique, qui était paru dans une revue qui l'abritait fort
bien, la Nouvelle Revue Francaise, quelqu'un faisait état de je ne sais quoi qu'on appelait
extrait, voire exercice de mon style, et a ce propos j'étais qualifié, intitulé de ce qu'on appelait
ma qualité de professeur, que je n'ai certainement pas, et a I'Ecole Normale encore moins.

Que si c'était en raison de cette confusion dans un article qui, par ailleurs, en marquait bien
d'autres, confusions, je veux dire qui articulait mon enseignement en fonction de je ne sais quoi
qui en aurait fait un commentaire de Saussure, ce qu'il n'a jamais été, j'ai pris de Saussure
comme on s'empare d'un instrument, d'un appareil, et & I'usage de bien d'autres fins, du champ
que je désignai tout a I'heure, qu'a ce propos il ait été fait état de je ne sais quoi qui se serait
articulé de rien d'autre que du fait que je l'aurais lu, comme on dit, en diagonale, ceci montre
simplement chez la personne qui avait €crit cet article une surprenante ignorance des usages que
peut avoir ce mot de diagonale, puisqu'il est tout a fait clair que je n'ai pas lu de Saussure en
diagonale au sens ou je lis les articles du Monde en diagonale, ils sont faits pour ¢a, les cours de
Saussure certainement pas, et que d'autre part la méthode dite diagonale est bien connue pour sa
fécondité en mathématiques, a savoir pour révéler que, de toute sériation qui se prétend
exhaustive on peut, par la méthode diagonale, extraire quelque autre entité qu'elle n'enserre pas
dans sa série. En ce sens, j'accepterai assez volontiers d'avoir fait de de Saussure un usage
diagonal. Mais qu'a partir de 1a, c'est-a-dire de ce qui procéde d'un manque de critique, qu'on
fasse état d'une inadvertance pour €tre bienveillant qui aille tout a fait au-dela de ce manque de
critique encore, pour y trouver matic¢re a 308

632



SEMINAIRE 16

considérer que quelque tierce instance puisse y voir la justification d'une mesure de précaution,
alors qu'il suffirait trés simplement, cette inadvertance, de faire remarquer que ce n'est rien
d'autre, et de la part de quelqu'un qui en fait preuve assez dans le resta de son texte, il y a la
quelque chose évidemment d'assez singulier et qui suggére ceci en fin de compte que 1'on
pourrait énoncer que la discussion sur le savoir est exclue de I'Université, puisqu'on peut
admettre que si quelqu'un qui manifestement se trompe sur un point peut sur un autre avancer
une qualification inexacte, ceci a soi tout seul justifie qu'on ait a rectifier par une mesure autre
que de faire remarquer a la personne qu'il ne saurait y avoir de confusion, c'est bien la
conclusion qu'a l'instant j'indique et qui mérite qu'on I'en tire.

Je laisserai la donc les choses, vous laissant en suspens sur le fait de pouvoir en dire plus
aujourd'hui; je vous donne expressément rendez-vous, donc, a la prochaine fois qui sera mon
prochain séminaire ou, en admettant qu'il est en tout cas pour cette année le dernier, je crois
pouvoir en tout cas vous promettre que je vous distribuerai un certain nombre de petits papiers
que j'ai dans cette serviette, déja préparés a votre intention, qui au cas ou cet accent dernier se
trouverait se renforcer de la suite, marqueront au moins quelque chose qui ne sera bien entendu
pas un diplome mais un petit signe qui vous restera de votre présence ici cette année.

La-dessus, je reprends ce que j'avais donc énoncé la derniére fois, c'est a savoir ce sur quoi
pointe ce que cette année j'ai entendu articuler des termes de D'un Autre a l'autre et a quoi
j'ai pu la derni¢re fois donner une certaine forme structurale. Je rappelle qu'en somme ce dont il
s'agit est ceci que tout ce qui se laisse prendre dans la fonction du signifiant ne peut plus jamais
étre 2 sans que se creuse au lieu dit de 1'Autre ce quelque chose auquel j'ai donné la dernicre
fois le statut de l'ensemble vide, pour indiquer de quelle fagon, au point présent de la logique,
peut s'écrire ce qui, en l'occasion et sans exclure que cela puisse s'écrire autrement, ce qui, dis-
je, change le relief du réel.

Je récris le 1, ce cercle qui nous a servi d'abord a inscrire I'Autre et dans ce cercle, pris ici en
fonction d'ensemble, deux éléments, le 1, et puis ceci qui, s'il est I'Autre encore, est a prendre
ici au titre d'ensemble, ensemble dont pour des raisons liées a 1'usage mathématique il serait
abusif d'y mettre un O pour en désigner l'ensemble vide; il est donc plus correct de le
représenter selon le mode classique de la théorie des ensembles ainsi, a savoir y marquer cette
barre oblique dont vous savez que par ailleurs je fais usage. Tout ce qui se laisse prendre dans la
fonction du signifiant ne saurait plus étre 2 sans que se creuse, et d'une facon qui ordonne le
champ de cette relation duelle, 309

633



SEMINAIRE 16

d'une fagon telle que rien ne puisse plus y passer sans s'obliger a faire le tour de ceci ici a
I'extréme droite que j'ai appelé ensemble vide, et qui est proprement - ceci pour ceux qui ont
mis du temps a l'entendre - ce que toujours, dans mes FEcrits comme aussi bien dans mes
propositions, j'ai désigné de ['un-en-plus . Ceci donc veut dire, indique qu'a mesure que mon
discours, si je puis dire, avangait, s'il m'a fallu dans la fonction et dans le champ de la parole et
du langage, introduire ce qu'il en était de la fonction de l'inconscient en recourant a ce terme
fragile et combien problématique de l'intersubjectivité, pour mettre 1'accent de plus en plus sur
ce qui bien entendu s'impose de la seconde topique de Freud, a savoir que rien ne s'y joue ni
fonctionne ni ne s'y regle, que de ces corrélats intrasubjectifs, ici vient I'accent mis sur cette
fonction comme décisive de /'un-en-plus comme extérieure au subjectif.

Considérons le dessin sur lequel déja la derniére fois j'ai fait jouer ce que j'ai voulu vous
articuler de ce propos que je reprends aujourd'hui. Un sujet, ai-je dit, en l'impliquant dans la
formule qu'un signifiant le représente pour un autre signifiant, qui ne voit comment d'un Autre
s'inscrit déja dans cette formule. Ce signifiant auprés de quoi le sujet se représente est
proprement cet un Autre dont il s'agit dans mon titre, cet un Autre qu'ici vous voyez inscrit en
ceci qu'il est la ressource auprés de quoi, dans ce champ de 1'Autre, ce qui a a fonctionner de
sujet se représente. Cet un dans I'Autre comme tel ne saurait aller sans comporter /'un-en-
plus . C'est pourquoi c'est seulement au moment que s'inscrivent ces trois signifiants de base, en
tant qu'ils portent déja par eux effet de signifiant et qu'ils suffisent a devoir étre inscrits ainsi,
comme vous le voyez dune facon qui ne va pas de soi, qui a demandé des mois et des années
d'explication, pour ceux-la méme dont la pratique ne saurait un instant se soutenir sans se
référer a cette structure, j'entends les psychanalystes, a soi tout seul, ces trois termes inscrits
sous ce mode d'inscription, ces trois termes constituent bien, au titre de ce qu'ils impliquent
déja, avant qu'il soit question d'en faire surgir l'apparition du sujet, une structure, déja, ils
constituent par leur articulation un savoir.

Cet un Autre ici inscrit du 1 a gauche dans le cercle, se démontre pour ce qu'il est, a savoir un
dans I'Autre, celui auprés de quoi le sujet trouve a se représenter de I'Un. Qu'est

ce a dire ? D'ou vient-il, cet 1, cet 1 aupres de quoi le sujet va étre représenté par I'l ? Il est clair
qu'il vient de la méme place que cet 1 qui représente, que la est le premier temps dont se
constitue 1'Autre, et que si la derniére fois j'ai, ce lieu de 1'Autre, je 1'ai comparé a un cheval de
Troie qui fonctionnerait en sens inverse, a savoir qui engloutirait chaque fois une nouvelle unité
310

634



SEMINAIRE 16

dans son ventre au lieu de les laisser dégorger sur la ville nocturne, c'est bien qu'en effet cette
entrée du premier 1 est fondatrice, fondatrice en ceci qui est trés simple, c'est que c'est le
minimum nécessaire pour que ceci soit, que 1'Autre ne saurait d'aucune facon se contenir lui-
méme sauf a I'état de sous-ensemble.

Entendons-nous bien. Peut-on dire qu'ici cet Autre se contient lui-méme, si cet ensemble vide,
je le meuble de ceci qui répéte ces ¢léments, un 1 d'abord, et 'ensemble vide ? Il n'est pas vrai
qu'on puisse dire que c'est 1a se contenir soi-méme, car cet ensemble ainsi transformé, il s'inscrit
des ¢léments que nous venons de dire, et la totalit¢ de ces éléments n'est pas ce qui ici se
reproduit du couple d'abord inscrit comme celui du premier ensemble Ei, a savoir I'élément 1,
puis l'ensemble vide, I'ensemble vide ou maintenant est reproduit I'élément 1, 1'ensemble vide. 11
n'y a donc pas de question de I'ensemble de tous les ensembles qui ne se contiendraient pas eux-
mémes, pour la simple raison qu'au niveau de l'ensemble, il n'y a jamais d'ensembles qui se
contiennent eux-mémes. Ce n'est pas pour constituer un ensemble que de parler de I'ensemble
de tous les ensembles qui ne se contiennent pas eux-mémes. Mais il est clair que la question de
savoir si I'ensemble peut, oui ou non, se contenir lui-méme ne se pose, ne peut se poser qu'a
avoir absorbé cet un Autre pour qu'en son inclusion apparaisse comme ['un-en-plus 1'ensemble
vide, pour la raison qui fonde l'ensemble vide comme ne pouvant en aucun cas étre 2. [l n'y a
pas d'ensemble vide qui contienne un ensemble vide. Il n'y a pas deux ensembles vides.
L'inclusion donc du premier 1 est ce qui nécessite ceci qu'au champ de 1'Autre, la formule la
plus simple a ce que s'inscrive 2 est I'l, élément, et I'ensemble vide, pour autant qu'il n'est rien
que ce qui se produit dans un ensemble & un ¢lément, a en distinguer les sous-ensembles. Le 1 a
soi tout seul a longtemps suffi, qui a fait dire que I'Autre, c'était 1'l, confusion en ceci qu'était
méconnue la structure de 1'ensemble, et que méme dans I'ensemble & un élément posé comme
tel, il sort a titre de sous-ensemble cet un-en-plus qu'est 'ensemble vide. En d'autres termes
I'Autre a besoin d'un autre pour devenir /'un-en-plus, c'est-a-dire ce qu'il est lui-méme. Ce qui
se produit donc de l'un a I'autre, en tant que c'est un deuxi€éme, c'est un autre signifiant, et dans
I'Autre, c'est proprement ceci qui fait que ce n'est qu'au niveau du second 1, de S2 si vous
voulez ainsi 1'écrire, que le sujet vient a €tre représenté. L'intervention du premier 1, du Si
comme représentation de sujet n'implique 'apparition du sujet comme tel qu'au niveau de S2, du
second 1. Et dés lors, ce que j'ai fait remarquer l'autre jour, c'est a savoir que ['un-en-plus ,
'ensemble vide, c'est S(A) c'est-a-dire le signifiant de 1'Autre, A inaugural.

Ce que ceci nous montre, c'est qu'il va, dans la structure ainsi 311

635



SEMINAIRE 16

définie, que le rapport du 1 inscrit dans le premier cercle de I'Autre a ce second cercle de /'un-
en-plus qui peut lui-méme contenir 1'l + /'un-en-plus qui se distingue de ce rapport, a cet 1, et
seulement par la de n'étre pas le méme ensemble vide, mais qui peut répéter la méme structure
indéfiniment, cette méme structure indéfiniment répétée du 1, cercle 1, cercle 1, et ainsi de
suite, c'est cela qui définit 1'Autre, a savoir c'est cela méme qui constitue l'instance comme telle
de l'objet a . C'est indispensable qu'il y ait au moins un ¢élément réduit a 1'élément 1 dans
I'Autre, c'est ce qui longtemps a fait prendre 1'Autre pour 1. Je vous l'ai dit, il y a une structure
psychique qui restaure, si je peux dire, l'intégrité apparente du A, qui fonde dans une relation
effective le S(A) comme non marqué de ce que désigne la barre du haut a gauche de notre

graphe, S(A) qui n'est rien d'autre que I'identification de cette structure indéfiniment répétée que
désigne l'objet a . A la vérité, l'apparente restauration de l'intégrité¢ de 1'Autre en tant qu'il est
I'objet a, emploierai-je cette métaphore pour la désigner comme structure perverse, qu'elle est
en quelque sorte le moulage imaginaire de la structure signifiante.

Nous allons voir tout a I'heure en effet ce qui, dans le jeu de I'identification psychique, remplit
la place de ce A. Pour tout dire, voyons-le tout de suite, épelons les textes, prenant le premier
cas a se présenter sous la figure de I'hystérique, a celui dont nous allons voir comment, celui,
Freud, qui donne a cette économie sa premiere raison, lui emboite le pas, comment, a propos de
Anna O., ne pas s'interroger sur ce qu'il en est du rapport de ces récits, de cette talking cure,
comme c'est elle-méme qui I'énonce, qui en invente le terme, avec ce dont il s'agit au regard de
ce symptdme particulierement clair a désigner dans le cas de 1'hystérique, quelque chose au
niveau du corps qui se vide, un champ ou la sensibilité¢ disparait, un autre connexe ou pas dont
la motricité devient absente sans que rien d'autre qu'une unité signifiante puisse en rendre
raison. L'anti-anatomisme du symptome hystérique a été suffisamment mis en relief par Freud
lui-méme, c'est a savoir que si un bras hystérique est paralysé, c'est au titre de ce qu'il s'appelle
bras et de rien d'autre, car rien dans une distribution réelle quelconque des influx ne rend raison
de la limite qui en désigne le champ. C'est bien le corps ici qui vient a servir de support dans un
symptome originel, le plus typique a ce que, pour qu'il soit a 'origine de I'expérience analytique
elle-méme, nous l'interrogions.

Ou est donc, au regard du progres opéré par la cure parlante, la talking cure, comment ne pas
rester au plus preés du texte et sans méme en savoir plus long - ce qui n'est plus le cas car nous
en savons beaucoup

plus, je veux dire qu'il s'impose d'ordonner autrement cette structure - comment ne pas voir que
Freud ici est a la place du 1, ici placé comme intérieur, que c'est au niveau de Freud que
s'instaure un certain sujet, que 312

636



SEMINAIRE 16

sans l'auditeur Freud, la question est de savoir comment il put se soumettre a cette fonction de
pendant un an, deux ans, €couter tous les soirs, au moment qu'un état second marquait la coupe, la
coupure dont une Dora, dont une Anna symptomatique se séparait de son propre sujet, comment ne
pas s'interroger sur la relation cachée qui fait que simplement, a prendre les choses comme elles se
présentent, c'est de ce qu'un sujet vienne a savoir quelque chose qui est un trait, rappelez-vous de
cette observation, un trait d'ailleurs suivi a la fagon d'une reprise historique, non pas perdu dans les
ténebres de je ne sais quoi d'oublié, simplement de coupé de l'année juste avant, et qui, & mesure
qu'avec ce retard qui a lui tout seul doit pour nous avoir un sens, fait que Freud en étant informé, le
symptome dont le rapport n'est que lointain, n'est que forcé au regard de ce qui s'articule, le
symptome se léve.

Cette assise d'un sujet fait savoir dans un champ qui est celui de 1'Autre, et son rapport avec ce
quelque chose fait creux au niveau du corps, telle est la premiére ébauche qui, quand nous I'avons
aprés des décades élaborée assez pour pouvoir, de cette structure en son unicité faire le
rassemblement, au titre de ce qui fonctionne comme objet dit a, qui est cette structure méme, nous
puissions dire qu'au regard de ce corps vidé pour faire fonction de signifiant, il y a ce quelque chose
qui peut s'y mouler et cette métaphore nous aidera a concevoir comme statue a proprement parler ce
qui, au niveau du pervers, vient a fonctionner comme ce qui restitue comme plénitude, comme A
sans barre, ce A. Pour apprécier la relation imaginaire de ce dont il s'agit dans la perversion, il
suffit, cette statue dont je parle, de la saisir au niveau de la contorsion baroque qui n'est sensible a
ce qu'elle représente d'incitation au voyeurisme qu'en tant méme que celui-ci représente 1'exhibition
phallique. Comment ne pas voir qu'utilisée par une religion soucieuse de reprendre son empire sur
les ames au moment ou il est contesté, la statue baroque, quelle qu'elle soit, quelque saint ou sainte
qu'elle représente, voire la vierge Marie, est proprement ce regard qui est fait pour que devant, I'ame
s'ouvre. Le rapprochement que j'ai fait d'un seul trait de la structure perverse avec je ne sais quelle
capture qu'il faut bien appeler idolatre de la foi, si elle nous met au cceur de ce qui s'est présentifié
en notre Occident d'une querelle des images, est quelque chose d'exemplaire et dont nous avons a
faire notre profit.

J'ai dit que j'aborderai aujourd'hui ce qu'il en est de la névrose et, vous l'avez entendu, je I'ai amorcé
au niveau de l'obsessionnel, en articulant que rien de l'obsessionnel ne se congoit que référé a une
structure qui est celle dans laquelle, pour le maitre, en tant qu'il fonctionne comme 1, un signifiant
qui ne subsiste que d'étre représenté aupres du second 1 qui est dans 1'Autre, en tant que celui-ci
figure l'esclave ou seule réside la fonction subjective du maitre, entre I'un et l'autre, rien de commun
sinon ce que j'ai 313

637



SEMINAIRE 16

dit avoir été d'abord articulé par Hegel comme la mise en jeu au niveau du maitre, de sa vie, a
lui. En ceci consiste I'acte de maitrise, le risque de vie. J'ai quelque part, dans ce livret qui est
sorti au titre du premier numéro de Scilicet, cru devoir relever dans les propos miraculeux d'un
enfant ce que, de la bouche de son pére, j'avais recueilli au titre de ceci qu’ il lui avait dit qu'il
était un "tricheur de vie". Prodigieuse formule, comme celles qu'assurément on ne saurait voir
fleurir que de la bouche de ceux pour qui encore personne n'a brouillé les traces. Le risque de
vie, voici ou est l'essentiel de ce qu'on peut appeler 'acte de maitrise, et son garant n'est autre
que ce qui est, dans I'Autre, 1'esclave au titre de signifiant auprés de quoi seulement se supporte
le maitre comme sujet, son appui n'étant rien d'autre que le corps de I'esclave en tant qu'il est,
pour employer une formule dont ce n'est pas pour rien qu'elle est venue au premier plan de la
vie spirituelle, perinde ac cadaver. Mais il n'est ainsi que dans le champ dont se supporte le
maitre comme sujet. Il reste quelque chose hors des limites de tout cet appareil, et qui est
justement ce que Hegel, a tort, y fait rentrer, la mort. La mort, 1'a-t-on assez remarqué, ici ne se
profile que de ce qu'elle ne conteste 1'ensemble de cette structure qu'au niveau de l'esclave.
Dans toute la phénoménologie du maitre et de 1'esclave, il n'y a que l'esclave de réel. Et c'est
bien ce que Hegel a apergu et qui suffirait a ce que rien n'aille plus loin dans cette dialectique.
La situation est parfaitement stable. Si l'esclave meurt, il n'y a plus rien. Si le maitre meurt,
chacun sait que l'esclave est toujours esclave. De mémoire d'esclave, ¢a n'est jamais la mort du
maitre qui a libéré quiconque de I'esclavage.

Telle est, je vous prie de le noter, la situation ou 'C'est le névrosé qui introduit la dialectique.
Car ce n'est qu'a partir du moment ou nous supposons quelque part le sujet supposé savoir qu'en
effet, avec cet horizon et pour cause, tel le lapin dans le chapeau, il est mis au départ, nous
pouvons voir progresser alors dans une dialectique ce qui s'énonce des rapports du maitre et de
I'esclave et ou ? Au niveau de l'esclave lui-méme, vers un savoir absolu. Le sujet, c'est en tant
que le maitre est représenté au niveau de l'esclave que toute la dialectique se poursuit et aboutit
a cette fin qui n'est rien d'autre que ce qui y est déja mis sous la fonction du savoir, fonction
précisément en tant qu'elle n'est pas critiquée, qu'il n'est nulle part interrogé 'ordre de sous-
jacence du sujet dans le savoir. Cette chose qui saute pourtant aux yeux, c'est que le maitre lui-
méme ne sait rien. Chacun sait que le maitre est un con. Il ne serait jamais entré dans toute cette
aventure avec ce que l'avenir lui désigne comme résolution de sa fonction s'il avait un instant
été pour lui le sujet que, par cette sorte de facilité de 1'énonciation, Hegel lui impute. Comme si
pouvait s'instaurer cette fonction de la lutte dite a mort, de la lutte de pur prestige, pour autant
qu'elle le fait dépendre aussi substantiellement de son partenaire, si le maitre n'était pas 314

638



SEMINAIRE 16

autre chose que proprement ce que nous appelons I'inconscient, a savoir l'insu du sujet comme
tel, je veux dire cet insu dont le sujet est absent et dont le sujet n'est représenté qu'ailleurs.

Tout ceci n'est fait que pour introduire le pas suivant de ce que j'ai aujourd'hui a articuler.
Précédemment, j'ai parlé, a propos de 1'hystérique, de I'analogue qu'elle prenait de sa référence a
la femme, de méme que j'ai dit que 1'obsessionnel, rien de ce qui s'articule de lui ne le fait qu'a,
dans la dialectique du sujet-maitre, introduire ce que nécessite ceci qui l'appelle a savoir la
vérité de ce processus et, sur la voie de cette vérité, la susception, la mise en jeu du sujet
Suppos¢ savoir.

Je reprends ceci au niveau de l'autre névrose, de I'hystérique. Et pour mettre en son coeur
I'appareil analogue, le modéle dont il s'agit, a quoi I'obsessionnel se référe, je I'ai dit déja,
I'hystérique, de méme qu'on peut dire que 'obsessionnel ne se prend pas pour le maitre mais
suppose que le maitre sait ce qu'il veut, de méme, l'hystérique pour la femme -non pas que
I'hystérique soit pour autant obligatoirement une femme pas plus que I'obsessionnel est
obligatoirement un homme, il s'agit de la référence au modele du maitre-, de méme,
I'hystérique, son modele, c'est ce que je vais maintenant énoncer de ce qu'il en est du modele ou
la femme instaure ce quelque chose de combien plus central, vous allez le voir, a notre
expérience analytique.

Quand je I'ai, quelque part du c6té d'un 21 mai, avancé, quelqu'un ici s'est trouvé pour me poser
la question : mais sait-on ce que c'est que la femme ? Bien siir, pas plus qu'on ne sait ce qu'est le
maitre. Mais ce qu'on peut dessiner, c'est l'articulation dans le champ de 1'Autre de ce qu'il en
est de la femme. C'est aussi con que le maitre, c'est bien le cas de le dire. je ne parle pas des
femmes pour l'instant, je parle du sujet "la femme". Est-ce que I'on ne voit pas ce qu'il en est de
ces deux 1 quand il s'agit de la femme ? Le 1 intérieur, le S2, c'est le cas de le dire, ce qu'il
s'agit de voir s'ériger ne me parait pas douteux et il devient dés lors tout a fait clair, c'est de
savoir pourquoi le 1 dont se supporte le sujet femme est si ordinairement le Phallus, avec un
grand P. C'est au niveau de I'l qu'il s'agit de susciter que l'identification de la femme dans le
mirage duel pour autant qu'a son horizon est cet Autre, 1'ensemble vide, c'est a savoir un corps,
un corps ici vidé de quoi ? De la jouissance . La ou le sujet-maitre engage un risque de vie, dans
le pari inaugural de cette dialectique, la femme - je n'ai pas dit I'hystérique, j'ai dit la femme car
I'hystérique, tel que fait 1'obsessionnel tout a I'heure, ne s'explique qu'en raison de ces
références - elle risque, elle parie cette jouissance dont chacun sait qu'elle est pour la femme
inaugurale et existante, et telle que sans aucun de ces efforts, de ces détours qui caractérisent
I'autoérotisme chez I'homme, non seulement elle 1'obtient mais que toujours elle subsiste
distincte et parallele de celle qu'elle prend a étre la 315

639



SEMINAIRE 16

femme de 'homme, celle qui se satisfait de la jouissance de I'homme.

Cette jouissance de I'homme a quoi la femme se prend, se captive comme le maitre le fait a
'esclave, voila qui est I'enjeu de la partie et qui donne 1'origine radicale de ce qu'il en est de ce
qui ici joue le méme role que la mort pour 'obsessionnel et est aussi inaccessible, c'est a savoir
que, que la femme s'y identifie - j'ai dit la femme - est aussi faux, est aussi vain que le maitre
s'identifie a la mort, et que par contre, comme I'esclave y est noué et de la méme fagon, je veux
dire ne subsiste que de sa relation a la mort et fasse avec cette relation subsister tout le systéme,
le rapport de 'homme a la castration est aussi ce qui, ici, fait tenir tout 1'appareil. Et aussi bien,
si tout a l'heure j'ai parlé du perinde ac cadaver, évoquerai-je ici ceci d'assez remarquable que
cette dimension existe de I'étre pris dans le champ du signifiant, qui s'appelle nécrophilie,
autrement dit 1'érotisme et trés proprement appliqué a un corps mort. Evoquerai-je ici a
I'horizon la figure de Jeanne la Folle et des quinze jours de trimballage du cadavre de Philippe
le Beau ?

Ce n'est qu'au regard de ces structures, de ces fonctions inaugurantes en tant que seules elles
répondent de l'introduction de ce qui est proprement les dépendances du signifiant tel que
I'expérience analytique nous a permis de l'articuler, que nous pouvons voir qu'ici, comme pour
l'obsessionnel, I'hystérique s'introduit de ne pas se prendre pour la femme. En quoi ne se prend-
elle pas pour la femme ? Précisément de ceci qu'elle suppose que, dans cette structure, ce que je
viens d'articuler comme étant celle du sujet femme, ce sujet, au niveau de Si du départ, elle le
fait supposer savoir. En d'autres termes, elle est captivée, intéressée - souvenez-vous de Dora -
par la femme en tant qu'elle croit que la femme est celle qui sait ce qu'il faut pour la jouissance
de I'homme. Or, ce qui résulte de ceci qui est absent dans le mod¢le, la fonction sujet-femme,
Dieu soit loué, c'est le cas de le dire, ne sait pas ce qu'elle soutient qui aboutit a la castration de
I'homme.

Mais, par contre, I'hystérique n'en ignore rien et c'est pour cela qu'elle s'interroge au-dela de ce
que déja j'ai articulé a propos de Dora, centré sur un premier abord que j'ai fait du transfert, au-
dela, relisez l'observation, et aussi bien n'omettez pas tout ce qui, dans les observations
antérieures, celles des FEtudes sur ['Hystérie, nous permet simplement ceci, de voir la
corré¢lation qu'il y a entre ceci que, pour I'hystérique, la femme suppose, c'est son savoir de ce
que, dans le mode¢le, c'est inconsciemment qu'elle le fait. C'est pour cela que les deux modéles
ne pouvant se distinguer de ce facteur introduit qui réunit sous le chef de la névrose aussi bien
un type que l'autre, vous pouvez constater que le corrélat de la mort est en jeu dans ce que
I'hystérique aborde de ce qu'il en est de la femme.

L'hystérique fait 'homme qui supposerait la femme savoir. C'est 316

640



SEMINAIRE 16

bien pourquoi elle est introduite dans ce jeu par quelque biais ou la mort de I'homme est
toujours intéressée. Est-il besoin de dire que toute l'introduction d'Anna O. au champ de son
hystérie n'est rien d'autre que tournant autour de la mort de son pére. Faut-il rappeler le corrélat,
dans les deux réves de Dora, de la mort en tant qu'impliquée par la boite a bijoux de la mere. "Je
ne veux pas, dit le pére, que moi et mes enfants nous périssions dans les flammes a cause de
cette boite" et dans le second réve de ceci qu'il s'agit de la mise en terre du pére. Des vérités
cachées, les névroses les supposent sues. Il faut les dégager de cette supposition pour que eux,
les névrosés, cessent de représenter en chair cette vérité.

C'est pour autant que l'hystérique, si I'on peut dire, est déja psychanalysante, c'est-a-dire déja
sur le chemin d'une solution, d'une solution qu'elle cherche a partir de ceci que ce a quoi elle se
référe, elle y implique le sujet supposé savoir, et c'est pour cela qu'elle rencontre la
contradiction. C'est que, tant que l'analyste ne pratique pas la coupure entre ceci qui est la
structure inconsciente, a savoir les modéles que j'ai proprement ici articulés du 1, 1, ensemble
vide, tant au niveau du maitre qu'au niveau de la femme, tant que ceci n'est pas coupé de la
supposition du sujet supposé savoir, c'est-a-dire de ce qui a fait naturellement le névrosé
psychanalysant parce que d'ores et déja constituant en soi-méme et avant toute analyse le
transfert, la coalescence de la structure avec le sujet supposé savoir, voila ce qui témoigne chez
le névrosé ceci qu'il interroge la vérité de ses structures et qu'il devient lui-méme en chair cette
interrogation, et que si quelque chose peut faire tomber ceci qu'il est lui-méme symptome, c'est
précisément par cette opération qui est celle de I'analyste de pratiquer la coupure grace a quoi
d'un c6té cette supposition du sujet supposé savoir est détachée, est séparée de ce dont il s'agit,
a savoir la structure qu'elle repére juste, a ceci prés que ni le maitre, ni la femme, ne peuvent
étre supposés savoir ce qu'ils font.

Le jeu de la cure analytique tourne autour de cette coupure qui est coupure subjective, car
assurément, tout ce que nous disons dun désir inconscient, c'est toujours, bien entendu,
supposer qu'un sujet finit par savoir ce qu'il veut. Et qu'est-ce a dire ? Est-ce que 1a encore, nous
ne conservons pas toujours a énoncer de telles formules, ce quelque chose qui voudrait dire qu'il
y a savoir et ce qu'on veut. Assurément il y a un lieu ou les deux termes se distinguent. C'est
quand il s'agit de dire oui ou de dire non a ce que j'ai appelé ce qu'on veut. C'est cela qu'on
appelle la volonté. Mais savoir ce qu'il veut, c'est pour le maitre, comme pour la femme, le désir
méme, de méme que tout a I'heure j'unissai les trois mots de /'un-en-plus , le savoir-ce-qu'il-
veut qu'ici j'entends, c'est le désir lui-méme. Ce que 1'hystérique suppose, c'est que la femme
sait ce qu'elle veut, au sens ou elle le désirerait, et c'est bien pourquoi 1'hystérique ne parvient a
s'identifier a la 317

641



SEMINAIRE 16

femme qu'au prix d'un désir insatisfait. De méme, au regard du maitre, qui lui sert au jeu de cache-
cache de prétendre que la mort ne peut atteindre que l'esclave, 1'obsessionnel est celui qui, du
maitre, n'identifie que ceci qui est le réel, que son désir est impossible.

318

642



SEMINAIRE 16

LECON XXV, 29 JUIN 1969

Tachez de ne pas perdre la corde sur ce qu'on est comme effet du savoir. On est éclaté dans le
fantasme ($ *a). On est, si étrange que cela paraisse, cause de soi. Seulement il n'y a pas de soi.
Plutot il y a un soi divisé. Entrer dans cette voie, voila d'ou peut découler la seule vraie
révolution politique. Le savoir sert le maitre. J'y reviens aujourd'hui pour souligner qu'il nait de
I'esclave, le savoir. Si vous vous souvenez des formules que j'ai alignées la derniére fois, vous
comprendrez que , parallélement, j'énonce : le savoir sert la femme, parce qu'il la fait cause du
désir. Voila ce que je vous ai indiqué la derniére fois, dans un commentaire du schéme que je
récris. Je crois devoir le reprendre, méme pour ceux qui pouvaient étre occupés ailleurs par des
soucis qui leur paraissaient prévalents.

Voici ce scheme. Ce schéme sort de la définition logique que j'ai donnée a notre avant-dernicre
rencontre de 1'Autre comme ensemble vide et de son indispensable absorption d'un trait unaire,
celui de droite, pour que le sujet puisse y étre représenté auprés de ce trait unaire, sous 1'espece
dun signifiant. D'ou vient ce signifiant, celui qui représente le sujet auprés dun autre
signifiant ? De nulle part, parce qu'il n'apparait a cette place qu'en vertu de la rétroefficience de
la répétition. C'est parce que le trait unaire vise a la répétition d'une jouissance qu'un autre trait
unaire surgit apreés coup, nachtrdglich, comme écrit Freud, - terme que j'ai été le premier a
extraire de son texte et a mettre en valeur comme tel, ceci pour quiconque ayant a s'amuser a
traduire un certain "Vocabulaire", pourra voir qu'a cette rubrique de l'aprés-coup, qui
n'existerait méme pas sans mon discours, je ne suis pas mentionné; que le trait unaire surgit
aprés coup, a la place donc du Si, du signifiant, en tant qu'il représente un sujet aupres d'un
autre signifiant. La-dessus, je dis : tout ce qui va surgir de cette répétition qui se répcte de la
reproduction de I'en-forme de a, ici le signe de I'ensemble vide, c'est d'abord cet en-forme lui-
méme, et ceci, c'est l'objet a.

La-dessus, on s'alarme : on me dit : "vous donnez donc une définition purement formelle de
I'objet @ . Non, car tout ceci ne se produit que de ce qu'a la place du 1 de gauche, du Si, il y ait
ce qu'il y a, a savoir cette jouissance énigmatique attestée de ce qu'on ne sait rien d'elle que
ceci, a tous les étages que je vais reproduire ou elle se distingue, que 1'on ne sait 319

643



SEMINAIRE 16

rien d'elle que ceci qu'elle en veut une autre, jouissance. C'est vrai partout. 4, 2, 3, la petite fable
a laquelle on donne la réponse ridicule que 1'on sait; a la réponse, en avoir une autre. Dans cet
Oedipe, I'hystérique qui a répondu, répondu en tant qu'il faut bien qu'il y ait dit la vérité sur la
femme pour que la sphynge en disparaisse. C'est pourquoi, conformément a la destinée de
I'hystérique, il a fait I'homme par la suite.

L'hystérique, je vous le dirai ... puisqu'il va y avoir un petit temps avant qu'on ne se rencontre,
I'hystérique fait ma joie ; elle m'assure mieux qu'a Freud qui n'a pas su l'entendre que la
jouissance de la femme se suffit parfaitement a elle-méme. Elle érige cette femme mythique
qu'est la sphynge, elle articule que le jeu d'origine est celui-ci, c'est qu'il lui faut quelque chose
d'autre, a savoir jouir de I'homme, qui n'est pour elle que le pénis érigé moyennant quoi elle se
sait elle-méme comme autre, c'est-a-dire comme phallus, dont elle est privée, autrement dit
comme chatrée. Voila la vérité qui permet de dissiper quelques leurres et de se rappeler que le
a, c'est cette année que je 1'ai posé comme plus-de-jouir , autrement dit I'enjeu qui constitue le
pari pour le gain de l'autre jouissance.

C'est pourquoi, la dernicre fois, j'ai récrit autrement la dialectique du maitre et de 1'esclave, en
bien marquant que l'esclave, c'est I'idéal du maitre, que c'est aussi le signifiant auprés duquel le
sujet-maitre est représenté par un autre signifiant, puisqu'il s'agit du troisi¢éme terme de données
représentations autres que formelles; le voici donc sous la forme de I'enjeu qu'est ici le a . Dans
cette dialectique, comme s'en est apercu un philosophe nommé Hegel, 1'enjeu est bien ce qui
peut se tenir dans un enforme signifiant comme 1, une vie. C'est vrai qu'on n'en a qu'une.
Egalement, c'est sa formulation idiote parce qu'on ne peut le formuler, qu'on rien a qu'une, que
sur le principe qu'on pourrait en avoir d'autres, ce qui est manifestement hors de jeu. Une vie,
c'est bien ce qu'a dit Hegel, mais il s'est trompé sur laquelle. L'enjeu n'est pas la vie du maitre,
c'est celle de l'esclave. Son autre jouissance, c'est celle de la vie de l'esclave. Voila ce
qu'enveloppe cette formule de la lutte a mort, si complétement fermée, ce qu'on trouve dans la
boite; la lutte a mort, un signifiant, voila ce que c'est.

C'est d'autant plus sir que ce n'est trés probablement rien d'autre que le signifiant lui-méme.
Chacun sait que la mort est hors de jeu. On ne sait pas ce que c'est, mais le verdict de la mort,
voila ce qu'est le maitre comme sujet, verdict signifiant ; peut-&tre le seul véritable. Ce dont il
vit, c'est d'une vie, mais pas de la sienne, de la vie de I'esclave. C'est pourquoi, chaque fois qu'il
s'agit de pari sur la vie, c'est le maitre qui parle. Pascal est un maitre et, comme chacun sait, un
pionnier du capitalisme. Référence, la machine a calculer, et puis les autobus. Vous avez
entendu parler de ¢a dans un coin, je ne vais pas vous faire de la bibliographie.

Ca a l'air dramatique ; jusqu'a un certain point ¢a I'est devenu. Au 320

644



SEMINAIRE 16

début, ca ne 1'était pas, pour la raison que le premier maitre ne sait rien de ce qu'il fait. Et le
sujet-maitre, c'est I'inconscient. Dans la comédie antique, dont on ne saurait exagérer pour nous
la valeur d'indication, c'est I'esclave qui apporte au maitre ou au fils du maitre - c'est encore
mieux que le fils de I'Homme, cet imbécile - qui lui apporte ce qu'on dit dans la ville par
exemple ou il vient d'arriver comme un hurluberlu. Il lui dit aussi ce qu'il faut dire, les mots de
passe. L'esclave antique, lisez Plaute mieux encore que Térence, c'est un juriste, c'est aussi un
public-relations. L'esclave n'était pas le dernier venu dans l'antiquité. Est-ce que j'ai besoin
d'épingler au passage deux ou trois petites notes qui seront peut-étre entendues par une oreille
ou deux ici, a savoir que, bien sir, il y a des maitres qui se sont essayés au savoir, mais
pourquoi apres tout le savoir de Platon, ce ne serait pas une philosophie inconsciente ? C'est
peut-&tre bien pour c¢a qu'elle nous profite tellement. Avec Aristote, nous passons sur un autre
plan. Lui, il sert un maitre, Alexandre, qui lui, assurément, ne savait absolument pas ce qu'il
faisait. Il I'a fait quand méme, trés bien. Comme Aristote était a son service, il a fait apres tout
la meilleure histoire naturelle qu'il y ait jamais eu, et il a commencé la logique, ce qui n'est pas
rien.

Par quelle voie donc le maitre est-il parvenu a savoir ce qu'il faisait ? Selon le schéma que je
vous ai donné tout a I'heure, par la voie hystérique, en faisant 1'esclave, le damné de la terre. Il a
bien travaillé. Il a substitué¢ a I'esclave la plus-value, qui n'était pas une chose facile a trouver,
mais qui est 1'éveil du maitre a sa propre essence. Naturellement, le sujet-maitre ne pouvait
s'articuler qu'au niveau du signifiant esclave. Seulement cette élévation du maitre au savoir a
permis la réalisation des maitres les plus absolus qu'on riait jamais connus depuis les débuts de
I'histoire.

A T'esclave, il reste la conscience de classe. Ca veut dire qu'il n'a qu'a la boucler. Chacun sait
que je dis vrai et que le probléme des rapports de la conscience de classe avec le parti sont des
rapports d'éduqué a éducateur, que si quelque chose donne un sens a ce qu'on appelle le
maoisme, c'est d'une reprise de ces rapports entre l'esclave et le savoir. Mais attendons pour y
voir plus clair. Jusque-1a, le prolétaire, comme cette philosophie de maitre, la premicére, a eu le
front de l'appeler, a droit & ce que vous savez, a l'abstention. Vous voyez que si 1'on ose dire
dans des endroits de fourvoiement forgés tout expres a cette fin que la psychanalyse ne fait
qu'ignorer la lutte des classes ce n'est peut-étre pas tout a fait sir, et qu'elle peut méme lui
redonner son véritable sens.

Vous ne vous imaginez pas que la prise de parole ou I'on s'exprime vous libére en quoi que ce
soit, sous prétexte que le maitre, lui, parle, et méme beaucoup. Mais ce fantasme, il suffit de le
prendre a sa place pour que l'affaire soit résolue ; c'est une puérilité. Ai-je besoin de dire que j'ai
commencé cette année mon discours sur la psychanalyse en disant que la 321

645



SEMINAIRE 16

psychanalyse, c'est un discours sans parole. Le savoir déplace les choses, pas forcément au
profit de celui pour qui il prétend travailler. Il prétend d'ailleurs car, je vous I'ai dit, le savoir n'a
rien d'un travail. La seule solution, c'est d'entrer dans le défilé sans perdre la corde, c'est de
travailler a étre la vérité du savoir.

Si donc, pour reprendre aux deux niveaux du maitre et de 1'esclave ce qu'il en est de ces trois
termes, je récris ici Si, S2, a, je pense suffisamment commentés, et je vous rappelle, en méme
temps que je le compléte, ceci que j'ai écrit la derniére fois sous une autre forme, ce qui '
concerne ce rapport de la femme a son Autre jouissance, tel que tout a 1'heure je 1'ai articulé . La
femme qui se fait cause du désir est le sujet dont il faut dire - relisez un tout petit peu la Bible -
qui dirait jamais (...7...) a cette histoire si on ne lui offrait pas d'abord la pomme, a savoir I'objet
a . C'est pourquoi, quel est le signifiant qui est au bout, ce (D, le signe de ce qui manque
assurément a la femme dans 'affaire, et ce pourquoi il faut qu'il le fournisse.

C'est amusant qu'aprés soixante-dix ans de psychanalyse, on riait encore rien formulé sur ce que
c'est que I'homme. Je parle du vir, du sexe masculin. Il ne s'agit pas ici de I'humain et des autres
balivernes sur l'antihumanisme et tout ce foirage structuraliste, il s'agit de ce que c'est qu'un
homme. Il est actif, nous dit Freud. En effet, il y a de quoi. Il faut méme qu'il en foute un coup
pour ne pas disparaitre dans le trou. Enfin, grace a 1'analyse, maintenant, a la fin il sait qu'il est
chatré ; enfin il le sait enfin, il 1'était depuis toujours. Maintenant, il peut l'apprendre,
modification introduite par le savoir.

Vous avez vu, la il y a quelque chose de drdle, c'est cette espéce de décalage; les choses se sont
décrochées de 2, on a sauté de S1 a a.

St S: a
S a S
a S 2

Pourquoi est-ce que ce ne serait pas fait 1 par 1, que d'abord il y aurait eu ¢a, S2, a, puis S1. On
devrait pouvoir se repérer sur ce que ¢a veut dire. Je vais tout de suite vous dire le mot, surtout
que vous devez étre préparés. Tout a I'heure, je vous ai montré le passage du maitre au maitre
d'école, puis le S2, partout ou il est, c'est le repérage du savoir. Alors c'est peut-Etre bien de ¢a
qu'il s'agit dans la ligne du milieu. L'hystérique marque ce qui est rest¢ au S2 du haut, de la
premiere ligne. Mais enfin la ou le S2 est a sa place, a savoir le savoir, a une place de maitre,
enfin voyons, reconnaissez la place de I'énonciation.

Je vous ai parlé de I'hommelle ; est-ce que tout ne converge pas vers elle, l'hommelle, celle qui
est a la fois le maitre et le savoir ? Elle parle, elle 322

646



SEMINAIRE 16

profére. Si vous voulez avoir une image d'elle, allez voir un truc, mais entrez au bon moment,
comme j'ai fait. C'est un film détestable, qui s'appelle If, ma parole, Dieu sait pourquoi. C'est
I'Université anglaise étalée sous ses formes les plus séductrices, celles qui conviennent bien a
tout ce qu'a su, en effet, rien de plus, articuler la psychanalyse sur ce qu'il en est de la société
des hommes, une société au sens de tout a l'heure, société d’homosexuels. La, vous la verrez,
I'hommelle, c'est la femme du recteur, elle est d'une ignominie ravissante, vraiment exemplaire.
Mais la trouvaille, c'est le moment -je dois dire que c'est le seul trait de génie qu'a eu l'auteur de
ce film - de la faire venir se promener toute seule, et nue, et Dieu sait s'il y en a, parmi les
bassines du savoir, a la cuisine, bien sure qu'elle est d'étre la reine chez elle, pendant que tout le
petit bordel homosexuel est dans la cour en train de défiler pour la préparation militaire. Alors
vous commencez peut-&tre a voir ce que je veux dire. L'hommelle, I'alma mater, 1'Université
autrement dit, 1'endroit ou d'avoir pratiqué un certain nombre de manigances autour du savoir
vous donne une institution stable, sous la houlette d'une épouse. Voila la vraie figure de
I'Université. Alors nous pourrons peut-&tre identifier assez aisément ce qu'ici représente le a ,
les pupilles, les chers mignons pris en charge, eux-mémes création des désirs des parents. Enfin
c'est ce qu'on leur demande de mettre en jeu, la facon dont ils sont sortis des désirs des parents.
Et la mise, c'est ce Si qu'il conviendrait d'identifier a ce quelque chose qui arrive autour de ce
qu'on appelle l'insurrection étudiante. Il semblerait que c'est trés important qu'ils acceptent
d'entrer dans le jeu, a la facon dont ils disputent sur le sujet de ce qui se débite a la fin, a savoir
un parchemin, disons, ¢a a peut-&tre bien quelque rapport avec ce Si ; si vous ne rentrez pas
dans le jeu, vous n'aurez pas de diplome cette année. Voila, mon Dieu, un petit systéeme qui
permet en tout cas une approximation du sens de ces choses ou on ne se retrouve guere,
concernant ce qui se passe maintenant dans certains lieux. je ne prétends en apporter nulle clé
historique. Ce que j'énonce, c'est ceci, c'est que le refus du jeu, ¢a n'a de sens que si la question
est centrée autour des rapports qui sont ceux-la justement autour de quoi l'analyse porte la
question, c'est a savoir ce qui s'appelle rapport du savoir et du sujet.

Quels sont les effets de sujet ou de sujétion du savoir ? L'étudiant n'a aucune vocation pour la
révolte; vous pouvez en croire quelquun qui, pour étre entré pour des raisons historiques dans
le champ de I'Université, trés précisément pour ceci qu'avec les psychanalystes il n'y avait rien a
faire pour leur faire savoir quoi que ce soit ; alors petit espoir que par effet de réflexion, le
champ de ['Université aurait pu les faire raisonner autrement. En somme une caisse de
résonance pour le tambour quand lui-méme il ne résonne pas, c'est le cas de le dire. Alors des
¢tudiants, vous comprenez, moi j'en ai vu pendant des années ; les étudiants, c'est une position
tout a 323

647



SEMINAIRE 16

fait normalement servile. Et puis ne vous imaginez pas que parce que vous avez pris la parole
dans des petits coins, l'affaire est résolue. Les étudiants, pour tout dire, continuent de croire aux
professeurs sur ce qu'il faut penser dans tel ou tel cas de ce qu'ils disent. Il n'y a aucun doute, au
niveau de I'é¢tudiant, I'opinion est établie dans tel ou tel cas que ¢a ne vaut pas cher, mais c'est
quand méme le professeur, c'est-a-dire qu'on attend de lui quand méme ce qui est au niveau de
Si, ce qui va faire de vous un maitre sur le papier, un tigre de papier! Moi, des étudiants, j'en ai
vus qui sont venus me dire "vous savez, Untel, c'est scandaleux, son bouquin, c'est copié sur
votre séminaire". Ca, c'est les étudiants. Moi, je vais vous le dire, ce bouquin-1a, je ne I'ai méme
pas ouvert, parce que je savais d'avance qu'il y avait dedans que ¢a ! Ils sont venus me le dire, a
moi. Mais de I'écrire, c'est une autre affaire. Ca, c'est parce qu'ils étaient étudiants.

Bon, alors qu'est-ce qui a bien pu arriver pour que tout d'un coup il y ait ce mouvement
d'insurrection. Qu'est-ce qu'on appelle une révolte, Sire ? Pour que ¢a devienne une révolution,
qu'est-ce qu'il faudrait ? Il faudrait que la question soit attaquée non pas au niveau de quelques
chatouillages faits aux professeurs mais au niveau des rapports de 1'étudiant comme sujet au
savoir. C'est parce que la psychanalyse, ce point longtemps conjoint, tout savoir implique sujet,
moyennant quoi se glisse tout doucement par-dessus le marché la substance. Eh bien! non, ¢a ne
peut pas marcher comme ¢a. Méme 1'upokeimenon peut étre disjoint du savoir; un savoir a l'insu
du sujet, voila non pas un concept comme j'ai eu la tristesse de le lire dans un compte rendu de
ce qui, dans un certain lieu, ou on met la psychanalyse a 1'épreuve, naturellement ¢a n'est pas
pour rien, la psychanalyse dans des conditions semblables ferait mieux de ne pas faire du
charme et de ne pas dire qu'il n'y a en somme qu'un seul concept freudien, et de l'appeler
l'inconscient, méme pas ce que je viens de dire, un savoir a 1'insu du sujet. Ce n'est pas un
concept, a aucun des deux niveaux, c'est un paradigme. C'est a partir de 14 que les concepts qui,
Dieu merci, existent pour baliser le champ freudien, et Freud en a sorti d'autres qui, recevables
ou non, sont des concepts, a partir de ce premier temps d'expérience, de cet exemple qu'était
l'inconscient par lui découvert. Le névrosé, c'est s (A) ; ceci veut dire qu'il nous enseigne que le
sujet est toujours un autre, mais qu'en plus, cet autre n'est pas le bon; il n'est pas le bon pour
savoir ce qu'il en est de ce qui le cause, de ce qui le, lui, le sujet, cause. Alors on essaie tant
qu'on peut de réunifier cet Mans la mesure de ce qu'il en est de tout énoncé significatif, c'est-a-
dire de le récrire s (A), ce qu'il y a a gauche et dans la ligne du bas de mon graphe. Il faudrait
I'"énoncer, autrement dit, ou I'on sait ce qu'on dit. C'est 1a que s'arréte la psychanalyse, alors que
ce qu'il faudrait faire, c'est rejoindre ce qui est en haut et a gauche, le grand S, signifiant du 324

648



SEMINAIRE 16

C'est la méme chose pour le pervers qui, lui, est justement le signifiant du A intact, comme je
vous l'ai dit, et on s'efforce de le réduire au s du méme A. Toujours le méme truc, pour que ¢a
veuille dire quelque chose. Voila. Est-ce que vous croyez que je vais continuer longtemps
comme ¢a, hein ? Et sous prétexte que c'est aujourd'hui ma dernic¢re classe, continuer a vous
raconter ces trucs pour qu'a la fin vous applaudissiez, pour une fois, parce que vous savez
qu'apres ca, la, gare, hein, je m'en vais!

Le discours dont je parle n'a pas besoin de ces sortes de terminaisons glorieuses. Ce n'est pas
une oratio classique. Et en effet, il déplait, ce discours a I'oraison classique. Un monsieur, qui
est ici le directeur administratif de cet établissement privilégié a l'endroit de l'Université, il
semblerait que de ce fait le dit établissement devrait répondre a quelque controle sur ce qui se
passe a l'intérieur, il ne semble pas qu'il en soit rien, puisqu'il est parait-il en droit, apres
m'avoir accueilli sur la demande d'un des endroits de 1'école, comme ¢a, a titre hospitalier, il est
en droit de me dire que ... ¢a suffit comme ¢a! Moi, je suis d'accord, je suis tout a fait d'accord,
parce que d'abord c'est vrai, je ne suis ici qu'a titre hospitalier, et qu'en plus, il a de trés bonnes
raisons, que je connais depuis longtemps, c'est que mon enseignement lui parait trés exactement
ce qu'il est, a savoir anti-universitaire, au sens ou je viens de le définir. Il a pourtant mis trés
longtemps a me le dire ; il ne me I'a dit que tout récemment, a I'occasion d'un dernier petit coup
de téléphone que j'ai cru devoir lui donner, parce qu'il y avait, je pense, une espece de
malentendu que je voulais absolument dissiper avant de lui dire : "bien siir, il n'est pas question
que ..." etc... C'est trés curieux que la il ait laché le morceau, autrement dit qu'il m'ait dit que
c'était pour ca. "Vous avez, vous, me dit-il, en enseignement trés dans le vent". Vous voyez ¢a,
le vent ... J'aurais crli que j'allais contre le vent ici, mais qu'importe !

Bon, alors qu'il soit en droit, je n'ai absolument pas, moi, a en douter, vis-a-vis de moi. Vis-a-
vis de vous, cela pourrait étre autre chose. Mais vous, ¢a, ¢a vous regarde. Que depuis six ans il
y en ait un certain nombre qui aient I'habitude de venir justement ici, voild, ¢ca ne compte pas,
on vous évacue ! C'est méme trés expressément de cela dont il s'agit. A cet égard, vous
comprenez, moi, j'ai des excuses a vous faire, non pas parce qu'on vous €vacue, je n'y suis pour
rien ; j'aurais pu vous avertir plus tot. J'ai un petit papier, 1a, que j'ai regu, expres, depuis le 19
mars. Le 19 mars, c'est absolument marrant, parce que le 19 mars, je ne vous ai pas fait de
séminaire. J'ai essayé par tous les moyens depuis, parce que j'avais la flemme, et puis vous
comprenez, moi ¢a ne m'émeut pas de vous faire un discours pour la derniére fois, parce que
chaque fois que je viens ici, je vous le dis, je me dis que peut-€tre enfin ¢a va étre la dernicre
fois.

Alors un jour ou je m'interrogeai, ou je vous interrogeai sur cette 325

649



SEMINAIRE 16

affluence qui est la votre, je ne peux méme pas dire que c'est en rentrant chez moi, c'est le
lendemain matin que j'ai reqgu le petit papier que je vais vous lire. Je ne vous en ai pas fait part
parce que je me suis dit , si par hasard, ca les agitait, alors quelle complication ! Moi, vous
comprenez, j'ai déja été une fois dans un état pareil pendant deux ans. Il y avait des gens qui
s'employaient & me liquider ; je les laissai continuer leur petit travail pour que mon séminaire
continue, je veux dire que je sois entendu au niveau ou j'avais a dire certaines choses. C'est la
méme chose pour cette année, moyennant quoi donc j'ai regu ¢a le 20 mars, et il est daté du 18
mars. Il n'y a donc pas de rapport. J'ai méme conservé l'enveloppe. Je 1'avais d'abord déchirée,
je l'ai ramassée, et elle est bien tamponnée du 18. Vous voyez, la confiance régne!

Dr. Lacan, 5, rue de Lille - comme certains savent! -Paris (7¢). "Docteur,

"4 la demande de la 6é section de I'Ecole Pratique des Hautes Etudes, I'Ecole Normale a
mis une salle a votre disposition pour y faire cours pendant plus de cing ans.

"La réorganisation des études de I'Ecole, qui est une conséquence de la réforme générale
des Universités ... (Rires)... et de la récente loi d'orientation de l'enseignement supérieur
ainsi que le developpement des enseignements dans plusieurs disciplines, vont nous rendre
impossible a partir d'octobre 1969 le prét de la salle Dussane ou de toute autre salle de
I'Ecole ... (Rires)... pour votre cours. Je vous préviens suffisamment a temps ... (¢a c'est
vrai ) pour que vous puissiez envisager des maintenant le transfert de votre cours dans un
autre établissement a la rentrée de la prochaine année scolaire 1969-70".

Moi, ¢a me plait beaucoup, ce truc-1a ! Ca me plait beaucoup; tout ¢a est correct historiquement,
tout a fait vrai. C'était en effet ici 4 la demande de la 6e section de 1'Ecole Pratique des Hautes
Etudes, comme ca, a la suite d'une transmission de dette personnelle qu'on avait ... enfin il y
avait un homme éminent qui s'appelait Lucien Febvre qui a eu, on ne peut pas dire I'idée, il n'y
est pour rien, facheuse de mourir avant d'avoir pu me donner ce qu'il m'avait, a moi, promis, a
savoir une place dans cette Ecole. D'autres avaient recueilli cette dette, comme ¢a, personnelle.
C'est tres féodal, 1'Université. Ca se passe encore comme ¢a, dans ... On est bien, vous savez,
dans 'Université, du c6té comme ¢a homme lige. L'homme lige, I'hommelle, tout ¢a, ¢a se tient!
Donc c'est a ce titre, c'est a la demande, comme on dit, que j'étais la. Bon. Alors ¢a me plait
bien que ce soit pointé 1a. Ca ne me déplait pas, vous comprenez, que la réforme (rires) soit 1a la
raison mise en avant. Vous comprenez, je ne suis pas complétement un bébé, je sais bien qu'a
midi et demi le mercredi, la salle Dussane, qui est-ce qui en voudrait ? On s'est donné une peine
pour faire fonctionner 1'acoustique dans cette salle. A

326

650



SEMINAIRE 16

propos, il y a des personnes, 1a, je vais vous dire, quand méme, ce que vous venez d'entendre,
j'ai trouvé que c¢a valait la peine de le photocopier en un nombre d'exemplaires j'espere suffisant
pour mes auditeurs d'aujourd'hui. Les personnes a qui j'ai confié¢ ces dossiers vont vous les
distribuer ; je vous en prie, rien prenez chacun qu'un. En plus, ¢a sera on ne sait pas quoi. C'est
Si vous comprenez. Vous serez tous liés par quelque chose, vous saurez que vous avez ¢té 1a le
25 juinl969 et qu'il y avait méme une chance pour que le fait que vous soyez la ce jour-la
témoigne que vous y étiez toute cette année-1a. C'est un diplome! (Applaudissements)

On ne sait pas, ¢a peut nous servir a nous retrouver parce que qui sait, si moi je disparais dans la
nature, et un jour je revienne, ce sera un signe de reconnaissance, un symbole ! (Rires) Je peux
trés bien dire un jour que toute personne pourra entrer dans telle salle pour une communication
confidentielle sur le sujet des fonctions de la psychanalyse dans le registre politique, car on
s'interroge la-dessus vous n'imaginez pas a quel point ! C'est vrai dans le fond qu'il y a la une
véritable question dont un jour, qui sait, les psychanalystes, voire 1'Université, pourraient avoir
avantage a prendre quelque idée ! Je serais assez porté a dire que si jamais c'était a moi qu'on
demande d'en avancer quelque chose, je vous donnerai rendez-vous dans cette salle (Rires),
pour que vous ayez un dernier cours de cette année, celui que vous n'avez pas, en somme, parce
que tout a I'heure je me suis arrété ; je me suis arrété pour ne pas faire une dernicre classe. Ca
ne m'amuse pas. Alors vous avez donc ce petit objet en main. Ca fait 300 quand méme, 300
évacueés!

Puisqu'on est maintenant comme ¢a, il faut que je vous quitte quand méme, pour vous laisser un
petit temps entre vous ; ¢a ne serait pas mal ; parce que quand je suis 1a, malgré tout, rien ne
sort. Qui sait, vous pourriez bien avoir des choses a vous dire. Mais enfin, on croirait a peine
que ... vos habitudes de fumer par exemple, on sait bien, vous voyez, ¢a joue un role, tout ¢a! Et
puis il y a les agents de l'intendance aussi, parce que vous savez, dans une affaire comme c¢a,
personne n'y manque ; les agents de l'intendance ont dit que je recevais ici un dréle de monde
(Rires) tel quel ! Il parait méme qu'on aurait da réparer des fauteuils. Il est arrivé quelque
chose ! Jean-Jacques Lebel, ce n'est pas vous qui €tiez ici avec une soie a ruban ? De temps en
temps, on entend un petit bruit, vous devez scie les bras du fauteuil!

On en apprend tous les jours ! Avec ce truc-1a, quand je vais vous dire bonsoir, a l'instant, vous
allez pouvoir vous éventer ! L'odeur de ce qu'il y a dessus se substituera a celle de la fumée.

Ce qui serait bien, voyez-vous, c'est que vous donniez a ¢a le seul sort que ¢a puisse avoir
véritablement digne de ce que c'est, un sort signifiant. Vous allez trouver un sens a ce mot, la
Flaceliére. Moi, je mets ¢a 327

651



SEMINAIRE 16

au féminin, comme c¢a; je ne dirai pas que c'est un penchant, mais enfin ¢a sonne plutdt féminin, la
cordeliere, ou la flatulenceliere ! Si ¢a passait dans l'usage courant, "est-ce que tu me prends pour
une flaceliere ?" (Rires).

Ca peut servir par les temps qui courent ! Ne tire pas trop sur la flaceliere ! Je vous laisse a trouver
¢a. Moi, je vous ai toujours enseigné que c'est les signifiants qui créent les signifiés. Ca m'a fait un
peu réver. Je me suis aper¢u d'un tas de choses, en particulier de la compléte ignorance d'un certain
usage du papier, qui évidemment n'a pu se produire qu'a partir du moment ou il y en avait, du
papier. Avant, on ne faisait pas ¢a avec un parchemin ni avec un papyrus ! On ne sait pas a quelle
date, j'ai téléphoné aux maisons-meres si j'ose dire, on ne sait pas, cet usage du papier, quand il a
commencé ; en moins de deux, puisque c'est une question que je ne me suis posée qu'a propos du
chapitre XIII de Gargantua. Quelqu'un pourra peut-étre m'informer sur ce sujet. Enfin, ne vous en
servez pas pour ¢a ; je vous en donne pas un paquet, je ne vous en donne qu'un a chacun.

Mes chers amis, l1a-dessus je vais vous laisser. Je vous fais remarquer que ces papiers sont signés,
signés, actuellement je n'allais pas mettre ma signature sur le dos de ce papier, mais j'ai anis la date.
Sur 191 exemplaires, cette date est de ma main. Sur les 150 autres, elle est de la main de ma fidele
secrétaire, Gloria, qui a bien voulu se substituer @ moi dans ce - vous savez, ¢a donne une crampe.
Ecrire 151 fois 25.6.69, ¢a a beau étre trés graphique, j'en ai quand méme pris la peine.

La-dessus, si vous avez quelques réflexions a vous faire entre vous ou quelque message a me faire
parvenir, je vous laisse aux mains de la fidéle Gloria qui va recueillir a 1'occasion ces messages.
Toute personne qui voudra opiner de quelque fagcon qui pourra lui paraitre opportune, a encore tres
largement vingt minutes pour le faire.

Quant a moi, je vous dis adieu en vous remerciant de votre fidélité. (Vifs applaudissements).

Imprimé par 1.S.1. 3/3 bis, passage Etienne Delaunay Le Dorian 75011 Paris

652



