
SEMINAIRE 15

Jacques Lacan

L' acte psychanalytique

Séminaire
1967-1968 

Publication hors commerce. Document interne à l'Association freudienne  
internationale et destiné à ses membres.

(Table des matières, page 323
Note liminaire, page 7
Première leçon, page 9)

1



SEMINAIRE 15

L' ACTE PSYCHANALYTIQUE

2

2



SEMINAIRE 15

L'ACTE PSYCHANALYTIQUE

3

3



SEMINAIRE 15

L'ACTE PSYCHANALYTIQUE

4

4



SEMINAIRE 15

L'ACTE PSYCHANALYTIQUE

5

5



SEMINAIRE 15

L'ACTE PSYCHANALYTIQUE

6

6



SEMINAIRE 15

NOTE LIMINAIRE
Ce séminaire est contemporain dans l'élaboration de Lacan de la mise en place de la  
procédure de la passe. Le premier texte qui en définit les modalités est d'octobre 1967 
et le vote interviendra à la fin de 1969. C'est donc d'une certaine faÇon le cadre dans  
lequel cette expérience va être amenée à se dérouler qui est ici mis en place.
De façon imprévue les événements de mai 1968 sont venus interrompre ce séminaire  
qui est ainsi inachevé, cas unique dans les vingt-cinq ans d'enseignement de Lacan.  
C'est en tant qu'enseignant de psychanalyse qu'il a estimé devoir se montrer solidaire  
du mouvement né chez les étudiants.
Nous publions  en annexe la  conférence du  19  juin qui  n'est  pas  une leçon de ce  
séminaire et dans laquelle il fait savoir que les dernières leçons de celui-ci devaient  
être consacrées à la Verleugnung.
En deuxième annexe nous donnons le résumé, exigé par l'École Pratique des Hautes  
Études de tous ses enseignants et publié dans son annuaire. CD.
 -7-

7



SEMINAIRE 15

8

8



SEMINAIRE 15

LEÇON I 15 NOVEMBRE 1967
J'ai  choisi  cette  année pour  sujet,  l'acte  psychanalytique.  C'est  un  couple  de  mots 
étrange, qui, à vrai dire, n'est pas usité jusqu'ici. Assurément ceux qui ont suivi depuis  
un certain temps ce que j'énonce ici, peuvent n'être pas étonnés de ce que j'introduis 
sous ces deux termes.
Ce sur quoi s'est clos mon discours de l'année dernière à l'intérieur de cette logique du 
fantasme dont j'ai essayé d'apporter ici tous les linéaments, ceux qui m'ont entendu 
parler d'un certain ton et dans deux registres de ce que peut, de ce que doit vouloir dire 
le terme également couplé de l'acte sexuel, ceux-là peuvent se sentir en quelque sorte 
déjà introduits à cette dimension que représente l'acte psychanalytique. Pourtant, il me  
faut bien faire comme si une partie de cette assemblée n'en savait rien et introduire 
aujourd'hui de ce qu'il en est de cet emploi que je propose. La psychanalyse, il est 
entendu, au moins en principe, il est supposé, au moins par le fait que vous êtes là 
pour m'entendre, que la psychanalyse, ça fait quelque chose. Ça fait, ça ne suffit pas,  
c'est essentiel, c'est au point central, c'est la vue poétique à proprement parler de la 
chose, la poésie aussi, ça fait quelque chose. J'ai remarqué d'ailleurs en passant, pour 
m'être intéressé un peu ces derniers temps à ce champ de la poésie, qu'on s'est bien  
peu occupé de ce que ça fait et à qui, et plus spécialement, pourquoi pas, aux poètes.
Peut-être se le demander serait-il une forme d'introduction à ce qu'il en est de l'acte  
dans  la  poésie.  Mais  ce  n'est  pas  notre  affaire  aujourd'hui  puisqu'il  s'agit  de  la 
psychanalyse qui fait quelque chose, mais certainement pas au niveau, au plan, au sens 
de la poésie.
-9-

9



SEMINAIRE 15

Si nous devons introduire,  et  très nécessairement au niveau de la psychanalyse,  la 
fonction  de  l'acte,  c'est  pour  autant  que  ce  faire  psychanalytique  implique 
profondément le Sujet. Qu'à vrai dire, et grâce à cette dimension du sujet qui rénove 
pour nous complètement ce qui peut être énoncé du sujet comme tel et qui s'appelle  
l'inconscient, ce sujet, dans la psychanalyse, y est comme je l'ai déjà formulé, mis en 
acte.
Je rappelle que cette formule je l'ai déjà avancée à propos du transfert, disant dans un 
temps déjà ancien et à un niveau de formulation encore approximative, que le transfert 
n'était autre que la mise en acte de l'inconscient. Je le répète, ce n'est là qu'approche et 
ce  que  nous  aurons  cette  année  à  avancer  sur  cette  fonction  de  l'acte  de  la 
psychanalyse nous permettra d'y apporter une précision digne des pas nombreux et je 
l'espère, certains décisifs, que nous avons pu faire depuis.
Approchons simplement par la voie d'une certaine évidence, si nous nous en tenons à 
ce sens qu'a le mot d'acte, qui peut se constituer - par rapport à quoi ? laissons-le de  
côté  -  peut  constituer  un  franchissement,  il  est  sûr  que  nous  rencontrons  l'acte  à 
l'entrée  d'une psychanalyse.  C'est  tout  de  même  quelque chose qui  mérite  le  nom 
d'acte de se décider, avec tout ce que cela comporte, de se décider à faire ce qu'on  
appelle une psychanalyse. Cette décision comporte un certain engagement. De toutes 
les dimensions qui, d'ordinaire, sont acceptées, à l'usage commun, à l'emploi courant  
de ce mot d'acte, nous les rencontrons là. Il y a aussi un acte qui peut se qualifier,  
l'acte par lequel le psychanalyste s'installe, en tant que tel, voilà quelque chose qui 
mérite le nom d'acte, jusques et y compris que cet acte peut s'inscrire quelque part : M. 
Untel, psychanalyste.
A  la  vérité,  il  ne  paraît  pas  insensé,  démesuré,  hors  de  propos,  de  parler  d'acte 
psychanalytique de la même façon qu'on parle d'acte médical. Qu'est-ce que c'est que 
l'acte psychanalytique à ce titre ? On pourrait dire que ça peut s'inscrire sous cette  
rubrique au registre de la Sécurité Sociale. L'acte psychanalytique est-ce la séance par  
exemple?  Je  peux demander  en  quoi  il  consiste.  Dans  quelle  sorte  d'intervention. 
Puisque après tout on ne rédige pas une ordonnance. Qu'est-ce qui est à proprement 
parler l'acte ? Est-ce que c'est l'interprétation ? Ou est-ce que c'est le silence ? Ou quoi 
que ce soit que vous voudrez désigner dans les instruments de la fonction. Mais, à la 
vérité, ce sont là éclairages qui ne nous font guère avancer et
pour passer à l'autre bout du point d'appui que nous pouvons choisir, -10-

10



SEMINAIRE 15

pour présenter, pour introduire l'acte psychanalytique, nous ferons remarquer que dans 
la théorie psychanalytique précisément, on en parle. Nous ne sommes pas d'ailleurs 
encore en état de spécifier cet acte d'une façon telle que nous puissions en aucune 
manière faire sa limite avec ce qui s'appelle d'un terme général et, ma foi, inusité dans  
cette théorie psychanalytique : l'action.
L'action, on en parle beaucoup et elle joue un rôle de référence. Un rôle de référence 
d'ailleurs singulier puisque aussi bien, pour prendre le cas, on s'en sert avec un grand 
accent, à savoir quand il s'agit de rendre compte, j'entends théoriquement et pour un  
champ  assez  large  des  théoriciens  qui  s'expriment  en  termes  analytiques,  pour 
expliquer la pensée, comme par une sorte de besoin, de sécurité, cette pensée dont 
pour des raisons auxquelles nous aurons à faire, on ne veut pas faire une entité qui  
paraisse par trop métaphysique, on essaie de rendre compte de cette pensée sur un fon-
dement qu'à cette occasion on espère être plus réel, et on nous expliquera la pensée  
comme représentant quelque chose qui se motive, qui se justifie de son rapport avec  
l'action, par exemple sous la forme de ce que c'est une action plus réduite, une action 
inhibée, une action ébauchée, un petit modèle d'action, voire qu'il y a dans la pensée 
quelque chose comme une sorte de gustation de ce que l'action qu'elle supposerait ou 
qu'elle rend immanente pourrait être.
Ces discours sont pour tous connus, je n'ai pas besoin de les illustrer par des citations,  
mais si quelqu'un veut aller voir de plus près ce que je laisse entendre, j'évoquerai non 
seulement un célèbre article, mais tout un volume écrit là-dessus par M. Rappaport, 
psychanalyste de la Société de New York [lapsus de J. Lacan ?]. Ce qui est frappant, 
c'est qu'assurément pour qui s'introduit sans préjugé dans cette dimension de l'action,  
la référence, en l'occasion, ne me paraît pas plus claire que ce à quoi on se réfère et  
qu'éclairer  la pensée par l'action,  supposerait  peut-être que d'abord on ait  une idée 
moins confuse que celles qui dans ces occasions se manifestent, sur ce qui constitue  
une  action,  pour  autant  qu'une  action  semble  bien  si  nous  y  méditons  un  instant, 
supposer en son centre la notion d'acte.
Je sais bien qu'il y a une façon qui est aussi bien celle à quoi se cramponnent, je veux 
dire s'appuient énergiquement ceux qui essaient de formuler les choses dans le registre 
que je viens de dire, c'est d'identifier l'action à la motricité. Il nous faut bien ici faire  
au début de ce que nous -11-

11



SEMINAIRE 15

introduisons une opération, appelez-la comme vous voudrez, de simple élucidation ou 
de balayage, mais elle est très essentielle. En effet, il est bien connu et après tout mon 
Dieu, pourquoi pas, acceptable, qu'on veuille ici appliquer d'une façon qui est admise,  
d'être de routine, de faire ou même seulement de faire semblant d'obéir à la règle de ne  
pas expliquer ce qu'on continue d'appeler,  d'ailleurs pas toujours avec tellement de 
fondement le supérieur et l'inférieur, de ne pas, dis-je, expliquer l'inférieur par le supé-
rieur mais comme on dit, on ne sait plus trop maintenant pourquoi, que la pensée est 
supérieure, de partir de cet inférieur qui serait la forme la plus élémentaire de réponse 
de l'organisme c'est à savoir ce fameux cercle dont je vous ai donné sous le nom d'arc 
réflexe le modèle,  à savoir  le circuit  qu'on appelle selon les cas stimulus-réponse,  
quand on est prudent et qu'on identifie au couple excitation sensorielle quelle qu'elle 
soit, et déclenchements moteurs qui jouent ici le rôle de réponse. Outre que dans ce  
fameux arc  il  n'est  que trop certain que la réponse n'est  pas du tout  forcément  et 
obligatoirement motrice mais que dès lors par exemple, si elle est excrétoire, voire 
même  sécrétoire,  que la réponse soit  ça que ça mouille,  eh bien la référence à ce  
modèle pour y situer, pour y prendre comme départ le fondement de la fonction que  
nous pouvons appeler action, apparaît assurément beaucoup plus précaire. Au reste on 
peut remarquer que la réponse motrice, si nous ne l'épinglons que de la liaison définie 
par l'arc réflexe, n'a vraiment que très peu de titre à nous donner le modèle de ce qu'on 
peut appeler action puisque ce qui est moteur, à partir du moment où vous l'insérez 
dans l'arc réflexe, apparaît tout aussi bien comme un effet passif, comme une pure et  
simple  réponse  au  stimulus,  réponse  qui  ne  comporte  rien  d'autre  qu'un  effet  de 
passivité.
La dimension qui s'exprime dans une certaine façon de concevoir la réponse comme 
une décharge de tension,  terme qui  est  également  courant  aussi  dans l'énergétique 
psychanalytique, nous présenterait donc l'action ici, comme rien d'autre que comme 
une suite voire une fuite consécutive à une plus ou moins intolérable sensation, disons 
au sens  plus large de stimulus  pour  autant  que nous y fassions intervenir  d'autres 
éléments que ceux que la théorie psychanalytique introduit sous le nom de stimulation 
intermittente.
Nous voilà donc assurément dans une posture à ne pas pouvoir situer
l'acte de cette référence, ni à la motricité ni à la décharge dont il faut au -12-

12



SEMINAIRE 15

contraire à partir de maintenant se demander pourquoi la théorie a, et manifeste encore 
un tellement grand penchant pour s'en servir comme d'appui pour y retrouver l'ordre  
originel où s'instaurerait, d'où partirait, où s'installerait comme une doublure, celui de 
la pensée.
Il est clair que je ne fais ce rappel que parce que nous allons avoir à nous en servir. 
Rien de ce qui se produit dans l'ordre de l'élaboration, si paradoxal que ça se présente 
à être vu d'un certain point,  n'est pas pourtant sans nous laisser l'idée que quelque 
motivation est là pour soutenir ce paradoxe, et que de cette motivation même, c'est là 
la méthode à quoi la psychanalyse ne manque jamais, de cette motivation même nous 
pouvons tirer quelque fruit.
Que  la  théorie  s'appuie  occasionnellement  donc,  sur  quelque  chose  qu'elle 
précisément, la théorie analytique, est mieux faite pour connaître n'être qu'un court-
circuit au regard de ce qu'il lui faut bien établir comme statut de l'appareil psychique,  
que non seulement les textes de  Freud  mais toute pensée analytique ne puissent se 
soutenir qu'à mettre à l'écart, dans l'intervalle, entre l'élément afférent de l'arc réflexe 
et son élément efférent, ce fameux système psy des premiers écrits freudiens, mais que 
néanmoins elle éprouve le besoin de maintenir l'accent sur ces deux éléments, c'est  
assurément là le témoignage de quelque chose qui nous incite à marquer sa place, (je 
dis à la théorie analytique), par rapport à ce que nous pouvons appeler, à un plus vaste  
titre, la théorie physiologisante concernant l'appareil psychique. Il est clair qu'ici nous 
voyons se manifester un certain nombre d'édifices mentaux fondés en principe sur un 
recours à l'expérience et qui tentent d'user, de se servir de ce modèle premier donné 
comme le plus élémentaire, quoique nous le considérions au niveau de la totalité d'un 
micro-organisme, [le] processus stimulus-réponse au niveau de l'amibe par exemple,  
et d'en faire en quelque sorte une homologie, la spécification pour un appareil qui en 
concentrerait, tout au moins sur certain point, puissamment organisateur, de la réalité 
sur l'organisme, à savoir au niveau de cet arc réflexe dans l'appareil nerveux une fois 
différencié.
Voilà ce dont nous avons à rendre compte dans cette perspective, que cette différence 
persiste  à  un  niveau,  dans  une  technique,  la  psychanalyse,  qui  semble  être  à 
proprement parler, la moins appropriée à y recourir, étant donné ce qu'elle implique 
d'une tout autre dimension, de s'opposer -13-

13



SEMINAIRE 15

en effet  radicalement  à cette référence qui  résulte  d'une conception manifestement  
boiteuse de ce qu'il peut en être de l'acte, non satisfaisante d'une façon interne, tout  
opposée en effet à ce que nous avons à faire, à cette position de la fonction de l'acte 
que j'ai évoquée d'abord sous ses aspects de pure évidence, et dont on sait bien que 
c'est celle-là qui nous intéresse dans la psychanalyse.
J'ai parlé tout à l'heure d'engagement, que ce soit celui de l'analysé ou de l'analyste,  
mais  après  tout,  pourquoi  ne  pas  poser  la  question  de  l'acte  de  naissance  de  la 
psychanalyse, car dans la dimension de l'acte, tout de suite vient au jour ce quelque 
chose qu'implique un terme comme celui dont je viens de parler, à savoir l'inscription 
quelque part, le corrélat de signifiant qui, à la vérité, ne manque jamais dans ce qui  
constitue  un acte.  Si  je peux ici  marcher  de long en large en vous parlant,  ça ne  
constitue pas un acte, mais si un jour c'est de franchir un certain seuil où je me mets  
hors la loi, ce jour-là ma motricité aura valeur d'acte.
J'ai  avancé  ici,  dans  cette  salle  même,  que  c'est  simplement  recourir  à  un  ordre 
d'évidence admise, des dimensions à proprement parler langagières concernant ce qu'il  
en est de l'acte et qui permet de rassembler de façon satisfaisante tout ce que ce terme  
peut présenter d'ambiguïté et qui va de l'un à l'autre bout de la gamme que j'ai évoquée 
d'abord, y incluant  non seulement,  au-delà de ce que j'ai  appelé à l'occasion l'acte 
notarié, j'ai fait mention de ce terme : l'acte de naissance de la psychanalyse. Pourquoi 
pas ? C'est ainsi qu'il a surgi à tel tournant de mon discours, mais aussi bien à nous y  
arrêter un peu, nous allons voir s'ouvrir facilement la dimension de l'acte concernant le 
statut même de la psychanalyse. Car après tout, si j'ai parlé d'inscription, qu'est-ce à 
dire ? Ne restons pas trop près de cette métaphore, néanmoins celui dont l'existence est 
consignée dans un acte quand il vient au monde, il est là avant l'acte. La psychanalyse 
n'est point un nourrisson. Quand on parle d'acte de naissance de la psychanalyse ce qui 
a bien un sens car elle est apparue un jour justement, c'est la question qui s'évoque :  
est-ce que ce champ qu'elle organise, sur lequel elle règne en le gouvernant plus ou 
moins,  est-ce que ce champ existait  avant? C'est  une question qui vaut  bien d'être 
évoquée  quand  il  s'agit  d'un  tel  acte.  C'est  une  question  essentielle  à  poser  à  ce 
tournant, bien sûr, il y a toutes les chances que, ce champ existant avant, nous n'allons 
certes point contester que l'inconscient ne fit sentir ses effets avant l'acte de nais-14-

14



SEMINAIRE 15

sance de la  psychanalyse.  Mais  tout  de  même  si  nous faisons très  attention,  nous 
pouvons voir que la question : qui le savait? n'est peut-être pas là sans portée.
En  effet,  cette  question  n'a-t-elle  pas  d'autre  portée  que  l'époché,  la  suspension 
idéaliste,  celle  qui  se  fonde sur  l'idée,  prise  comme  radicale,  de  la  représentation,  
comme  fondant  toute  connaissance  et  qui  dès  lors  demande  hors  de  cette 
représentation où est la réalité.
Il est absolument certain que la question que je lève sous la forme du qui le savait? ce 
champ de la psychanalyse n'a absolument rien à faire avec l'antinomie fallacieuse où 
se fonde l'idéalisme, il est clair qu'il n'est pas question de contester que la réalité est  
antérieure à la connaissance. La réalité, oui! mais le savoir? Le savoir, ce n'est pas la 
connaissance  et  pour  toucher  les  esprits  les  moins  préparés  à  soupçonner  cette 
différence, je n'ai qu'à faire allusion au savoir-vivre, ou au savoir-faire. Là, la question 
de ce qu'il en est avant, prend tout son sens. Le savoir-vivre ou le savoir-faire, ça peut  
naître à un moment donné et puis si tant est que l'accent que je mets depuis toujours 
sur le langage ait fini par prendre pour un certain nombre d'entre vous sa portée, il est 
clair qu'ici la question prend tout son poids, celle de savoir précisément ce qu'il en  
était de quelque chose que nous pouvons appeler manipulation de la lettre, selon une 
formalisation dite  logicienne,  par  exemple,  avant  qu'on s'y soit  mis.  Le champ de 
l'algèbre, avant l'invention de l'algèbre c'est une question qui prend toute sa portée,  
avant qu'on sache manipuler quelque chose qu'il faut bien appeler par son nom, des 
chiffres,  et  non pas  simplement  des nombres,  je  dis des  chiffres;  sans pouvoir  ici  
m'étendre, je fais appel aux quelques-uns que je suppose exister parmi vous, qui ont 
suffisamment lu dans un coin de revue ou des bouquins de vulgarisation, comment 
procède  M.  Cantor  pour  vous  démontrer  que  la  dimension  du  transfini  dans  les 
nombres n'est absolument pas réductible à celle de l'infinité de la suite des nombres  
entiers, à savoir qu'on peut toujours fabriquer un nouveau nombre qui n'aura pas été 
inclus de principe dans cette  suite  des nombres  entiers,  si  étonnant  que ceci  vous 
paraisse, et ceci, rien que d'une certaine façon d'opérer avec la suite des chiffres selon 
une  méthode  qu'on  appelle  diagonale.  Bref,  l'ouverture  de  cet  ordre  assurément 
contrôlable et qui a droit, tout simplement au même titre que tout autre terme, à la  
qualification de véridique, est-ce que cet ordre était  là,  attendant l'opération de M. 
Cantor de toute éternité ? Voilà -15-

15



SEMINAIRE 15

bien une question qui a sa valeur et qui n'a rien à faire avec celle de l'antériorité de la 
réalité  par  rapport  à  sa  représentation.  Question  qui  a  tout  son  poids.  C'est  une 
combinatoire et ce qui s'en déploie d'une dimension de vérité, voilà qui laisse surgir de  
la façon la plus authentique ce qu'il en est de cette vérité qu'elle détermine, avant que 
le savoir n'en naisse.
C'est bien pourquoi un élément de cette combinatoire peut venir à jouer le rôle de  
représentant de la représentation et ce qui justifie l'insistance que je mets à ce que ce 
soit ainsi traduit le terme allemand dans  Freud  de  Vorstellungsrepräsentanz,  que ce 
n'est pas en raison d'une simple susceptibilité personnelle que chaque fois que je vois 
ressurgir dans telle ou telle note marginale, la traduction de représentant-représentatif,  
je  n'y dénonce,  je n'y désigne,  d'une façon tout  à fait  valable,  une intention,  cette  
intention précisément confusionnelle, dont il s'agit de savoir pourquoi tels ou tels s'en 
font les tenants sur certaine place du champ analytique. Dans cet ordre les querelles de 
forme  ne  sont  pas  vaines  puisque  justement,  elles  instaurent,  avec  elles,  tout  un 
présupposé subjectif qui est à proprement parler en question. Nous aurons par la suite 
à apporter tels ou tels épinglages qui, sur ce point, nous permettront de nous orienter; 
ce n'est pas mon objet aujourd'hui où, je vous l'ai dit, il ne s'agit que d'introduire la 
fonction  que  j'ai  à  développer  devant  vous.  Mais  déjà,  j'indique  qu'à  simplement 
marquer de trois points de référence celui qui a la fonction d'un terme comme celui 
d'ensemble, dans la théorie mathématique, d'en montrer la distance, la distinction de 
celui en usage depuis bien plus longtemps de classe, et y accrocher dans un rapport 
d'articulation qui montre que ce que je vais dire s'y insère d'une certaine différence 
articulée, et qui l'implique dans le même ordre, cet ordre des positions subjectives de 
l'être qui était le vrai sujet, le titre secret de la seconde année d'enseignement que j'ai 
fait ici, sous le nom de Problèmes cruciaux, de référer à la distinction de l'ensemble et 
de la classe, la fonction de l'objet en tant que  a  prend toute sa valeur d'opposition 
subjective. C'est ce que nous aurons à faire en son temps, je ne fais ici que le marquer  
à la manière d'une borne dont vous retrouverez l'indication et du même coup l'essence, 
au moment où nous aurons à en repartir. Pour aujourd'hui donc, ayant marqué ce dont 
il s'agit, je veux repartir de la référence physiologisante pour vous montrer ce quelque 
chose qui, peut-être, va éclairer au maximum d'efficace ce que j'entends sous le terme  
d'acte psychanalytique. Et -16-

16



SEMINAIRE 15

puisque nous avons fait si aisément la critique de l'assimilation du terme d'action avec 
celui de la motricité, il nous sera peut-être plus aisé, plus facile, de nous apercevoir de 
ce qu'il en est de ce modèle fallacieux, car de le supporter de quelque chose qui est de 
pratique quotidienne, comme par exemple le déclenchement d'un réflexe tendineux, je 
crois qu'à partir de maintenant, il vous sera peut-être plus aisé de voir qu'il constitue 
un fonctionnement  dont  on ne sait  pas pourquoi  on l'appelle automatique,  puisque 
l'automation a bel et bien dans son essence une référence au hasard, alors que ce qui 
est  impliqué  dans  la  dimension  du  réflexe,  c'est  précisément  le  contraire.  Mais 
laissons.
N'est-il pas évident que nous ne saurions concevoir d'une façon rationnelle ce qu'il en 
est de l'arc réflexe, que comme quelque chose où l'élément moteur n'est autre que ce 
qui est à situer dans le petit instrument, le marteau avec lequel on le déclenche, et que 
ce qui est recueilli n'est rien d'autre qu'un signe, un signe, en l'occasion, de ce que 
nous pouvons appeler l'intégrité d'un certain niveau de l'appareil médullaire, et à ce 
titre un signe dont il faut bien dire que ce qu'il a de plus indicatif c'est précisément  
quand il est absent, à savoir quand il dénonce la non intégrité de cet appareil. Car sur 
le sujet de ce qu'il  en est de cette intégrité,  il ne nous livre pas grand chose ;  par 
contre, sa valeur de signe, de défaut, de lésion, ce qui a valeur positive, oui, là, il prend 
toute sa valeur.
Faire de ce quelque chose qui n'a d'entité et de signification que d'être quelque chose 
d'isolé  dans  le  fonctionnement  de  l'organisme,  d'isolé  en  fonction  d'une  certaine 
interrogation que nous pouvons appeler interrogation clinique, qui sait? Nous pouvons 
pousser plus loin : voire même désir du clinicien, voilà quelque chose qui ne donne à,  
cet ensemble que nous appelons arc réflexe, aucun titre spécial à servir de modèle 
conceptuel  à quoi  que ce soit  qui  soit  considéré comme fondamental,  élémentaire, 
réduction originale d'une réponse de l'organisme vivant.
Mais allons plus loin, allons à quelque chose qui est infiniment plus subtil  que ce 
modèle élémentaire, à savoir la conception du réflexe au niveau de ce que vous me 
permettrez  bien  d'appeler  puisque  c'est  à  cela  que  je  vais  m'intéresser:  l'idéologie 
pavlovienne.
Ceci est dire que j'entends ici l'interroger, non point certes du point de vue d'aucune  
critique absolue,  mais  pour,  vous allez voir,  ce qu'elle nous apporte de suggestion 
quant à ce qui est de la position analytique. Je ne -17-

17



SEMINAIRE 15

songe certes pas à déprécier  l'ensemble des travaux qui  se sont  inscrits  dans cette  
idéologie. Je ne dis rien non plus qui ne s'avance par trop, en disant qu'il procède d'un 
projet d'élaboration matérialiste, et il l'avoue, de quelque chose qui est une fonction 
dont il s'agit précisément de réduire la référence qui pourrait être faite - comme si il  
s'agissait là encore d'un terrain où il faille combattre - à quelque entité de l'ordre de 
l'esprit.
La visée de l'idéologie pavlovienne, en ce sens, elle, est beaucoup mieux accommodée 
que ce  premier  ordre  de référence que j'ai  indiqué avec l'arc  réflexe,  et  que nous  
pourrions  appeler  la  référence  organo-dynamique.  Cette  visée est  beaucoup mieux 
accommodée en effet, parce qu'elle s'ordonne de la prise du signe sur une fonction, 
elle, ordonnée autour d'un besoin. Je n'ai pas besoin, je pense, vous avez tous fait assez 
d'études secondaires pour savoir que le modèle courant par lequel il est introduit dans 
les manuels, et dont aussi bien nous nous servons maintenant pour appuyer ce que 
nous voulons dire, de l'association de fait d'un bruit de trompette par exemple, à la 
présentation d'un morceau de viande devant un animal, carnivore, bien entendu, est 
censé  obtenir,  après  un  certain  nombre  de  répétitions,  le  déclenchement  d'une 
sécrétion gastrique, pourvu que l'animal en question ait en effet un estomac, et ceci, 
même, après dénouement, libération de l'association, laquelle se fait bien entendu dans 
le sens du maintien du seul bruit de trompette, l'effet étant manifesté aisément par 
l'installation à demeure d'une fistule stomacale. Je veux dire qu'on y recueille le suc 
qui est émis au bout d'un certain nombre de répétitions à la seule émission du bruit de 
trompette.
Cette  entreprise  pavlovienne,  j'oserai  la  qualifier  au  regard  de  sa  visée, 
d'extraordinairement correcte. Car en effet ce qu'il s'agit de fonder, quand il s'agit de  
rendre compte de la possibilité des formes élevées de tel fonctionnement de l'esprit, 
c'est évidemment de cette prise sur l'organisation vivante de quelque chose qui, ici, ne 
prend  valeur  illustrative  que  de  n'être  pas  stimulation  adéquate  au  besoin  qu'on 
intéresse dans l'affaire; et même à proprement parler de ne se connoter dans le champ 
de  perception,  que  d'être  vraiment  détachée  de  tout  objet  de  fruition  éventuelle,  
fruition ça veut dire, jouissance. Je n'ai pas voulu dire jouissance, car comme j'ai déjà  
mis un certain accent sur le mot jouissance, je ne veux pas l'introduire ici avec tout son 
contexte; fruit est le contraire d'utile. Ce n'est pas même d'un objet usager qu'il s'agit, 
c'est d'objet de l'appétit fondé sur les besoins élémentaires du -18-

18



SEMINAIRE 15

vivant; c'est en tant que le bruit de trompette n'a rien à faire avec quoi que ce soit qui  
puisse intéresser un chien, par exemple, tout au moins dans le champ où son appétit 
est  éveillé  par  la  vue  du  morceau  de  viande,  que  c'est  légitimement  que  Pavlov 
l'introduit dans le champ de l'expérience.
Seulement si je dis que cette façon d'opérer est extraordinairement correcte, c'est très 
précisément  dans  la  mesure  où  Pavlov  s'y  révèle,  si  je  puis  dire  structuraliste  au 
départ.  Au  départ  de  son  expérience,  il  est  structuraliste  avant  la  lettre,  du 
structuralisme de la plus stricte observance à savoir, de l'observance lacanienne, en 
tant  que  précisément  ce  qu'il  y  démontre,  ce  qu'il  y  tient  en  quelque  sorte  pour 
impliqué, c'est très précisément ceci qui fait que le signifiant, à savoir que le signifiant 
est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant.
Voici en effet, comment illustrer ce que je viens d'avancer, le bruit de trompette ne 
représente ici rien d'autre que le sujet de la science à savoir Pavlov lui-même. Il le  
représente pour qui? Pour quoi? Manifestement pour rien d'autre que pour ceci, qui 
n'est point un signe, mais un signifiant, à savoir, ce signe de la sécrétion gastrique, qui 
ne prend sa valeur très précisément que de ce fait qu'il n'est pas produit par l'objet dont 
on attend qu'il le produise, qu'il est un effet de tromperie, que le besoin en question est  
adultéré et que la dimension dans laquelle s'installe ce qui se produit au niveau de la  
fistule stomacale, est que ce dont il s'agit, à savoir l'organisme, est à cette occasion 
trompé.
Il y a donc bien en effet, démonstration de quelque chose qui, si vous y regardez de 
plus près, n'est pas, bien entendu, qu'avec un chien; vous pouvez le faire avec une tout  
autre espèce d'animal.  Toute l'expérimentation pavlovienne n'aurait  vraiment  aucun 
intérêt, s'il ne s'agissait pas d'édifier la possibilité essentielle de la prise de quelque 
chose, qui est bel et bien, et pas autrement à définir que comme l'effet de signifiant,  
sur  un champ qui  est  le  champ vivant,  ce  qui  n'a  d'autre  retentissement,  j'entends 
retentissement  théorique,  que  de  permettre  de  concevoir  comment,  là  où  est  le  
langage, il n'y a aucun besoin de chercher une référence dans une entité spirituelle.  
Mais qui y songe maintenant? Et qui est-ce que ça peut intéresser? Il faut tout de 
même relever que ce qui est démontré par l'expérience pavlovienne, à savoir qu'il n'y a 
pas d'opération intéressant comme telle les signifiants qui n'implique la présence du 
sujet, n'est pas tout à fait ce qu'au premier chef un vain peuple pourrait penser.
-19-

19



SEMINAIRE 15

Cette preuve ça n'est nullement le chien qui la donne et même pas pour M. Pavlov, car 
M.  Pavlov  construit  cette  expérience  précisément  pour  montrer  qu'on  se  passe 
parfaitement  d'hypothèse  sur  ce  que  pense  le  chien.  Le  sujet  dont  l'existence  est 
démontrée, ou plutôt la démonstration de son existence, ce n'est nullement le chien qui 
la donne, mais, comme personne n'en doute, M. Pavlov lui-même,  car c'est lui qui 
souffle dans la trompette, lui ou un de ses aides, peu importe. J'ai fait incidemment  
une remarque, disant que, bien entendu, ce qui est impliqué dans cette expérience, ce 
qui  est  impliqué,  c'est la possibilité de quelque chose qui démontre la fonction du 
signifiant  et  son rapport  au  sujet,  et  j'ai  ajouté  que  bien entendu personne  n'avait  
l'intention d'obtenir par là, quoi que ce soit de l'ordre d'un changement dans la nature 
de la bête. Ce que je veux dire par là, c'est quelque chose qui a bien son intérêt, c'est  
qu'on n'obtient même pas une modification de l'ordre de celles qu'il nous faut bien 
supposer avoir eu lieu, au temps où on a fait passer cet animal qui s'appelle le chien à  
l'état domestique.
Il  faut  bien admettre que le chien n'est  pas domestique depuis le paradis terrestre. 
Donc, il y a eu un moment où on a su faire de cette bête non pas, certes, un animal  
doué de langage mais un animal dont, peut-être, il me semble qu'il  serait peut-être 
intéressant de sonder si cette question, celle qui se formule ainsi, à savoir si le chien 
peut être dit en quelque façon savoir que nous parlons, comme il y a toute apparence, 
quel  sens  là  donner  au  mot  savoir?  Ça  paraîtrait  être  une  question  tout  aussi 
intéressante à tout le moins que celle soulevée par le montage du réflexe conditionnel,  
ou conditionné.
Ce qui me frappe plutôt,  c'est la façon dont, au cours de ces expériences, nous ne 
recevons jamais des expérimentateurs le moindre témoignage de ce qu'il en est et qui, 
pourtant,  doit  exister,  des  relations  personnelles,  si  je  puis  dire,  entre  la  bête  et 
l'expérimentateur. Je ne veux pas jouer sur une corde de la Société Protectrice des  
Animaux, mais avouez que ce serait quand même bien intéressant, et que peut-être là,  
on en apprendrait un petit peu plus sur ce qui peut se dénommer névrose au niveau des 
animaux, que ce qu'on enregistre dans la pratique; car on y vise, dans la pratique de  
ces stimulations expérimentales, quand on les pousse jusqu'au point de produire ces 
sortes de désordres divers qui vont de l'inhibition à l'aboiement désordonné, et qu'on 
qualifie de névrose -20-

20



SEMINAIRE 15

sous le seul prétexte de ceci, qui est premièrement provoqué, deuxièmement devenu 
complètement  inadéquat  au  regard  des  conditions  extérieures  comme  si  depuis 
longtemps, l'animal n'était pas en dehors de toutes ces conditions, et qui en aucun cas, 
bien  sûr,  n'a  droit  à  aucun titre  à  être  assimilé  à  ce  que  justement  l'analyse  peut  
permettre de qualifier comme constituant la névrose chez un être qui parle.
En  somme,  nous  le  voyons,  non  seulement  ici  M.  Pavlov  se  démontre  dans 
l'instauration fondamentale de son expérience, comme je l'ai dit, être structuraliste et 
de  la  meilleure  observance,  mais  on  peut  dire  que,  même  ce  qu'il  reçoit  comme 
réponse,  a  vraiment  tous  les  caractères  de  ce  que  nous  avons  défini  comme 
fondamental  dans  le  rapport  de  l'être  parlant  au  langage,  à  savoir  qu'il  reçoit  son 
propre  message  sous  une  forme  inversée.  Ma  formule  émise  depuis  longtemps 
s'applique ici tout à fait à l'occasion, car qu'est-ce qui se passe? Ce qu'il a accroché,  
mis en second
le bruit de trompette si on peut dire, d'abord, pour illustrer par rapport à la séquence 
physiologique montée par lui au niveau de l'organe, une fistule stomacale, qu'est-ce 
qu'il obtient maintenant? Ce qu'il obtient est une séquence inverse où c'est, accrochée 
à ce bruit de trompette, que se présente la réaction de l'animal. Il n'y a là pour nous  
dans tout  ceci  qu'un mystère  assez mince,  qui  d'ailleurs n'ôte rien à la  portée  des 
bénéfices qui ont pu, au niveau de tel ou tel point du fonctionnement cérébral, se pro-
duire dans cette sorte d'expérimentation, mais ce qui nous intéresse c'est sa visée. Que 
sa visée ne soit obtenue qu'au prix d'une certaine méconnaissance de ce qui constitue 
au départ la structure de l'expérience, voilà qui est fait pour nous alerter quant à ce que  
cette expérience signifie en tant qu'acte, car ce sujet, ici Pavlov qui à cette occasion ne  
fait que très exactement et sans s'en apercevoir, recueillir sous la forme la plus correc-
te  le  bénéfice  d'une  construction  qui  est  très  exactement  assimilable  à  celle  qui 
s'impose à nous, dès lors qu'il s'agit du rapport de l'être parlant au langage, voilà qui, 
en tous les cas, mérite d'être mis en évidence, ne serait-ce que pour être défalqué de la 
pointe démonstrative, si l'on peut dire, de toute l'opération.
A propos de tout un champ des activités dites scientifiques dans une certaine période 
historique, cette visée de réduction dite « matérialiste » mérite bien d'être prise comme 
telle,  pour  ce  qu'elle  est,  à  savoir  symptomatique.  Fallait-il  que  ça  crût  en  Dieu, 
m'écrierai-je! Mais, à la vérité c'est si -21-

21



SEMINAIRE 15

vrai que toute cette construction dite matérialiste ou organiciste disons-le encore, en 
médecine, est fort bien reçue des autorités spirituelles.
Au bout du compte, tout ceci nous mène à l’œcuménisme. Il y a une certaine façon 
d'opérer la réduction du champ divin qui, en son dernier terme, en son dernier ressort, 
est tout à fait favorable à ce que la poissonnaille soit ramassée enfin dans le même 
grand filet. Ceci qui est même manifestement plus sensible, s'étale - si je puis dire -  
devant  nous,  ceci,  fait  sensible  qui  s'étale  manifestement  devant  vos yeux,  devrait 
quand même nous inspirer un certain recul quant à ce qu'il en est - si je puis dire - des 
rapports à la vérité dans un certain contexte.
Si des élucubrations de logiciens dans un temps périmé,  considéré comme relégué 
dans  l'ordre  des  valeurs  de  la  pensée,  qui  s'appelle  le  Moyen-Age,  si  de  simples  
élucubrations de logiciens pouvaient entraîner des condamnations majeures, et si sur 
tel  ou tel  point  qui  sont  de doctrine sur le champ sur lequel  nous opérons,  et  qui 
s'appelait  les  hérésies,  les gens en venaient  très rapidement  à s'étrangler à s'entre-
massacrer, pourquoi penser que ce soient là effets, comme on dit, effets du fanatisme?  
Pourquoi l'invocation d'un tel registre, alors que peut-être il suffirait d'en conclure que 
tels ou tels énoncés sur les relations du savoir pouvaient communiquer, être infiniment 
en ce temps, plus sensibles, dans le sujet, à des effets de vérité.
Nous ne gardons plus de tous ces débats qu'on appelle à tort ou à raison théologiques, 
nous aurons à revenir là-dessus, sur ce qu'il en est de la théologie, que des textes que  
nous  savons  plus  ou  moins  bien  lire  et  qui  ne  méritent,  dans  beaucoup  de  cas, 
nullement le titre de poussiéreux; ce que nous ne soupçonnons peut-être pas, c'est que 
ça avait peut-être des conséquences immédiates, directes sur le marché, à la porte de 
l'école, ou au besoin dans la vie du ménage, dans les rapports sexuels. Pourquoi la  
chose ne serait-elle pas concevable? Il suffirait d'introduire une autre dimension que 
celle du fanatisme, celle du sérieux par exemple.
Comment est-ce qu'il se fait que, pour ce qui s'énonce dans le cadre de nos fonctions 
enseignantes  et  de  ce  qu'on  appelle  l'Université,  comment  se  fait-il  que  dans 
l'ensemble, les choses soient telles qu'il ne soit pas absolument scandaleux de formuler 
que tout ce qui nous est distribué par l'Universitas litterarum, la Faculté des Lettres, 
qui a encore la haute main sur ce qu'on appelle noblement Sciences Humaines, c'est un 
savoir dosé -22-

22



SEMINAIRE 15

de façon telle qu'il n'ait en fait, en aucun cas, aucune espèce de conséquence. Il est vrai 
qu'il y a l'autre côté, l'universitas ne garde plus très bien son assiette car il y a quelque 
chose d'autre qui s'y introduit et qu'on appelle la Faculté des Sciences.
Je vous ferai remarquer que du côté de la Faculté des Sciences, en raison du mode 
d'inscription du développement de la science comme telle, les choses ne sont peut-être 
pas si distantes, car là, il s'est avéré que la condition du progrès de la science, c'est 
qu'on ne veuille rien savoir des conséquences que ce savoir de la science comporte au  
niveau de la vérité. Ces conséquences, on les laisse se développer toutes seules.
Pendant un temps considérable du champ historique, des gens qui méritaient d'ores et  
déjà bel et bien le titre de savant y regardaient à deux fois à mettre en circulation  
certains appareils, certains modes du savoir qu'ils avaient parfaitement entrevus. Il y a 
un certain M. Gauss, par exemple, assez connu, qui là-dessus avait des vues assez 
anticipatoires.  Il  a  laissé  d'autres  mathématiciens  les  mettre  en  circulation  une 
trentaine d'années après, alors que c'était déjà dans ses petits papiers. Il lui était apparu 
que,  peut-être,  les  conséquences  au niveau de la  vérité  méritaient  d'être  prises  en 
considération.
Tout ceci  pour vous dire que la complaisance,  enfin la considération dont  jouit  la  
théorie  pavlovienne,  au niveau de la Faculté des  Sciences  où elle  a le  plus grand 
prestige, tient peut-être à ceci, dont je donne l'accent, et qui est à proprement parler sa 
dimension futile. Futile, vous ne savez peut-être pas ce que ça veut dire, d'ailleurs, moi  
non plus, je ne le savais pas jusqu'à un certain moment, jusqu'au moment où je me suis 
trouvé, trouvé tomber par hasard sur l'emploi du mot futilis dans un coin d'Ovide, où 
ça veut dire à proprement parler : un vase qui fuit.
La fuite, j'espère l'avoir suffisamment cerné, se trouve à la base de l'édifice pavlovien, 
à savoir que ce qu'il s'agit de démontrer n'a pas à être démontré, puisque c'est dit déjà  
dans le départ, que simplement M. Pavlov s'y démontre structuraliste, à ceci près qu'il 
ne le sait pas lui-même, mais que ça ôte évidemment toute portée à ce qui pourrait  
prétendre  être  là  démonstration  quelconque,  et  que  d'ailleurs  tout  ce  qui  est  à  
démontrer n'a vraiment qu'un intérêt très réduit, étant donné que la question de savoir 
ce qu'il en est de Dieu, se cache tout à fait ailleurs. Et pour tout dire, tout ce que recèle  
de fondements pour la croyance d'espérance de -23-

23



SEMINAIRE 15

connaissance,  d'idéologie  de progrès,  dans le  fonctionnement  pavlovien,  si  vous y 
regardez  de  près,  ne  réside  qu'en  ceci  :  que  les  possibilités  que  démontre 
l'expérimentation pavlovienne sont supposées être là déjà dans le cerveau.
Qu'on  obtienne  de  la  manipulation  du  chien  dans  ce  contexte  de  l'articulation 
signifiante,  des  effets,  des  résultats,  qui  suggèrent  la  possibilité  d'une  plus  haute 
complication de ces réactions, voilà qui n'a rien d'étonnant puisque cette complication, 
nous l'introduisons. Mais ce qui est impliqué est tout entier dans ce que je mettais en 
évidence tout à l'heure, à savoir si les choses qu'on révèle auparavant sont déjà là.
Ce dont il s'agit quand il s'agit de la dimension divine et généralement de celle de  
l'esprit, tourne tout entier autour de ceci : qu'est-ce que nous supposons être déjà là 
avant que nous en fassions la trouvaille ? Si sur tout un champ il s'avère qu'il serait  
non pas futile, mais léger, de penser que ce savoir est déjà là à nous attendre avant que  
nous le fassions surgir, ceci pourrait être de nature à nous faire faire une tellement plus 
profonde remise en question.
C'est bien ce dont il va s'agir à propos de l'acte psychanalytique. L'heure me force à 
pointer là le propos que je tiens devant vous aujourd'hui, vous verrez la prochaine fois 
en rapprochant ce qu'il  en est de l'acte psychanalytique, de ce modèle idéologique, 
dont je vous ai dit que sa constitution paradoxale est faite de ceci, que quelqu'un peut 
fonder une expérience, peut fonder une expérience sur des présupposés qu'il ignore 
lui-même profondément - et qu'est-ce que ça veut dire qu'il l'ignore ? - ceci n'est pas la 
seule dimension à mettre en jeu, celle de l'ignorance, j'entends concernant les propres 
présupposés structuraux de l'instauration de l'expérience; il y a une autre dimension 
beaucoup plus originale, et à laquelle j'ai fait depuis longtemps allusion, c'est celle que 
la prochaine fois je me permettrai d'introduire à son tour.
-24-

24



SEMINAIRE 15

LEÇON II 22 NOVEMBRE 1967
Je ne peux pas dire que votre affluence cette année ne me pose pas de problème.  
Qu'est-ce que ça veut dire pour un discours qui, si l'on en doutait, je l'ai assez répété 
pour qu'on le sache, qui, essentiellement s'adresse aux psychanalystes. Il est vrai que 
ma place ici, celle d'où je vous parle, témoigne déjà assez de quelque chose d'advenu 
qui  me pose vis-à-vis d'eux en position excentrique.  Celle-là même  où depuis des 
années en somme, je ne fais qu'interroger ce que j'ai pris cette année pour sujet :l'acte  
psychanalytique.  Il est clair que ce que j'ai dit la dernière fois, ne pouvait rencontrer 
que cette rumeur de satisfaction qui m'est parvenue concernant l'opinion générale de 
l'assistance, si je puis m'exprimer ainsi, qui à la vérité pour une part (ceux, il faut bien 
qu'il y en ait vu ce nombre, qui viennent ici pour la première fois) pour une part donc, 
qui venait pour voir parce qu'on leur avait dit  qu'ils n'allaient rien comprendre. Eh 
bien! ils ont eu une bonne surprise.
A la vérité comme je l'ai indiqué au passage, parler de Pavlov à l'occasion comme je le 
faisais, c'était bien tendre la perche au sentiment de compréhension; comme je l'ai dit, 
rien n'est plus estimé que l'entreprise pavlovienne, tout spécialement à la Faculté des 
Lettres. Mais c'est tout de même de ce côté là que dans l'ensemble vous me venez. Est-
ce à dire que ce soit cette sorte de satisfecit qui, d'aucune façon, me comble ? Vous 
vous doutez : certainement pas, puisque après tout, aussi bien ce n'est pas ce que non 
plus vous venez chercher.
Pour aller au vif, il me semble que si quelque chose peut expliquer -25-

25



SEMINAIRE 15

décemment cette affluence, c'est quelque chose qui en tout cas ne reposerait pas sur ce 
malentendu auquel  je ne me prête pas,  d'où la façon d'attente à laquelle je faisais 
allusion tout à l'heure, c'est tout de même quelque chose qui, lui, n'est pas malentendu, 
et qui m'incite à faire de mon mieux pour faire face à ce que j'ai appelé cette affluence. 
C'est que, à plus ou moins haut degré, ceux qui viennent, dans l'ensemble, c'est parce 
qu'ils ont le sentiment qu'ici s'énonce quelque chose qui pourrait bien, qui sait, tirer à 
conséquence.
Il est évident que, s'il en est ainsi, cette affluence est justifiée puisque le principe de  
l'enseignement  que  nous  qualifierons,  histoire  de  situer  grossièrement  les  choses, 
enseignement de Faculté, c'est précisément que quoi que ce soit de tout ce qui touche 
aux sujets  les plus brûlants,  voire  d'actualité,  politique par exemple,  tout  cela  soit 
présenté,  mis  en  circulation  précisément  de  telle  façon  que  ça  ne  tire  pas  à  
conséquence. C'est tout au moins la fonction à quoi satisfait depuis longtemps dans les 
pays développés l'enseignement universitaire. C'est bien pour ça d'ailleurs que l'uni-
versité y est chez elle, car là où elle ne satisfait pas, dans les pays sous-développés, il y 
a tension. C'est donc qu'elle remplit bien sa fonction dans les pays développés. C'est  
qu'elle a ceci de tolérable : que quoi que ce soit qui s'y profère n'entraînera pas de 
désordre.
Bien sûr, ce n'est pas sur le plan du désordre que nous considérerons les conséquences  
de  ce  que  je  dis  ici,  mais  le  public  soupçonne  qu'à  un  certain  niveau  qui  est 
précisément  celui  de  ceux  à  qui  je  m'adresse,  à  savoir  les  psychanalystes,  il  y  a 
quelque chose de tendu. C'est en effet ce dont il s'agit quant à l'acte psychanalytique, 
car aujourd'hui nous allons nous avancer un peu plus loin, nous allons voir ce qu'il en 
est de ceux qui, cet acte, le pratiquent, c'est-à-dire, c'est cela qui les définit, qui d'un tel  
acte sont capables, et capables de façon telle qu'ils puissent s'y placer comme on dit 
entre les autres actes, sports ou techniques, en tant que professionnels.
Assurément, de cet acte, en tant qu'on en fait profession, il résulte une position dont il 
est naturel qu'on se sente assuré pour ce qu'on sait, ce qu'on tient de son expérience.  
Néanmoins, c'est là une des façons, un des intérêts de ce que j'avance cette année, il  
résulte de la nature propre de cet acte un champ dont, il est inutile de le dire, je n'ai  
même  pas  la  dernière  fois  effleuré  les  bords;  il  tient  à  la  nature  de  cet  acte  des 
conséquences plus -26-

26



SEMINAIRE 15

sérieuses quant à ce qui en résulte de la position qui est à tenir d'être habile à l'exercer.
C'est là que prend place, singulièrement, vous allez le voir, que je puisse à d'autres 
qu'à des analystes, à des non-analystes, donner à concevoir ce qu'il en est de cet acte  
qui, tout de même les regarde.
L'acte psychanalytique regarde, et fort directement, et d'abord dirai-je, ceux qui n'en 
font pas profession. Suffira-t-il ici d'indiquer que s'il est vrai, comme je l'enseigne, 
qu'il s'agit là de quelque chose comme d'une conversion dans la position qui résulte du 
sujet quant à ce qu'il en est de son rapport au savoir, comment ne pas aussitôt admettre  
qu'il ne saurait que s'établir une béance vraiment dangereuse à ce que seuls certains  
prennent une vue suffisante de cette subversion, puisque je l'ai appelée ainsi, du sujet. 
Est-il même concevable que ce qui est subversion du sujet, et non pas de tel ou tel 
moment élu d'une vie particulière, soit quelque chose de même imaginable comme ne 
se  produisant  qu'ici  ou  là,  voire  en  tel  point  de  rassemblement  où  tous  ceux qui 
n'auraient pas subi ce tournant, l'un l'autre se réconfortent ?
Que le sujet ne soit réalisable que chez chacun, bien sûr, ne laisse pas moins intact son 
statut comme structure précisément, et avancé dans la structure. Dès lors, il apparaît 
déjà que faire entendre non pas hors, mais dans un certain rapport à la communauté 
analytique ce qu'il en est de cet acte qui intéresse tout le monde, ne peut, à l'intérieur  
de cette communauté, que permettre de voir plus clairement ce qui est désiré quant au 
statut que peuvent se donner ceux qui,  de cet acte, font profession agissante. C'est  
ainsi que l'abord que nous nous trouvons cette année avoir pris de son bord, comme 
nous avons pu la dernière fois en avancer d'abord ce qui s'impose,  précisément de 
distinguer, tel qu'on peut, à feuilleter des pages, le voir présenter quelquefois, l'acte de  
la motricité. Et aussitôt tentant de franchir quelques échelons qui ne se présentent en 
aucun cas selon une marche apodictique, qui ne peut pas, qui ne veut pas surtout, 
prétendre procéder par une sorte d'introduction qui serait d'échelle psychologique de 
plus ou moins grande profondeur, c'est au contraire dans la présentation des accidents 
concernant ce qui s'énonce de cet acte, que nous allons chercher l'éclair diversement  
situé de lumière qui nous permette d'apercevoir où en est véritablement le problème. 
Ainsi pour avoir parlé de Pavlov, je ne cherchais nulle référence classique à ce propos, 
mais à faire -27-

27



SEMINAIRE 15

remarquer  ce  qui  est  en  effet  dans  le  coin  de  pas  mal  de  mémoires,  à  savoir  la 
convergence  notée  dans  un  ouvrage  classique,  celui  de  Dalbiez,  entre 
l'expérimentation pavlovienne et les mécanismes de Freud.  Bien sûr, ça fait toujours 
son petit effet, surtout étant donné l'époque. Vous n'imaginez pas, étant donné l'arrière 
fond de la position psychanalytique, combien elle est sentie précaire, quelle joie ont 
éprouvée certains à l'époque, comme on dit, c'est-à-dire vers 28 ou 30, qu'on parlât de  
la psychanalyse en Sorbonne. Quel que soit l'intérêt de cet ouvrage, fait, je dois dire, 
avec un grand soin, et plein de remarques pertinentes, la sorte de confort qui peut se  
tirer du fait que M. Dalbiez articule, mon Dieu pertinemment, qu'il y a quelque chose  
qui ne déroge pas au regard de la psychologie, de la physiologie pavlovienne et des 
mécanismes de l'inconscient,  est extrêmement faible, extrêmement faible pourquoi? 
Pour  ce  que  je  vous  ai  fait  remarquer  la  dernière  fois,  à  savoir  que  la  liaison de 
signifiant à signifiant en tant que nous la savons subjectivante de nature est introduite 
par Pavlov dans l'institution même de l'expérience, et dès lors il n'y a rien là d'étonnant 
à ce que ce qui s'en édifie rejoigne les structures analogues à ce que nous trouvons 
dans l'expérience analytique pour autant que vous avez vu que je pouvais y formuler la  
détermination du sujet comme fondée sur cette liaison de signifiant à signifiant.
Il  n'en reste pas moins,  qu'à ceci  près qu'elles se trouveront  plus proches l'une de  
l'autre que chacune de la conception de Pierre Janet,  c'est bien là que Dalbiez met  
l'accent.  Nous  n'aurons  pas  d'un  tel  rapprochement,  fondé  sur  la  méconnaissance 
justement de ce qui le fonde, gagné grand-chose. Mais ce qui nous intéresse bien plus  
encore, c'est la méconnaissance par Pavlov de l'implication que j'ai appelée, plus ou 
moins  humoristiquement,  structuraliste,  pas  du  tout  humoristiquement  quant  à  ce 
qu'elle soit structuraliste, humoristiquement en tant que je l'ai appelée structuraliste 
lacanienne  de  l'aventure.  C'est  là  que  je  me  suis  arrêté,  suspendant  autour  de  la 
question : qu'en est-il de ce qu'on peut appeler ici, d'une certaine perspective, quoi ?  
une forme d'ignorance? est-ce suffisant? Non. Nous n'allons tout de même pas, du fait 
qu'un expérimentateur ne s'interroge pas sur la nature de ce qu'il  introduit  dans le 
champ de l'expérimentation, (il est légitime qu'il le fasse, mais qu'il n'aille pas plus  
loin dans cette question en quelque sorte préalable!) nous n'allons tout de même pas 
ici introduire ces fonctions de l'inconscient.
-28-

28



SEMINAIRE 15

Quelque chose d'autre est  nécessaire qui,  à  la vérité,  nous manque.  Peut-être cette 
autre chose nous sera-t-elle livrée de façon plus maniable à voir, quelque chose de tout 
différent, à savoir, allons tout de suite gros, un psychanalyste qui, devant un public, il 
faut  toujours  tenir  compte  à  quelle  oreille  s'adresse  une  formule  quelconque,  un 
psychanalyste  qui  avance ce propos qui  me fut récemment  rapporté :  «je  n'admets 
aucun concept psychanalytique, que je ne l'aie vérifié sur le rat! ».
Même à une oreille prévenue, et c'était le cas, au moment de cet énoncé, c'était une 
oreille si  l'on peut  dire,  et  à l'époque,  car ce propos s'est  tenu à  une époque déjà 
lointaine, disons d'une quinzaine d'années, c'était à un ami communiste, puisque c'est  
lui qui après 15 années me le rapportait, c'est à lui que s'adressait le psychanalyste en 
cause;  même  à  une  oreille  qui  aurait  pu  y  voir  je  ne  sais  quoi,  comme  une 
réminiscence, le propos paraissait un peu gros.
La chose donc me fut rapportée récemment et loin d'émettre un doute, je me mis à 
rêver tout haut, et m'adressant à quelqu'un qui était à ma droite lors de cette réunion, je 
dis  :  Un tel  est  tout  à fait  capable  d'avoir  tenu ce  propos.  Je  le  nomme,  je  ne le 
nommerai pas ici, c'est celui que dans mes Écrits j'appelle le « benêt ».
« Benêt », dit le dictionnaire excellent dont je vous parle souvent, celui de  Bloch et 
von Wartburg,  est  une forme tardive de benoît,  lequel  vient  de  benedictus,  et  son 
acception moderne est une allusion fine, qui résulte de ce propos inscrit au chapitre 5 
paragraphe 3 de Matthieu : « Heureux, bénis soient les pauvres en esprit », à la vérité,  
ce qui me fait épingler du nom de benêt la personne dont il s'agit, dont il s'est trouvé 
aussitôt que mon interlocuteur m'a dit : « mais oui, c'est lui qui me l'a dit ». Jusqu'à un 
certain point, il n'y avait que lui qui avait pu dire ça.
Je ne tiens pas forcément en mésestime la personne qui peut dans l'énoncé théorique 
de la psychanalyse, tenir de si étonnants propos. Je considère le fait plutôt comme un 
fait de structure qui, à la vérité, ne comporte pas à proprement parler la qualification 
de pauvreté d'esprit. Ce fut plutôt pour moi un geste charitable que de lui imputer le  
bonheur réservé aux dits pauvres d'esprit.  Je suis à peu près sûr qu'à prendre telle  
position  ce  n'est  pas  d'un  heur  quelconque,  ni  bon,  ni  mauvais,  dont  il  s'agit,  ni 
subjectif, ni objectif, mais qu'à la vérité c'est plutôt hors de tout heur qu'il
doit se sentir pour en venir à de telles extrémités. Et aussi bien d'ailleurs -29-

29



SEMINAIRE 15

peut-on voir que son cas, loin d'être unique, si vous vous reportez à telle page de mes  
Écrits,  celle  du  discours  de  Rome  où  je  fais  état  de  ce  qu'avance  un  certain 
Massermann qui  aux États-Unis a la position de ce que dans Alain on appelle un 
Important. Cet Important, dans la même recherche sans doute de confort, fait état avec 
gloire des recherches d'un Monsieur Hudgins à propos desquelles je me suis arrêté à 
l'époque, c'est déjà bien loin, c'est l'époque même du propos que je vous ai rapporté 
tout à l'heure; il fait  état avec gloire de ce qu'il a pu obtenir d'un réflexe lui aussi 
conditionnel construit  chez un sujet,  lui,  humain,  de façon telle qu'une contraction 
pupillaire venait  à se produire régulièrement  à l'énoncé du mot  contract.  Les deux 
pages d'ironie sur lesquelles je m'étends, parce qu'il fallait le faire à l'époque pour être  
même entendu, à savoir si la liaison prétendument ainsi déterminée entre le son et ce 
qu'il  croit  être  le  langage,  lui  paraissait  aussi  bien  soutenu  si  l'on  substituait  au 
contract, marriage-contract, ou bridge-contract, ou breach of contract ou même si on 
concentrait le mot jusqu'à ce qu'il se réduise à sa première syllabe, est évidemment 
signe qu'il y a là quelque chose sur la brèche de quoi il n'est pas vain de se tenir,  
puisque d'autres le choisissent comme un point clé de la compréhension de ce dont il  
s'agit.
Peut-être après tout ce personnage me dirait-il que je ne peux qu'y voir un appoint 
pour cette dominance que j'accorde au langage dans le déterminisme analytique. Cela 
montre bien en effet à quel degré de confusion on peut en arriver dans une certaine 
perspective.
L'acte psychanalytique, vous le voyez donc, ça peut consister à interroger d'abord, et à 
partir - bien sûr, il le faut bien - de ce que l'on considère comme à écarter, l'acte tel 
qu'il est conçu effectivement dans le cercle psychanalytique, avec la critique de ce que 
cela peut comporter. Mais cela peut tout de même aussi, cette conjonction de deux 
mots,  l'acte psychanalytique,  nous évoquer quelque chose de bien différent, à savoir 
l'acte tel qu'il opère psychanalytiquement, ce que le psychanalyste dirige de son action 
dans  l'opérance  psychanalytique.  Alors  là  bien  sûr,  nous  sommes  à  un  tout  autre 
niveau.
Est-ce que c'est l'interprétation? Est-ce que c'est le transfert à quoi nous sommes ainsi 
portés? Quelle est l'essence de ce qui du psychanalyste en tant qu'opérant est acte ? 
Quelle est sa part dans le jeu ? Voilà ce sur quoi les psychanalystes ne manquent pas 
en effet, entre eux, de s'interro-30-

30



SEMINAIRE 15

ger. Voilà à propos de quoi, Dieu merci, ils avancent des propositions plus pertinentes, 
quoique loin d'être univoques ni même progressives dans la suite des ans.
Il y a autre chose, à savoir l'acte, dirai-je, tel qu'il se lit dans la psychanalyse. Qu'est-ce 
pour le psychanalyste qu'un acte ? Il suffira, je pense, pour me faire entendre à ce 
niveau,  que j'articule,  que je rappelle,  ce que tous  et  chacun vous savez,  nul  n'en 
ignore;  en  notre  temps,  à  savoir  ce  qu'on  appelle  l'acte  symptomatique,  si 
particulièrement caractérisé par le lapsus de la parole ou aussi bien de ce niveau qui en 
gros peut être classé du registre comme on dit de l'action quotidienne, d'où le terme si  
fâcheux de  Psychopathologie de la vie quotidienne,  de ce qui à proprement parler a 
son centre de ce qu'il s'agisse toujours, et même quand il s'agit du lapsus de la parole, 
de sa face d'acte.
C'est bien ici que prend son prix le rappel que j'ai fait de l'ambiguïté laissée à la base 
conceptuelle de la psychanalyse entre motricité et acte et c'est assurément en raison de 
ces points de départ théoriques que  Freud  favorise ce déplacement juste au moment 
où, dans le chapitre auquel j'aurai peut-être le temps de venir tout à l'heure, concernant 
ce qu'il en est de la méprise, Vergreifung, comme il la désigne, il rappelle qu'il est bien 
naturel  qu'on en vienne là  après  7 ou 8 chapitres  sur  le champ de l'acte,  puisque 
comme le langage, dit-il, nous resterons là sur le plan du moteur. Par contre, il est bien 
clair que tout ce qui sera dans ce chapitre et dans celui qui le suit, celui des actions  
accidentelles ou encore symptomatiques, il ne s'agira jamais que de cette dimension 
que  nous  avons  posée  comme  constitutive  de  tout  acte,  à  savoir  sa  dimension 
signifiante; rien dans ces chapitres qui ne soit introduit concernant l'acte sinon ceci  
qu'il y est posé comme signifiant.
Néanmoins,  ce  n'est  pas  si  simple,  car  s'il  prend son  prix,  son  articulation  d'acte 
significatif au regard de ce que Freud alors introduit comme inconscient ce n'est certes 
pas qu'il s'affiche, qu'il se pose comme acte. C'est tout le contraire. Il est là comme 
activité, plus qu'effacée et, comme le dit l'intéressé, l'activité pour boucher un trou qui 
n'est là que si l'on n'y pense pas, dans la mesure où l'on ne s'en soucie pas, qui n'est là 
où il  s'exprime,  pour toute une partie de ses activités,  que pour occuper les mains 
supposées distraites de toute relation mentale, ou bien encore cet acte va mettre son 
sens précisément sur ce qu'il s'agit d'attaquer, d'ébranler, son -31-

31



SEMINAIRE 15

sens à l'abri de la maladresse, du ratage. Voilà ce qu'est l'intervention analytique, l'acte 
donc, renversement semblable à celui que nous avons fait la dernière fois concernant 
celui de la face motrice même du réflexe que Pavlov appelle absolu; cette face motrice 
n'est pas dans le fait que la jambe s'étende parce que vous tapez un tendon; cette face 
motrice c'est là où on tient le marteau pour le provoquer. Mais si l'acte est dans la  
lecture de l'acte, est-ce à dire que cette lecture soit simplement surajoutée et que ce 
soit  d'acte  réduit  nachträglich  (après  coup)  qu'elle  prenne  sa  valeur?  Vous  savez 
l'accent que j'ai mis depuis longtemps sur ce terme qui ne figurerait pas au vocabulaire 
freudien, si je ne l'avais pas extrait du texte de Freud, moi le premier et d'ailleurs à la 
vérité pour un bon bout de temps le seul.
Le terme a bien son prix. Il n'est pas seulement freudien;  Heidegger  l'emploie, il est 
vrai dans une visée différente quand il s'agit pour lui d'interroger les rapports de l'être 
à la Rede. L'acte symptomatique, il faut bien qu'il contienne déjà en soi quelque chose 
qui  le  prépare  au  moins  à  cet  accès,  à  ce  qui  pour  nous,  dans  notre  perspective, 
réalisera  sa  plénitude  d'acte,  mais  après  coup.  J'y  insiste,  et  il  est  important  dès 
maintenant de le marquer, quel est ce statut de l'acte ? Il faut le dire nouveau, et même 
inouï si l'on donne son sens plein, celui d'où nous sommes partis, celui qui vaut depuis 
toujours concernant le statut de l'acte.
Et puis quoi ? Après ces trois acceptions le psychanalyste, dans ses actes d'affirmation, 
à savoir ce qu'il profère quand il a à rendre compte tout spécialement de ce qu'il en est  
pour  lui  de  ce  statut  de  l'acte,  et  là  la faveur des  choses fait  que tout  récemment 
justement on a eu dans un certain cadre, qui s'appelle celui des psychanalystes  de 
langue romane, à faire rapport, compte-rendu de ce qu'on envisage du point de vue du 
psychanalyste  autorisé concernant  le passage à l'acte,  et  encore  l'acting out.  Voilà 
après tout,  pourquoi  pas,  un très bon exemple à prendre ce que j'ai  fait  d'ailleurs, 
puisqu'il est à notre portée, j'ai ouvert le rapport de l'un d'eux qui s'appelle Olivier  
Flournoy, nom célèbre, troisième génération de grands psychiatres, le premier étant 
Théodore,  le  second Henri,  et  vous  savez  le  cas  célèbre  par  quoi  Théodore  reste 
immortel dans la tradition analytique, cette clairvoyante délirante au nom merveilleux 
dont il a fait tout un ouvrage et dont vous ne sauriez trop profiter si l'ouvrage vous  
tombe sous la main, je crois qu'il n'est pas courant pour l'instant. Donc à la troisième 
génération, ce garçon nous avance quelque chose qui consis-32-

32



SEMINAIRE 15

te à prendre au moins une partie du champ, celle que n'a pas pris l'autre rapporteur, qui 
parlait de  l'acting-out, lui il  va se porter sur l'agir, et comme agir il y a, sans doute 
croit-on non sans fondement concernant le transfert, il avance sur le transfert quelques  
questions qui, aussi bien, valent propositions.
Je ne vous en donnerai pas, bien sûr, lecture, car rien n'est plus difficile à tenir qu'une 
lecture devant un aussi large public, néanmoins pour en donner le ton, je vous prendrai 
le premier paragraphe qui s'énonce à peu près ainsi
« De cette revue de l'évolution récente des idées dont on retire toujours l'impression de 
quelque chose d'obscur et d'insatisfaisant... mais pourquoi une régression implique-t-
elle  le  transfert,  c'est-à-dire  l'absence  de  remémoration  et  l'agir  sous  forme  de 
transformation de l'analyste, par projection et introjection, et pourquoi n'implique-t-
elle  pas  seulement  une  conduite  régressive  ?  C'est-à-dire  sa  propre  structure.  En 
d'autres  termes,  pourquoi  évoque-t-elle  le  transfert?  Pourquoi  une  situation 
infantilisante implique-t-elle le transfert, et non pas une conduite infantile basée sur le 
modèle  d'une  conduite  enfant-parents,  faisant  allusion  à  un  autre  registre  qui  met  
l'accent sur le développement et sur les antécédents du développement et non plus sur  
la  catégorie  propre  de  la  régression  qui  fait  allusion  aux  phases  repérées  dans 
l'analyse, voire, ajoute-t-il, répétant une situation conflictuelle et même y puisant ses  
forces ».
Est-ce là assez pour conférer à cette conduite l'épithète du transfert ? Que veux-je dire, 
en vous annonçant déjà la question introduite sur ce ton, c'est assurément et toute la 
suite nous le démontre, un certain ton, un certain mode d'interroger le transfert,  je  
veux dire, à prendre les choses assez vivement, et en mettant son concept même aussi  
radicalement que possible en question, c'est là, chose que j'ai faite moi-même il y a 
très exactement 9 ans ou plus exactement 9 ans et presque une demi année dans ce que  
j'ai intitulé Direction de la cure et principe de son pouvoir.
A la  vérité  vous pourrez y trouver  au chapitre  III  page 602,  où  en eston avec le  
transfert,  les questions qui se sont posées là, posées et développées avec infiniment 
plus d'ampleur et d'une façon qui à l'époque, était absolument sans équivalent. Je veux 
dire que ce qui depuis a fait son chemin, je ne dis certes pas grâce à mon frayage mais  
par une espèce de convergence des temps, ce qui a fait par exemple qu'un nommé 
Sachs a -33-

33



SEMINAIRE 15

posé les questions les plus radicales concernant le statut du transfert, et même je dirai, 
si radicales qu'à la vérité, le transfert est considéré comme tellement à la merci du  
statut même de la situation analytique qu'il est proprement posé comme le concept 
même qui rendrait la psychanalyse digne d'objection. Car les choses en sont au point  
qu'un psychanalyste de la plus stricte observance et fort bien situé dans la hiérarchie 
américaine ne trouve rien de mieux à dire, pour définir le transfert, que c'est un mode 
de défense de l'analyste, que c'est pour tenir à distance les réactions, quelles qu'elles 
soient, qui s'obtiennent dans la situation et qui pourraient lui paraître l'intéresser trop 
directement,  le  concerner,  relever  de  sa  responsabilité,  à  proprement  parler,  que 
l'analyse forge, invente ce concept de transfert, grâce à quoi il tranche, il juge de telle  
façon qu'il dit, en somme, essentiellement dans le fondement radical de ce concept 
n'avoir lui-même aucune part dans les dites réactions et nommément pas en étant là  
comme analyste, mais simplement être capable d'y pointer ce qu'elles ont en elles de 
reprise, de reproduction de comportement antérieur, d'étapes vivantes du sujet, qui se 
trouve les reproduire, les agir au lieu de les remémorer.
Voilà  ce  dont  il  s'agit  et  ce  à  quoi  Flournoy s'affronte,  sans  doute  avec  quelque 
tempérament,  mais  donnant  toute  sa  place  à  la  conception,  ou  à  l'extrême  de  la 
position à quoi semblent réduits à l'intérieur même de la psychanalyse, ceux qui se 
croient en place de la théoriser.
Si cette position, extrême, qui dès lors qu'elle est introduite va à ses conséquences, je 
veux  dire  que  pour  Sachs  tout  reposera  donc  en  dernière  analyse  sur  la  capacité 
d'objectivité  stricte de l'analyste,  et  comme  ce ne peut  être  là en aucun cas qu'un 
postulat, toute l'analyse de ce côté est vouée à une interrogation radicale, à une mise 
foncière en question de tout point où elle intervient.
Dieu sait que je n'ai jamais été si  loin, et pour cause, dans la mise en question de 
l'analyse et il est en effet remarquable aussi bien qu'étrange, que dans les cercles où 
l'on  s'attache  le  plus  à  maintenir  socialement  son  statut,  les  questions  puissent  en 
somme à l'intérieur du dit cercle être poussées si loin qu'il ne s'agisse de rien moins  
que de savoir si l'analyse en elle-même est fondée ou illusoire.
Il y aurait là un phénomène très troublant si nous ne trouvions pas dans
le même contexte, si l'on peut dire, le fondement de ce qu'on appelle l'in-34-

34



SEMINAIRE 15

formation, qui est institué sur la base de la totale liberté. Seulement, ne l'oublions pas,  
nous sommes dans le contexte américain, et chacun sait que quelle que soit l'ampleur 
d'une liberté de penser, une liberté de jugeote et de toutes les formes sous lesquelles 
elle s'exprime, nous savons très bien ce qu'il en est, c'est à savoir que, en somme, on 
peut dire n'importe quoi, que ce qui compte c'est ce qui est déjà bel et bien installé. Par  
conséquent  à  partir  du  moment  où  les  sociétés  psychanalytiques  sont  fermement 
assises  sur  leur  base,  on  peut  aussi  bien  dire  que  le  concept  de  transfert  est  une  
foutaise. Ça n'affecte rien. C'est de cela qu'il s'agit. Très précisément c'est aussi bien là 
que, pour suivre un autre ton, notre conférencier s'engouffre et que, dès lors,  nous 
allons voir le concept de transfert remis à la discrétion d'une référence à ce qu'on peut  
bien appeler tout de même une historiette, celle dont sans doute, apparemment, il est 
sorti, à savoir l'histoire de Breuer, de Freud et d'Anna O. qui, entre nous, montre des 
choses beaucoup plus intéressantes que ce qu'on en fait à cette occasion, et ce qu'on en 
fait à cette occasion, va fort loin; je veux dire qu'on nous mettra en valeur la relation  
tierce, bien entendu, le fait que Freud a pu d'abord se protéger, se défendre lui-même 
comme on dit, et sous le mode du transfert, en se mettant à l'abri du fait que, comme il 
le dit à sa fiancée, car il y a aussi la fiancée naturellement dans l'explication dont il  
s'agit,  car  il  va  s'agir  de rien de moins  que ce  que j'appelais  l'autre  jour l'acte  de 
naissance de la psychanalyse, il va dire à sa fiancée que c'est des choses bien sûr qui  
ne peuvent arriver qu'à un type comme Breuer.
Un certain style de pertinence, voire d'audace à bon marché, celui qui va nous faire 
apparaître le transfert comme lié entièrement à ces conjonctions accidentelles, voire 
plus tard comme l'annonce l'un d'entre eux, un spécialiste de l'hypnose, que lorsque 
plus tard l'incident se reproduira avec  Freud lui-même, à ce moment-là est entrée la 
bonne. Qui sait, si la bonne n'était pas rentrée, ce qui se serait passé ? Alors là Freud a 
pu rétablir la situation tierce; le surmoi bonnique a joué son rôle et lui a permis de 
rétablir ce qu'il en est dès lors, de la défense naturelle - c'est écrit dans ce rapport -  
quand une femme au sortir de l'hypnose vous saute au cou, c'est de se dire : « mais je  
l'accueille comme une fille ».
Cette sorte de mühen des bagatelles, c'est évidemment ce qui fait de plus en plus la loi  
de ce que j'ai appelé tout à l'heure l'acte d'affirmation de l'analyste. Plus on s'affirme  
de bagatelles, plus on engendre de respect. -35-

35



SEMINAIRE 15

Il est tout de même singulier que ce rapport qui, sans doute ceci se voit à bien des 
signes, et c'est en ce sens que je vous prie à l'occasion d'en prendre connaissance, - ça 
fera  monter  l'achat  de  la  prochaine  Revue  de  psychanalyse,  organe  de  la  Société 
Psychanalytique de Paris -, de voir s'il n'y a pas quelque rapport entre cette méditation 
hardie  et  ce  que  j'énonçais  9  ans  auparavant.  A  la  vérité,  la  question  restera 
éternellement  intranchée  puisque  l'auteur  dans  ces  lignes  n'en  donne  aucun 
témoignage, mais quelques lignes quelques pages plus loin, il lui arrive quelque chose,  
à savoir qu'au moment où il parle, mon Dieu, de ce qui est en question - car c'est une 
avancée personnelle -, le ton qu'il  vient donner aux choses, consiste à y mettre en  
valeur ce qu'il appelle noblement la relation intersubjective.
Chacun sait que si on lit hâtivement Le discours de Rome on peut croire que c'est de ça 
que je parle. On peut découvrir la dimension de la relation intersubjective par d'autres 
truchements que moi, puisque cette erreur, ce contresens qui consiste à croire que c'est 
ce que j'ai réintroduit dans une psychanalyse qui l'ignorait trop, a été fait par maintes 
personnes qui m'entouraient alors, et qu'à être formé par icelles on peut bien en effet  
avancer l'expérience intersubjective comme référence à rappeler dans ce contexte.
... « C'est ce contexte intersubjectif écrit-on, qui me paraît original dans l'analyse, il 
fait éclater les camisoles de force des diagnostics dits "d'affection mentale", non pas 
que  la  psychopathologie  soit  un  vain  mot,  elle  est  à  coup sûr  indispensable  pour 
l'échange entre individus hors de l'expérience, mais  son sens s'évanouit  pendant la 
cure ». Vous voyez le ton à ceci près que entre « non pas que la psychopathologie soit 
un vain mot », et « elle est à coup sûr indispensable », une parenthèse éclate dont je  
vous demande ce qui la justifie là. « A ce propos en relisant un Écrit de Lacan, j'ai été 
étonné de voir qu'il parlait du malade, lui qui s'oriente vers le langage avant tout »...
C'est dans mon propos vous allez voir; je dois dire que je ne sais pas dans lequel de 
mes Écrits je parle du malade, ce n'est en effet pas tout à fait ma façon. Je n'y verrais  
pas en tous les cas d'objection, mais l'idée de refeuilleter les 950 pages de mes Écrits  
pour savoir où je parle du malade ne me serait assurément pas venue.
A la page 70 par contre, je trouve : « le désir », désir de ce qu'on n'est
pas, désir qui ne peut pas être satisfait, ou même désir d'insatisfaction tel -36-

36



SEMINAIRE 15

que Lacan, Lacan dans le même écrit  cité...  (Ah soulagement, nous allons pouvoir 
aller voir)... dans le même écrit cité le présente lestement à propos de la bouchère; et il 
y a une petite note (ce que je dis de la bouchère, qui est assez connu, car c'est un  
morceau plutôt brillant, on pourrait s'attendre que ce soit à ça qu'on renvoie, pas du 
tout,  on renvoie  à  la  bouchère  dans  Freud).  Bon à  moi  ça  me  sert.  Je  peux aller 
chercher non pas le passage de la bouchère que vous trouverez page 620, mais ce dont 
il s'agit
...  «  Cette  théorie,  (je  prends  la  seconde  théorie  du  transfert)  à  quelque  point  de  
ravalement qu'elle soit venue ces derniers temps en France, - il s'agit de la relation  
d'objet, et comme je m'explique, il s'agit de Maurice Bouvet - a, comme le génétisme, 
son origine noble ». C'est Abraham qui en a ouvert le registre, la notion d'objet partiel 
est sa contribution originale. Ce n'est pas ici le lieu d'en démontrer la valeur. Nous 
sommes plus intéressés à en indiquer la liaison à la partialité de l'aspect qu'Abraham 
détache du transfert pour le promouvoir dans son opacité comme la capacité d'aimer, 
comme si c'était là, (cette capacité d'aimer), « une donnée constitutionnelle chez le 
malade où puisse se lire le degré de sa curabilité »...
Je vous passe la suite, ce « chez le malade » est donc mis à l'actif d'Abraham.
Je m'excuse d'avoir développé devant vous une histoire aussi longue, mais c'est pour 
faire  le  lien  entre  ce  qu'à  l'instant  j'appelais  le  psychanalyste  dans  ses  actes 
d'affirmation et l'acte symptomatique sur lequel je mettais l'accent l'instant d'avant. 
Car qu'est-ce que Freud nous apporte dans La psychopathologie de la vie quotidienne  
à propos justement des erreurs et proprement de cette espèce ?
C'est,  nous dit-il,  et  il  le  dit  savamment,  à propos des trois erreurs qu'il  fait  dans  
l'interprétation des rêves. Il les lie expressément au fait qu'au moment où il analyse les  
rêves en question il y a quelque chose qu'il a retenu, mis en suspens du progrès de son 
interprétation. Quelque chose était retenu en ce point précis vous le verrez au chapitre  
X, qui est celui des erreurs, à propos de trois de ces erreurs, nommément celle de la 
fameuse  station  Marburg,  qui  était  Marbach,  d'Hannibal  qu'il  a  transformé  en 
Hasdrubal et de je ne sais quel Médicis qu'il a attribué à l'histoire de Venise, ce qui est  
en effet singulier; c'est toujours à propos de quelque chose où en somme il retenait  
quelque vérité qu'il a été induit à commettre ces erreurs.
-37-

37



SEMINAIRE 15

Le fait que ce soit précisément après avoir fait cette référence à la belle bouchère qui  
était bien difficilement évitable étant donné que suit un petit morceau qui est ainsi  
écrit : « Désir d'avoir ce que l'autre a pour être ce que l'on n'est pas; désir d'être ce que 
l'autre est pour avoir ce que l'on n'a pas, voire désir de ne pas avoir ce que l'on a » etc.  
c'est-à-dire,  un  très  direct  extrait,  -  et  je  dois  le  dire  un  petit  peu  amplifié,  mais  
amplifié d'une façon qui ne l'améliore pas -, de ce que j'ai écrit justement autour de 
cette direction de la cure, quant à ce qu'il s'agit de la fonction phallique. Ne voila-t-il 
pas  touché  le  fait  qu'il  est  singulier  qu'on  soit  reconnaissant,  par  cette  erreur  
évidemment, sinon par la référence irrépressible à mon nom, même si on le met sous 
la rubrique de je ne sais quel achoppement incompréhensible de la part de quelqu'un 
qui parle du langage avant tout, comme il s'exprime, est-ce qu'il n'y a pas là quelque 
chose qui nous fait nous interroger? Sur quoi ? Sur ce qu'il en est de ceci qu'au regard 
d'une  certaine  analyse,  d'un  certain  champ  de  l'analyse,  qu'on  ne  puisse,  même  à 
s'appuyer expressément sur ce que j'avance, le faire qu'à condition de le renier, dirai-
je. Est-ce qu'à soi tout seul ceci ne nous pose pas un problème qui n'est autre que le 
problème, dans l'ensemble, du statut que reçoit l'acte psychanalytique, d'une certaine 
organisation cohérente et qui est, pour l'instant, celle qui règne dans la communauté 
qui s'en occupe.
Faire cette remarque, manifester le surgissement, à un niveau qui n'est certes pas celui 
de l'inconscient, d'un mécanisme qui est précisément celui que Freud met en valeur au 
regard de l'acte, je ne dirai pas le plus spécifique, mais de la nouvelle dimension de 
l'acte qu'introduit  l'analyse,  ceci  même,  je veux dire faire ce rapprochement,  et  en 
poser la question, ceci même est un acte, le mien. Je vous demande seulement pardon 
qu'il m'ait pris pour se clore un temps qui a pu vous paraître démesuré; mais ce que je 
voudrais ici introduire. c'est quelque chose qui m'est bien difficile à introduire devant 
une assemblée  justement  aussi  nombreuse,  où les  choses  peuvent  retentir  de  mille 
façons déplacées. Je ne voudrais pas, pourtant, que soit déplacée la notion que je veux 
introduire. J'aurai sans doute à la reprendre. Elle a vous allez voir, son importance.  
Elle n'est pas sans que depuis longtemps sous ses formes clefs que j'emploie, je n'en 
aie annoncé la venue un beau jour.
Éloge de la connerie.
Il y a longtemps que j'en ai produit le projet, l’œuvre éventuelle, disons  qu'après tout, 
à notre époque ce serait là chose à mériter le succès vérita-38-

38



SEMINAIRE 15

blement prodigieux dont on ne peut se surprendre qui est celui qui fait que dure encore 
dans la bibliothèque de tout un chacun, médecin, pharmacien, dentiste,  L'éloge de la  
folie d'Erasme qui, Dieu sait, ne nous atteint plus.
L'éloge de la connerie serait assurément opération plus subtile à mener car, à la vérité, 
qu'est-ce que la connerie ? Si je l'introduis au moment de faire le vrai pas essentiel 
concernant ce qu'il en est de l'acte analytique, c'est pour faire remarquer que ce n'est 
pas une notion. Dire ce que c'est est difficile. C'est quelque chose comme un nœud, un 
nœud  autour  de  quoi  s'édifient  bien  des  choses,  et  se  délèguent  toutes  sortes  de 
pouvoirs, qui est assurément quelque chose de stratifié, et on ne peut pas la considérer 
comme  simple.  A  un  certain  degré  de  maturité,  si  je  puis  dire,  c'est  plus  que 
respectable.  Ça  n'est  peut-être  pas  ce  qui  mérite  le  plus  de  respect  mais  c'est 
assurément ce qui en recueille.
Je dirai que ce respect relève d'une fonction particulière, qui est tout à fait liée à ce que  
nous  avons  à  mettre  ici  en  relief  une  fonction  de  «  déconnaissance  »  si  je  puis 
m'exprimer ainsi,  et  si  vous me permettez de m'amuser un peu, de rappeler qu'« il  
déconnait » dit-on. Est-ce qu'il n'y a pas là un cryptomorphème ? Est-ce que ça ne  
serait pas à le prendre au présent que surgirait le statut solidement établi de la connerie 
?
On croit toujours que c'est un imparfait : « il déconnait à plein tuyaux... » par exemple.  
Mais c'est qu'à la vérité, c'est là un terme qui, comme le terme de « je mens » fait  
toujours obstacle à être employé au présent.
Quoi qu'il en soit, il est fort difficile de ne pas voir que le statut de la connerie en 
question en tant qu'institué sur le « il déconnait » ne revêt pas seulement le sujet que le 
dit verbe comporte. Il y a là dans cet abord je ne sais quoi d'intransitif et de neutre du 
genre « il pleut » qui fait toute la portée du dit morphème.
L'important, c'est : il déconnait quoi ? Eh bien, c'est là ce par quoi se distingue ce que  
j'appellerai la vraie dimension de la connerie. C'est que ce « elle déconnait », c'est  
quelque chose qui, à la vérité, est ce qui mérite d'être affecté de ce terme, à savoir de 
s'appeler  la  connerie.  La vraie  dimension  de la  connerie  est  indispensable  à  saisir 
comme étant ce à quoi a à faire l'acte psychanalytique. Car si vous y regardez de près 
et nommément dans ces chapitres que Freud nous met sous la rubrique de la mépri-39-

39



SEMINAIRE 15

se et sous celle des actes accidentels et symptomatiques, ces actes se distinguent tous 
et tout un chacun par une grande pureté. Mais observez quand il s'agit par exemple de 
la célèbre histoire de tirer ses clés devant telle porte, qui sont justement celles qui ne  
conviennent  pas;  prenons  les  cas  dont  Jones  parle,  parce  que  Freud  a  montré  la 
signification et la valeur de ce que peut avoir ce petit acte, Jones va nous raconter une 
histoire qui se termine par : « J'aurais aimé être ici comme chez moi ». Dix lignes plus 
loin nous sommes à la clôture d'une autre histoire qui interprète le même geste à dire: 
« J'aurais été mieux chez moi ». Ce n'est tout de même pas pareil!
De la pertinence de la notation de cette fonction de lapsus, du ratage dans l'usage de la 
clé à son interprétation flottante, équivoque, est-ce qu'il n'y a pas l'indication que vous 
retrouverez facilement à considérer mille autres des faits rassemblés dans ce registre et 
nommément les quelque vingt-cinq ou trente premiers que  Freud nous collectionne? 
C'est qu'en quelque sorte, ce que l'acte nous transmet, c'est quelque chose qu'il nous 
figure assurément de façon signifiante et pour laquelle l'adjectif qui conviendrait serait  
de dire qu'elle n'est pas si conne.
C'est bien là l'intérêt fascinant de ces deux chapitres. Mais que tout ce qui essaie de s'y 
adapter comme qualification interprétative représente déjà cette certaine forme de dé-
connaissance, de chute et d'évocation où il faut bien le dire, dans plus d'un cas ici tout  
à fait radical de ce qui ne peut se sentir que comme connerie; même si l'acte, ce qui ne  
fait pour nous aucun doute car à ce point de surgissement de ce qu'il y a d'original 
dans l'acte symptomatique, il ne fait aucun doute qu'il y a là une ouverture, un trait de 
lumière, quelque chose d'inondant et qui pour longtemps ne sera pas refermé.
Quelle est la nature de ce message dont Freud nous souligne qu'à la fois, il ne sait pas 
qu'il se le donne à lui-même et que pourtant il tient à ce qu'il ne soit pas connu. Qu'est-
ce qui se gîte au dernier terme dans cet étrange registre qui, semble-t-il, ne peut être  
repris dans l'acte psychanalytique qu'à déchoir de son propre niveau?
C'est  pourquoi  je  voudrais  aujourd'hui  introduire,  avant  de  vous  quitter,  ce  terme 
glissant,  ce  terme  scabreux  qui,  à  la  vérité,  n'est  pas  aisément  maniable  dans  un 
contexte social aussi large, qu'on note bien sûr d'injure et de péjoration qui s'attache 
dans la langue française à cet étrange mot « le con » qui, soit dit entre parenthèses,  
n'est trouvable ni dans Littré ni dans -40-

40



SEMINAIRE 15

Robert,  seul  le  Bloch  et  von  Wartburg,  toujours  honneur  à  lui,  nous  donne  son 
étymologie: cunnus (latin).
Assurément, pour développer ce qu'il en est en français de la fonction de ce mot « le  
con », pourtant dans notre langue et nos échanges si fondamental, c'est bien le cas où 
le structuralisme aurait lieu de s'articuler de ce qui lie l'un à l'autre, le mot et la chose. 
Mais comment faire? Comment faire, sinon à introduire ici, je ne sais quoi qui serait  
l'interdiction aux moins de 18 ans, à moins que ce soit aux plus de 40.
C'est pourtant ce dont il s'agit, et quelqu'un dont nous avons les paroles dans un livre 
qui se distingue par la toute spéciale - jamais je crois personne n'a fait cette remarque - 
absence de la connerie, à savoir les Évangiles, a dit: « Rendez à César ce qui est à 
César et à Dieu ce qui est à Dieu ». Observez naturellement que jamais personne ne  
s'est aperçu que c'est absolument énorme de dire : « Rendez à Dieu » ce qu'il a mis  
dans le jeu. Qu'importe. Pour le psychanalyste, la loi est différente. Elle est : « Rendez 
à la vérité ce qui est à la vérité, et à la connerie ce qui est à la connerie ».
Eh  bien,  ce  n'est  pas  si  simple.  Parce  qu'elles  se  recouvrent  et  que  s'il  y  a  une 
dimension qui est là, propre à la psychanalyse, ce n'est pas tant la vérité de la connerie  
que la connerie de la vérité.
Je veux dire, que mis à part les cas où nous pouvons aseptiser, ce qui revient à dire 
asexuer, la vérité, c'est-à-dire à non plus faire comme en logique, qu'une valeur avec 
un grand V qui fonctionne en opposition à un grand F, partout où la vérité est en prise  
sur autre chose, nommément sur notre fonction d'être parlant, la vérité se trouve mise  
en difficulté de l'incidence où quelque chose qui est le centre dans ce que je désigne, 
dans l'occasion, sous le terme de la connerie, et qui veut dire ceci - je vous montrerai 
la prochaine fois que Freud le dit aussi dans ce même chapitre, encore que quiconque 
le  laisse  passer  -  et  qui  veut  dire,  c'est  que l'organe qui  donne si  je  puis  dire,  sa 
catégorie à l'attribut  dont il  s'agit,  est  justement  marqué de ce que j'appellerai une 
inappropriation particulière à la jouissance. Que c'est de là que prend son relief ce dont 
il s'agit, à savoir le caractère irréductible de l'acte sexuel à toute réalisation véridique; 
que c'est  de cela qu'il  s'agit  dans l'acte psychanalytique,  car l'acte psychanalytique 
assurément s'articule à un autre niveau; et ce qui à cet autre niveau répond à cette  
déficience qu'éprouve la vérité de son approche du champ sexuel, voilà ce qu'il nous 
faut interroger dans son statut.
-41-

41



SEMINAIRE 15

Pour vous suggérer ce dont il s'agit, je prendrai un exemple : un jour j'ai recueilli de la 
bouche d'un charmant  garçon qui  avait  tous les droits  à  ce  qu'on l'appelle  un con 
l'anecdote suivante. Il lui était arrivé une mésaventure : il avait rendez-vous avec une 
petite fille qui  l'avait  laissé tomber comme une crêpe. «J'ai  bien compris me dit-il 
qu'encore une fois c'était une femme de non-recevoir ». Il appelait ça comme ça.
Qu'est-ce que c'est cette charmante connerie, car il le disait comme ça, de tout son 
cœur. Il avait entendu se succéder trois mots, il les appliquait. Mais supposez qu'il l'ait  
fait exprès, ce serait un trait d'esprit. A la vérité le seul fait que je vous le rapporte, que 
je le porte au champ de l'Autre en fait un trait d'esprit, effectivement. C'est très drôle, 
pour tout le monde, sauf pour lui et pour celui qui le reçoit face à face de lui. Mais dès 
qu'on le raconte, c'est extrêmement amusant. De sorte qu'on aurait tout à fait tort de 
penser que le con manque d'esprit, même si c'est d'une référence à l'Autre que cette 
dimension s'ajoute.
Pour tout  dire,  ce qu'il  en est  de notre position vis-à-vis de cette petite historiette 
amusante,  c'est  exactement  toujours ce à quoi  nous avons affaire chaque fois qu'il 
s'agit de mettre en forme ce que nous saisissons comme dimension, non pas au niveau 
de tous les registres de ce qui  se passe dans l'inconscient,  mais  à très proprement  
parler dans ce qui ressortit à l'acte psychanalytique.
Je voulais simplement introduire aujourd'hui ce registre assurément, vous le devinez, 
scabreux. Mais, vous le verrez, il est utile.
-42-

42



SEMINAIRE 15

LEÇON III 29 NOVEMBRE 1967
Au début  d'un article sur le contre-transfert  publié en 1960,  un bon psychanalyste 
auquel nous ferons une certaine place aujourd'hui, le Docteur Winnicott, écrit que le 
mot de contre-transfert doit être rapporté à son usage original et, à ce propos, pour 
l'opposer,  fait  état  du  mot  self.  Un mot  comme  self  dit-il,  là  il  faut  que  j'use  de 
l'anglais:  Naturally knows more than we do :  en sait naturellement plus que nous ne 
pouvons faire, ou que nous ne faisons. C'est un mot qui, dit-il, uses us and commands  
us, nous prend en charge, peut nous commander si je puis dire.
C'est une remarque, mon Dieu, qui a bien son intérêt à voir sous une plume qui ne se  
distingue pas par une référence spéciale au langage, comme vous allez le voir.
Ce trait m'a paru piquant et le sera encore plus de ce que j'en aurai à évoquer devant 
vous aujourd'hui de cet auteur. Mais aussi bien, pour vous, prend-il son prix de ce que, 
que vous le soupçonniez ou pas, vous voilà intégrés dans un discours qu'évidemment 
beaucoup d'entre vous ne peuvent voir dans son ensemble.
Je veux dire que ce que j'avance cette année n'a son effet que de ce qui a précédé, et ce  
n'est pas pour autant que de l'aborder maintenant - si tel est le cas de certains d'entre 
vous - vous soumet moins à son effet. Curieusement, en raison de ceci, c'est qu'en 
somme ce discours - vous trouverez peut-être qu'un peu j'insiste dans ce sens - ne vous  
est pas en somme directement adressé. Il est adressé à qui ? mon Dieu je le répète à
chaque fois : à des psychanalystes, et dans des conditions telles qu'il faut -43-

43



SEMINAIRE 15

bien  dire  qu'il  leur  est  adressé  à  partir  d'une  certaine  atopie.  Atopie  qui  serait  la  
mienne propre et donc qui a à dire ses raisons. C'est précisément ces raisons qui vont 
se trouver ici, j'entends aujourd'hui, un peu plus accentuées. Il y a une rhétorique, si je 
puis dire, de l'objet de la psychanalyse, dont je prétends qu'elle est liée à un certain 
mode de l'enseignement de la psychanalyse qui est celui des sociétés existantes. Cette 
relation peut  ne pas paraître immédiate,  et  en effet,  pourquoi  le serait-elle pourvu 
qu'au prix d'une certaine investigation on puisse en sentir la nécessité.
Pour partir de là, à savoir d'un exemple de ce que j'appellerai un savoir normatif sur ce 
qui est une conduite utile avec tout ce que cela peut comporter d'extension sur le bien 
général, et sur le bien particulier, je prendrai un échantillon qui vaudra ce qu'il vaudra, 
mais qui vaudra du fait qu'il est typique et que relevant de la plume d'un auteur bien 
connu, simplement, pour si peu que vous soyez initiés à ce qu'il en est de la méthode 
analytique en tant qu'à savoir en gros de quoi il s'agit, de parler pendant des semaines 
et des mois à raison de plusieurs séances par semaine, et de parler d'une certaine façon 
particulièrement dénouée, dans des conditions qui, précisément, s'abstraient de toute 
visée concernant cette référence à la norme, à l'utile, précisément, peut-être, pour y 
revenir, mais d'abord à s'en libérer de façon telle que le circuit, avant d'y revenir, soit  
le plus simple qui se puisse.
Je crois que les lignes que j'ai choisies, prises où elles se trouvent, à savoir en tête d'un 
article très expressément sous la plume d'un auteur qui l'a publié en l'année 1955, ont 
mis  en question le concept de caractère génital.  Voici à peu près d'où il  part pour  
effectivement apporter une critique sur laquelle je n'ai pas à m'étendre : aujourd'hui 
c'est du style qu'il s'agit. C'est un morceau du classique M. Fenichel, d'autant que de  
l'aveu de l'auteur, je veux dire l'auteur le précisant bien, Fenichel fait partie de la base 
de cet enseignement de la psychanalyse dans les instituts.
Un caractère normal, génital, est un concept idéal, dit-il lui-même; cependant il est  
certain que l'achèvement de la primauté génitale comporte une avance décisive dans la 
formation  du  caractère.  Le  fait  d'être  capable  d'obtenir  pleine  satisfaction  par 
l'orgasme génital rend la régulation de la sexualité, régulation physiologique possible, 
et ceci met un terme au timing
up, c'est-à-dire à la barrière, à l'endiguement des énergies instinctuelles -44-

44



SEMINAIRE 15

avec  leurs  effets  malheureux  sur  le  comportement  de  la  personne.  «  Il  fait  aussi  
quelque chose pour le plein développement du love, de l'amour et de la haine » ajoute-
t-on entre  parenthèses,  c'est-à-dire  le  surmontement  de l'ambivalence.  En outre,  la 
capacité de décharger de grandes quantités d'excitation signifie la fin des  reaction 
formations,  des  formations  réactionnelles,  et  un  accroissement  de  la  capacité  de 
sublimer.
Le complexe d Œdipe et les sentiments inconscients de culpabilité de source infantile 
peuvent maintenant être réellement dépassés quant aux émotions; elles ne sont plus 
gardées en réserve mais peuvent être mises en valeur par l'ego; elles forment une part  
harmonieuse de la personnalité totale. Il n'y a plus aucune nécessité de se garder des 
impulsions prégénitales encore impératives dans l'inconscient, leur inclusion dans la 
totale personnalité - je m'exprime comme le texte - et sous la forme de traits ou de  
poussées  de  la  sublimation,  devient  possible.  Cependant,  dans  les  caractères 
névrotiques,  les  impulsions  pré-génitales  retiennent  leurs  caractères  sexuels  et 
troublent les relations rationnelles avec les objets, « cependant que c'est comme ça 
chez les neurotics », dans le caractère normal elles servent comme partielles le but de 
pré-plaisir ou de plaisir préliminaire, sous la primauté de la zone génitale. Mais pour 
autant  qu'elles  viennent  dans  une  plus  grande  proportion  elles  sont  sublimées  et 
subordonnées à l'ego, et à reasonableness, la raisonnabilité, je crois qu'on ne peut pas 
traduire autrement.
Je ne sais pas ce que vous inspire un tableau si enchanteur et s'il vous paraît alléchant.  
Je ne crois pas que quiconque - analyste ou pas - pour peu qu'il ait un peu d'expérience 
des  autres  et  de  soi-même,  puisse  un  instant  prendre  au  sérieux  cette  étrange 
berquinade. La chose est, à proprement parler, fausse, tout à fait contraire à la réalité 
et à ce qu'enseigne l'expérience.
Je me suis livré aussi, dans mon texte, dans un texte que j'évoquais l'autre jour, celui 
de La direction de la cure évidemment, à quelques dérisions de ce qui avait pu en être 
amené, dans un autre contexte et sous une forme même littérairement beaucoup plus 
vulgaire - le ton dont on pouvait parler à une certaine date, justement celle de ce texte, 
vers 1958 - de la primauté de la relation d'objet et des perfections où elle atteignait les 
effusions  de  joie  interne  qui  ressortaient  d'être  parvenues  à  cet  état  sommet,  à 
proprement parler ridicule, et à la vérité ne valant même pas la peine d'être ici reprise  
sous quelque plume qu'elle ait été émise alors.
-45-

45



SEMINAIRE 15

La singularité est de se demander comment de telles énonciations peuvent garder, je 
ne dirai pas l'aspect de sérieux, en fait elles ne l'ont pour personne, mais paraissent  
répondre à une certaine nécessité concernant, comme on le disait au début de ce qui  
est ici énoncé, d'une sorte de point idéal qui aurait au moins cette vertu de représenter 
sous  une  forme  négative  l'absence  donc  de  tous  les  inconvénients  qui  seraient 
apportés,  qui  seraient  l'ordinaire  des  autres  états.  Il  n'en vient  pas  à  l'idée  d'autre 
raison.
Ceci est naturellement à relever pour autant que nous pouvons saisir le mécanisme en 
son essence à savoir nous rendre compte dans quelle mesure le psychanalyste est en 
quelque  sorte  appelé,  voire  contraint,  à  des  fins  qu'on  appelle  abusivement 
didactiques, de tenir un discours qui en somme, on pourrait dire, n'a rien à faire avec 
les problèmes que lui propose et de la façon la plus aiguë, la plus quotidienne, son 
expérience.
La  chose,  à  la  vérité,  a  une  certaine  portée  pour  autant  qu'elle  permet trait  de 
s'apercevoir qu'un discours, dans la mesure - et  ce n'est rien en dire - d'où sort un 
certain nombre de clichés, ne s'en trouve pas moins, jusqu'à un certain point, inopérant 
à les réduire, dans le contexte psychanalytique, et encore bien plus quant à ce qui est 
de  l'organisation  de  l'enseignement.  Bien  sûr,  personne  ne  croit  plus  à  un  certain 
nombre de choses, ni non plus n'est bien à l'aise dans un certain style classique. Mais 
au fond sur beaucoup de points, de plans d'application, il n'en reste pas moins que cela 
ne change rien. Je veux dire qu'aussi bien peut-on voir simplement dans mon discours 
repris, je veux dire dans certaines de ses formes, de ses phrases, de ses énoncés, voire  
ses tournures, repris dans un contexte qui, quant à son fond, ne change guère.
J'avais demandé, il y a assez longtemps, à une personne qu'on a pu voir dans d'autres 
temps  plus  récents  ici  fréquenter  assidûment  ce  que  j'essayais  d'ordonner,  j'avais 
demandé : «Après tout, vu vos positions générales, qu'est-ce que vous pouvez trouver 
d'avantageux à suivre mes conférences ? » Mon Dieu, avec le sourire de quelqu'un qui 
s'entend, je veux dire de quelqu'un qui sait bien ce qu'il veut dire : « Personne, me  
répondit-il, ne parle de la psychanalyse comme ça ». Grâce à quoi, bien sûr, cela lui 
donne matière et choix à adjoindre à son discours un certain nombre d'ornements, de  
fleurettes,  ce  qui  ne  l'empêche  pas  à  l'occasion,  de  rapporter  radicalement  à  la 
tendance supposée par lui constitutive d'une certaine inertie psychique, de rapporter 
radicalement le statut, l'or-46-

46



SEMINAIRE 15

dinateur  de la  séance analytique  en elle-même  -  j'entends dans sa  nature,  dans sa 
finalité aussi - à un retour qui se produisait par une sorte de penchant, de glissement 
tout  ce  qu'il  y  a  de  plus  naturel  vers  cette  fusion  où  quelque  chose  qui  fut  
essentiellement de sa nature, cette prétendue fusion supposée à l'origine entre l'enfant 
et  le  corps  maternel,  et  c'est  à  l'intérieur  de  cette  sorte  de  figure,  de  schéma  
fondamental, que se produirait quoi? Mon fameux ça parle.
Vous voyez bien l'usage qu'on peut faire d'un discours à le répandre sectionné de son 
contexte qui était qu'à dire ça parle à propos de l'inconscient, le n'ai strictement jamais 
voulu parler du discours de l'analysé, - comme on dit de façon impropre, il vaudrait  
mieux dire l'analysant - nous reviendrons là-dessus dans la suite, mais assurément qui, 
même, sauf à vouloir abuser de mon discours, peut supposer qu'il y ait quoi que ce soit 
dans l'application de la règle qui relève en soi du ça parle qui le suggère, qui l'appelle. 
En aucune façon, du moins, voyez-vous, aurais-je eu ce privilège d'avoir renouvelé 
après Freud, après Breuer, le miracle de la grossesse nerveuse, si cette façon d'évoquer  
la concavité du ventre maternel peut représenter ce qui se passe à l'intérieur du cabinet 
de l'analyste, est bien en effet ce qui se trouve justifié à un autre niveau, ce miracle, je  
l'aurais renouvelé, mais sur les psychanalystes. Est-ce à dire que j'analyse les analystes  
?
Parce qu'après tout on pourrait dire cela, c'est même tentant, il y a toujours des petits 
malins  pour  trouver des formules  élégantes  comme cela  qui  résument  la  situation. 
Dieu merci,  j'ai mis une barrière à l'avance aussi de ce côté là en écrivant je crois 
quelque part - je ne sais pas si c'est encore paru - à propos d'un rappel, il s'agissait d'un  
petit compte rendu que j'ai fait de mon séminaire de l'année dernière, d'un rappel de 
ces deux formules qu'il n'y a pas dans mon langage d'Autre de l'Autre, l'Autre dans ce 
cas étant écrit avec un grand A. Qu'il n'y a pas, pour répondre à un vieux murmure de 
mon séminaire de Sainte-Anne, hélas, je suis bien au regret de le dire, de vrai sur le  
vrai. De même n'y a-t-il nullement à considérer la dimension du transfert du transfert. 
Ceci veut dire d'aucune réduction transférentielle possible, d'aucune reprise analytique 
du statut du transfert lui-même.
Je suis toujours un peu embarrassé, vu le nombre de ceux qui occupent cette salle cette 
année, quand j'avance de pareilles formules, parce qu'il -47-

47



SEMINAIRE 15

peut y en avoir certains qui n'ont aucune espèce d'idée de ce qu'est le transfert, après  
tout. C'est même le cas le plus courant, surtout s'ils en ont entendu parler. Vous allez 
le voir, dans la suite de ce que j'ai à dire aujourd'hui.
Pointons ici que, je l'ai tout de même déjà avancé la dernière fois, que l'essence de  
cette position du concept du transfert est ce que ce concept permet à l'analyste; c'est  
même ainsi que certains analystes, ai-je avancé la dernière fois, et mon Dieu, combien  
vainement, se croient en devoir de justifier le concept du transfert au nom de quoi, 
mon Dieu, quelque chose qui leur paraît à eux-mêmes bien menacé, bien fragile, à 
savoir d'une sorte de supériorité dans la possibilité d'objectiver, d'objectivation, ou de 
qualité  d'objectivité  éminente  qui  serait  ce  qu'aurait  acquis  l'analyste  et  qui  lui 
permettrait  dans une situation apparemment  présente d'être en droit  de la référer à  
d'autres  situations  qui  l'expliquent  et  qu'elle  ne  fait  que  reproduire  avec  donc  cet 
accent d'illusoire ou d'illusions que ceci comporte.
J'ai  déjà  dit  que,  loin  que  cette  question  qui  paraît  s'imposer,  qui  paraît  même  
comporter  une certaine dimension de rigueur chez celui  qui  en avance en quelque 
sorte l'interrogation, la critique, elle, est purement superflue et vaine pour la simple  
raison que le transfert,  sa manipulation,  comme telle,  la  dimension du transfert,  la  
première face strictement cohérente à ce que je suis en train d'essayer de produire cette 
année devant vous sous le nom d'acte psychanalytique.  Hors de ce que j'ai  appelé 
manipulation du transfert, il n'y a pas d'acte analytique.
Ce  qu'il  s'agit  de  comprendre,  ce  n'est  pas  la  légitimation  du  transfert  dans  une 
référence  qui  en  fonderait  l'objectivité,  c'est  de  s'apercevoir  qu'il  n'y  a  pas  d'acte 
analytique sans cette référence. Et,  bien sûr, l'énoncer ainsi n'est pas dissiper toute  
objection, mais c'est justement parce que l'énoncer ainsi n'est pas, à proprement parler, 
désigner ce qui fait l'essence du transfert, c'est pour cela que nous avons à y avancer  
plus loin.
Que nous soyons forcés de le faire, que je sois nécessité à le faire devant vous, au  
moins  suggère que cet acte analytique c'est  précisément  ce qui aurait  été le moins 
élucidé par le psychanalyste lui-même. Bien plus, que ce fût ce qui fut plus ou moins  
complètement  éludé;  et  pourquoi  pas,  pourquoi  ne  pas  en  tout  cas  s'interroger  de 
savoir si la situation n'est pas ainsi, parce que cet acte il ne peut que l'être, éludé, après  
tout. Pourquoi -48-

48



SEMINAIRE 15

pas? Pourquoi pas jusqu'à Freud et son interrogation de la Psychopathologie de la vie  
quotidienne, ce que nous appelons maintenant, ce qui est courant, ce qui est à la portée 
de nos modestes entendements sous le nom d'acte symptomatique, d'acte manqué, qui 
eût songé, et même qui songe encore à leur donner le sens plein du mot acte ?
Malgré tout, l'idée de ratage dont  Freud dit que ce n'est qu'un abri derrière lequel se 
dissimule ce qui est à proprement appeler des actes, cela ne fait rien, on continue à les 
penser en fonction du ratage, sans donner un sens plus plein au terme d'acte.
Pourquoi  donc n'en serait-il  pas de même  de ce qu'il  en est  de l'acte analytique ? 
Assurément  ce qui peut nous éclairer  c'est si  nous pouvons, nous, en dire quelque 
chose  qui  aille  plus  loin.  En  tous  les  cas,  il  se  pourrait  bien  qu'il  ne  puisse  être 
qu'éludé,  si  par  exemple  ce  qui  arrive  quant  il  s'agit  d'acte,  c'est  qu'il  soit  en 
particulier, tout à fait insupportable, insupportable quant à quoi? Il ne s'agit pas de 
quelque chose d'insupportable,  subjectivement  tout  au moins  je ne le suggère  pas. 
Pourquoi pas insupportable comme il convient aux actes en général, insupportable en 
quelqu'une de ses conséquences. J'approche, vous le voyez, par petites touches, je ne 
peux pas dire ces choses en termes tout de suite affichés - si l'on peut dire - non pas du 
tout qu'à l'occasion je ne le pratique pas, mais parce qu'ici en cette matière qui est 
délicate, ce qu'il s'agit d'éviter avant tout, c'est le malentendu.
Cette conséquence de l'acte analytique, me direz-vous, elle devrait être bien connue, 
elle devrait être bien connue par l'analyse didactique; seulement moi, je parle de l'acte 
du psychanalyste. Dans la psychanalyse didactique, le sujet qui, comme il s'exprime, 
s'y soumet, l'acte psychanalytique, là, n'est pas sa part. Ce n'est pas pour autant qu'il ne 
pourrait  avoir soupçon de ce qui résulte pour l'analyste de ce qui se passe dans la 
psychanalyse didactique.
Seulement voilà, les choses jusqu'à présent sont telles que tout est fait pour que lui soit  
dérobé, mais d'une façon tout à fait radicale, ce qu'il en est de la fin de la psychanalyse  
didactique du côté du psychanalyste.
Ce masquage qui est foncièrement lié à ce que j'appelais tout à l'heure l'organisation 
des sociétés psychanalytiques,  cela pourrait  être en somme une pudeur subtile,  une 
façon délicate de laisser quelque chose
à sa place, suprême raffinement de politesse extrême-orientale. Il n'en -49-

49



SEMINAIRE 15

est rien. Je veux dire que ce n'est pas tout à fait sous cet angle que les choses doivent 
être considérées, mais plutôt sur ce qui en rejaillit sur la psychanalyse didactique elle-
même, c'est à savoir qu'en raison même de cette relation, cette séparation que je viens 
d'articuler, il en résulte que le même black out existe sur ce qu'il en est de la fin de la 
psychanalyse didactique.
On a quand même écrit un certain nombre de choses insatisfaisantes, incomplètes sur  
la  psychanalyse  didactique.  On a écrit  aussi  des choses  bien instructives  par  leurs 
défauts sur la terminaison de l'analyse, mais on n'a strictement jamais encore réussi à  
formuler - je veux dire noir sur blanc - je ne dis pas quoi que ce soit de valable, quoi 
que ce soit, oui ou non... mais rien, sur ce qui peut être la fin, dans tous les sens du 
mot de la psychanalyse didactique.
Je laisse ici seulement ouvert le point de savoir s'il y a un rapport, il y a le rapport le  
plus étroit entre ce fait et le fait que rien n'a jamais non plus été articulé sur ce qu'il en  
est de l'acte psychanalytique.
Je le répète, si l'acte psychanalytique est très précisément ce à quoi le psychanalyste  
semble opposer la plus forcenée méconnaissance, ceci est lié non pas tant à une sorte  
d'incompatibilité  subjective,  le  côté  subjectivement  intenable  de  la  position  de 
l'analyste, ce qui, assurément peut être suggéré, Freud n'y a pas manqué, et bien plus 
dis-je,  de  ce  qui,  une fois  la  perspective de l'acte  acceptée,  en résulterait  quant  à  
l'estimation que peut faire l'analyste de ce qu'il recueille quant à lui, dans les suites de  
l'analyse, dans l'ordre à proprement parler du savoir.
Puisque après tout j'ai ici un public où semble-t-il, - quoique depuis deux ou trois fois 
je ne repère plus bien - où il y a une certaine proportion de philosophes, j'espère qu'on 
ne m'en voudra pas trop, c'est arrivé, même à Sainte-Anne, d'obtenir une tolérance qui 
aille aussi loin: il m'est arrivé de parler tout un trimestre et même un peu plus du  
Banquet de Platon, justement à propos du transfert.
Eh  bien!  je  demanderai  aujourd'hui  au  moins  à  quelques  uns,  si  cela  peut  les 
intéresser, d'ouvrir un dialogue qui s'appelle le Menon. Il m'est arrivé de parler tout un 
trimestre du Banquet de Platon à propos du transfert. Aujourd'hui je vous demanderai 
d'ouvrir le Menon.
Il est même arrivé autrefois que mon cher ami Alexandre Koyré avait bien voulu nous 
faire l'honneur et la générosité de nous parler du Menon. -50-

50



SEMINAIRE 15

Ça n'a pas fait long feu. Les psychologues qui étaient là ont dit : « C'est bon pour cette  
année, mais fini, hein maintenant! Mais non, mais non, mais non, mais non. Entre gens 
sérieux, ce n'est pas de cette eau-là que nous nous chauffons ».
Pourtant je vous assure que vous n'aurez rien à perdre à le pratiquer un tout petit peu, 
tout  simplement  à  le  rouvrir.  J'ai  trouvé  au  paragraphe  85  selon  la  numérotation 
d'Henri Estienne
Oukon oudenos  didaksantos all épotésantos épistétai analabon autos eks auton tèn  
épistémen
« Il  saura  donc  sans  avoir  eu  de  maître,  grâce  à  de  simples  interrogations,  ayant 
retrouvé de lui-même en lui-même sa science ».
Et la réplique suivante
« Mais retrouver de soi-même en soi sa science, n'est-ce pas précisément se resouvenir 
? ». Cette science qu'il a maintenant, ne faut-il pas ou bien qu'il l'ait reçue à un certain  
moment, ou bien qu'il l'ait toujours eue ?
Tout de même, pour des analystes, poser la question en ces termes, est ce qu'on n'a pas 
le sentiment qu'il y a là quelque chose dont on n'est pas bien sûr que cela s'applique, je 
veux dire de la façon dont c'est dit dans ce texte, mais enfin que c'est fait pour nous 
rappeler quelque chose ?
En fait,  c'est  un dialogue sur  la  vertu.  Appeler  ça  la  vertu,  ce  n'est  pas  plus  mal 
qu'autre  chose.  Pour  beaucoup,  ce  mot  et  les  mots  qui  y  ressemblent  ont  résonné 
diversement depuis, à travers les siècles. Il est certain que le mot vertu a maintenant 
une ouverture, une résonance, qui n'est pas tout à fait celle de l'aretè dont il s'agit dans 
le Menon, puisque aussi bien l'aretè irait plutôt du côté de la recherche du bien. On est 
frappé de la saisir, au sens du bien profitable et utile comme on dit. Ce qui est fait pour 
nous faire apercevoir que nous aussi nous avons fait un retour là, que ce n'est pas tout 
à fait sans rapport avec ce qu'après ce long détour nous est parvenu à se formuler dans 
le discours d'un Bentham. J'ai déjà fait référence à l'utilitarisme, au temps déjà passé,  
lointain même, où j'ai pris en charge d'énoncer pendant une année quelque chose qui 
s'appelait l'Éthique de la psychanalyse.
-51-

51



SEMINAIRE 15

C'était, si mon souvenir est bon, l'année 1958-1959; à moins que ce ne soit pas tout à 
fait cela; puis l'année suivante, ce fut le  Transfert.  Comme depuis quatre ans que je 
parle ici, une certaine correspondance pourrait se faire de chacune de ces années avec 
deux, et dans l'ordre, des années de mon enseignement précédent,  nous arriverions 
donc au niveau de cette année quatrième à quelque chose qui répond à la septième et à 
la huitième année de mon séminaire précédent, faisant écho en quelque sorte à l'année 
sur l'Éthique, ce qui se lit bien dans mon énoncé même de l'acte psychanalytique et de 
ce  que  cet  acte  psychanalytique  que  ce  soit  de  quelque  chose  de  tout  à  fait  lié 
essentiellement au fonctionnement du transfert, voilà qui permettra à certains tout au 
moins de s'y retrouver dans une certaine marche qui est la mienne.
Donc, il s'agit de l'aretè et d'une aretè qui au départ nous pose sa question dans un 
registre qui n'est pas du tout pour désorienter un analyste puisque aussi bien ce dont il 
s'agit  c'est  un  premier  modèle  donné  de  ce  que  veut  dire  ce  mot  dans  le  texte 
socratique de la bonne administration politique, c'est-à-dire de la cité. Quant à ce qui 
est de l'homme, il est curieux que dès le premier temps apparaisse la référence à la  
femme disant que, mon Dieu, la vertu de la femme c'est la bonne ordonnance de la  
maison. Moyennant quoi, les voilà tous les deux du même pas sur le même plan, il n'y 
a pas de différence essentielle et en effet, si c'est comme cela qu'on le prend, pourquoi 
pas?
Je ne rappelle ceci que parce que, parmi les mille richesses qui vous seront suggestives 
de ce texte, si vous voulez bien le lire de bout en bout, vous pourrez toucher là du  
doigt que la caractéristique d'une certaine morale, proprement la morale traditionnelle,  
a toujours été d'éluder, mais c'est fait admirablement en l'espèce, d'escamoter au départ 
dans les premières répliques, de sorte qu'on n'a plus à en parler, de ne même pas poser 
la question justement tellement intéressante pour nous, analystes,  en tant que nous 
sommes analystes, bien sûr, de savoir s'il n'y a pas un point où la morale de l'homme 
et de la femme pourrait peut-être se distinguer, au moment où l'on se trouve ensemble 
dans un lit, ou séparément.
Mais ceci est promptement éludé quant à ce qui est d'une vertu que nous pouvons déjà 
situer sur un terrain plus public, plus environnemental. Et de ce fait, les questions qui 
se posent peuvent procéder d'une façon qui est celle dont Socrate procède, et qui vient  
vite à poser la question de -52-

52



SEMINAIRE 15

savoir, comment on peut jamais arriver à connaître par définition ce qu'on ne connaît 
pas puisque la première condition de savoir, de connaître, est de savoir de quoi on 
parle. Si l'on ne sait pas au départ de quoi on parle, comme il s'avère après un long 
échange de répliques avec son partenaire qui est le Menon en question, surgit ce que 
vous connaissez et ce qui vient dans les deux phrases ou les trois que je vous ai lues 
tout à l'heure, à savoir la théorie de la réminiscence.
Vous savez de quoi il s'agit, mais je vais le reprendre. Il est temps de le développer, de 
montrer ce que ça veut dire, ce que ça peut vouloir dire pour nous, ce en quoi cela 
mérite par nous d'être relevé.
Qu'on dise, qu'on exprime que l'âme - comme on s'exprime, c'est le langage dont on 
use  en  tout  cas  en  ce  dialogue  -  ne  fait  rien  quand elle  est  enseignée  que  de  se 
resouvenir,  ceci  comporte,  mais  dans  ce  texte  comme  dans  le  nôtre,  l'idée  d'une 
étendue sans fin ou plutôt d'une durée sans limites quant à ce qu'il en est de cette âme.  
C'est  un peu ce  que nous aussi  sortons  quand nous nous trouvons un peu à  bout  
d'arguments auxquels faire référence, puisqu'on ne voit pas très bien comment cela 
peut  se  passer  dans  l'ontogenèse  pour  que  des  choses,  toujours  les  mêmes  et  si 
typiques se reproduisent, à faire appel à la phylogenèse, je ne vois pas beaucoup de  
différence.
Puis, quoi encore, où est-ce qu'on va la chercher cette âme pour démontrer qu'il n'est 
que resouvenir  quant  à tout  ce qu'elle peut  apprendre ? C'est  bien en fait  le  geste 
significatif à son époque qui est celui de Socrate : Vois Menon, je vais te montrer; tu  
vois, tu as là ton esclave, il n'a jamais rien appris, bien entendu, chez toi, un esclave  
complètement crétin.
On l'interroge et avec une certaine façon en effet de l'interroger, on arrive à lui faire  
sortir des choses mon Dieu assez sensées, qui ne vont pas très loin, dans le domaine de  
la mathématique.  Il  s'agit  de ce qui  arrive ou de ce qu'il  faut  faire pour faire une  
surface double  de celle  dont  on est  parti  s'il  s'agit  d'un carré.  L'esclave reprendra 
comme cela tout à trac, qu'il suffit que le côté du carré soit deux fois plus long. Il est 
vite aisé de lui faire sentir qu'avec un côté deux fois plus long la surface sera quatre 
fois  plus  grande.  Moyennant  quoi  en  procédant  de  même  par  interrogation  nous 
trouverons vite la bonne façon d'opérer qui est d'opérer par la diagonale, de prendre un 
carré dont le côté est la diagonale du précédent.
Qu'est-ce que nous avons dans toutes ces amusettes, ces récréations des -53-

53



SEMINAIRE 15

plus primitives qui ne vont même pas aussi loin que déjà à cette époque on avait pu 
aller quant au caractère irrationnel de la racine de 2, c'est que nous avons pris un sujet  
hors classe, un esclave, un sujet qui ne compte pas.
Il y a quelque chose de plus ingénieux et de meilleur qui vient ensuite quant à ce qu'il  
s'agit  de  soulever,  c'est  à  savoir  si  la  vertu  est  une  science.  Tout  bien  pris,  c'est  
certainement la meilleure partie,  le  meilleur morceau du dialogue :  il  n'y a pas de 
science de la vertu. Ce qui se démontre aisément par l'expérience, se démontrant que 
ceux qui font profession de l'enseigner sont des maîtres fort critiquables - il s'agit des 
sophistes - et que quant à ceux qui pourraient l'enseigner, c'est-à-dire ceux qui sont  
eux-mêmes vertueux, j'entends vertueux au sens où le mot vertu est employé dans ce 
texte, à savoir la vertu du citoyen, et celle du bon politique, il est très manifeste que  
ceci est développé par plus d'un exemple : ils ne savent même pas la transmettre à  
leurs enfants. Ils font apprendre autre chose à leurs enfants.
De sorte  que nous en arrivons à la fin de ceci  que la vertu est  bien plus près de 
l'opinion vraie, comme on s'exprime, que de la science. Or l'opinion vraie, d'où nous 
vient-elle ? Eh bien, du ciel. Voilà la troisième caractéristique de quelque chose qui a 
ceci de commun, c'est que ce à quoi nous nous référons, c'est à savoir ce qui peut  
s'apprendre.
Vous sentez combien c'est près - je suis prudent - de la notation que je fais sous le 
terme de sujet. Ce qui peut s'apprendre, c'est un sujet qui déjà a ce caractère premier  
d'être universel : tous les sujets là-dessus sont au même point de départ; leur extension 
leur est d'une nature telle que cela leur suppose un passé infini, et donc probablement  
un avenir qui ne l'est pas moins, encore que la question ne soit pas tranchée dans ce 
dialogue sur ce qu'il en est de la survie.
Nous ne sommes pas dans le mythe d'Er l'Arménien mais assurément que l'âme ait 
depuis toujours, et d'une façon à proprement parler immémoriale, emmagasiné ce qui 
l'a formée au point de la rendre capable de savoir, voilà ce qui ici n'est pas seulement  
contesté, mais au principe même de l'idée de la réminiscence.
Que ce sujet soit hors classe, voilà un autre terme, qu'il soit absolu au sens où il n'est 
pas, c'est exprimé dans le texte, comme la science marque de ce qu'on y appelle d'un 
terme  qui  fait  écho vraiment  à  tout  ce  qu'ici  nous  pouvons  dire,  qu'il  n'y  est  pas  
marqué de concaténation, d'articula-54-

54



SEMINAIRE 15

tion logique du style même de notre science. Cette « opinion vraie », est-ce quelque 
chose qui fasse qu'elle soit bien plus, et c'est dit encore, de l'ordre de la poiesis, de la 
poésie? Voilà à quoi nous sommes amenés par l'interrogation socratique.
Si j'ai mis autant de soin à ce rappel, c'est pour vous noter ce que peut signifier, en ce 
point archaïque mais resté présent de l'interrogation sur le savoir, ce que peut signifier 
ceci qui n'a pas été isolé avant que je ne le fasse, proprement à propos du transfert, la 
fonction qu'a, non pas même dans l'articulation, les présupposés, de toute question sur 
le savoir, ce que j'appelle le sujet supposé savoir. Les questions sont posées à partir de 
ceci qu'il  y a quelque part cette fonction, appelez-la comme vous voudrez, ici  elle 
apparaît sous toutes ses faces, évidente d'être mythique, qu'il y a quelque part quelque 
chose qui joue fonction de sujet supposé savoir.
J'ai déjà ici mis en avant ceci, comme un point d'interrogation à propos de telle ou telle 
avancée, percée, poussée d'un certain secteur de notre science. Est-ce que la question 
ne se pose pas d'où était, de comment nous pouvons concevoir avant que telle ou telle,  
par exemple, dimension nouvelle dans la conception mathématique de l'infini, est-ce 
qu'avant d'être forgée, cette dimension, nous pouvons la concevoir comme ayant été 
quelque  part  sue,  est-ce  que  nous  pouvons  déjà  la  rapporter  comme  sue  depuis 
toujours ? C'est là la question. Il  ne s'agit  pas de savoir  si  l'âme existait  avant  de  
s'incarner, c'est simplement de savoir si cette dimension du sujet en tant que support 
du savoir est quelque chose qui doit être en quelque sorte pré-établi aux questions sur  
le savoir.
Remarquez, quand Socrate interroge l'esclave, qu'est-ce qu'il fait? Il apporte, même s'il 
ne le fait pas au tableau, comme c'est un dessin très simple, on peut dire qu'il apporte 
le dessin de ce carré, et d'ailleurs de la façon dont il raisonne, à savoir sous le mode 
premier  d'une  géométrie  métrique,  à  savoir  par  décomposition  en  triangles  et  
comptage des triangles d'égale surface. Moyennant quoi il est aisé de manifester que le 
triangle construit sur la diagonale comprendra juste le nombre de petits carrés qu'il 
faut par rapport au premier nombre, et que si le premier nombre était de quatre carrés 
il y en aura huit en procédant de cette façon. Tout de même, il s'agit bien d'un dessin 
et,  interrogeant  l'esclave,  la  question,  ce  n'est  pas  nous  qui  l'inventons,  il  a  été  
remarqué depuis bien longtemps que ce procédé n'a rien de bien démonstratif, pour 
autant que bien loin -55-

55



SEMINAIRE 15

que Socrate puisse tirer argument du fait que l'esclave n'a jamais fait de géométrie et  
que depuis on ne lui a pas donné de leçons, rien que la façon d'organiser le dessin de la 
part de Socrate, c'est déjà donner à l'esclave, comme il est fort sensible, une leçon de  
géométrie. Mais la question n'est pas là, pour nous.
Elle est, si je puis dire, à considérer dans ces termes : Socrate apporte un dessin. Si  
nous disons que dans l'esprit de son partenaire, il y a déjà tout ce qui répond à ce que 
Socrate apporte, cela peut vouloir dire deux choses que j'exprimerai ainsi : ou bien 
c'est un dessin, je ne dirai pas une doublure, ou, pour employer un terme moderne qui 
répond à ce qu'on appelle une fonction, à savoir la possibilité de l'application du dessin 
de Socrate sur le sien ou inversement, il n'est pas, bien entendu, du tout nécessaire 
qu'il s'agisse de carrés corrects, ni dans un cas, ni dans l'autre, mais disons que dans un 
cas ce soit un carré selon une projection de Mercator, c'est-à-dire un carré carré, et 
dans l'autre cas quelque chose de diversement tordu, il n'en restera pas moins que la 
correspondance  point  par  point,  voilà  ce  qui  donne à  la  relation de ce  qu'apporte 
Socrate, à ce par quoi lui répond son interlocuteur, une valeur très particulière qui est  
celle du décryptage. Ceci nous intéresse, nous autres analystes, puisque d'une certaine  
façon  c'est  cela  que  veut  dire  notre  analyse  du  transfert  dans  la  dimension  inter-
prétative. C'est dans la mesure où notre interprétation lie d'une autre façon une chaîne 
qui  est  pourtant  une  chaîne  et  déjà  une  chaîne  d'articulation  signifiante,  qu'elle 
fonctionne; et puis, il y a l'autre imagination possible. Au lieu de nous apercevoir qu'il  
y a deux dessins qui ne sont pas, du premier abord, le décalque l'un de l'autre, nous 
pouvons supposer une métaphore, à savoir qu'il n'y a rien qui se voit, j'entends du côté 
de l'esclave, mais qu'à la façon dont on pourrait dans certains cas dire : ici c'est un 
dessin, vous ne voyez rien, mais il faut l'exposer au feu, vous savez qu'il y a des encres 
qu'on appelle sympathiques, et le dessin apparaît. Il y a alors comme on dit quand il 
s'agit d'une plaque sensible, révélation.
Est-ce que c'est entre ces deux termes que se fait le suspense de ce dont il s'agit pour 
nous dans l'analyse,  d'une retraduction, je dis « re » parce que dans ce cas déjà la 
première inscription signifiante est déjà la traduction de quelque chose ? Est-ce que 
l'organisation signifiante de l'inconscient structuré comme un langage est ce sur quoi 
notre interprétation vient s'appliquer ? Ou est-ce qu'au contraire notre interprétation en 
quelque -56-

56



SEMINAIRE 15

sorte  est  une  opération  d'un  tout  autre  ordre,  celle  qui  révèle  un  dessin  jusque-là  
caché ?
Ce n'est  très évidemment  pas cela,  ni l'un ni l'autre,  malgré ce que peut-être cette  
opposition a pu suggérer de première réponse, à certains que enseigne.
Il s'agit de ceci qui rend la tâche pour nous beaucoup plus difficile c'est à savoir qu'en 
effet les choses ont à faire avec l'opération du signifiant,  ce qui rend éminemment 
possible la première référence, le premier modèle à donner de ce qu'est un décryptage. 
Seulement voilà, le sujet, disons l'analysant, n'est pas quelque chose à plat suggéré par 
l'image du dessin. Il est lui-même à l'intérieur, le sujet comme tel est déjà déterminé et 
inscrit dans le monde comme causé par un certain effet de signifiant.
Ce  qui  en  résulte,  c'est  ceci:  c'est  qu'il  ne  s'en  faut  pas  de  beaucoup que  ce  soit  
réductible à l'une des situations précédentes. Il ne s'en faut que de ceci : que le savoir,  
en certains points qui peuvent bien sûr être toujours méconnus, fait faille. Et ce sont 
précisément ces points qui, pour nous, font question sous le nom de vérité.
Le sujet  est  déterminé  dans cette référence d'une façon qui  le rend inapte,  ce que 
démontre notre expérience, à restaurer ce qui s'est inscrit de par l'effet signifiant, de sa 
relation au monde, à le rendre en certains points inadéquats à se fermer, à se compléter 
d'une façon qui soit, quant à son statut à lui de sujet, satisfaisante. Et ce sont les points 
qui le concernent en tant que qu'il a à se poser comme sujet sexué.
Devant cette situation, ne voyez-vous pas ce qui résulte de ce qui va s'établir si le 
transfert  s'installe  comme  il  s'installe  en  effet  parce  que  c'est  là  mouvement  de 
toujours,  vraiment  mouvement  institué  de  l'inhérence  traditionnelle  ?  Le  transfert 
s'installe en fonction du  sujet supposé savoir,  exactement de la même façon qui fut 
toujours inhérente à toute interrogation sur le savoir, je dirais même plus, que du fait 
qu'il entre en analyse, il fait référence à un sujet supposé savoir mieux que les autres.
Cela ne veut pas dire d'ailleurs, contrairement à ce qu'on croit, qu'il l'identifie à son 
analyste. Mais c'est bien là le nerf de ce que je veux aujourd'hui devant vous désigner, 
c'est qu'immanent au départ même du mouvement de la recherche analytique, il y a ce 
sujet supposé savoir, et comme je le disais à l'instant, supposé savoir mieux encore, de 
sorte que l'analyste se soumet à la règle du jeu, et que je peux poser la question de -57-

57



SEMINAIRE 15

savoir, quand il répond à la façon dont il devrait répondre s'il s'agissait de l'esclave de 
Socrate et qu'on dise à l'esclave de mouffeter à son gré. Ce qu'on ne fait pas bien sûr 
au niveau de l'expérience ménonienne.
La question de l'intervention de l'analyste se pose en effet dans le suspense que j'ai dit 
tout à l'heure: les deux cartes qui se correspondent point par point ou au contraire une 
carte que grâce à telle ou telle manipulation on révèle dans sa nature de carte. C'est  
bien ainsi que tout est conçu, de par en quelque sorte les données mises à l'origine du 
jeu.
L'anamnèse est faite en tant que ce dont on se souvient,  ce n'est pas tellement des 
choses,  que  de  la  constitution  de  l'amnésie  ou  le  retour  du  refoulé,  ce  qui  est  
exactement la même chose, c'est-à-dire la façon dont les jetons se distribuent à chaque 
instant sur les cases du jeu, je veux dire sur les cases où il y a à parier. De même les 
effets de l'interprétation sont reçus au niveau de quoi? de la stimulation qu'elle apporte 
dans l'inventivité du sujet. Je veux dire de cette poésie dont j'ai parlé tout à l'heure.
Or, que veut dire l'analyse du transfert ? Si elle veut dire quelque chose, elle ne peut 
être que ceci: l'élimination de ce sujet supposé savoir. Il n'y a pas pour l'analyse, il n'y 
a pas, bien moins encore pour l'analyste, nulle part - et là est la nouveauté - de sujet  
supposé savoir. Il n'y a que ce qui résiste à l'opération du savoir faisant le sujet, à  
savoir ce résidu qu'on peut appeler la vérité.
Mais justement, c'est là que peut surgir la question de Ponce Pilate qu'est-ce que la 
vérité  ?  Qu'est-ce  que  la  vérité  est  proprement  la  question  que  je  pose  et  pour  
introduire ce qu'il en est de l'acte proprement psychanalytique.
Ce qui constitue l'acte psychanalytique comme tel est très singulièrement cette feinte 
par où l'analyste oublie que, dans son expérience de psychanalysant, il a pu voir se 
réduire à ce qu'elle est, cette fonction du sujet supposé savoir. D'où, à chaque instant, 
toutes  ces  ambiguïtés,  qui  transfèrent  ailleurs,  par  exemple  vers  la  fonction  de 
l'adaptation à la réalité. La question de ce qu'il en est de la vérité, est de feindre aussi  
que la position du sujet  supposé savoir soit tenable parce que c'est là le seul accès à 
une vérité dont ce sujet va être rejeté pour être réduit à sa fonction de cause d'un 
procès en impasse.
L'acte psychanalytique essentiel du psychanalyste comporte ce quelque
chose que je ne nomme pas, que j'ai ébauché sous le titre de feinte, et qui -58-

58



SEMINAIRE 15

devient grave si ceci devient oubli, de feindre d'oublier que son acte est d'être cause de 
ce  procès.  Qu'il  s'agisse  là  d'un  acte,  ceci  s'accentue  d'une  distinction  qui  est  ici 
essentielle à faire.
L'analyste, bien sûr, n'est pas sans besoin, je dirai même, de se justifier à lui-même  
quant  à  ce  qui  se  fait  dans  l'analyse.  Il  se  fait  quelque  chose,  et  c'est  bien  cette 
différence du faire à un acte qu'il s'agit. Ce au banc de quoi l'on attelle, l'on met le 
psychanalysant, c'est au banc d'un faire. Lui fait quelque chose. Appelez-le comme 
vous voudrez, poésie ou manège, il fait; et il est bien clair que justement une part de 
l'indication de la technique analytique consiste dans un certain laisser-faire, mais est-
ce là suffisant pour caractériser la position de l'analyste quand ce laisser-faire com-
porte jusqu'à un certain point la maintenue intacte en lui de ce  sujet supposé savoir 
pour autant que de ce sujet il connaît d'expérience la déchéance et l'exclusion, et ce qui 
résulte du côté du psychanalyste ?
Ce qui en résulte, je ne l'avance pas aussitôt aujourd'hui puisque ce sera précisément  
ce que nous devons dans la suite articuler plus avant. Mais je terminerai en indiquant  
l'analogie qui se rencontre du fait que pour avancer ce nouveau biais d'interrogation 
sur l'acte, je dois m'adresser à ces tiers que vous constituez, de ce registre que j'ai déjà  
introduit sous la fonction du nombre. Le nombre n'est pas la multitude, car il n'en faut  
pas beaucoup pour introduire la dimension du nombre. Si c'est dans une telle référence 
que j'introduis la question de savoir ce qu'il peut en être du statut du psychanalyste, en 
tant que son acte le met dans un porte-à-faux radical au regard de ces préalables, c'est 
pour vous rappeler que c'est une dimension commune de l'acte, de ne pas comporter 
dans son instant la présence du sujet.
Le passage de l'acte c'est ce au-delà de quoi le sujet retrouvera sa présence en tant que 
renouvelée, mais rien d'autre.
Je vous donnerai la prochaine fois, puisque le temps m'a manqué cette fois-ci, ce qui 
en est l'illustration, le Winnicott par lequel j'ai introduit à propos de ce mot de  self  
l'exemple d'une sorte de touche juste au regard d'un certain effet du signifiant.  Ce 
Winnicott  nous donnera  l'illustration de ce  qu'il  en advient  de l'analyste  à mesure 
même de l'intérêt qu'il prend à son objet. Il nous fera toucher que justement, dans la  
mesure où c'est quelqu'un dans la technique qui se distingue comme éminent  pour 
avoir choisi un objet pour lui privilégié, celui qu'il qualifie à peu près de cette -59-

59



SEMINAIRE 15

psychose latente qui existe en certains cas, c'est toute la technique analytique en elle-
même qu'il va se trouver très singulièrement désavouer.
Or  ceci  n'est  point  un  cas  particulier  mais  un  cas  exemplaire.  Si  la  posi tion  de 
l'analyste  ne se détermine de rien que d'un acte,  elle ne peut pour lui s'enregistrer  
d'effet que de fruit d'acte et pour employer ce mot, fruit, j'ai rappelé déjà la dernière  
fois son écho de fruition. Ce que l'analyste enregistre de majeur comme expérience ne 
saurait dépasser ce tournant que je viens d'indiquer de sa propre présence.
Quels seraient les moyens pour que puisse être recueilli ce qui, par le procès déchaîné 
de l'acte analytique, est enregistrable de savoir, c'est là ce qui pose la question de ce  
qu'il  en  est  de  l'enseignement  analytique.  Dans  toute  la  mesure  où  l'acte 
psychanalytique est méconnu, dans cette mesure s'enregistrent les effets négatifs quant 
au progrès de ce que l'analyse peut totaliser de savoir, que nous avons constaté, que  
nous pouvons toucher du doigt, ce qui se manifeste et s'exprime dans maints autres 
passages et dans toute l'ampleur de la production de la littérature analytique, déficit au 
regard de ce qui peut être totalisé, de ce qu'elle pourra emmagasiner de savoir.
-60-

60



SEMINAIRE 15

LEÇON IV 6 DÉCEMBRE 1967
- « Dis-moi quelle est la première chose dont tu te souviennes ? »
- « Qu'est-ce que tu veux dire », répond l'autre, « la première qui me vient à l'esprit ? »
- « Non, le premier souvenir que tu aies eu ». Longue réflexion... - « J'ai dû l'oublier ».
- « Justement le premier que tu n'aies pas oublié ». Longue réflexion... - « J'ai oublié la  
question ».
Ces quelques répliques que j'ai extraites pour vous (vous aurez mes sources) d'une 
petite pièce fort habile et même pénétrante, qui m'avait attirée par son titre qui contient 
deux personnages pour moi, assez plein de sens: Rosencrantz et Guildenstern, l'un et 
l'autre,  nous dit  ce  titre,  sont  morts.  Plût  au ciel  que ce  fût  vrai!  Il  n'en est  rien, 
Rosencrantz et Guildenstern seront  toujours là.  Ces répliques sont bien faites pour 
évoquer l'écart, la distance qu'il y a entre trois niveaux de mathésis, d'appréhension 
savante. La première, dont la théorie de la réminiscence que je vous ai représentifiée la 
dernière fois par l'évocation du Menon, donne l'exemple. Je la centrerai sur un « je lis 
» à une épreuve révélatrice. La seconde, différente, qui est présentifiée dans le ton -  
c'est le mot propre - du progrès de notre science, est un « j'écris ». J'écris même quand 
c'est  pour  suivre  la  trace  d'un  écrit  déjà  marqué,  le  dégagement  de  l'incidence 
signifiante comme telle signifie notre progrès dans cette appréhension de ce qui est  
savoir.
-61-

61



SEMINAIRE 15

Ce que j'ai voulu vous rappeler par, non pas cette anecdote, mais ces répliques très  
bien forgées qui,  en quelque sorte, désignant leur place elle-même d'aller se situer  
dans un nouveau maniement  de ces  marionnettes  essentielles  à  la  tragédie  qui  est 
vraiment la nôtre propre, celle d'Hamlet, celle sur laquelle je me suis longuement livré 
au repérage de la place comme telle du désir, désignant par là ceci qui a pu paraître 
étrange jusque-là que, très exactement, chacun y ait pu lire le sien.
Ces trois répliques désignent donc ce mode propre de l'appréhension sachant qu'il est  
celui de l'analyse et qu'il commence au « je perds ». Je perds le fil. Là commence ce 
qui nous intéresse, à savoir, - qui s'en étonne, ou ferait à cette occasion de grands 
yeux, montrerait bien qu'il oublie ce qui a été l'entrée dans le monde des premiers pas  
de l'analyse - le champ du lapsus, de l'achoppement, de l'acte manqué.
Je vous en ai rappelé la présence dès mes premiers mots de cette année. Vous verrez  
que nous aurons à y revenir et que ce repère est  essentiel à maintenir  toujours au  
centre de notre visée si nous voulons ne pas perdre nous, la corde, quand il s'agit dans 
sa forme la plus essentielle de ce que j'appelle cette année l'acte psychanalytique. Mais  
aussi  m'avez-vous  vu  presque  à  chaque  reprise,  et  d'abord,  le  mode  de  quelque 
embarras dont je m'excuse, l'occasion n'était personne d'autre que votre assistance gra-
cieuse. Je me suis posé sous une forme qui aujourd'hui se centre, la problématique de 
mon enseignement. Que veut dire ce qu'ici je produis, depuis maintenant quatre ans 
passés  ?  Il  vaut  bien  d'en  poser  la  question.  Est-ce  acte  psychanalytique  ?  Cet  
enseignement se produit devant vous, à savoir public, comme tel il ne saurait être acte 
psychanalytique.
Que veut dire dès lors que j'en aborde la thématique ? Est-ce à dire, que je pense ici le 
soumettre à une instance critique ? C'est une position qui, après tout serait assumable 
et d'ailleurs qui a été assumée bien des fois, même si à proprement parler ce n'est pas  
de ce terme d'acte dont on s'est servi. Il est assez frappant que la tentative, chaque fois 
qu'elle  a  été  faite  par  quelqu'un de l'extérieur,  n'ait  donné  que  des  résultats  assez 
pauvres. Or je suis psychanalyste, et dans l'acte psychanalytique je suis moi-même  
pris. Peut-il y avoir chez moi un autre dessein que de saisir l'acte psychanalytique du 
dehors ? Oui. Et voici comment ce dessein s'institue. Un enseignement n'est pas un 
acte, il ne l'a jamais été. Un enseignement est une thèse, comme on l'a toujours très 
bien formulé au temps où on savait -62-

62



SEMINAIRE 15

ce que c'était un enseignement dans l'Université, au beau temps où ce mot avait un 
sens, ça voulait dire thèse. Thèse suppose anti-thèse. A l'antithèse peut commencer 
l'acte. Est-ce à dire que je l'attends des psychanalystes ? La chose n'est pas si simple à 
l'intérieur de l'acte psychanalytique, mes thèses impliquent parfois des conséquences. 
Il est frappant que ces conséquences y rencontrent, je dis à l'intérieur, des objections 
qui n'appartiennent ni à la thèse ni à aucune autre antithèse formulable que les us et  
coutumes  régnant  parmi  ceux qui  font  profession  de  l'acte  psychanalytique.  Il  est 
singulier donc qu'un discours qui n'est point jusqu'ici, à l'intérieur de ceux qui sont 
dans l'acte psychanalytique aisé à contredire, rencontre dans certains cas obstacle qui 
n'est pas de contradiction. L'hypothèse qui guide chez moi la poursuite de ce discours 
est celle-ci, non pas certes qu'il y ait indication de critiquer l'acte psychanalytique, et 
je vais dire pourquoi, mais au contraire de démontrer, j'entends dans l'instance de cet 
acte, que ce qu'elle méconnaît c'est qu'à n'en pas sortir on irait beaucoup plus loin. Il 
faut donc croire qu'il y a quelque chose en cet acte d'assez insupportable, intenable à  
qui s'y engage, pour qu'il redoute d'approcher, faut-il dire, de ses limites, puisque aussi  
bien ce que je veux introduire c'est cette particularité de sa structure après tout assez 
connue pour qu'elle soit à chacun saisissable, mais qu'on ne formule presque jamais.
Si nous partons de la référence que j'ai donnée tout à l'heure, à savoir que la première 
forme de l'acte que l'analyse ait pour nous inaugurée, c'est cet acte symptomatique 
dont on peut dire qu'il n'est jamais si bien réussi que quand il est un acte manqué.
Quand l'acte manqué est supposé, est contrôlé, il se révèle ce dont il s'agit, épinglons-
le de ce mot dont j'ai déjà suffisamment insisté pour qu'il en sorte ravivé, la vérité.
Observez que c'est de cette base que nous partons, nous, analystes pour avancer. Il n'y 
aurait même sans cela aucune analyse possible, en ceci que tout acte même qui ne 
porte pas ce petit indice du ratage, autrement dit, qui se donne à lui-même un bon 
point quant à l'intention, n'en tombe pas moins exactement sous le même ressort, à 
savoir que peut être posée la question d'une autre vérité que celle de cette intention. 
D'où il résulte que c'est proprement là dessiner une topologie qui peut s'exprimer ainsi, 
qu'à seulement dessiner la voie de sa sortie, on y entre même sans y penser et -63-

63



SEMINAIRE 15

qu'après tout la meilleure façon d'y rentrer d'une façon certaine c'est d'en sortir pour de  
bon.
L'acte psychanalytique désigne une forme, une enveloppe, une structure telle qu'en 
quelque sorte il suspend tout ce qui s'est institué jusqu'alors, formulé, produit comme 
statut de l'acte, à sa propre loi. C'est aussi bien ce qui, du point où se tient celui qui à 
un titre quelconque s'engage dans cet  acte, dans une position où il  est  difficile de  
glisser  le  biais  d'aucun  coin,  ce  qui,  dès  lors  suggère  que  quelque  mode  de  
discernement doit être introduit. Il est facile d'épingler à reprendre les choses au début, 
que s'il n'y a rien de si réussi que le ratage quant à l'acte, ce n'est pas dire pour autant  
qu'une réciprocité s'établisse et que tout ratage en soi soit le signe de quelque réussite, 
j'entends réussite d'acte.
Tous  les  trébuchements  ne  sont  pas  des  trébuchements  interprétables,  c'est  bien 
évident. Ce qui s'impose au départ d'une simple remarque qui est d'ailleurs aussi bien 
la seule objection qui ait  jamais  été produite dans l'usage.  Il  suffit  de commencer, 
auprès de quelqu'un de « bon sens » comme l'on dit, à introduire - s'il est neuf, s'il n'a  
pas encore été immunisé, s'il a gardé quelque fraîcheur - la dimension des cogitations 
analytiques pour que les gens vous répondent: « Mais qu'est-ce que vous venez me 
raconter tant de choses sur ces bêtises que nous connaissons bien et qui simplement 
sont vides de tout appui saisissable, qui ne sont que du négatif ! ».
Il est sûr qu'à ce niveau, le discernement n'a pas de règle sûre, et c'est bien ainsi qu'on 
constate qu'à se tenir en effet au niveau de ces phénomènes exemplaires, le débat reste 
en suspens. Il n'est pas inconcevable que, là où l'acte psychanalytique prend son poids 
c'est-à-dire où pour la première fois au monde il y a des sujets dont c'est l'acte que 
d'être psychanalystes, c'est-à-dire qui là-dessus organisent, groupent, poursuivent une 
expérience, prennent leurs responsabilités en quelque chose qui est d'un autre registre 
que celui de l'acte, à savoir un faire. Mais attention : ce faire n'est pas le leur.
La fonction de la psychanalyse se caractérise clairement en ceci: qu'instituant un faire 
par  quoi  le  psychanalysant  obtient  une  certaine  fin,  que  personne  n'a  encore  pu 
clairement fixer, on peut le dire si l'on se fie à l'oscillation véritablement désordonnée 
de l'aiguille qui se produit dès que là-dessus on interroge les auteurs.
-64-

64



SEMINAIRE 15

Ce n'est pas le moment de vous donner un éventail de cette oscillation, vous pouvez 
m'en croire et contrôler dans la littérature. La loi, la règle comme on dit, qui cerne 
l'opération appelée psychanalyse structure et définit « un faire ». Le patient, comme on 
s'exprime encore, le psychanalysant comme j'en ai introduit récemment le mot, épingle 
qui  s'est  diffusée  rapidement,  ce  qui  prouve  qu'il  n'est  pas  si  inopportun  et  que 
d'ailleurs il est évident. Dire « le psychanalysé », laisse sur l'achèvement de la chose 
toutes les équivoques pendant qu'on est en psychanalyse. Le mot psychanalyse n'a de 
sens que d'indiquer une passivité qui n'est nullement évidente, c'est plutôt le contraire, 
puisque celui qui parle tout le temps c'est bien le psychanalysant. C'est déjà un indice.
Ce  psychanalysant  dont  l'analyse  est  menée  à  un  terme  dont,  je  viens  de  le  dire, 
personne n'a strictement défini encore la portée de fin dans toutes les acceptions de ce 
mot, mais néanmoins il est supposé que peut-être un faire réussit. L'épingler d'un mot 
comme : être, pourquoi pas, il reste pour nous assez blanc, ce terme, et assez plein 
pourtant pour qu'il puisse ici nous servir de repère. Qu'est-ce que serait la fin d'une 
opération qui assurément a à faire au moins au départ avec la vérité si le mot être 
n'était pas évocable à son horizon.
L'est-il pour l'analyste? A savoir celui qui est supposé avoir franchi un tel parcours sur 
les principes qu'il suppose et qui sont apportés par l'acte du psychanalyste. Inutile de 
s'interroger si le psychanalyste a le droit, au nom de quelque objectivité, d'interpréter 
le sens d'une figure donnée dans cette opération poétique par le sujet faisant. Inutile de 
se demander s'il est légitime ou non d'interpréter ce « faire » comme confirmant le fait 
du transfert. Interprétation et transfert sont impliqués dans l'acte par quoi l'analyste 
donne à ce faire support et autorisation. C'est fait pour ça. C'est tout de même donner 
quelque  poids  à  la  présence  de  l'acte  même  si  l'analyste  ne  fait  rien.  Donc  cette 
répartition  du  faire  et  de  l'acte  est  essentielle  au  statut  de  l'acte  lui-même.  L'acte 
psychanalytique,  où  est-il  saisissable  qu'il  manifeste  quelque  achoppement? 
N'oublions pas que le psychanalyste est supposé parvenu en ce point où, si réduit soit-
il, s'est pour lui produit cette terminaison que comporte l'évocation de la vérité.
De ce point d'être, il est supposé l'Archimède capable de faire tourner tout ce qui se 
développe dans cette structure premièrement évoquée dont le cernage d'un « je perds » 
par quoi j'ai commencé, donne la clé.
-65-

65



SEMINAIRE 15

Peut-il être intéressant d'y voir se reproduire cet effet de perte au-delà de l'opération  
que centre l'acte analytique ? Je pense qu'à poser la question en ces termes, il vous 
apparaîtra  aussitôt  qu'il  n'est  pas  douteux  que  c'est  dans  les  insuffisances  de  la 
production  dirai-je,  analytique,  que  doit  se  lire  quelque  chose  qui  répond  à  cette 
dimension d'achoppement. Au-delà d'un acte supposé faire fin mais dont il faut bien 
supposer ce  point  magistral  si  nous voulons pouvoir  parler  de  quoi  que ce soit  le 
concernant, et aussi bien n'y a-t-il rien d'abusif à l'évoquer quand les analystes eux-
mêmes  et  qui  peuvent  tomber  le  plus  sous  le  coup  de  la  désignation  de  cet 
achoppement - là où je propose qu'on aille chercher l'incidence qui puisse compléter 
l'appui, voire l'instaurer - de notre critique. Il n'y a rien d'abusif à parler de ce point 
tournant,  à  parler  du passage du psychanalysant  au psychanalyste,  puisque par les 
psychanalystes  eux-mêmes,  ceci  même  que je viens d'évoquer,  la  référence en est  
constante et donnée comme condition de toute compétence analytique.
Ce pourrait être un travail infini de mettre à l'épreuve la littérature analytique, aussi 
bien en ai-je déjà pointé quelques exemples à l'horizon. J'ai cité dans mon premier  
cours de cette année l'article de Rappaport qui pourrait s'appeler en français (il est paru 
dans  l'International  Journal)  « statut  analytique  du  penser  »  :  Thinking,  participe 
présent.  Il serait dans une assemblée aussi large, fastidieux, inefficace je pense, de  
prendre un tel article pour y voir manifester une extrême bonne intention, si je puis 
dire,  une sorte de mise  à plat  de tout  ce qui  peut,  de l'énoncé freudien lui-même,  
s'organiser d'une énonciation concernant ce qu'il en est de la fonction de la pensée  
dans  l'économie  dite  analytique.  Le  frappant  en  serait  que  les  déchirures  qui  se 
marquent à tout instant, l'impossibilité de ne pas faire partir par exemple ce montage  
ou démontage, comme on voudra, du thinking, du processus primaire lui-même et au 
niveau de ce que Freud désigne comme l'hallucination primitive, celle qui est liée à la 
première recherche pathétique, celle supposée par l'existence simplement d'un système 
moteur qui, dès lors qu'il ne rencontre pas l'objet de sa satisfaction, serait - au principe 
de l'explication du processus primaire - responsable de ce processus régressif qui fait 
apparaître l'image fantasmatique de ce qui est à chercher.
La complète incompatibilité de ce registre qui est pourtant à mettre au
tableau de la pensée, avec ce qui, au niveau du processus secondaire, est -66-

66



SEMINAIRE 15

instauré d'une pensée qui est une sorte d'action réduite, d'action au petit pied qui force 
à  passer  dans  un  tout  autre  registre  que  celui  qui  a  été  évoqué  d'abord,  à  savoir 
l'introduction de la dimension de l'épreuve de la réalité, ne manque pas d'être noté au 
passage par  l'auteur  qui,  poursuivant  imperturbablement  son chemin,  en arrivera  à 
s'apercevoir que non seulement il n'y a pas deux modes et deux registres de pensée 
mais qu'il y en a une infinité qui sont à peu près à échelonner dans ce qu'auparavant 
les  psychologues  ont  noté  des  étagements  de  la  conscience  et  par  conséquent  de 
complètement réduire le relief de ce qui a été apporté par Freud à ce qu'on appelle la 
réduction  à  la  psychologie  générale,  c'est-à-dire  à  son abolition.  Ce  n'est  là  qu'un 
exemple  léger  et  vous  pouvez  chacun,  chacun  à  votre  gré,  aller  le  confirmer.  Si  
d'autres voyaient intérêt à ce que se tienne un séminaire où quelque chose comme ceci 
serait suivi dans ses détails - pourquoi pas - l'important me semble-t-il est qu'il soit  
complètement éludé dans cette perspective de réduction, avec échec conséquent. Ce 
qui est frappant, saillant, énorme, impliqué dans la dimension du processus primaire, 
c'est quelque chose qui peut à peu près s'exprimer ainsi, non pas « au commencement  
est l'insatisfaction », ce qui n'est rien. Ce n'est pas que l'individu vivant court après sa 
satisfaction ce qui est important, c'est qu'il y ait un statut de la jouissance qui soit  
l'insatisfaction.
A  l'éluder  comme  originelle,  comme  impliquée  dans  la  théorie  de  celui  qui  l'a 
introduite, cette théorie peu importe qu'il l'ait ou non exprimée comme ça, mais s'il l'a 
faite comme ça, c'est-à-dire s'il a formulé le principe du plaisir comme jamais on ne 
l'avait formulé avant lui, car le plaisir servait de toujours à définir le bien, il était en 
lui-même satisfaction. A ceci près que personne ne pouvait y croire, parce que tout le 
monde a su depuis toujours,  qu'être dans le bien ce n'est  pas toujours satisfaisant.  
Freud  introduit cette autre chose : il  s'agit  de voir quelle est la cohérence de cette 
pointe avec celle qui d'abord s'indique dans la dimension de la vérité.
J'ai  ouvert  par hasard une revue, je ne sais pas ce que c'est,  un hebdomadaire,  un 
trisannuel, dans lequel j'ai vu des signatures distinguées, l'une d'un côté de l'horizon où 
la bataille divine bat  toujours son plein,  celle pour le bien précisément,  j'ai  vu un 
article  qui  commençait  par  une  sorte  d'incantation  autour  du  «  le  symbolique,  
l'imaginaire et le réel »... A quoi la personne referait l'illumination qu'avait apportée 
dans  le  monde  cette  tripartition  de  quoi  je  suis  responsable  et  de  conclure 
vaillamment: à nous -67-

67



SEMINAIRE 15

ça dit ce que ça dit,  le Réel, c'est Dieu. Voilà comme on peut dire que je suis un  
appoint pour la foi théologique.
Ça  m'a  quand  même  incité  à  quelque  chose  que  j'essaierai  pour  ceux  qui  sont  
nombreux à voir que ça se mélange, que ce qu'on peut indiquer, si on prend ces termes 
autrement que dans l'absolu, c'est ceci
Le symbolique, on va le mettre, si vous voulez comme ça.

L'imaginaire, on va le mettre par là et le réel... c'est complètement idiot, comme ça.
Il n'y aurait vraiment rien à en faire, surtout pas un triangle rectangle, si, peut-être  
enfin, pour nous permettre un peu de poser les questions.

68



SEMINAIRE 15

Si nous nous souvenons de ce que j'enseigne concernant le sujet comme déterminé par 
deux signifiants ou plus exactement par un signifiant comme le représentant à un autre 
signifiant,  pourquoi  ne pas mettre  le  Sujet  barré  comme  une projection sur l'autre 
côté  ?  cela  permettra  de  se  demander  ce  qu'il  en  est  du  rapport  du  Sujet  entre  
l'Imaginaire et le Réel.

D'autre part ce I du trait unaire, celui dont on part pour voir comment effectivement  
dans le développement du mécanisme, ce mécanisme de l'incidence du signifiant dans 
le développement, se produit, à savoir : la première Identification. Nous le mettrons 
aussi comme une projection sur l'autre côté.
La troisième fonction me sera donnée par ce a qui est quelque chose comme une chute 
du  Réel  sur  le  vecteur  tendu du  Symbolique  à  l'Imaginaire,  à  savoir  comment  le 
signifiant peut très bien prendre son matériel, qu'est-ce qui y verrait obstacle, dans des 
fonctions imaginaires, c'est-à-dire dans la chose la plus fragile, la plus difficile à saisir,  
quant à ce qui est de l'homme, non pas qu'il n'y ait pas chez lui des images primitives  
destinées à nous donner un guide dans la nature, mais justement, comme le signifiant  
s'en empare, c'est toujours bien difficile à repérer dans son côté cru.
Vous voyez que la question peut se poser de ce que représentent les vecteurs unissant  
chacun de ces points repérés. Ça va avoir un intérêt - c'est pour ça bien sûr que je vous 
prépare à ce  petit  jeu -  c'est  que tout  de même  depuis  que nous parlons  de l'acte  
analytique, nous n'avons pu faire que réévoquer les dimensions où se sont déployés  
nos repérages concer-69-

69



SEMINAIRE 15

nant la fonction du symptôme quand nous l'avons mis comme échec de ce qui est  
sachable, le savoir, ce qui toujours représente quelque vérité. Nous mettrions ici ce qui 
constitue le pôle tiers à savoir: la jouissance.
Ceci introduit plus justement une certaine attache fondamentale de l'esprit humain à 
l'imaginaire, ceci introduit quelque chose qui peut vous aider à la façon des points  
cardinaux et qui peut-être pourrait servir de support chaque fois que j'évoquerai un de  
ces pôles, par exemple comme aujourd'hui, je pose la question de ce qu'il en est de 
l'acte de l'analyste par rapport à la vérité.
Au départ la question peut et doit se poser, est-ce que l'acte psychanalytique prend en 
charge la vérité ? Il  a  bien l'air,  mais  qui  oserait  prendre en charge la vérité sans 
s'attirer la dérision ? Dans certains cas je me prends pour Ponce Pilate, il y a une jolie  
image de Claudel, Ponce Pilate qui n'a eu que le tort de poser cette question, il tombait 
mal, c'est le seul qui l'ait posée devant la vérité. Ça l'a foutu un peu de côté. D'où il 
résulte, (là je reste dans le registre de Claudel, c'est lui qui a inventé ça) que quand il  
se promenait par la suite, toutes les idoles (c'est toujours Claudel qui parle) voyaient  
leur ventre s'ouvrir dans une dégringolade avec un grand bruit de machine à sous.
Je ne pose pas la question, ni dans un tel contexte ni avec une telle vigueur pour que 
j'obtienne ce résultat, mais enfin quelquefois ça approche. Le psychanalyste ne prend 
pas en charge la vérité. Il ne prend pas en charge la vérité parce qu'aucun des pôles 
n'est jugeable en fonction de ce qu'il représente de nos trois sommets de départ, c'est à 
savoir que la vérité, c'est au lieu de l'Autre, l'inscription du signifiant. C'est-à-dire que 
ce n'est pas là

70



SEMINAIRE 15

comme ça la vérité, pas plus que la jouissance d'ailleurs, qui a certainement rapport  
avec le Réel, mais dont justement le principe du plaisir est fait pour nous séparer.  
Quant  au Savoir,  c'est  une fonction imaginaire,  une idéalisation incontestablement, 
c'est ce qui rend délicate la position de l'analyste qui est au milieu, où c'est le vide, le  
trou, la place du désir.
Mais  cela  comporte  un  certain  nombre  de  points  tabous,  en  quelque  sorte,  de 
discipline, à savoir que puisqu'on a à répondre à quelque chose, je veux dire ceux qui 
viennent consulter l'analyste pour trouver plus d'assurance, eh bien mon Dieu, il arrive 
qu'on fasse une théorie des conditions de l'assurance qui doit arriver à quelqu'un qui se 
développe normalement. C'est un très beau mythe.
Il  y  a  un  article  d'Eric  Erikson sur  le  rêve de  l'injection  d'Irma  qui  n'est  pas  fait  
autrement. Il énumère par étape, comment doit s'édifier l'assurance du petit bonhomme 
qui a eu d'abord une mamie convenable, celle qui a bien entendu bien appris sa leçon 
dans les livres des psychanalystes, et il y a un échelonnement qui va tout à fait au 
sommet, à nous donner (je l'ai déjà évoqué quelquefois) un QI parfaitement assuré. 
C'est constructible. Tout est constructible en terme de psychologie. Il s'agit de savoir 
en quoi l'acte psychanalytique est compatible avec de tels déchets. Faut croire qu'il a  
quelque chose à faire, et le mot déchet n'est pas à prendre là comme venant au hasard. 
Peut-être  qu'à  épingler  comme  il  convient  certaines  productions  théoriques,  on 
pourrait tout de suite repérer sur cette carte, puisque carte il y a, si socratique que ce 
n'est pas plus que celle que j'évoquais l'autre jour à propos du Menon, ça n'a pas plus 
de portée, portée d'exercice, mais à voir le rapport que peut avoir une production qui,  
en aucun cas, n'a fonction par rapport à la pratique, que même les analystes les plus  
effervescents dans ces constructions en général optimistes ne respectent pas moins, nul 
psychanalyste ne va, sauf excès ou exception, à y croire quand il intervient.
La relation de ces productions avec le point naturel ici du déchet à savoir le a, peut  
peut-être nous servir à progresser quant à ce qu'il en est de la relation de la production 
analytique avec tel autre terme; par exemple, de l'idéalisation de sa position sociale 
que nous mettrions du côté du I.
Bref, l'inauguration d'une méthode de discernement quant à ce qu'il en
est des productions de l'acte analytique, de la part de perte, peut-être -71-

71



SEMINAIRE 15

nécessaire je ne dis pas, qu'il comporte, ceci peut être de nature non point seulement à 
éclairer d'une vive lumière ce qu'il en est de l'acte analytique, du statut qu'il suppose et  
qu'il  supporte  dans  son  ambiguïté  déployée;  et  pourquoi  s'arrêter  en  un  point 
quelconque,  de  l'étendue  de  cette  ambiguïté,  jusqu'à,  si  je  puis  dire,  ce  que  nous 
soyons revenus à notre point de départ, s'il est vrai qu'il n'y a pas moyen d'en sortir, 
autant vaudrait en faire le tour.
C'est  ce  à  quoi  nous  allons  essayer  de  donner  cette  année  une  première  image 
d'épreuve. Pour ceci, par exemple, je n'irai pas prendre les plus mauvais exemples bien 
entendu,  il  y  a  déchet  et  déchet,  il  y  a  des  déchets  ininterprétables,  encore  faites  
attention que cette désignation de l'ininterprétable n'est pas ici prise au sens propre.
Prenons un auteur excellent, M. Winnicott. Il est remarquable que cet auteur auquel on 
doit une découverte des plus fines, je me souviens, et ne manquerai jamais d'y revenir  
en hommage dans mon souvenir, de ce que l'objet transitionnel comme il l'a donné a 
pu m'apporter de secours au moment où je m'interrogeais sur la façon de démystifier 
cette fonction de l'objet dit partiel, telle que nous la voyons soutenir pour en supporter 
la théorie la plus abstruse, la plus mythifiante, la moins clinique sur les prétendues 
relations développementales du prégénital par rapport au génital.
La  seule  introduction  de  ce  petit  objet  qu'on  appelle  chez  M.  Winnicott  l'objet 
transitionnel, ce tout petit bout de chiffon dont le bébé, dès avant ce drame autour 
duquel se sont accumulées tant de nuées confuses, dès avant ce drame de sevrage qui, 
quand nous l'observons n'est pas du tout forcément un drame, comme me le faisait  
remarquer  quelqu'un  qui  n'est  pas  sans  pénétration,  il  se  peut  que  le  sevrage,  la 
personne qui le ressente le plus c'est la mère. La présence, la seule présence dans ce 
cas qui semble être en quelque sorte l'appui, l'arche fondamentale grâce à quoi tout ne 
sera plus jamais ensuite développé qu'en terme de rapport duel, le rapport de l'enfant et 
de  la  mère,  il  est  tout  de  suite  interféré  par  ces  fonctions  de ce  menu  objet  dont  
Winnicott va nous articuler le statut.
Je  reprendrai  l'année  prochaine (le  10 janvier)  ces  traits  dont  on peut  dire  que  la 
description est  exemplaire.  Il  suffit  de  lire  M.  Winnicott  pour en quelque sorte  le  
traduire. Il est clair que ce petit bout de chiffon ou de drap, morceau souillé à quoi 
l'enfant se cramponne, dont en quelque sorte il n'est pas rien de voir ici, le rapport 
avec ce premier objet de -72-

72



SEMINAIRE 15

jouissance qui n'est pas du tout le sein de la mère, n'est jamais là à demeure, mais celui  
qui est toujours à portée : le pouce de la main de l'enfant.  Comment  les analystes  
peuvent-ils à ce point écarter de leur expérience ce qui leur est apporté au premier chef  
de la fonction de la main, au point que pour eux que l'humain devrait s'écrire l'hu-main 
(avec un trait d'union au milieu).
Cette lecture que je vous conseille est  dans le N° 5 de cette revue qui  est  passée 
longtemps pour la mienne, qui s'appelle : La psychanalyse. Il y a une traduction de cet 
objet transitionnel de Winnicott. Lisez ça. Rien de plus fatigant qu'une lecture et de  
moins propice à retenir l'attention. Mais si quelqu'un la prochaine fois veut bien la 
faire, qui n'entendra pas que tout cela pour dire ce qu'est ce petit objet a, il n'est ni à 
l'intérieur,  ni  à  l'extérieur,  ni  réel,  ni  illusoire.  Il  n'entre  dans  rien  de  toute  cette  
construction artificieuse que le commun de l'analyse édifie autour du narcissisme en y 
voyant tout autre chose que ce pour quoi c'est fait, à savoir non pas pour faire deux 
versants moraux à savoir: d'un côté l'amour de soi-même et de l'autre celui de l'Objet, 
comme on dit.
Il est très clair, je l'ai déjà fait ici, à lire ce que Freud a écrit du Real Ich et du Lust Ich,  
que c'était pour nous de démontrer que le premier objet était le Lust Ich, à savoir moi-
même la règle de mon plaisir et que ça le reste.
Alors toute cette description aussi précieuse que fine de l'objet  a,  il ne lui manque 
qu'une chose, c'est qu'on voit que tout ce qui s'en dit ne veut rien dire que le bourgeon,  
la pointe, la première sortie de terre de quoi? de ce que l'objet a commande à savoir le 
Sujet. Le Sujet comme tel, qui fonctionne d'abord au niveau de cet objet transitionnel. 
Ce n'est certes pas là épreuve faite pour diminuer ce qui peut se faire de production 
autour de l'acte analytique. Mais vous allez voir ce qu'il en est quand Winnicott pousse 
les choses plus loin, à savoir quand il est non pas l'observateur du petit bébé (il en est 
plus qu'un autre capable), mais en repérant sa propre technique concernant ce qu'il  
cherche, lui, à savoir, d'une façon patente, je vous l'ai indiqué la dernière fois à l'orée 
de la conférence, à savoir: La Vérité.
Ce Self dont il parle comme ce quelque chose qui est là depuis toujours, en arrière de 
tout ce qui se passe, avant même que d'aucune façon le sujet se soit repéré, quelque 
chose est  capable de geler,  écrit-il  la situation du manque.  Quand l'environnement 
n'est pas approprié dans les premiers jours, dans les premiers mois du bébé, quelque 
chose peut -73-

73



SEMINAIRE 15

fonctionner, qui fait ce  freezing,  cette gélation, assurément c'est là quelque chose où 
seule l'expérience peut trancher. Et là encore il  y a au regard de ces conséquences  
psychotiques quelque chose que Winnicott a fort bien vu. Mais derrière ce freezing, il  
y a, nous dit Winnicott ce Self qui attend. Ce Self qui, de s'être gelé, constitue le faux-
self auquel il faut que M. Winnicott ramène par un procès de régression dont ce sera  
l'objet  de  mon  discours  la  prochaine  fois,  de  vous  montrer  le  rapport  à  l'agir  de 
l'analyste. Derrière ce faux-self attend, quoi ? le vrai pour repartir. Qui ne voit quand 
déjà nous avons dans la théorie analytique ce  Real Ich,  ce  Lust Ich,  cet  ego,  ce id, 
toutes ces références déjà assez articulées pour définir notre champ, que l'adjonction 
de ce Self ne représente rien d'autre que comme c'est avoué dans le texte avec false et 
true, la vérité ? Mais qui ne voit aussi bien qu'il n'y a d'autre true-self,  derrière cette 
situation que M. Winnicott lui-même, qui là se pose comme présence de la vérité.
Ce n'est rien dire qui comporte en quoi que ce soit une dépréciation de ce à quoi cette 
position le mène. Comme vous le verrez la prochaine fois, extrait de son texte lui-
même, c'est à une position qui s'avoue devoir en tant que telle et de façon avouée sortir 
de l'acte analytique, prendre la position de faire, par quoi il assume, comme s'exprime 
un autre analyste, de répondre à tous les besoins du patient.
Nous ne sommes pas ici pour entrer dans le détail de à quoi ceci mène, nous sommes 
ici pour indiquer comment la moindre méconnaissance, - et comment n'existerait-elle 
pas puisqu'elle n'est pas encore définie - la moindre méconnaissance de ce qu'il en est 
de l'acte analytique, entraîne aussitôt qui l'assume et d'autant mieux qu'il est plus sûr,  
plus capable, - je cite cet auteur parce que je considère qu'il n'y en a pas qui l'approche 
en langue anglaise - qu'aussitôt il soit porté, noir sur blanc, à la négation de la position  
analytique.
Ceci à soi tout seul me paraît confirmer, donner amorce, sinon appui encore à ce que 
j'introduis comme méthode d'une critique par les expressions théoriques de ce qu'il en 
est du statut de l'acte psychanalytique.
-74-

74



SEMINAIRE 15

LEÇON V 10 JANVIER 1968
Je vous présente mes vœux pour la nouvelle année comme on dit. Pourquoi « nouvelle 
» ? Elle est comme la lune pourtant, quand elle a fini elle recommence. Et ce point de  
finition  et  de  recommencement  on  pourrait  le  placer  n'importe  où,  peut-être,  à  la  
différence  de  la  lune  qui  a  été  faite,  comme  chacun sait,  et  comme  une  locution 
familière le rappelle, à l'intention de pas n'importe qui. Et il y a un moment où la lune 
disparaît, raison pour la déclarer nouvelle, après.
Mais pour l'année, et pour beaucoup d'autres choses et généralement ce qu'on appelle 
le réel, elle n'a pas de commencement assignable. Pourtant, il faut qu'elle en ait un à  
partir du moment où elle a été dénommée « année », en raison du repérage signifiant 
de ce qu'on se trouve, pour une part de ce réel, définir comme cycle.
C'est un cycle pas tout à fait exact, comme tous les cycles dans le réel. Mais à partir du  
moment où on le saisit comme cycle, il y a un signifiant qui ne colle pas tout à fait 
avec le réel. On le corrige en parlant par exemple de grande année à propos d'une 
petite chose qui varie d'année en année jusqu'à faire 28 000 ans. Bref, on se recycle.
Et alors, le commencement de l'année par exemple, où le placer? C'est là qu'est l'acte.  
C'est tout au moins une des façons d'aborder ce qu'il en est de l'acte, structure dont, si  
vous cherchez bien, vous vous apercevrez qu'on a, somme toute, peu parlé.
La nouvelle année me donne l'occasion de l'aborder par ce bout. -75-

75



SEMINAIRE 15

Un acte, c'est lié à la détermination du commencement, et tout à fait spécialement là 
où il y a besoin d'en faire un, parce que, précisément, il n'y en a pas. C'est pour cela 
qu'en somme, ça a un certain sens ce que j'ai fait au début: de vous présenter mes 
vœux de bonne année, ça rentre dans le champ de l'acte. Bien sûr, un petit acte, un très 
laïc résidu d'acte. Mais n'oubliez pas que si nous nous faisons ces petits salamalecs,  
d'ailleurs toujours plus ou moins en voie de désuétude, mais qui subsistent, c'est ce 
qu'il  y a de remarquable, c'est en écho à des choses dont on parle comme si elles  
étaient passées, à savoir, des actes cérémoniels qui, dans un cadre qu'on peut appeler 
l'Empire, des actes qui consistaient à ce que ce jour-là l'empereur manipulait de ses 
propres mains la charrue.
C'est un acte ordonné qui a marqué un commencement pour autant qu'il était essentiel  
à un certain ordre d'empire que cette fondation renouvelée au début de chaque année 
fût marquée. Nous voyons là, la dimension de ce qu'on appelle l'acte traditionnel, celui 
qui se fonde dans une certaine nécessité de transférer quelque chose qui est considéré 
comme  essentiel  dans l'ordre  du signifiant.  Qu'il  faille  le  transférer  suppose appa-
remment  que  ça  ne  se  transfère  pas  tout  seul,  que  commencement  est  bien 
effectivement renouvellement, ce qui ouvre la porte même par la voie d'une opposition 
à ceci : qu'il est concevable que l'acte constitue, si l'on peut s'exprimer de cette façon,  
sans guillemets, un vrai commencement. Qu'il y ait pour tout dire, un acte, qui soit  
créateur et que ce soit là le commencement.
Or, il suffit d'évoquer cet horizon de tout fonctionnement de l'acte pour s'apercevoir 
que  c'est  bien  évidemment  là  que  réside  sa  vraie  structure,  ce  qui  est  tout  à  fait 
apparent, évident et ce qui montre la fécondité, d'ailleurs, du mythe de la création.
Il est un peu surprenant qu'il ne soit pas venu d'une façon maintenant qui soit courante,  
admise dans la conscience commune, qu'il y a une relation certaine entre la cassure qui 
s'est produite dans l'évolution de la science au début du XVIIe siècle et la réalisation,  
l'avènement de la portée véritable de ce mythe de la création, qui aura donc mis seize 
siècles à parvenir dans sa véritable incidence, à ce qu'on peut, à travers cette époque, 
appeler la conscience chrétienne. Je ne saurais trop revenir sur cette remarque qui, je  
le  souligne,  n'est  pas  de  moi  mais  d'Alexandre  Koyré  «Au  commencement  était  
l'action » dit Goethe, un peu plus tard, on croit -76-

76



SEMINAIRE 15

que c'est la contradiction de la formule johannique :  « Au commencement  était  le 
Verbe ».  C'est  ce  qui  nécessite  qu'on y regarde d'un peu plus  près.  Si  vous vous 
introduisez dans la question par la voie que je viens d'essayer de vous ouvrir sous une 
espèce familière,  il  est  tout  à  fait  clair  qu'il  n'y a  pas  entre  ces  deux formules  la 
moindre opposition : au commencement était l'action parce que sans acte il ne saurait  
tout simplement être question de commencement. L'action est bien au commencement 
parce qu'il ne saurait y avoir de commencement sans action.
Si  nous  nous  apercevons  par  quelque  biais  de  ce  qui  n'est  ou  n'a  jamais  été  mis 
jusqu'ici tout à fait en avant comme c'est nécessaire, c'est qu'il n'y a point d'action qui  
ne  se  présente  avec  une  pointe  signifiante  d'abord  et  avant  tout,  que  c'est  ce  qui 
caractérise l'acte, sa pointe signifiante, et que son efficience d'acte n'a rien à faire avec  
l'efficacité d'un faire.  Quelque chose qui  atteint  à cette pointe signifiante. On peut  
commencer à parler d'acte simplement, sans perdre de vue (il est assez curieux que ce 
soit un psychanalyste qui puisse pour la première fois mettre sur ce thème de l'acte cet 
accent,  plus  exactement  ce qui  en constitue le trait  étrange donc problématique et 
double) d'une part, que ce soit dans le champ analytique, à savoir à propos de l'acte 
manqué,  qu'il  soit  apparu  justement  qu'un  acte  qui  se  présente  lui-même  comme 
manqué  soit  un  acte  et  uniquement  de  ceci  qu'il  soit  signifiant,  ensuite  qu'un 
psychanalyste  préside,  précisément,  (limitons-nous à ce terme pour l'instant)  à une 
opération dite psychanalyse qui, dans son principe, commande la suspension de tout 
acte.
Vous  sentez  que  quand  nous  allons  maintenant  nous  engager  dans  cette  voie, 
d'interroger d'une façon plus précise, plus insistante que nous n'avons pu le faire dans 
les séances introductives du dernier trimestre, ce qu'il en est de l'acte psychanalytique,  
je veux tout de même un peu plus que je n'ai  pu le faire dans ces premiers mots,  
pointer qu'à notre horizon, nous savons ce qu'il peut en être de tout acte, de cet acte 
dont j'ai montré tout à l'heure le caractère inaugural, et dont si l'on peut dire le type,  
est véhiculé pour nous à travers cette méditation vacillante qui se poursuit autour de la 
politique par l'acte dit du Rubicon, par exemple. Derrière lui d'autres se profilent : 
Nuit du quatre Août, Jeu de Paume, Journées d'Octobre...
Où est ici le sens de l'acte ?
Certes nous touchons, nous sentons, que le point où se suspend -77-

77



SEMINAIRE 15

d'abord  l'interrogation,  c'est  le  sens  stratégique  de  tel  ou  tel  franchissement.  Dieu 
merci,  ce n'est pas pour rien que j'ai  évoqué d'abord le Rubicon. C'est un exemple 
assez simple et tout marqué des dimensions du sacré. Franchir le Rubicon n'avait pas 
pour  César  une signification  militaire  décisive.  Mais  par  contre,  le  franchir  c'était 
rentrer  sur la terre-mère,  la  terre de la République,  celle  qu'aborder,  c'était  violer.  
C'était là quelque chose de franchi. Dans le sens de ces actes révolutionnaires que je  
me trouve - bien sûr pas sans intention - avoir profilés là derrière. L'acte est-il au  
moment où Lénine donne tel ordre, ou au moment où des signifiants ont été lâchés sur 
le monde, qui donnent à tel succès précis dans la stratégie son sens de commencement 
déjà  tracé? Quelque chose où la conséquence d'une certaine stratégie  pourra venir  
prendre sa place, et y prendre sa valeur de signe.
Après tout, la question vaut bien d'être posée ici, à un certain départ, car il y a dans la  
façon dont je vais m'avancer sur le terrain de l'acte, aussi un certain franchissement 
d'évoquer cette dimension de l'acte révolutionnaire et de l'épingler de ceci de différent 
de toute efficacité de guerre et qui s'appelle susciter un nouveau désir.
« Un coup de ton doigt sur le tambour décharge tous les sons et commence la nouvelle 
harmonie.
Un pas de toi c'est la levée des nouveaux hommes et leur enmarche.
Ta tête se détourne : le nouvel amour! Ta tête se retourne - le nouvel amour? »
Je pense qu'aucun de vous n'est sans entendre ce texte de Rimbaud que je n'achève pas 
et qui s'appelle A une raison.
C'est la formule de l'acte.
L'acte de poser l'inconscient peut-il être conçu autrement, et spécialement à partir du 
moment où je rappelle que l'inconscient est structure de langage, où, l'ayant rappelé 
sans  en  enregistrer  d'ébranlements  bien  profonds  chez  ceux que  cela  intéresse,  je 
reprends et parle de son effet de rupture sur le Cogito.
Ici, je reprends, je souligne, il se trouve que dans un certain champ je puis formuler :  
je pense, ça en a tous les caractères : ce que j'ai rêvé cette -78-

78



SEMINAIRE 15

nuit, ce que j'ai raté ce matin, voire hier par quelque trébuchement incertain, ce que j'ai 
touché sans le vouloir en faisant ce qu'on appelle un mot d'esprit parfois sans le faire 
exprès.
Est-ce que dans ce je pense, j'y suis ? Il est tout à fait certain que la révélation du je  
pense de l'inconscient implique, (tout le monde sait ça qu'on ait fait de la psychanalyse  
ou pas, il suffit d'ouvrir un bouquin et de voir de quoi il s'agit), quelque chose qui, au  
niveau de ce que le Cogito de Descartes nous fait toucher de l'implication du donc je  
suis est cette dimension que j'appellerai de désamorçage qui fait que là où le plus sûre-
ment je pense, à m'en apercevoir, j'y étais, mais exactement comme on dit - vous savez 
que j'ai déjà usé de cet exemple, mais l'expérience m'apprend qu'il n'est pas vain de se 
répéter - c'est au même sens où selon l'exemple extrait  des remarques du linguiste  
Guillaume, au même sens que cet emploi très spécifique de l'imparfait en français qui 
fait toute l'ambiguïté de l'expression « un instant plus tard la bombe éclatait ». Ce qui 
veut dire que, justement, elle n'éclate pas.
Permettez-moi de la rajouter, de la plaquer, cette nuance, sur le wo Es war allemand 
qui  ne la comporte pas et  d'y ajouter  de ce fait  l'utilisation renouvelée qu'on peut  
donner du wo Es war soll Ich werden. Là où c'était, où ce n'est plus que là, parce que 
je sais que je l'ai pensé, soll Ich werden, Ich, il y a longtemps que je l'ai souligné ne 
peut que se traduire par le sujet, le sujet doit advenir. Seulement, le peut-il ? Voilà la  
question!
Là où c'était... traduisons : je dois devenir, continuez, « psychanalyste », seulement du 
fait  -  c'est  la  question que j'ai  posée de cet  Ich  traduit  par  le sujet  -  comment  le 
psychanalyste va-t-il pouvoir trouver sa place dans cette conjoncture? C'est celle que 
l'année dernière, cette conjoncture, j'ai expressément articulée au titre de la logique du 
fantasme, par la conjonction disjonctive d'une disjonction très spéciale qui est celle 
que j'ai, depuis plus de trois ans introduite en y faisant novation du terme d'aliénation,  
c'est à savoir celle qui propose ce choix singulier dont j'ai articulé les conséquences,  
que ce soit un choix forcé est forcément perdant. La bourse ou la vie, la liberté ou la  
mort. Le dernier que nous introduisons ici et que je ramène pour y montrer son rapport  
à l'acte psychanalytique est : ou je ne pense pas ou je ne suis pas, si vous y ajoutez, 
comme je l'ai fait tout à l'heure au soll Ich werden, le terme qui est bien ce qui est en 
question dans l'acte psychanalytique, le terme psychanalyste, il suffit de faire marcher 
-79-

79



SEMINAIRE 15

cette petite machine. Évidemment il n'y a pas à hésiter: si d'un côté je ne suis pas  
psychanalyste, il en résulte que je ne pense pas.
Bien sûr ceci n'est pas d'un intérêt seulement humoristique. Ça doit bien nous conduire 
quelque part et particulièrement à nous demander ce qu'il en est seulement de notre  
expérience de l'année dernière, que ce que j'appellerai cette supposition de départ qui 
est constituée par l'ou je ne pense pas, ou je ne suis pas, comment se fait-il qu'elle se 
soit non seulement avérée efficace mais nécessaire à ce que j'ai appelé l'année dernière 
une  logique  du  fantasme,  à  savoir  une  logique,  telle  qu'elle  conserve  en  elle  la 
possibilité  de  rendre  compte  de  ce  qu'il  en  est  du  fantasme  et  de  sa  relation  à 
l'inconscient.
Pour être là comme inconscient, il ne faut pas encore que je pense comme pensée ce 
qu'il en est de mon inconscient. Là où je le pense, c'est pour ne plus être chez moi. Je  
n'y suis plus. Je n'y suis plus en terme de langage de la même façon que quand je fais 
répondre par la personne qui répond à la porte : « Monsieur n'y est pas », c'est un je  
n'y suis pas en tant qu'il se dit. C'est bien cela qui fait son importance. C'est bien cela 
qui fait en particulier, qui fait que comme psychanalyste je ne peux pas le prononcer. 
Voyez  l'effet  que ça  ferait  sur  ma clientèle!  C'est  aussi  ça  qui  me  coince dans la 
position du je ne pense pas.  Tout au moins si ce que j'avance ici comme logique est 
capable d'être suivi dans son vrai fil. Je ne pense pas pourrait être - ayant dessiné les 
deux cercles en-dessous et  leur intersection (cf.  schéma)  j'ai  marqué avec tous les 
guillemets de la prudence, et pour vous dire qu'il ne faut pas trop vous alarmer - ce 
faux-être, c'est notre être à tous. On n'est jamais si solide dans son être que pour autant 
qu'on ne pense pas. Chacun sait ça.
Seulement quand même, je voudrais bien marquer la distinction de ce que j'avance 
aujourd'hui.
Il  y  a  deux  faussetés  distinctes.  Chacun  sait  que  quand  je  suis  entré  dans  la 
psychanalyse avec une balayette qui s'appelait le stade du miroir, j'ai commencé par  
repérer, - parce qu'après tout, c'était dans  Freud,  c'est dit, repéré, sérié - j'ai pris le 
stade du miroir pour faire un porte manteau. Il est même beaucoup plus accentué, tout 
de suite,  que je n'ai  jamais pu le faire au cours d'énonciations qui ménageaient les 
sensibilités, qu'il n'y a pas d'amour qui ne relève de cette dimension narcissique. Que 
si l'on sait lire Freud, ce qui s'oppose au narcissisme, ce qui s'appelle la libido objec-
80-

80



SEMINAIRE 15

tale, ce qui concerne en bas, au coin à gauche l'objet a, car c'est ça la libido objectale 
ça n'a rien à faire avec l'amour puisque l'amour c'est le narcissisme et que les deux 
s'opposent : la libido narcissique et la libido objectale.

Donc quand je parle du faux-être il ne s'agit pas de ce qui vient se loger là en quelque 
sorte par-dessus, comme les moules sur la coque du navire si vous voulez. Il ne s'agit  
pas de l'être bouffi de l'imaginaire. Il s'agit de quelque chose en dessous qui lui donne 
sa place. Il s'agit du je nepense pas dans sa nécessité structurante en tant qu'inscrite à 
cette  place de départ  sans  laquelle  nous n'aurions su,  l'année dernière,  articuler  la 
moindre chose de ce qu'il en est de la logique du fantasme.
-81-

81



SEMINAIRE 15

Naturellement, c'est une place commode, ce  je ne pense pas.  Il n'y a pas que l'être 
bouffi dont je parlais à l'instant, qui y trouve sa place. Tout y vient, le préjugé médical 
dans  l'ensemble,  le  préjugé  psychologique  ou  psychologisant,  pas  moins.  Dans 
l'ensemble observez ceci en tout cas : à ce je ne pense pas est particulièrement sujet le 
psychanalyste,  parce qu'il  est  habité  par  tout  ce  que je  viens  d'énoncer,  d'épingler 
comme préjugés, en les qualifiant de leur origine; il a en plus des autres, par exemple 
sur les médecins, l'avantage si je puis dire, quand le préjugé médical l'occupe et Dieu 
sait s'il l'occupe bien par exemple, pour ne prendre que celui-là. Eh bien! justement ils 
n'y pensent pas, les médecins encore ça les tracasse, pas le psychanalyste. Il le prend 
comme ça, justement dans la mesure où il a cette dimension que ce n'est qu'un préjugé, 
mais puisqu'il s'agit de ne pas penser il est d'autant plus à l'aise avec lui.
Avez-vous  sauf  exception  vu  un  psychanalyste  qui  se  soit  interrogé  sur  ce  qu'est  
Pasteur dans l'aventure médicale ? Ce n'est pas un sujet à la mode Pasteur, mais ça  
aurait  pu retenir justement un psychanalyste.  Ça ne s'est jamais vu. On verra si ça  
change. Dans tous les cas, il faudrait ici se proposer ce petit exercice : qu'est-ce que ce 
point initial ? Il faut quand même bien se poser la question si, comme nous l'avons 
entrevu au départ, c'est l'axe aujourd'hui de notre progrès, l'acte en soi est toujours en 
rapport avec un commencement.  Ce commencement logique, c'est à dessein que je 
n'en ai pas posé la question l'année dernière, parce qu'à la vérité comme plus d'un oint  
de  cette  logique  du  fantasme,  nous aurions dû le  laisser  en  suspens.  Epinglons-le 
d'arché(?),  puisque  c'est  ainsi  que  nous  sommes  entrés  aujourd'hui,  par  le 
commencement. C'est une arché(?), un initium, un commencement, mais en quel sens?
Est-ce au sens du zéro sur un petit appareil de mesure? Un être, par exemple, tout  
simplement. Ce n'est pas un mauvais départ de se poser cette question, parce que déjà 
il semble, il se voit même tout de suite, que poser la question ainsi c'est exclure que ce 
soit un commencement au sens du non marqué.
Nous touchons même du doigt que le seul fait  qu'il  nous faille interroger ce point 
d'arché(?), de savoir s'il est le zéro, c'est qu'en tout cas il est déjà marqué, et qu'après 
tout, ça va quand même assez bien car de l'effet de la marque, il paraît très satisfaisant  
de voir découler l'ou je ne pense pas ou je ne suis pas, « ou je ne suis pas cette marque 
» « ou je ne suis rien que cette -82-

82



SEMINAIRE 15

marque  »,  c'est-à-dire  que  je  ne pense pas.  Pour  le psychanalyste  par  exemple ça 
s'applique très bien.
Il a le label, ou bien il ne l'est pas.
Seulement il ne faut pas s'y tromper : comme je viens tout de suite de le marquer, au 
niveau  de  la  marque,  nous  ne  voyons  que  le  résultat  justement  nécessaire  de 
l'aliénation, à savoir qu'il n'y a pas le choix entre la marque et l'être, de sorte que si ça  
doit se marquer quelque part, c'est justement en haut à gauche (cf. schéma du je ne  
pense pas); l'effet aliénatoire est déjà fait et nous ne sommes pas surpris de trouver là,  
sous sa forme d'origine, l'effet de la marque,  ce qui est suffisamment indiqué dans 
cette déduction du narcissisme que j'ai faite dans un schéma dont je sais qu'au moins 
une partie d'entre vous le connaît, celui tel qu'il met en rapport dans leur dépendance 
le moi idéal et l'idéal du moi.
Donc il reste en suspens de savoir de quelle nature est le point de départ logique en 
tant qu'il tient encore dans la conjonction d'avant la disjonction, le je ne pense pas et le 
je ne suis pas. Assurément, l'année dernière c'est là ce vers quoi, puisque c'était notre 
départ, et si je puis dire l'acte initial de notre déduction logique, nous ne pouvions pas 
y revenir si nous n'avions eu ce qui constitue l'ouverture, la béance toujours nécessaire 
à retrouver dans tout exposé du champ analytique, qui nous a fait, après avoir édifié le  
temps  de  la  logique du fantasme,  fait  passer  le  dernier  trimestre  autour  d'un  acte  
sexuel, précisément défini de ceci : qu'il constitue une aporie.
Reprenons donc, à partir de l'acte psychanalytique, cette interrogation de ce qu'il en est 
de l'initium, de la logique du fantasme qu'il me fallait ici commencer de rappeler. C'est 
pourquoi  j'ai  inscrit  au  tableau  aujourd'hui,  cette  face  que  j'en  ai  articulé  l'année 
dernière  sous  les  termes  de  l'opération  aliénation,  l'opération  vérité,  l'opération 
transfert, pour en faire les trois termes de ce qu'on peut appeler un groupe de Klein, à 
condition bien sûr de s'apercevoir  qu'à les nommer  ainsi,  nous n'en voyons  pas le  
retour, l'opération, de ce qui constitue pour chacune l'opération retour, qu'ici tels qu'ils  
sont inscrits avec ces indications vectorielles, ce n'est que, si je puis dire, la moitié 
d'un groupe de Klein.
Reprenons l'acte au point sensible où nous le voyons dans l'institution analytique et 
repartons du commencement en tant que ceci aujourd'hui veut dire que l'acte institue le 
commencement.
-83-

83



SEMINAIRE 15

Commencer  une  psychanalyse,  oui  ou  non,  est-ce  un  acte?  Assurément  oui. 
Seulement, qu'est-ce qui le fait, cet acte ? Nous avons tout à l'heure fait remarquer ce 
qu'il  implique  chez  celui  qui  s'engage  dans  la  psychanalyse,  ce  qu'il  implique 
justement de démission de l'acte. Il devient très difficile dans ce sens, d'attribuer la 
structure de l'acte pour celui qui s'engage dans une psychanalyse. Une psychanalyse 
c'est une tâche, et même certains disent c'est un métier. Ce n'est pas moi qui l'ai dit,  
mais des gens qui quand même, s'y connaissent. Il faut leur apprendre leur métier, à 
ces gens qui ont ou non à suivre la règle de quelque façon que vous les définissiez.  
Enfin dans ce coin on ne dit pas leur métier de psychanalysant. Il faut [var. : Ils vont] 
le dire maintenant puisque le mot court, c'est pourtant ça que ça veut dire.
Alors, il  est  clair que s'il  y a acte, il  faut  probablement le chercher ailleurs.  Nous 
n'avons pas beaucoup quand même à nous forcer pour nous demander de dire que s'il 
n'est pas du côté du psychanalysant, il est du côté du psychanalyste. Ça ne fait aucun 
doute. Seulement ça devient une difficulté. Parce qu'après ce que nous venons de dire,  
l'acte  de  poser  l'inconscient,  est-ce  que  pour  le  psychanalyste  il  faut  le  reposer  à 
chaque fois ? Est-ce vraiment possible surtout si nous pensons qu'après ce que nous  
venons de dire,  le  reposer à chaque fois,  ce serait  nous donner à chaque fois une 
nouvelle occasion de ne pas penser?
Il doit y avoir autre chose, un rapport de la tâche à l'acte qui n'est peut-être pas saisi  
encore et qui peut-être ne peut pas l'être. Il faut peut-être prendre un détour. On voit  
tout de suite où il nous est fourni, ce détour. A un autre commencement, à ce moment 
de commencement où l'on devient psychanalyste.
Il faut bien que nous tenions compte de ceci qui est là, dans les données, qu'à en croire 
ce qu'on dit, il faut bien s'y fier dans ce domaine. Commencer d'être psychanalyste,  
tout le monde le sait, ça commence à la fin d'une psychanalyse. Il n'y a qu'à prendre ça 
comme ça nous est donné si nous voulons saisir quelque chose, il faut partir de là, de 
ce point qui est dans la psychanalyse reçu de tous.
Alors, partons des choses comme elles se présentent. On est arrivé à la fin une fois, 
c'est là qu'il faut déduire le rapport que ça a avec le commencement de toutes les fois. 
On est arrivé à la fin de sa psychanalyse une fois, et c'est cet acte si difficile à saisir au  
commencement de chacune des psy-84-

84



SEMINAIRE 15

chanalyses que nous garantissons. Ça doit avoir un rapport avec cette fin une fois.
Alors là il  faut quand même que serve à quelque chose ce que j'ai  avancé l'année 
dernière,  à  savoir  :  la  façon  dont  se  formule  dans  cette  logique  la  fin  de  la 
psychanalyse.
La fin de la psychanalyse ça suppose une certaine réalisation de l'opération vérité, à 
savoir que si, en effet, ça doit constituer cette sorte de parcours qui, du sujet installé 
dans son faux-être lui  fait réaliser quelque chose d'une pensée qui comporte le je ne 
suis pas,  ça n'est pas sans retrouver comme il  convient sous une forme croisée, et 
inversée sa place du plus vrai, sa place sous la forme du là où c'était au niveau du je  
ne suis pas qui se retrouve dans cet objet a dont nous avons beaucoup fait me semble-
t-il pour vous donner le sens et la pratique, et d'autre part, ce manque qui subsiste au 
niveau du sujet naturel, du sujet de la connaissance, du faux-être du sujet, ce manque, 
qui, de toujours, se définit comme essence de l'homme et qui s'appelle le désir, mais 
qui  à  la  fin  d'une analyse  se  traduit  de  cette  chose  non seulement  formulée  mais 
incarnée qui s'appelle la castration.
C'est ce que nous avons d'habitude étiqueté sous la lettre du : -φ. L'inversion de ce 
rapport de gauche à droite qui fait se correspondre le je ne pense pas du sujet aliéné au 
là où c'était  de l'inconscient dans la découverte du « là où c'était » du désir chez le 
sujet  dans  le  je  ne  suis  pas  de  la  pensée  inconsciente.  Ceci  se  retournant  est 
proprement ce qui supporte l'identification du  a  comme cause du désir, et  du (-(p) 
comme la place d'où s'inscrit la béance propre à l'acte sexuel.
C'est précisément là que nous devons un instant nous suspendre. Vous le voyez, vous 
le touchez du doigt, il y a deux  wo  Es  war,  deux  là où c'était  et qui correspondent 
d'ailleurs à la distance qui scinde dans la théorie, l'inconscient du Ça. Il y  a le là où 
c'était ici inscrit au niveau du sujet, et je l'ai dit déjà, je le répète pour que vous ne le  
laissiez pas passer, où il reste attaché à ce sujet comme manque. Il y a l'autre  là où 
c'était qui a une place opposée, c'est celui qui est en bas à droite (cf. schéma) du lieu  
de l'inconscient qui reste attaché au je ne suis pas de l'inconscient comme objet, objet 
de perte.
L'objet perdu initial de toute la genèse analytique, celui que Freud martèle dans tous 
les temps de sa naissance de l'inconscient, il est là, cet objet perdu, cause du désir.  
Nous aurons à le voir comme au principe de l'acte. -85-

85



SEMINAIRE 15

Mais ceci n'est qu'une annonce. je ne le justifie pas immédiatement, il nous faut un  
bout de chemin avant que d'en être sûr, il nous faut nous arrêter là un temps. Il ne vaut 
en général de s'arrêter un temps que pour s'apercevoir du temps que l'on a passé sans  
le savoir, dirons-nous d'ailleurs, pour nous reprendre. Passé... il vaudrait mieux dire « 
passant » et si vous me permettez de jouer avec les mots : pas sans le savoir.
C'est-à-dire avec le savoir, on l'a passé. Mais justement, c'est parce que je vous ai  
exposé le résultat de mes schémas de l'année dernière, supposés sus par vous, si tant 
est qu'il n'y ait pas là quelque abus. Oui, c'est avec ce savoir que je l'ai passé ce temps, 
trop vite, c'est-à-dire dans la hâte. Comme vous le savez la hâte c'est ce qui laisse  
justement échapper la vérité. Ça nous permet de vivre, d'ailleurs. La vérité c'est que le 
manque (d'en haut à gauche), c'est la perte, (d'en bas à droite). Mais la perte elle, elle  
est la cause d'autre chose. Nous l'appellerons la cause de soi à condition bien sûr que 
vous ne vous trompiez pas; Dieu est cause de soi, nous dit Spinoza. Croyait-il si bien  
dire ? Pourquoi pas après tout. C'était quelqu'un de très fort. Il est bien certain que le 
fait de conférer à Dieu d'être cause de soi, a dissipé par là toute l'ambiguïté du Cogito,  
ce qui pourrait bien avoir une prétention semblable, au moins dans l'esprit de certains. 
S'il y a quelque chose que nous rappelle l'expérience analytique c'est que si ce mot : « 
cause de soi » veut dire quelque chose, c'est précisément de nous indiquer que le soi,  
ou ce qu'on appelle tel, autrement dit, le sujet où il faut bien que tout le monde en 
vienne, puisque même là, dans tel champ anglo-saxon où l'on peut dire que l'on ne 
comprend rien à rien, à ces questions, le mot de self a dû sortir, qui ne s'adapte nulle 
part dans la théorie analytique, rien n'y correspond.
Le sujet dépend de cette cause qui le fait divisé et qui s'appelle l'objet  a.  Voilà qui 
signe ce qu'il est important de souligner: que le sujet n'est pas cause de soi, qu'il est  
conséquence de la perte et qu'il faudrait qu'il se mette dans la conséquence de la perte,  
celle qui constitue l'objet a, pour savoir ce qui lui manque.
Voilà en quoi je dis que nous allions trop vite dans l'énonciation telle que je l'ai faite 
de ces deux pointes de l'oblique, de gauche à droite (cf. schéma) et de haut en bas, des 
deux termes écartelés de la division première. La chose est supposée sue dans l'énoncé 
que le  là où c'était  est manque à partir du sujet. Elle ne l'est véritablement que si le 
sujet se fait -86-

86



SEMINAIRE 15

perte. Or c'est ce qu'il ne peut penser qu'à se faire être. Je pense, dit-il, donc je suis: il 
se rejette invinciblement dans l'être de ce faux acte qui s'appelle le Cogito. L'acte du 
Cogito, c'est l'erreur sur l'être, comme nous le voyons ainsi dans l'aliénation définitive 
qui en résulte du corps qui est rejeté dans l'étendue, le rejet du corps hors de la pensée  
c'est la grande Verwerfung de Descartes. Elle est signée de son effet qu'il reparaît dans 
le Réel,  c'est-à-dire dans l'impossible.  Il  est  impossible qu'une machine soit  corps. 
C'est pourquoi le savoir le prouve toujours plus en la mettant en pièces détachées.  
Dans  cette  aventure  nous  y  sommes,  je  n'ai  pas  besoin  je  le  pense  d'y  faire  des 
allusions. Mais laissons là pour aujourd'hui notre Descartes pour revenir à la suite, et à 
la ponctuation qu'il nous faut donner aujourd'hui à notre avance.
Le sujet de l'acte analytique, nous savons qu'il ne peut savoir rien de ce qui s'apprend 
dans l'expérience analytique, sinon qu'y opère ce qu'on appelle le transfert. Le transfert 
je l'ai restauré de façon complète, à le rapporter au sujet supposé savoir.
Le terme de l'analyse consiste dans la chute du sujet supposé savoir et sa réduction à 
l'avènement de cet objet a, comme cause de la division du sujet qui vient à sa place. 
Celui qui, fantasmatiquement, avec le psychanalysant, joue la partie au regard du sujet  
supposé savoir,  à savoir  :l'analyste,  c'est  celui-là  l'analyste,  qui  vient  au terme  de 
l'analyse à supporter de n'être plus rien que ce reste. Ce reste de la chose chue, qui  
s'appelle l'objet a. C'est là ce autour de quoi doit porter notre question.
L'analysant venu à la fin de l'analyse dans l'acte, s'il en est un, qui le porte à devenir le  
psychanalyste, ne nous faut-il pas voir qu'il ne l'opère, ce passage, que dans l'acte qui 
remet à sa place le sujet supposé savoir.
Nous voyons maintenant cette place où elle est parce qu'elle peut être occupée, mais  
qu'elle n'est occupée qu'autant que ce sujet supposé savoir, s'est réduit à ce terme que 
celui  qui  l'a  jusque  là  garanti  par  son  acte,  à  savoir  le  psychanalyste,  lui,  le 
psychanalyste, l'est devenu ce résidu, cet objet a.
Celui qui à la fin d'une analyse didactique relève si je puis dire, le gant de cet acte,  
nous ne pouvons pas omettre que c'est sachant ce que son analyste est devenu dans 
l'accomplissement de cet acte, à savoir : ce résidu, ce déchet, cette chose rejetée. A 
restaurer le sujet supposé savoir,
à reprendre le flambeau de l'analyste lui-même, il ne se peut pas qu'il --87-

87



SEMINAIRE 15

n'installe, fût-ce à ne pas le toucher, qu'il n'installe le a au niveau du  sujet  supposé 
savoir. Ce sujet supposé savoir, qu'il ne peut que reprendre comme condition de tout 
acte analytique, lui sait, à ce moment que j'ai appelé dans la passe, lui sait que là est le  
désêtre  qui  par  lui,  le  psychanalysant,  a  frappé l'être  de l'analyste.  Je  dis,  sans  le 
toucher, que c'est comme cela qu'il s'engage. Car ce désêtre institué au point du sujet  
supposé savoir, lui le sujet dans la passe au moment de l'acte analytique il n'en sait  
rien. Justement parce qu'il est devenu la vérité de ce savoir, et que, si je puis dire une  
vérité qui est atteinte « pas sans le savoir », comme je le disais tout à l'heure eh bien! 
c'est incurable : on est cette vérité.
L'acte analytique au départ  fonctionne si  je  puis dire,  avec le  sujet  supposé savoir 
faussé, car le  sujet  supposé savoir s'avère maintenant ce qui était bien simple à voir 
tout de suite : que c'est lui qui est à l'arché de la logique analytique.  Si celui qui 
devient analyste pouvait être guéri de la vérité qu'il est devenu, il saurait marquer ce  
qui est arrivé de changement au niveau du sujet supposé savoir, c'est ce que dans notre 
graphe nous avons marqué du signifiant, du S (A).
Il faudrait s'apercevoir que le  sujet  supposé savoir est réduit à la fin de l'analyse au 
même « n'y pas être » qui est celui qui est caractéristique de l'inconscient lui-même, et  
que cette découverte fait partie de la même opération-vérité.
Je  le  répète,  la  mise  en  question  du  sujet  supposé  savoir,  la  subversion  de  ce 
qu'implique,  je dirai  tout  le fonctionnement  de savoir  et  que maintes  fois j'ai  déjà 
interrogé devant vous sous cette forme : alors ce savoir, qu'il soit celui du nombre 
transfini de Cantor ou du désir de l'analyste, où était-il avant qu'on sache?
De  là  seulement  peut-être,  peut-on  procéder  à  une  résurgence  de  l'être  dont  la  
condition est de s'apercevoir que si son origine et sa réinterpellation, celle qui pourrait 
se faire du signifiant de l'autre enfin évanoui vers ce qui le remplace, puisque aussi  
bien c'est de son champ, du champ de l'Autre que ce signifiant a été arraché, à savoir  
l'objet a, ce serait aussi s'apercevoir que l'être tel qu'il peut surgir de quelque acte que 
ce soit, est être sans essence comme sont sans essence tous les objets a. C'est ce qui les 
caractérise.
Objets sans essence qui sont ou non, dans l'acte, à réévoquer à partir de -88-

88



SEMINAIRE 15

cette sorte de sujet qui, nous le verrons, est le sujet de l'acte, de tout acte dirai-je en 
tant que, comme le sujet supposé savoir au bout de l'expérience analytique, c'est un 
sujet qui, dans l'acte n'y est pas.
-89-

89



SEMINAIRE 15

90



SEMINAIRE 15

LEÇON VI 17 JANVIER 1968
En parlant de l'acte psychanalytique, j'ai, si je puis dire, deux ambitions . une longue 
et une courte, mais forcément la courte est la meilleure; la longue qui ne peut être 
écartée, c'est d'éclairer ce qu'il en est de l'acte; la courte, c'est de savoir en quoi est 
l'acte du psychanalyste. Déjà, dans quelques écrits passés, j'ai parlé du psychanalyste,  
j'ai dit que je ne partais que de ceci qu'il y a du psychanalyste. La question de savoir  
s'il y a « le » psychanalyste n'est pas non plus du tout à mettre en suspens, mais celle  
de savoir comment il y a un psychanalyste. C'est une question qui se pose à peu près 
dans les mêmes termes que ce qu'on appelle en logique la question de l'existence.
L'acte psychanalytique, si c'est un acte et c'est bien de là que nous sommes dès l'année 
dernière, partis, c'est quelque chose qui nous pose la question de l'articuler, de le dire, 
ce qui est légitime et même allant plus loin, ce qui implique de conséquence d'acte 
pour autant que l'acte est lui-même de sa propre dimension un dire. L'acte dit quelque 
chose. C'est de là que nous sommes partis.
Cette  dimension  est  aperçue  depuis  toujours.  Elle  est  présente  dans  le  fait,  dans 
l'expérience.  Il  suffit  d'évoquer  même  un  instant  des  formules  prégnantes,  des 
formules qui ont agi, comme celle d'« agir selon sa conscience », pour saisir ce dont il 
s'agit. Agir selon sa conscience, c'est bien là une espèce de point-médium autour de 
quoi peut être dit avoir tourné l'histoire de l'acte, ou qu'on puisse prendre comme point 
de départ pour la centrer. Agir selon sa conscience, pourquoi et devant qui ?
-91-

91



SEMINAIRE 15

La dimension de l'Autre, en tant que l'acte vient témoigner de quelque chose, n'est pas 
plus éliminable. Est-ce à dire que ce soit là le vrai tournant, le centre de gravité ?  
Pourrons-nous même  un instant  le  soutenir  d'où nous sommes,  c'est-à-dire  d'où la 
conscience comme telle est mise en question, mise en question de la mesure qu'elle 
peut donner à quoi?, assurément pas au savoir, à la vérité non plus. C'est de là que 
nous repartons en prenant la mesure de ce qui n'est point encore défini, de ce qui n'est 
point encore vraiment serré, de ce qui est seulement ici introduit, même pas supposé, 
l'acte psychanalytique pour réinterroger ce point d'équilibre autour de quoi se pose la 
question de ce qu'est l'acte.
A l'horizon, bien sûr, nous le savons, une rumeur, une rumeur qui vient de loin, qui  
vient des temps qu'on appelle classiques, ou encore notre Antiquité, où assurément  
nous  savons  que  tout  ce  qui  s'est  dit  sur  le  sujet  de  l'acte  exemplaire,  de  l'acte 
méritoire, du Plutarquisme, si vous le voulez, sûrement nous sentons déjà qu'il y a un 
peu trop d'estime de soi à entrer dans le jeu, et pourtant en sommes-nous si distancés ? 
Nous pensons qu'aujourd'hui, c'est autour d'un discours sur le sujet que nous reprenons 
l'acte, et que notre avantage ne saurait tenir en rien d'autre qu'à ceci, qui nous a fait  
rétrécir le point d'appui de ce sujet en nous imposant  la plus rude discipline, à ne 
vouloir tenir pour sûre que cette dimension, par quoi il est : le sujet grammatical.
Entendons bien là que ce n'est pas nouveau, et que l'année dernière dans notre exposé  
de la Logique du Fantasme, nous avons marqué à sa place, la place du je ne pense pas,  
cette forme du sujet qui apparaissait comme en écornure du champ à lui réservé. Cette 
dimension proprement de la grammaire qui faisait que le fantasme pouvait être dominé 
littéralement par une phrase qui ne se soutient pas, qui ne se conçoit pas autrement que 
de la dimension grammaticale:  Ein Kind wird geschlagen,  on bat un enfant, nous la 
connaissons. C'est là le point de donnée le plus sûr, autour de quoi, au nom de ceci que 
nous posons à titre disciplinaire, qu'il n'y a pas de méta-langage, que la logique elle-
même doit être extraite de ce donné qu'est le langage. C'est autour de cette logique par  
contre que nous avons fait tourner cette triple opération, à laquelle par une sorte de  
tentative d'essai, de divination, de risque, nous avons donné la forme du groupe de 
Klein, opération que nous avons commencé par pointer dans le -92-

92



SEMINAIRE 15

cheminement par où nous l'avons abordée, par les termes d'aliénation, de vérité et de 
transfert.
Assurément, ce ne sont là qu'épinglages; et à être parcourus en un certain sens, nous 
sommes  -  pour  nous  y  retrouver,  pour  supporter  ce  qu'ils  peuvent  pour  nous, 
représenter - forcés de leur donner un autre nom, et bien sûr, à condition de nous 
apercevoir qu'il s'agit du même trajet.
Donc c'est à partir de la subversion du sujet que nous avons déjà, depuis quelque dix 
ans, suffisamment articulée pour qu'on conçoive quel est le sens que prend ce terme, 
au moment  où  nous disons  que c'est  de  la  subversion du  sujet  que nous  avons  à 
reprendre  la  fonction  de  l'acte;  pour  que  nous  voyions  que  c'est  entre  ce  sujet  
grammatical, celui qui est là, inscrit dans la notion même d'acte, dans la façon dont il 
nous est présentifié,  le  je  de l'action, et ce sujet articulé dans ces termes glissants, 
toujours  prêts  à  nous  fuir  d'un  déplacement,  d'un  saut,  à  l'un  des  sommets  de  ce 
tétraèdre, en vous rappelant les fonctions de ces termes, à savoir

la position du ou-ou d'où part l'aliénation originaire, celle qui aboutit au je ne pense  
pas, pour qu'il puisse même être choisi - et que veut dire ce choix ? -, le je ne suis pas  
en  articule  l'autre  terme;  ces  vecteurs,  ou  plus  exactement  ces  directions  dans  
lesquelles sont prises les opérations fondamentales, étant celles que j'ai rappelées tout 
à l'heure sous les termes d'aliénation, de vérité et de transfert.
Qu'est-ce que cela veut dire? Où cela nous conduit-il ?
L'acte psychanalytique, nous le posons comme consistant en ceci, de
supporter le transfert. Nous ne disons pas : qui supporte, qui fait l'acte, le -93-

93



SEMINAIRE 15

psychanalyste donc implicitement. Ce transfert qui serait une pure et simple obscénité, 
dirai-je, redouble de bafouillage si nous ne lui redonnons pas son véritable nœud, dans 
la  fonction  du  sujet  supposé  savoir.  Ici,  nous  l'avons  fait  depuis  un  temps  en 
démontrant que tout ce qui  s'articule, de sa diversité,  comme effet de transfert,  ne 
saurait s'ordonner qu'à être rapporté à cette fonction vraiment fondamentale, partout 
présente dans tout ce qu'il en est d'aucun progrès de savoir, et qui prend ici sa valeur  
justement de ce que l'existence de l'inconscient la met en question - question jamais 
posée de ce que l'on est toujours là, si l'on peut dire, implicitement - la réponse est 
même inaperçue : du moment qu'il y a savoir, il y a sujet, et il faut quelque décalage,  
quelque fissure, quelque ébranlement, quelque moment deje dans ce savoir, pour que 
l'on s'avise tout d'un coup, pour qu'ainsi se renouvelle ce savoir, qu'il savait avant.
Ceci  est  à  peine  relevé  au  moment  où  cela  se  passe,  mais  c'est  le  champ  de  la 
psychanalyse qui le rend inévitable. Qu'en est-il du sujet, sujet supposé savoir, puisque 
nous avons à  faire  à  cette  sorte  d'impensable  qui  dans l'inconscient  nous situe  un 
savoir sans sujet? Bien sûr, c'est là quelque chose aussi dont on peut ne pas s'aviser, à 
continuer de considérer que ce sujet est impliqué dans ce savoir, tout simplement à 
laisser  fuir  tout  ce  qu'il  en  est  de  l'efficience  du  refoulement,  et  qu'il  n'est  point 
autrement concevable qu'en ceci, que le signifiant présent dans l'inconscient, et sus-
ceptible de retour, est précisément refoulé en ceci qu'il n'implique point de sujet, qu'il 
n'est plus ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, qui est ceci qui s'articule à 
un autre  signifiant  sans  pour autant  représenter  ce  sujet.  Il  n'y a d'autre définition 
possible de ce qu'il en est vraiment de la fonction de l'inconscient, pour autant que  
l'inconscient  freudien  n'est  pas  simplement  cet  implicite,  ou  cet  obscurci,  ou  cet 
archaïque, ou ce primitif. L'inconscient est toujours dans tout autre registre, dans le  
mouvement instauré comme faire par cet acte, de supporter, ou d'accepter de supporter 
le transfert.
La question est : que devient le sujet supposé savoir? Je vais vous dire qu'en principe, 
le psychanalyste  le sait,  ce qu'il  devient.  Assurément,  il choit.  Ce qui est impliqué 
théoriquement dans cette suspension du sujet supposé savoir,  ce trait de suppression, 
cette barre sur le S qui la symbolise dans le devenir de l'analyse, elle se manifeste en 
ceci:  que  quelque  chose  se  produit  à  une  place,  certes  pas  indifférente  au 
psychanalyste, puisque -94-

94



SEMINAIRE 15

c'est à sa propre place que cette chose surgit. Cette chose s'appelle l'objet petit a.
L'objet petit a est la réalisation de cette sorte de désêtre qui frappe le  sujet  supposé 
savoir; que ce soit l'analyste, et comme tel, qui vienne à cette place n'est pas douteux 
et se marque dans toutes les inférences où il s'est senti impliqué au point de ne pouvoir 
faire  que d'infléchir  la  pensée de sa  pratique  dans  le  sens  de  la  dialectique de la  
frustration,  vous le savez,  liée autour de ceci  que lui-même  se présente comme la 
substance dont il est jeu et manipulation dans le faire analytique. Mais c'est justement 
à méconnaître ce qu'il y a de distinct entre ce faire et l'acte qui le permet, l'acte qui  
l'institue,  celui  dont  je  suis  parti  tout  à  l'heure  en  le  définissant  comme  cette  
acceptation,  ce  support  donné  au  sujet  supposé  savoir,  à  ce  dont  pourtant  le 
psychanalyste sait qu'il est voué au désêtre et qui donc constitue, si je puis dire, un 
acte, en porte-à-faux puisqu'il n'est pas le sujet supposé savoir, puisqu'il ne peut pas en 
être. Et s'il est quelqu'un à le savoir, c'est le psychanalyste entre tous.
Faut-il que ce soit maintenant, ou un tout petit peu plus tard, oui mais pourquoi pas 
maintenant, pourquoi pas tout de suite, quitte à revenir sur ceci dont j'espère vous le 
rendre  familier,  en  vous  rappelant  les  coordonnées  dans  d'autres  registres,  dans 
d'autres énoncés, faut-il vous rappeler que la tâche analytique, pour autant qu'elle se 
dessine de ce point du sujet déjà aliéné, dans un certain sens naïf dans son aliénation, 
celui que le psychanalyste sait être défini du je ne pense pas, que ce à quoi il le met, à 
la tâche, c'est à un je pense qui prend justement tout son accent, de ce qu'il sache le je  
ne pense pas inhérent au statut du sujet?
Il le met à la tâche d'une pensée qui se présente en quelque sorte dans son énoncé 
même, dans la règle qu'il lui en donne, comme admettant cette vérité foncière du je ne  
pense pas, qu'il associe et librement, qu'il ne cherche pas à savoir s'il y est ou non tout  
entier comme sujet, s'il s'y affirme. La tâche à laquelle l'acte psychanalytique donne 
son statut est une tâche qui implique déjà cette destitution du sujet, et où cela nous 
mène-t-il?
Il faut se souvenir, il ne faut pas passer son temps à oublier ce qui s'en articule, ce qui  
s'en articule dans Freud, expressément du résultat. Ça a un nom, et Freud ne nous l'a 
pas mâché, et qui est quelque chose qui est d'autant plus à mettre en valeur que comme 
expérience  subjective ça  n'a  jamais  été  fait  avant  la  psychanalyse.  Ça s'appelle  la 
castration, qui est à prendre -95-

95



SEMINAIRE 15

dans sa dimension d'expérience subjective, pour autant que nulle part si ce n'est par 
cette voie le sujet ne se réalise, j'entends le sujet bien sûr.

Ce  sujet  ne  se  réalise  exactement  qu'en  tant  que  manque,  ce  qui  veut  dire  que 
l'expérience subjective aboutit à ceci que nous symbolisons par -φ, mais si tout usage 
de la lettre se justifie de démontrer qu'il suffit du recours à sa manipulation pour ne 
pas se tromper, à condition qu'on sache s'en servir, il n'en reste pas moins que nous 
sommes en droit d'essayer de pouvoir y mettre un « il existe » - que j'évoquais tout à 
l'heure à propos du psychanalyste au début de ce discours d'aujourd'hui - et que cet « il 
existe » en question, cet « il existe » d'un manque, il nous faut l'incarner dans ce qui  
lui donne effectivement son nom : la castration; c'est à savoir que le sujet réalise qu'il  
n'a  pas,  qu'il  n'a  pas  l'organe  de  ce  que  j'appellerai  la  jouissance  unique,  unaire, 
unifiante. Il s'agit proprement de ce qui fait  une la jouissance dans la conjonction de 
sujets de sexe opposé, c'est-à-dire ce sur quoi j'ai insisté l'année dernière en relevant 
ceci : qu'il n'est pas de réalisation subjective possible du sujet comme élément, comme 
partenaire sexué dans ce qui s'imagine comme unification dans l'acte sexuel.
Cette incommensurabilité - que j'ai essayé de serrer devant vous, l'année dernière, en 
usant du nombre d'or, pour autant que c'est le symbole qui laisse jouer au plus large, 
c'est là quelque chose sur lequel je ne puis pas insister, du fait qu'il est du registre  
mathématique - cette incommensurabilité, ce rapport du petit a, puisque c'est le petit a 
que j'ai repris non sans intention pour le symboliser sous le nombre d'or, du petit a au 
1, -96-

96



SEMINAIRE 15

voilà où se  joue ce qui  apparaît  comme réalisation subjective au bout  de la tâche 
psychanalytique, c'est à savoir ce manque, ce n'est pas l'organe, ceci bien sûr n'est pas 
sans  arrière-plan  si  nous  songeons  que  l'organe  et  la  fonction  sont  deux  choses 
différentes, si différentes que l'on peut dire que revient de temps en temps le problème  
qui est de savoir quelle fonction il faut donner à chaque organe, et c'est là qu'est le vrai 
problème de l'adaptation du vivant. Plus il a d'organes, plus il en est empêtré.
Mais suspendons... Il s'agit donc d'une expérience limitée, d'une expérience logique et 
après tout, pourquoi pas ? Puisque un instant nous avons sauté sur l'autre plan, sur le 
plan du rapport du vivant à soi-même, que nous n'abordons que par le schéma de cette  
aventure subjective, il nous faut bien rappeler ici que du point de vue du vivant tout  
ceci après tout peut être considéré comme un artefact; et que la logique soit le lieu de 
la vérité n'y change rien, puisque la question qui vient au bout est justement celle-ci, à 
laquelle nous saurons donner tout son accent en son temps qu'est-ce que la vérité ?
Il nous importe de voir que de ces deux lignes, celles que j'ai désignées comme la  
tâche, le chemin parcouru par le psychanalysant en tant qu'il parle, sujet naïf qui est  
aussi bien le sujet aliéné à cette réalisation du manque, en tant que, je vous l'ai fait  
remarquer la dernière fois, il n'est pas, ce manque, ce que nous savons être à la place 
du je ne suis pas, ce manque était là depuis le départ, et que de toujours nous savons 
que ce manque est l'essence même de ce sujet qu'on appelle homme, quelquefois, que 
de l'homme c'est le désir, on l'a déjà dit, qui est l'essence. Tout simplement ce manque 
a  fait  un  progrès  dans  l'articulation  dans  sa  fonction  d'organum,  progrès  logique 
essentiellement dans cette réalisation comme telle du manque phallique (-φ). Mais il 
comporte que la perte en tant qu'elle était là d'abord, à ce même point, avant que le  
trajet en soit parcouru, et simplement pour nous qui savons - la perte de l'objet qui est  
à l'origine du statut  de l'inconscient,  ceci  a été  toujours  expressément  formulé  par 
Freud -, soit réalisée autre part. Elle l'est précisément, c'est de là que je suis parti, au  
niveau du désêtre du sujet supposé savoir.
C'est pour autant que celui qui donne le support au transfert est là sous la ligne noire, 
qui lui sait d'où il part, non pas qu'il y soit, il le sait trop bien qu'il n'y est pas, qu'il 
n'est pas le sujet supposé savoir, mais qu'il est rejoint par le désêtre que subit le sujet 
sujet supposé savoir, qu'à la fin c'est -97-

97



SEMINAIRE 15

I lui,  l'analyste,  qui  donne corps à ce que ce sujet  devient  sous la forme de 
l'objet  petit  a.  Ainsi,  comme  il  est  à  attendre,  il  est  conforme  à  toute  notion  de 
structure que la fonction de l'aliénation qui  était  au départ,  et  qui faisait  que nous  
partions du sommet en haut à gauche d'un sujet aliéné, se retrouve à la fin égale à elle-
même, si je puis dire, en ce sens que le sujet s'est réalisé, dans sa castration, par la voie  
d'une opération logique,  voie  aliénée,  remet  à  l'Autre,  se  décharge,  -  et  c'est  là  la 
fonction  de  l'analyste,  -  de  cet  objet  perdu,  d'où  dans  la  genèse,  nous  pouvons 
concevoir que s'origine toute la structure. Distinction de l'aliénation, du petit a en tant  
qu'il vient ici et se sépare du -φ, qui à la fin de l'analyse est idéalement la réalisation 
du sujet; voici le processus dont il s'agit.

Il y a un deuxième temps dans cette énonciation que je fais. J'y ouvre une parenthèse 
pour loger ce devant quoi tout à l'heure je me suis arrêté à en faire ce que j'aurais dû en 
faire, une introduction, j'en ferai maintenant un rappel, c'est celui-ci : ce n'est pas par 
hasard, jeu scolaire, idée de prendre un point familier dont on vous a chatouillé la 
cervelle en fin d'enseignement secondaire, que je me réfère au cogito de Descartes. 
C'est qu'il comporte en lui cet élément particulièrement favorable, à y reloger le détour 
freudien, non pas certes à y démontrer je ne sais quelle cohérence historique, comme  
si tout ça pouvait se rabouter de siècle en siècle en une manière de progrès, quand il 
n'est que trop évident que s'il y a quelque chose que ça évoque, c'est bien plutôt l'idée 
du labyrinthe. Qu'importe laissons Descartes. A regarder de près ce cogito, observez 
bien que le sujet qui y est supposé comme être, il peut bien être celui de la pensée, 
mais de -98-

98



SEMINAIRE 15

quelle pensée en somme ? De cette pensée qui vient de rejeter tout savoir. Il ne s'agit  
pas de ce que font après Descartes ceux qui méditent sur l'immédiateté du je suis au je  
pense :  une évidence, qu'à leur gré ils font consistante, fuyante... Il s'agit  de l'acte 
cartésien lui-même, en tant qu'il est un acte. Ce qui nous en est rapporté et dit, c'est  
précisément à le dire qu'il est acte, c'est de ce point où s'achève une mise en suspens 
de tout savoir possible, que ce soit là ce qui assure le je suis : est-ce d'être « pensée » 
du cogito ? ou est-ce du rejet du savoir ?
La question vaut bien d'être posée si l'on pense que ce qu'on appelle dans les manuels  
de philosophie les successeurs, la postérité d'une pensée philosophique, comme s'il 
s'agissait  simplement  de  reprise,  de  morceau  de  mélasse  pour  en  faire  un  autre 
mélange, alors qu'il s'agit à chaque fois d'un renouvellement, d'un acte qui n'est point  
forcément le même, et que si nous appréhendons  Hegel,  bien sûr, là encore comme 
partout, nous retrouvons la mise en suspens du sujet supposé savoir, à ceci près que ce 
n'est pas pour rien, que ce sujet est destiné à nous donner, au terme de l'aventure, le 
savoir absolu.
Pour voir ce que ça veut dire, il faut y regarder d'un peu plus près, et pourquoi pas ? y 
regarder  au  départ.  Si  la  Phénoménologie  de  l'Esprit  s'institue  expressément  de 
s'engendrer de fonction d'acte, est-ce qu'il n'est pas visible dans la mythologie de la 
lutte à mort de pur prestige, que ce savoir d'origine, à devoir tracer son chemin jusqu'à 
devenir cet impensable, ce savoir absolu, où l'on peut se demander même - et non sans 
titre, à se le demander puisque Hegel le formule - ce qui pourra y tenir, même un seul 
instant, de sujet - que ce savoir de départ, qui nous est présenté comme tel, c'est le 
savoir de la MORT, c'est-à-dire une autre forme extrême, radicale, de mise en suspens 
comme fondement même de ce sujet du savoir.
Est-ce qu'à réinterroger du point de vue des conséquences ceci dès lors dont il nous est 
facile  d'apercevoir  que,  ce  que  l'expérience  psychanalytique  propose  comme  objet 
petit a - dans la voie de mon discours en tant qu'il ne fait que résumer, que pointer, que  
donner son signe et son sens à ce qui, de cette expérience s'articule partout - c'est ce  
que dans le désordre et la confusion qui l'engendre, cet objet petit a, ne voyons-nous 
pas qu'il vient à la même place où est au niveau de Descartes ce rejet du savoir, au 
niveau de Hegel, ce savoir comme savoir de la mort, dont nous -99-

99



SEMINAIRE 15

savons qu'assurément c'est là sa fonction, que ce savoir de la mort articulé précisément 
dans cette lutte à mort de pur prestige, en tant qu'elle fonde le statut du maître, c'est  
d'elle que procède cette  Aufhebung de la jouissance ? Il en est rendu raison. Et c'est 
comme renonçant en un acte décisif à la jouissance pour se faire sujet de la mort que 
le maître s'institue. Et c'est aussi bien là, pour nous, je l'ai souligné en son temps, que 
se promeut l'objection que nous pouvons faire à ceci par un singulier paradoxe, un  
paradoxe inexpliqué dans  Hegel  : c'est au maître que la jouissance ferait  retour de 
cette Aufhebung. Bien des fois nous avons demandé : et pourquoi ? Pourquoi, si c'est 
pour ne pas renoncer à la jouissance, que l'esclave devient esclave? Pourquoi ne la 
garderait-il pas ? Pourquoi reviendrait elle au maître, dont c'est précisément le statut  
que d'y avoir renoncé, sinon dans une forme dont peut-être nous pouvons exiger un 
peu plus que le tour de passe-passe, la maestria hégélienne, pour nous en rendre comp-
te? Ça n'est pas un mince test si nous pouvons toucher dans la dialectique freudienne, 
un maniement plus rigoureux, plus exact, et plus conforme à l'expérience de ce qu'il en 
est du devenir de la jouissance après la première aliénation.
Je l'ai suffisamment déjà indiqué à propos du masochisme pour qu'on sache ici ce que 
je veux dire et que je n'indique qu'une voie à reprendre. Nous ne pouvons assurément  
pas nous y attarder aujourd'hui, mais il fallait que l'amorce en fût indiquée à sa place.
Pour poursuivre notre chemin en fonction de ce qu'il en est de l'acte psychanalytique, 
nous n'avons rien fait jusqu'ici que de démontrer ce qu'il engendre par son faire; pour  
faire un pas plus loin venons-en au seul point où l'acte peut être interrogé : en son  
point d'origine.
Qu'est-ce qui nous est dit? Je l'ai la dernière fois déjà réévoqué. C'est que c'est au 
terme  d'une  psychanalyse  supposée  achevée  que  le  psychanalysant  peut  devenir 
psychanalyste. Il ne s'agit pas ici du tout de justifier la possibilité de cette jonction. Il  
s'agit  de  la  poser  comme  articulée  et  de  la  mettre  à  l'épreuve  de  notre  schéma 
tétraédrique.
C'est le sujet qui a accompli la tâche au bout de laquelle il s'est réalisé comme sujet  
dans la castration en tant que défaut fait à la jouissance de l'union sexuelle, c'est celui-
là que nous devons voir par une rotation,  ou une bascule,  à un certain nombre de 
degrés, telle qu'est dessinée cette figure, à 180° pour voir passer, revenir ce qui s'est ici 
réalisé à la position de -100-

100



SEMINAIRE 15

départ, à ceci près que le sujet qui vient ici (en haut à gauche), sait ce qu'il en est de  
l'expérience subjective, et que cette expérience implique aussi qu'à gauche, il reste ce 
qu'il en est advenu de celui dont l'acte se trouve responsable du chemin parcouru, en 
d'autres termes, que pour l'analyste tel que nous le voyons maintenant surgir au niveau 
de son acte, il y a déjà savoir du désêtre du sujet supposé savoir, en tant qu'il est, de 
toute cette logique, la position nécessaire de départ.

C'est précisément pour cela qu'il y a question de ce qu'il en est pour lui de cet acte que  
nous avons défini tout à l'heure comme acte en porte-à-faux. Quelle est la mesure de 
l'éclairement de son acte? Puisque, de cet acte en tant qu'il a parcouru le chemin qui  
permet cet acte, il est d'ores et déjà lui-même la vérité.
C'est la question que la dernière fois j'ai posée, en disant qu'une vérité conquise pas 
sans le savoir  est une vérité que j'ai qualifiée « d'incurable », si je puis m'exprimer 
ainsi. Car si nous suivons ce qui résulte de cette bascule de toute la figure qui est celle 
seule où puisse s'expliquer le passage de la conquête, fruit de la tâche, à la position de 
celui qui franchit l'acte

101



SEMINAIRE 15

1
d'où cette tâche peut se répéter, c'est ici que vient le $ qui était là au départ dans le ou-
ou du ou je ne pense pas ou je ne suis pas et effectivement, pour autant qu'il y a acte 
qui se mêle à la tâche qui le soutient, ce dont il s'agit est proprement d'une intervention  
signifiante;  ce  en  quoi  le  psychanalyste  agit  si  peu  que  ce  soit,  mais  où  il  agit 
proprement  dans  le  cours  de  la  tâche,  c'est  d'être  capable  de  cette  immixtion 
signifiante qui à proprement parler n'est susceptible d'aucune généralisation qui puisse 
s'appeler savoir.
Ce qu'engendre l'interprétation analytique, c'est ce quelque chose, qui de l'universel ne 
peut être évoqué que sous la forme dont je vous prie de remarquer combien elle est, à  
tout ce qui s'est jusqu'ici qualifié comme tel,  contraire; c'est si l'on peut dire, cette 
sorte de particulier qu'on appelle clé universelle, la clé qui ouvre toutes les boîtes. 
Comment  diable la concevoir? Qu'est-ce que c'est que de s'offrir comme celui  qui 
dispose de ce qui d'abord ne peut se définir que comme un quelconque particulier?
Telle est la question que je laisse aussi ici seulement amorcée de ce qu'il en est du 
statut de celui qui au point de ce sujet $, peut faire qu'il  existe quelque chose qui 
réponde dans la tâche, et non pas dans l'acte fondateur, au sujet supposé savoir, voilà 
tout à fait précisément ce qui amorce la question : que faut-il qu'il soit possible pour 
qu'il y ait un analyste ? Je le répète, au point en haut et à gauche du schéma, ce dont 
nous sommes partis, c'est que pour que toute la schématisation soit possible, pour que 
la logique de la psychanalyse existe, il fallait qu'il y ait là du psychanalyste.
Quand il se met là, après avoir lui-même parcouru le chemin psychanalytique, il sait 
déjà où le conduira alors comme psychanalyste le chemin à reparcourir, au désêtre du 
sujet supposé savoir,  à n'être que le support de cet objet qui s'appelle l'objet petit  a.  
Qu'est-ce que nous dessine cet acte psychanalytique, dont il faut bien rappeler qu'une 
des coordonnées, c'est précisément d'exclure de l'expérience psychanalytique tout acte, 
toute  injonction  d'acte  ?  Il  est  recommandé  à  ce  qu'on  appelle  le  patient,  le  psy-
chanalysant pour le nommer, autant que possible il lui est recommandé d'attendre pour 
agir, et si quelque chose caractérise la position du psychanalyste, c'est très précisément 
qu'il n'agit que dans le champ d'intervention signifiante que j'ai délimité à l'instant.
Mais n'est-ce pas là aussi pour nous occasion de nous apercevoir qu'en sort tout à fait  
renouvelé le statut de tout acte ? Car la place de l'acte, quel
qu'il soit, et ce sera à nous de nous apercevoir, à la trace, de ce que nous -102-

102



SEMINAIRE 15

voulons dire quand nous parlons du statut de l'acte, sans même pouvoir nous permettre 
d'y ajouter : de l'acte humain, c'est que, s'il est quelque part où le psychanalyste à la 
fois ne se connaît pas, et, c'est aussi le point où il existe, c'est en tant qu'assurément il  
est sujet divisé, et jusque dans son acte, et que la fin où il est attendu, à savoir cet objet  
petit a, en tant qu'il est non pas le sien, mais celui que de lui comme Autre requiert le  
psychanalysant,  pour qu'avec lui,  il soit  de lui rejeté. N'est-ce pas là figure à nous 
ouvrir ce qu'il en est du destin de tout acte, et ceci sous diverses figures, depuis le  
héros où l'Antiquité de toujours a essayé de placer, dans toute son ampleur, dans tout 
son dramatique, ce qu'il en est de l'acte, non pas certes qu'en ce même temps le savoir 
ne se soit point orienté vers d'autres traces, car c'est aussi, et ce n'est pas négligeable 
de le rappeler, le temps où pour ce qu'il en est de l'acte sage on en a cherché, - et à la 
vérité il n'y a rien là qui soit à dédaigner -, la raison dans un bien; « le fruit de l'acte », 
voilà qui semblait donner sa première mesure à l'éthique, je l'ai reprise en son temps 
en commentant celle d'Aristote.
L'Éthique à Nicomaque part de ceci : qu'il y a du bien au niveau du plaisir et qu'une 
juste filière suivie dans ce registre du plaisir nous mènera à la conception du souverain 
bien.
Il  est  clair  que  c'était  là,  à  sa  façon,  une  sorte  d'acte  qui  a  sa  place  dans  le  
cheminement de tout acte dit philosophique. La façon dont nous pouvons le juger est 
ici sans aucune importance. C'est un temps, nous savons que s'y appareillait une toute 
autre interrogation, l'interrogation tragique de ce qu'il en était de l'acte, et que c'est  
celle-ci qui s'en remettait  à un obscur divin. S'il  y a une dimension, une force qui 
n'était pas supposée savoir, c'est bien celle de l’Anankè antique, en tant qu'elle était 
incarnée par ces sortes de fous furieux qu'étaient les Dieux.
-103-

103



SEMINAIRE 15

Mesurez la distance parcourue de cette visée de l'acte à celle de Kant. S'il y a quelque 
chose qui d'une autre manière rend nécessaire notre énoncé de l'acte comme d'un dire, 
c'est bien la mesure qu'en donne Kant, de ce qu'il doit être réglé par une maxime qui 
puisse avoir portée universelle. Est-ce que ce n'est pas là aussi ce que j'ai eu mon aise 
à caricaturer, à le conjoindre à une règle telle qu'elle est énoncée dans la fantasmagorie  
de Sade ?
N'est-il pas vrai d'autre part qu'entre ces deux extrêmes, je parle d'Aristote et de Kant, 
la référence à l'Autre prise comme telle est celle, elle aussi très bouffonne, qui a été  
donnée par une forme au moins classique de la direction religieuse? La mesure de 
l'acte aux yeux de Dieu serait donnée par ce qu'on appelle l'intention droite. Est-ce 
qu'il est possible d'amorcer une voie de duperie plus installée que celle de mettre cette  
mesure au principe de la valeur d'acte?
Est-ce qu'en quoi que ce soit l'intention droite dans un acte, peut un seul instant lever 
pour nous la question de ce qu'il en est de son fruit ? Il est sûr que Freud n'est pas le 
premier à nous permettre de sortir de ces anneaux fermés, que pour mettre en suspens 
ce qu'il en est de la valeur d'une bonne intention, nous en avons une critique tout à fait 
efficace, explicite et maniable dans ce que Hegel nous articule de la loi du cœur ou du 
délire de la présomption, qu'il ne suffit pas de s'élever contre le désordre du monde,  
pour ne pas, de cette protestation même s'en faire le plus permanent support. De ceci,  
la  pensée,  justement  celle  qui  a  succédé  à  l'acte  du  cogito,  nous  a  donné  maints 
modèles.  Quand l'ordre,  surgi  de  la  loi  du cœur,  est  détruit  par  la  critique de  La 
phénoménologie de l'esprit,  que voyons-nous, sinon le retour, que je ne peux faire 
autrement que de qualifier d'offensif, de la ruse de la raison.
C'est  là  qu'il  nous  faut  nous  apercevoir  que  cette  méditation  a  débouché  très 
spécialement sur quelque chose qui s'appelle l'acte politique et qu'assurément il n'est  
pas  vain  que  ce  qui  s'est  engendré  non seulement  de  méditations  politiques  mais  
d'actes politiques, en quoi je ne distingue nullement la spéculation de Marx de la façon 
dont elle a été, à tel ou tel détour de la révolution, mise en acte - est-ce qu'il ne se peut  
pas que nous puissions situer toute une lignée de réflexions sur l'acte politique en tant 
qu'assurément ce sont des actes au sens où ces actes étaient un dire et précisément dire 
au nom d'un tel qui y ont apporté un certain nombre de -104-

104



SEMINAIRE 15

changements décisifs -. Est-ce qu'il n'est pas possible de les réinterroger dans ce même 
registre  qui  est  celui  auquel  aboutirait  aujourd'hui,  ce  qui  se  dessine  de  l'acte 
psychanalytique, là où à la fois il est et il n'est pas, et qui peut s'exprimer ainsi, en 
vertu du mot d'ordre que Freud donne à l'analyse de l'inconscient : wo Es war, dit-il et 
je vous ai appris à le relire la dernière fois, soll Ich werden ?
Wo $ tat et vous me permettrez d'écrire ce S de la lettre ici barrée, là où le signifiant  
agissait au double sens où il vient de cesser et où il allait juste agir, non point soll Ich 
werden mais muß Ich, moi qui agis, moi qui lance dans le monde cette chose à quoi on 
pourra s'adresser comme à une raison muß Ich (a) werden,  moi de ce que j'introduis 
comme nouvel ordre dans le monde, je dois devenir le déchet.
Telle est la nouvelle forme sous laquelle je vous propose de poser une nouvelle façon 
d'interroger ce qu'il en est, en notre âge, du statut de l'acte, pour autant que cet acte si 
singulièrement parent d'un certain nombre d'introductions originelles, au premier rang 
desquelles est le  cogito  cartésien, pour autant que l'acte psychanalytique permet de 
reposer la question.
-105-

105



SEMINAIRE 15

106



SEMINAIRE 15

LEÇON VII 24 JANVIER 1968
Il va y avoir aujourd'hui quelque chose d'un peu modifié dans notre pacte. Bien sûr, il 
est entendu que, selon la bonne loi d'une prestation d'échanges, vous me donnez votre 
présence pour quelque chose que vous attendez, qui est supposé sortir d'un certain 
fond et avoir été, jusqu'à un certain point - il s'agit de savoir lequel - destiné. Bref vous  
attendez une leçon, un cours.
A plusieurs reprises, il m'arrive de temps en temps que je me pose la question de 
savoir  à qui  je m'adresse,  et  (d')  où ça parle.  Vous savez combien je prends soin 
d'insister sur ceci : c'est que je ne saurais perdre d'aucun instant le repère original qui 
est que ce discours fait sur la psychanalyse s'adresse à des psychanalystes. Il y a tant 
de monde qui ne le soit pas et qui est ici rassemblé, pour entendre quelque chose, cela 
à soi tout seul demande un certain nombre d'explications. On aurait tort à ce propos de 
se contenter d'explications historiques, à savoir de la rencontre ou des rencontres, des 
effets de poussée dans une foule, ce qui fait  que je me suis trouvé à portée d'être  
entendu ailleurs que là où je le faisais originellement. Ça ne suffit évidemment pas à 
expliquer les choses. C'est bien là qu'on pourrait comparer les références de l'histoire - 
car  après  tout,  ce  qu'on  appelle  en  général  l'histoire,  cette  bousculade  -  et  de  la  
structure.
Il y a évidemment des raisons de structure. Si je parle cette année de l'acte, et que je 
pose la question sur l'acte, que je sois arrivé au point de ce que j'ai dit la dernière fois  
qu'il m'a semblé par quelques petits échantillons, preuves que j'ai eues qu'au moins 
certains se sont aperçus de l'importance -107-

107



SEMINAIRE 15

de ce qui avait été formulé la dernière fois pour autant que ça marque un point qui  
justifie, qui permet de rassembler au moins en un point-noeud, ce qui a commencé  
depuis le début de notre année à être par moi articulé et qui, bien sûr, avait pu laisser 
une  impression  floue,  surtout  si  on  part  de  l'idée  que  ce  qui  est  dit  d'abord  c'est 
forcément les principes. Dans beaucoup de cas on est forcé de procéder autrement, 
même quand on a une référence structurale et même surtout quand on l'a, puisqu'il est 
de sa nature de ne pas pouvoir être donnée d'abord, il faut la conquérir, sinon je ne 
vois pas pourquoi le schéma du type groupe de Klein, sur lequel j'essaie pour l'instant 
d'articuler ce qu'il en est de l'acte dans la perspective qui ouvre l'acte psychanalytique,  
je ne vois pas pourquoi je ne serais pas parti de là il y a une quinzaine d'années.
Aujourd'hui, il y aura un point d'arrêt dont l'occasion n'est ici que prétexte, encore que 
ça ne veuille pas dire pour autant que ce soit latéral. Il est prévu dans le séminaire de  
cette année sur l'acte psychanalytique, que le 31 janvier, le 28 février, le 27 mars, le 29  
mai, on y entrera sur invitation, ce qui veut dire que ce sera réduit à un certain nombre 
de rencontres plus réduites, de façon à permettre un entretien.
Ceci a été prévu pour donner un minimum de ce quelque chose qui a été toujours  
difficile à manier: la règle des séminaires fermés, avec tout ce que ça comporte de 
complications dans le mode de choix, il s'établit toujours dans des choses de cet ordre 
une espèce de concurrence.  L'endroit  où on a pas envie d'aller  on commence  à le 
désirer à partir du moment où le petit copain y va. Tout cela ne rend pas facile le 
principe de faire accueil, mais il faut tâcher d'établir un milieu d'échanges qui soit d'un 
rapport interne un peu différent; j'y ai pensé aujourd'hui parce que personne n'étant 
averti, j'avais mes raisons de ne pas le faire, il est certain qu'à part les gens de mon 
école qui eux l'étaient, il ne se sera pas manifesté beaucoup de candidats.
Voilà comment je pense résoudre les choses. Quelque chose d'étranger à la série fait  
que, ce 31, je n'y serai pas. Ce n'est pas une raison pour qu'il n'y ait pas de séminaire  
fermé.  Il  était  convenu que les  membres  de l'École  dite  Freudienne de Paris  dont 
chacun sait que je m'occupe, et tout ce qu'il y a de plus légitimement puisque aussi  
bien  ce  sont  des  psychanalystes,  que  ce  soient  ceux-là,  dans  la  mesure  où  ils  en  
manifesteront  le  désir,  qui  viendront  ici  le  31  janvier.  Je  n'ai  même  pas  encore 
demandé - je le lui demande -108-

108



SEMINAIRE 15

maintenant - au Docteur Melman qu'il soit là en somme pour ordonner cette rencontre.
J'avais posé le principe que seuls les membres de l'École qui se seraient ici manifestés  
d'une  façon  suffisamment  régulière  pour  savoir  ce  que  j'ai  énoncé  jusque  là,  
viendraient  à  cette  réunion.  Vous  allez  voir  combien  c'est  justifié  puisque  je  vais 
donner à cette réunion l'objet suivant, l'idée d'ailleurs n'est pas uniquement mienne,  
loin  de  là,  je  dirai  même  qu'elle  m'a  été  donnée  par  le  Docteur  Melman  qui,  à 
l'intérieur de l'enseignement de l'École m'avait proposé récemment qu'en cours même 
de ce séminaire, particulièrement important puisque, tout de même, on voit mal à quel  
point on peut toucher à un point plus central pour les psychanalystes que celui de l'acte 
psychanalytique lui-même, à condition bien entendu que ce mot ait un sens, c'est ce 
que j'espère qu'il s'est suffisamment dessiné jusqu'à présent dans votre vue, c'est qu'à 
tout le moins ce sens, je lui ai donné une forme. On peut l'articuler suivant un certain 
nombre  de  questions  et  savoir  si  on  peut  y  répondre  et  si  elles  sont  même  des 
questions, c'est précisément ce qui est ouvert. C'est quand même comme cela que le 
problème se pose. Je lui ai donné son articulation de départ, moyennant quoi on peut 
voir se manifester à son intérieur certains blancs, en d'autres points des cases déjà  
remplies  ou  même  surabondamment  remplies,  ou  même  tout  à  fait  débordantes, 
déséquilibrées  faute  d'avoir  tenu  compte  des  autres.  C'est  précisément  l'intérêt  de 
l'introduction de ce qu'on appelle « structure ». Il est assez curieux que nous en soyons 
encore, et je suis bien forcé de le dire puisqu'il y en a certaines manifestations récentes 
au niveau des psychanalystes, à même de considérer qu'il puisse y avoir une question 
au niveau du principe de la structure. Il y a des choses que je n'ai vraiment pas eu le  
temps de regarder et qu'il n'est même pas sûr que je regarderai de près mais dont, bien 
sûr, j'ai des échos.
On voit de ces personnes pourvues d'une autorité psychanalytique, d'un certain poids, 
des praticiens honorables comme on dit, qui se trouvent manifester très singulièrement 
le point où en sont les choses. Par exemple il y a tout un milieu où c'était, chacun sait,  
interdit même de venir se mettre à portée de la mauvaise parole. Et puis il y a eu un 
temps, un temps fabuleux - mais il faut dire que les choses vont lentement dans ce  
milieu très particulier - vous vous rendez compte, 1960, il y a des gens ici qui à ce  
moment là avaient 14 ans : le Congrès de Bonneval, c'est -109-

109



SEMINAIRE 15

immémorial, c'est poussiéreux, incroyable! il faut dire qu'on a mis à peu près six ans à 
en sortir les Actes; il y a des gens qui, pour discuter ce que j'enseigne, ont trouvé ça  
formidable : reprendre les choses du Congrès de Bonneval !
Je remercie  beaucoup les personnes de mon école d'avoir  fait  une revue,  qui  n'est 
manifestement  pas  la  mienne,  qui  permet  cet  effet  de  dépotoir,  on  ne  saurait  pas 
déverser ça ailleurs, ailleurs c'est pas la place. Dans une certaine Revue qu'on appelle 
Française de Psychanalyse, il n'est pas question qu'on discute de ce que j'enseigne, et 
ça se comprend, puisqu'on n'y parle pas de psychanalyse. Alors, à cet endroit, le vide-
poches d'à côté, on peut se déverser pour discuter de ce que je dis du signifiant, avec  
tout ce que je raconte depuis quatre ans, qui a largement débordé la question s'il faut 
savoir si au principe il s'agit du signifiant ou pas.
On remonte  au Congrès  de  Bonneval  qui  était  un tunnel,  le  fameux  tunnel  où se 
battent les nègres, sans savoir qui porte les coups, et où il y a les élucubrations les plus  
farfelues. Il y avait là un nommé Lefebvre, des gens incroyables, des gens des plus  
sympathiques, notre cher ami Merleau-Ponty qui est intervenu à cette occasion. Mais, 
tout le monde à ce moment là, était à côté de la plaque. Il s'agissait simplement que, 
pour la première fois, soit discuté publiquement de ce qu'à ce moment-là j'enseignais 
depuis sept ans à Sainte-Anne, pour un petit cercle.
C'est comme ça que les choses se produisent, et c'est ce qui rend sensible que, dans 
tout discours, il y a des effets d'acte. S'il n'y avait que la dimension du discours, ça 
devrait  se  répandre plus  vite.  Justement,  c'est  ce  qu'il  faut  remettre  en  relief  :  ce  
discours qui est le mien,  qu'il ait  cette dimension d'acte au moment où je parle de  
l'acte, c'est ce qui saute aux yeux. Si on y regarde de près, c'est la seule raison de la 
présence des personnes qui sont ici, car on voit mal, particulièrement au niveau d'un 
public jeune, ce qu'il pourrait venir chercher ici : nous ne sommes pas sur le plan des  
prestations de service universitaires. Je ne peux rien vous apporter en échange de votre 
présence. Ce qui vous amuse c'est que vous sentez qu'il se passe quelque chose. On 
n'est pas d'accord. C'est déjà un petit commencement dans la dimension de l'acte.
Il est vraiment fabuleux - naturellement ça, je ne l'ai que par ouï-dire - mais enfin on 
m'affirme que ce genre d'auteurs dont je parlais tout à
l'heure, sont de ces gens qui vous font objection à cette structure qui nous -110-

110



SEMINAIRE 15

laisserait, nous qui sommes des personnes, si mal à l'aise. L'être de la personne serait 
quelque chose qui en pâtirait. Je crains que nous ne soyons là dans quelque chose qui  
mérite  tout  à  fait  analyse  et  regard.  Ce  qu'il  en  est  de  l'être  de  la  personne  du 
psychanalyste, c'est justement quelque chose qui ne peut s'apercevoir réellement qu'à 
son repérage dans la structure.
Dans ce petit tétraèdre sur lequel nous sommes partis ces derniers temps, il faut quand 
même que quelque chose en soit  bien sensible, c'est la multiplicité des traductions 
auxquelles il prête.

1- le ou-ou
2 - le je ne suis pas -1.e ne pense pas 3 - ce brave inconscient, je ne suis pas
4 - le je ne pense pas, qui n'est pas une place réservée au psychanalyste, quand même. 
Le psychanalyste révèle sa nécessité, c'est tout à fait autre chose. Il la révèle en ceci :  
que s'il est manifestement nécessaire à quelqu'un qui ne s'occupe que des pensées de 
ne pas penser, que dire des autres! C'est en ceci que ce point de départ est instructif, et 
qu'en somme c'est une chose qui rend tout à fait clair ceci, c'est que ce point en haut à  
gauche donc, du choix forcé qui est la définition que j'ai donnée de l'aliénation dans 
son  caractère  revisé.  L'aliénation  telle  que  je  vous  l'explique  ici,  petit 
perfectionnement donné à la notion d'aliénation telle qu'elle a été découverte avant  
nous, elle a d'abord été pointée au niveau de la production, c'est-à-dire au niveau de 
l'exploitation sociale.
Ce je ne pense pas est ce qui nous permet de donner son sens, à ce mot véritablement 
manipulé d'une façon qui était jusqu'à présent assez abjecte, en ce sens que ça réduisait 
la  position  du  psychanalysant,  le  patient,  à  une  attitude  que  je  qualifierais  de 
dépréciée, si le psychanalysant, qu'on
l'appelle le patient à tort ou à raison dans un certain vocabulaire, résistait. - 111 -

111



SEMINAIRE 15

Vous voyez  enfin à  quoi  ça  ramène  l'analyse,  à  quelque chose que l'analyse n'est 
assurément  pas,  et  que  personne  n'a  songé  à  en  faire,  à  savoir  une  opération  de 
colletage,  d'extraction  du  lapin  hors  du  terrier;  il  résiste.  Ce  qui  résiste  n'est 
évidemment pas le sujet dans l'analyse. Ce qui résiste est évidemment le discours, et 
très justement dans la mesure du choix dont il s'agit. S'il renonce à la position de je ne 
pense pas, je viens de vous le dire, il est quand même tiré vers le pôle opposé qui est 
celui du je ne suis pas. Or, le je ne suis pas est à proprement parler inarticulable, il est 
certain que ce qui se présente d'abord dans la résistance, c'est que le discours ne sau-
rait aller à être quelque chose. Quoi ?
Les personnes qui nous parlent de l'être de la personne pour en faire objection à la  
structure, on aimerait vraiment leur demander d'articuler ce qu'il en est pour elles, de 
ce qu'elles appellent à l'occasion : l'être. On ne voit pas très bien où elles le placent.  
Elles parlent  pour elles-mêmes.  Il  y a une certaine façon de placer de l'être de la  
personne chez les autres qui est une opération de bibelotage assez commode.
Ce que cet acte d'une structure assez exceptionnelle - nous allons essayer de dire en  
quoi  il  l'est  -  qu'est  l'acte  psychanalytique,  ce  qu'il  s'agit  au  moins  d'avancer,  de  
suggérer, de pointer, c'est en quoi il peut présider à un certain renouvellement de ce 
qui quand même reste, et depuis toujours, le point d'orientation de notre boussole, ce  
en  quoi  il  peut  renouveler  la  fonction  de  l'acte  éclairé.  Il  peut  y  avoir  quelque 
renouvellement.  Si  j'emploie  le  terme éclairé,  ce n'est  pas  sans  y voir  un écho de 
l'Aufklärung, mais c'est aussi dire que si notre boussole cherche toujours vers le même 
nord, et là je l'endosse ce nord, ça peut se poser pour nous dans des termes un peu  
autrement structurés.
Aux deux pôles que j'ai définis et articulés de la position du psychanalyste, pour autant 
que je ne lui refuse pas du tout le droit à la résistance, on ne voit pas pourquoi le 
psychanalyste  en serait  destitué,  pour  ce  psychanalyste  en tant  qu'il  instaure  l'acte 
psychanalytique, c'est-à-dire qu'il donne sa garantie au transfert, c'est-à-dire au sujet  
supposé  savoir,  alors  que  tout  son  avantage,  le  seul  qu'il  ait  sur  le  sujet 
psychanalysant, c'est de savoir d'expérience ce qu'il en est du sujet supposé savoir -  
c'est-à-dire de ce que pour lui, et pour autant qu'il est supposé avoir traversé l'expé-
rience psychanalytique d'une façon dont le moins qu'on puisse dire sans rentrer plus 
loin dans les débats doctrinaux, est qu'elle doit être une -112-

112



SEMINAIRE 15

façon disons un peu plus poussée que celle des cures, il doit savoir ce qu'il en est du  
sujet supposé savoir - à savoir que pour lui et je vous ai expliqué la dernière fois, voir 
schéma, pourquoi c'est ici que vient le sujet supposé savoir - pour lui qui sait ce qu'il 
en  est  de  l'acte  psychanalytique,  le  tracé,  le  vecteur,  l'opération  de  l'acte 
psychanalytique doit, ce sujet, le réduire à la fonction de l'objet  a.  C'est ce que dans 
une analyse, celui qui l'a fondée, cette analyse, dans un acte, à savoir son propre psy-
chanalyste, est devenu.
Il l'est devenu précisément en ceci qu'au terme, il s'est conjoint avec ce qu'il n'était pas 
d'abord, je parle dans la subjectivité du psychanalysant, il n'était pas d'abord au départ 
le  sujet supposé savoir. Il  le devient,  au terme de l'analyse,  je dirai par hypothèse. 
Dans l'analyse, on est là pour savoir quelque chose. C'est au moment où il le devient  
qu'également  il  se  revêt  pour  le  psychanalysant  de  la  fonction  qu'occupe  dans  la 
dynamique lui, psychanalysant comme sujet, l'objet a.
Cet objet particulier qu'est l'objet  a,  je veux dire en ce sens qu'il offre une certaine 
diversité qui n'est d'ailleurs pas très ample puisque nous pouvons la faire quadruple 
avec quelque chose de vide au centre en tant que cet objet  a est absolument décisif 
pour tout ce dont il s'agit concernant la structure de l'inconscient.
Permettez-moi de revenir à ce qui était tout à l'heure mon interrogation concernant 
ceux qui sont encore là au bord, à hésiter sur ce qu'il y a ou non de recevable dans une  
théorie  suffisamment  développée,  pour  qu'il  ne  soit  plus  question  d'en  discuter  le 
principe, mais seulement de savoir si sur tel ou tel point son articulation est correcte  
ou critiquable. Est-ce qu'à n'importe qui de ceux qui sont ici, je dirai même ceux, s'il y  
en a, qui arriveraient pour la première fois, est-ce que ne tranche pas - ça ne veut pas 
dire bien sûr, que ça aurait pu se dire aussi simplement avant - est-ce que ne tranche  
pas purement et simplement la question de ceci : l'analyse, oui ou non peut-elle dire -  
il me semble difficile, de la façon dont je vais le dire, qu'on ne puisse pas voir ce dont 
il s'agit - oui ou non l'analyse veut-elle dire que dans ce que vous voudrez, un être 
comme ils disent, ou un devenir, ou n'importe quoi, quelque chose qui est de l'ordre du 
vivant, il y ait, quels qu'ils soient, des événements qui en portent des conséquences ? 
C'est là le terme de conséquence qui a tout son accent.
-113-

113



SEMINAIRE 15

Y a-t-il  conséquence concevable hors d'une séquence signifiante? Du seul  fait  que 
quelque  chose  se  soit  passé  subsiste  dans  l'inconscient  d'une  façon  que  l'on  peut 
retrouver à condition d'en attraper un bout qui permette de reconstituer une séquence,  
est-ce qu'il y a une seule chose qui puisse arriver à un animal dont il soit imaginable 
que ça s'inscrive dans cet ordre ? Est-ce que tout ce qui s'est articulé dans l'analyse 
depuis le début n'est pas de l'ordre de cette articulation biographique en tant qu'elle se 
réfère  à  quelque chose d'articulable  en termes  signifiants,  que cette  dimension  est 
impossible à en extraire, à en expulser à partir du moment où, on l'a vu, on ne peut 
plus la réduire à aucune notion de plasticité ou de réactivité ou de stimulus-réponse 
biologique qui, de toute façon, ne seront pas de l'ordre de ce qui se conserve dans une 
séquence. Rien de ce qui peut s'opérer de fixation, de transfixion, d'interruption, voire 
même  d'appareillage,  autour  d'un  appareil,  de  ce  qui  ne  sera  qu'un  appareil,  et 
nommément  nerveux, n'est à soi tout  seul  capable de répondre à cette fonction de 
conséquence. La structure, sa stabilité, le maintien de la ligne sur laquelle elle s'inscrit,  
impliquent une autre dimension qui est proprement celle de la structure. Ceci est un 
rappel et qui ne vient pas ici au point où j'en suis parvenu, au moment où donc je me  
suis interrompu pour faire ce rappel.
Nous  voici  donc  en  ce  point  $  qui  situe  ce  qu'il  en  est  spécifiquement  de  l'acte 
psychanalytique, pour autant que c'est autour de lui qu'est suspendue la résistance du 
psychanalyste. La résistance du psychanalyste dans cette structuration se manifeste en 
ceci, qui est tout à fait constituant de la relation analytique, c'est qu'il se refuse à l'acte. 
C'est  en  effet  tout  à  fait  originel  pour  le  statut  de  ce  qu'il  en  est  de  la  fonction  
analytique. Tout psychanalyste le sait, et finalement ça finit par se savoir même pour 
ceux qui n'ont pas approché de son champ. L'analyste est celui qui entoure toute une 
zone, qui serait appelée fréquemment par le patient, à l'intervention en tant qu'acte, 
non seulement pour autant qu'il puisse y être appelé de temps en temps à prendre parti,  
à être du côté de son patient par rapport à un proche ou qui que ce soit d'autre, et  
même simplement à faire cette sorte d'acte qui en est en effet bien un, qui consiste à 
intervenir par une approbation ou le contraire, conseiller, c'est très précisément ce que 
la structure de la psychanalyse laisse en blanc.
-114-

114



SEMINAIRE 15

C'est très précisément pour cela que j'ai mis sur la même diagonale - je dis cela pour 
faire image, car bien entendu ce qui se passe sur cette ligne (la diagonale) n'a pas plus 
droit à s'appeler diagonale que ce qui se passe sur les autres, il suffit de faire tourner le 
tétraèdre, pour en faire des lignes horizontales, ou verticales, mais pour des raisons 
d'imagination, c'est plus commode à représenter ainsi, il ne faut pas s'y laisser prendre 
bien qu'il n'y ait rien de plus diagonal dans le transfert que dans l'aliénation, non plus 
que dans ce que j'appelle l'opération vérité s'il y a des diagonales c'est pour des raisons 
de schéma - c'est bien parce que l'acte reste en blanc qu'il  est aussi celui qui dans 
l'autre  direction  peut  être  occupé  par  le  transfert,  c'est-à-dire  au  cours  du  faire 
psychanalysant par la marche vers ce qui en est l'horizon, le mirage, le point d'arrivée 
auquel j'ai déjà assez défini le rendez-vous en tant qu'il est défini par le sujet supposé 
savoir, $, le psychanalysant au départ prend son bâton, charge sa besace, pour aller à 
la rencontre, au rendez-vous avec le sujet supposé savoir.
C'est ce que seule peut permettre cette soigneuse interdiction que s'impose du côté de 
l'acte,  l'analyste.  Autrement,  s'il  ne  se  l'imposait  pas,  il  serait  tout  simplement  un 
trompeur, puisque lui sait  en principe ce qu'il  en est de l'advenir dans l'analyse du  
sujet  supposé savoir.  C'est  parce que l'analyse  est,  comme on en a plus ou moins 
l'expérience originelle, cet  artefact,  ce quelque chose qui dans l'histoire n'apparaîtra 
peut-être, qu'à partir d'un certain moment, comme une espèce d'épisode extrêmement 
limité,  de cas extrêmement  particuliers d'une pratique,  qui  s'est  trouvée par hasard 
ouvrir un mode complètement différent des rapports d'acte entre les humains, ce ne 
sera  pas  pour  autant  son  privilège.  Je  crois  vous  avoir  donné  suffisamment 
d'indications la dernière fois de ceci, qu'au cours de l'histoire, le rapport du sujet à  
l'acte, ça se modifie, que ça n'est même pas ce qui traîne encore dans les manuels de  
morale  ou  de  sociologie  qui  peut  bien  nous  donner  une  idée  de  ce  qu'il  en  est 
effectivement des rapports d'acte à notre époque. Par exemple, ce n'est évidemment 
pas seulement de devoir vous souvenir de Hegel, de la façon dont vous en parlent les 
professeurs,  que  vous  pouvez  mesurer  l'importance  de  ce  qu'il  en  est,  de  ce  qu'il  
représente comme virage au regard de l'acte.
Or, je ne sais pas ce que je dois faire à ce tournant, conseiller une lecture est toujours 
si dangereux parce que tout dépend du point où on a été -115-

115



SEMINAIRE 15

auparavant plus ou moins décrassé. Il me paraît difficile de ne pas l'avoir été assez 
pour pouvoir situer un livre, pour donner un sens à ce que je viens d'énoncer une 
portée. Il est paru un petit livre de quelqu'un que je crois avoir vu à ce séminaire en 
son temps, qui me l'a envoyé à ce titre, qui s'appelle le Discours de la Guerre d'André 
Glucksmann.
C'est un livre qui peut-être peut vous donner la dimension sur un certain plan, dans un 
certain champ de ce qui peut surgir de quelque chose qui est assez exemplaire et assez 
complet pour autant que le rapport de la guerre est quelque chose dont tout le monde 
parle à tort  et  à travers, mais de l'influence du discours de la guerre sur la guerre,  
influence qui n'est pas rien du tout, comme vous le verrez à la lecture de ce livre, à  
savoir celle qui répond à une certaine façon de prendre le discours de Hegel  en tant 
qu'il est discours de la guerre et où l'on voit bien combien il a ses limites du côté du  
technicien, du côté du militaire, et puis à côté le discours d'un militaire, là encore on 
aurait tort de mépriser le militaire à partir du moment où il sait tenir un discours, ça  
arrive rarement, mais quand ça arrive, il est quand même tout à fait frappant qu'il soit 
plutôt plus efficace que le discours du psychanalyste.
Le discours de Clausewitz, pour autant qu'il est en conjonction avec celui de Hegel et 
pour y apporter sa contrepartie, pourra leur donner quelque idée de ce que dans cette 
ligne mon discours pourrait apporter d'un rapport, qui permettrait de croire, qu'à notre 
époque, il y a un discours recevable en dehors du discours de la guerre, et qui pourrait 
peut-être aussi rendre compte d'un certain écart entre  Hegel  et Clausewitz au niveau 
du Discours de la Guerre. Bien sûr, Clausewitz ne connaissait pas l'objet a, mais si par 
hasard l'objet a nous permettait de voir un petit peu plus clair dans quelque chose que 
Clausewitz introduit comme la dissymétrie foncière de deux parties dans la guerre, à 
savoir ce qu'il  y a d'absolument hétérogène, et cette dissymétrie se trouve dominer 
toute la partie entre l'offensive et la défensive, alors que Clausewitz n'était pas préci-
sément quelqu'un à barguigner sur les nécessités de l'offensive. Ce n'est qu'une simple  
indication.
je comble en quelque sorte, hâtivement, un certain nombre de manques dans le fond, 
sur ce que j'articule à propos de ce que l'acte psychanalytique nous permet en somme 
d'instaurer, ou de restituer, concernant ce qui fait les coordonnées de l'acte, de ce que 
nous essayons de frayer cette année.
-116-

116



SEMINAIRE 15

Vous voyez  donc que les  manques  sont  plusieurs,  d'abord quelque chose qui  doit 
rester acquis pour notre repérage au niveau du minimum, à savoir, ce qui dans une 
structure logique institue par quelque chose de tout à fait privilégié, la psychanalyse en 
tant qu'elle constitue la conjonction d'un acte et d'un faire. Cette structure logique, si 
nous ne la constituons pas, avec ses parties qui sont dans l'opération vivides et puis 
celles qui sont laissées à l'état mort, nous ne pouvons pas nous repérer dans l'opération 
analytique. C'est donc quelque chose de primordial et quelque chose, non seulement  
d'important pour notre pratique elle-même, mais aussi pour expliquer les paradoxes de 
ce  qui  se  produit  dans  ses  entours,  à  savoir  comment  elle  peut  prêter  et  tout  
spécialement  de  la  part  de  ceux  qui  y  sont  engagés,  à  un  certain  nombre  de 
méconnaissances  électives,  celles  qui  répondent  à  ces  parties  mortes  ou  mises  en 
suspens dans l'opération même dont il s'agit.
Ça fait  déjà  deux versants.  Le  troisième  qui  n'est  pas  moins  passionnant,  c'est  ce 
quelque chose sur  quoi,  à  la fin de mon  discours  la  dernière  fois,  je  pointais  une  
indication trop facile, trop tentante, à traduire rapidement, celle dont il m'est revenu un 
écho, auquel je ne saurais souscrire et qui est bien amusant, étant parvenu par une de  
ces nombreuses voix dont je dispose. C'est quelqu'un, je ne sais plus vraiment qui. Je 
ne sais plus qui me l'a répété. Il m'a dit aujourd'hui, décidément, c'est le séminaire «  
Che » Guevara, tout ça parce qu'à propos du sujet supposé savoir, l'S barré d'en bas à 
gauche, j'avais dit que ce qui est peut-être, au moins ce modèle en pose-t-il pour nous 
la question, la fin, la terminaison, la bascule, la culbute, ce qui est la fin normale en soi 
de ce qu'il en est de l'acte, pour autant que si cette psychanalyse nous révèle quelque 
chose, et ceci au départ, c'est qu'il  n'est pas un acte dont quiconque puisse se dire  
entièrement maître - il n'est pas de nature à nous arracher à toutes nos assises, à tout ce 
que nous avons dans le fond recueilli de notre expérience, de ce que nous savons de  
l'histoire et mille autres choses encore, - que l'acte (tout acte et pas seulement l'acte 
psychanalytique),  ne  promet  à celui  qui  en prend l'initiative que cette  fin que [je] 
désigne dans l'objet a, et ce n'est pas quelque chose à propos de quoi les tympans vont 
sortir de leurs orbites; cela n'est pas la peine pour ça de croire que c'est le séminaire « 
Che » Guevara. Il y en a eu d'autres avant. Je ne suis pas en train de donner un coup de 
brosse au tragique pour le faire briller. Il s'agit peut-être d'autre chose.
-117-

117



SEMINAIRE 15

Il s'agit de quelque chose, qui est évidemment plus à notre portée, si nous le ramenons 
à ce qu'il nous faut connaître de la structure logique de l'acte pour concevoir vraiment 
ce qui se passe dans ce champ limité, qui est celui de la psychanalyse.
C'est là, qu'il puisse se formuler des questions à l'intérieur de ceux qui sont de mon  
École et qu'on peut présumer pouvoir, ce que j'énonce, le mettre à sa place tout au 
long d'une construction dont ils ont pu suivre la nécessité de ces différentes étapes, 
m'apporte par l'intermédiaire du Docteur Melman et ceci pas plus tard que mercredi 
prochain quelque chose comme un témoignage, un témoignage qu'ils sont capables de 
pousser un petit peu plus loin les tournants, les choses qui vivent, les gonds, les portes, 
la façon de se servir de cet appareil pour autant qu'il les concerne.
Je veux dire que ce que j'attends de la réunion, où, je m'en excuse, la plupart de ceux 
qui  sont  ici  se  trouveront  en  somme  exclus  d'avance,  c'est  un  certain  nombre  de 
questions  qui  me  prouvent  qu'au  moins  jusqu'au  point  où  cette  année  je  suis  allé 
concernant ce qu'il s'agit de l'acte on peut s'interroger sur quelque chose, proposer une 
traduction et à cette traduction une objection : « Si vous traduisez ainsi voilà ce que ça 
annonce », ou « c'est en contradiction avec tel ou tel point de notre expérience » bref  
de montrer que jusqu'à un certain point je suis entendu. C'est ce qui servira alors au  
séminaire fermé suivant (28-2) pour autant que seuls y seront convoqués ceux de mon 
École qui auront fait partie de cette première réunion. C'est un acte de se déranger, 
c'est  surtout  un  acte  de  ne  pas  se  déranger.  Il  arrive  par  exemple  que  je  puisse 
demander pourquoi tel psychanalyste fort averti de ce que j'enseigne et je demande, ne 
soit pas précisément cette année à ce que j'énonce sur l'acte. On me dira que des gens 
prennent des notes. En passant, je fais remarquer qu'il vaut mieux prendre des notes 
que de fumer. Fumer n'est pas tellement un bon signe pour ce qui est d'écouter ce que 
je raconte. Je ne désapprouve pas la fumée...
Il me semble que comme j'ai fait allusion au fait que ce qui me paraît moti ver cette 
assistance qui m'honore de sa présence, c'est ce côté frayage de ce qui se passe devant 
vous et je ne trouve même pas que de la part d'analystes, ne pas être ici présents au 
moment  où je parle de l'acte, c'est-à-dire que ce n'est  pas n'importe  quel  discours, 
même si on doit leur passer des notes fidèles et averties, il y a quelque chose d'assez  
enseignant,  significatif,  et  qui  pourrait  bien  se  gîter  là  où  j'ai  inscrit  le  terme  :  
Résistance.
-118-

118



SEMINAIRE 15

Je  comptais  demander  qu'une  ou  deux  trois  personnes  me  posent  une  ou  deux 
questions, pour en faire même un modèle d'entrée au séminaire fermé... ce ne serait  
pas  mal...  je  sais  aussi  l'effet  de  gel  qui  résulte  de ce  grand nombre...  je  propose 
cependant qu'il  soit établi ceci, à quelques exceptions près, que pour ce qui est du  
réglage du séminaire  de l'entrée  du 28-2,  ce soient  ceux qui  m'auront  envoyé  une 
question  rédigée  qui  me  paraîtra  être  dans  le  droit  fil  de  ce  que  j'essaie  de  vous 
apporter qui se trouvent recevoir la petite carte d'invitation pour le 28-2.
Il ne me reste qu'à épingler quelque chose par-ci par là, pour nous avancer quelque 
peu, même si aujourd'hui ce n'est pas de l'ordre  ex-cathedra que j'adopte d'habitude, 
hélas. Il faut tout de même remarquer que cette béance, toujours restée entre l'acte et le 
faire, c'est de ça qu'il s'agit, c'est là qu'est le point vif autour de quoi on se casse la tête  
depuis un certain nombre très réduit de siècles, du peu d'arrière, arrière grands-pères 
qu'il faudrait pour être tout de suite à l'époque de César. Vous ne vous rendez pas 
compte  à  quel  point  vous  êtes  impliqués  dans  des  choses  que  seuls  les  manuels 
d'histoire vous font croire être du passé.
Si on se casse la tête - voyez Hegel - avec la différence du maître et de l'esclave, vous 
pouvez donner à cela tout le sens élastique que vous voulez, si vous y regardez de bien 
près il ne s'agit de rien d'autre que de la différence entre l'acte et le faire, auquel nous 
essayons de donner un autre corps un peu moins simple que le sujet qui pose l'acte. Ce 
n'est pas du tout forcément et uniquement - c'est cela qui est troublant - le sujet qui  
commande. Pierre Janet a fait toute une psychologie autour de ça. Ça ne veut pas dire 
qu'il  était  mal  orienté,  mais  au  contraire,  seulement  ses  analyses  sont  assez 
rudimentaires, ça ne permet pas de comprendre grand chose parce que, en dehors du 
fait  même de ce qui est représenté sur les bas-reliefs égyptiens, à savoir un pilote, 
aussi bien d'ailleurs qu'il y a un chef d'orchestre à Pleyel ou ailleurs, qu'il y a ceux qui  
font - ça n'explique pas grand chose, parce que là où il y a vraiment du maître, ça ne 
veut pas dire tellement ceux qui se les roulent comme on croit - il y a ceux qui ont  
affaire avec l'acte et ceux qui ont affaire avec le faire. Alors il y a un faire et un faire,  
c'est là qu'on peut commencer de comprendre comment ce faire, malgré son caractère 
de futilité, je parle de la psychanalyse, a peut être plus de chance qu'un autre de nous 
permettre l'accès à la jouissance.
-119-

119



SEMINAIRE 15

Regardez le bien, ce faire, dans un trait que je voudrais souligner. Il n'est pas besoin de 
dire que c'est un faire de pure parole. C'est quelque chose que je me tue à rappeler  
depuis toujours pour essayer de voir sa fonction dans le champ de la parole et du 
langage. Ce qu'on n'aperçoit pas, c'est que, parce que c'est un faire de pure parole, qu'il 
se rapproche de l'acte par rapport à ce qui est du faire commun et qu'on pourrait aussi 
bien le traduire par le signifiant en acte. Si nous regardons les choses de bien près, à 
savoir ce qui est vraiment le sens de la règle fondamentale, c'est justement, jusqu'à un 
point aussi avancé qu'on peut, c'est ça la consigne, que le sujet s'en absente.
Ce signifiant, c'est la tâche, le faire du sujet que de le laisser à son jeu. Le « en acte »  
est  un  truc,  mais  ce  n'est  pas  l'acte  du  signifiant.  Le  signifiant  en  acte  a  cette  
connotation,  cette  évocation  du  signifiant  qu'on  pourrait  appeler  dans  un  certain 
registre, en puissance, mais à savoir ce que notre docteur de tout à l'heure voudrait  
bien qu'il  fût  rappelé  qu'entre  ceux qui  mettent  l'accent  sur  la structure,  il  y  en a 
tellement là, prêts à papillonner dans la personne. L'être est tellement surabondant que 
d'essayer de nous prendre dans ses rails précis, dans cette logique qui n'est pas du tout 
une logique, sur laquelle on ne peut mettre d'aucune façon et en aucun droit le signe  
du vide, il n'est pas si facile de faire cette logique, vous voyez ici de quoi il appert. 
Disons, qu'un psychanalyste soulève des termes comme « la personne », c'est quelque 
chose,  à  mes  oreilles  tout  au  moins,  d'exorbitant,  mais  s'il  veut  se  rassurer,  qu'il 
observe que cette logique je la définirais un petit peu comme celle qui resterait au plus 
proche  de  la  grammaire.  Ça  vous  en  fout  un  coup,  j'espère.  Alors.  Aristote,  tout 
tranquillement, hein? Pourquoi pas?
Il  faut  tout  simplement  essayer  de faire  mieux.  Je  vous fais  observer  que si  cette 
logique d'Aristote est restée, pendant de longs siècles jusqu'au nôtre, increvable, c'est  
en raison des objections qu'on lui fait d'avoir été, dit-on, une logique qui ne se serait 
aperçue  qu'elle  faisait  de  la  grammaire.  J'admire  énormément  les  professeurs  de 
l'Université, qui savent qu'Aristote ne s'apercevait pas de quelque chose. C'est le plus 
grand naturaliste qui ait  jamais existé. Vous pouvez encore relire son  Histoire des  
Animaux, ça tient le coup. C'est fabuleux. C'est le plus grand pas qui a jamais été fait 
dans la biologie. Ce n'est pas qu'on n'en a pas fait depuis. Dans la logique aussi, pas 
fait justement à partir de la grammaire. C'est - 120-

120



SEMINAIRE 15

encore celle autour de laquelle nous pouvons nous casser la tête, même après y avoir 
adjoint  des choses très astucieuses, les quantificateurs par exemple.  Ils n'ont  qu'un 
inconvénient, c'est qu'ils sont tout à fait intraductibles dans le langage. Je ne dis pas 
que ça  ne remet  pas  au jour  la  question sur  laquelle  j'ai  pris  une espèce de parti 
dogmatique, d'étiquette,  de banderole, de mot d'ordre: il n'y a pas de métalangage. 
Vous pensez bien que ça me tracasse, moi aussi, s'il y a en un peut-être. Enfin, partons 
de l'idée qu'il n'y en a pas. Ça ne sera pas une mauvaise chose. Ça nous évitera de 
croire à tort qu'il y en a un.
On n'est pas sûr que quelque chose qui ne puisse pas se traduire dans le langage ne  
souffre pas d'une carence tout à fait efficiente. Quoi qu'il en soit, à la suite de mes  
propos, nous ramenant à la question des quantificateurs, il va évidemment s'agir de 
poser certaines questions, qui vont concerner ce qu'il en est, de ce qui va se passer  
dans le coin de l'$ du  sujet  supposé savoir rayé de la carte. Ce que nous aurons à 
élucubrer sur la disponibilité du signifiant en cette place, peut-être va nous mener à ce 
joint de la grammaire et de la logique, qui est - je le remarque seulement à ce propos et  
pour le rappeler à la mémoire - très précisément le point sur lequel depuis toujours 
nous naviguons,  cette  logique que notre entourage d'alors  appelait  avec sympathie 
tentative d'une logique  élastique.  Je  ne suis  pas  tout  à  fait  d'accord  sur  ce  terme. 
L'élasticité n'est pas ce qu'on peut souhaiter de meilleur pour étalon de mesure.
Le joint entre la logique et la grammaire, voilà aussi quelque chose peut-être qui nous 
fera faire quelques pas de plus. En tous les cas, ce que je voudrais dire en terminant,  
c'est que je ne saurais trop invoquer les psychanalystes à méditer sur la spécificité de 
la position qui se trouve être la leur, de devoir occuper un coin tout autre que celui là  
même où ils sont requis, même s'ils sont interdits d'agir. C'est tout de même du point  
de vue de l'acte qu'ils ont à centrer leur méditation sur leur fonction.
Mais ce n'est pas pour rien qu'il est si difficile de l'obtenir. Il y a dans la position du  
psychanalyste, et par fonction, si ce schéma le rend suffisamment sensible pour qu'on 
ne voit là nulle offense, quelque chose de tapi. Nous chercherons à déchiffrer quelque 
part une « image dans le tapi [variante : tapis] », ou dans les..., comme vous voudrez. 
Il  y a une certaine façon pour le psychanalyste de se centrer,  de savourer quelque 
chose qui se consomme dans cette position de tapi. Ils appellent ça comme ils -121-

121



SEMINAIRE 15

peuvent, ils appellent ça écoute, ils appellent ça la clinique vous ne savez pas tous les 
mots  opaques qu'on peut trouver à cette occasion. Car je me demande ce qui peut 
d'aucune façon,  ce qui  peut  permettre  de mettre  l'accent  sur  ce qui  est  tout  à fait 
spécifique de cette saveur d'une expérience. Ce n'est certainement pas accessible à  
aucune manipulation logique. Au nom de cette, je n'ose pas dire jouissance solitaire,  
délectation morose, au nom de ceci, se permettre de dire que toutes les théories se 
valent, que surtout il ne faut être attaché à aucune, qu'on traduise les choses en termes  
d'instinct, de comportement, de genèse, de topologie lacanienne, tout ça, nous devons 
le trouver à une position équidistante de cette sorte de discussion. Tout ça au fond est 
jouissance hypocondriaque. Ce côté centré, péristaltique et antipéristaltique à la fois  
est  quelque  chose  d'intestinal  à  l'expérience  psychanalytique.  C'est  bien  ça 
qu'effectivement vous allez voir imagé, qui s'étale sur une tribune, ça n'est pas cela 
forcément qui est le point le plus facile à remporter par l'effet d'une dialectique, c'est là 
le point essentiel autour duquel se joue, hélas, ce que Clausewitz met de dissymétrique 
entre l'offensive et la défensive.
-122-

122



SEMINAIRE 15

LEÇON VIII 31 JANVIER 1968
(séminaire fermé)
- Charles Melman : Dans le cadre de ce qui était un projet d'enseignement pour l'École 
freudienne, j'avais suggéré à Jacques Lacan que nous envisagions des réunions qui 
pourraient être à rythme variable, mensuelles par exemple, où pourraient se retrouver 
les gens principalement de l'École qui s'intéressent au séminaire et où pourraient se 
mettre  en  forme  un  certain  nombre  de  questions,  voire  de  difficultés  qui  sont 
précisément soulevées par ce séminaire.
Car, en fait, ces discussions entre nous concernant le séminaire ont lieu soit dans des 
groupes de travail, soit dans des réunions amicales, ou pas amicales, peu importe, en 
tout cas ces discussions ont lieu et il me semblait que ce pourrait être un juste retour 
que d'essayer ensemble de mettre ces questions en forme si cela, bien sûr, s'avère soit 
réalisable, soit intéressant pour nous.
Aussi n'ai-je sollicité absolument personne pour préparer aujourd'hui quelque chose 
sur  les  premiers  séminaires  que  nous  avons  eus  cette  année,  concernant  ce  point  
crucial : l'acte psychanalytique.
Ce que je vous propose, c'est donc que nous essayions aujourd'hui de voir si  nous 
pouvons essayer cette formule de groupe de travail, en tentant de mettre en forme les 
questions, les difficultés que nous pose le séminaire.
Pour introduire les choses, je ne ferai pas de triage, de tri dans les argumentations qui 
ont été apportées par Jacques Lacan jusqu'ici. Ce tri serait en effet déjà, à mon sens,  
marqué d'une certaine partialité, d'un certain -123-

123



SEMINAIRE 15

point de vue précis. Je me contenterai donc, pour introduire notre discussion, d'essayer 
de reprendre, pour les divers séminaires - peu importe jusqu'où nous irons ou nous  
n'irons pas, nous verrons bien - sous forme de formules tout à fait brèves, ce qu'il a pu 
en être des articulations importantes et nous pourrons, après l'évocation ainsi faite par 
moi des problèmes soulevés dans les divers séminaires, voir si nous avons ou nous 
n'avons pas là-dessus des éléments à engager dans une discussion.
Vous savez que Jacques Lacan fait volontiers remarquer que l'obstacle ou les obstacles 
que peut rencontrer  son enseignement se situent très rarement,  sinon de façon très 
exceptionnelle, au niveau de ce qui pourrait s'appeler une antithèse. Il n'y a peut-être 
pas de raison pour que nous ne puissions pas essayer ici - par exemple - de mettre en 
forme ce qui pourrait peut-être figurer là comme élément essentiel du dialogue.
Dans le premier séminaire par exemple, celui qui s'est tenu le 15 novembre, un certain 
nombre de formules qui introduisent la question de l'acte psychanalytique, tel le rappel 
de cette formule déjà ancienne : « Le Transfert est la mise en acte de l'inconscient »;  
d'autre  part,  qu'est-ce  que  l'on  pourrait  considérer  comme  acte  dans  un  champ 
périphérique encore à la psychanalyse: l'entrée dans la psychanalyse, par exemple, est-
ce un acte ? S'installer comme psychanalyste, doit-on le ranger dans la catégorie de 
l'acte?
Le rappel que l'acte a volontiers été identifié à l'action, autrement dit à quelque chose 
qui concernait essentiellement la motricité et la fonction de la décharge, l'évocation du 
processus stimulus-réponse et, cependant, première question soulevée : le champ de la 
psychanalyse existait-il avant l'acte de sa naissance? Où était-il? Ou bien en tout cas, 
qui le savait? Donc un premier aperçu, un premier flash sur ce qui concerne l'effectua-
tion de l'acte, et ses effets.
Le  même  exemple  est  développé  :  qu'en  était-il  du  champ  de  l'algèbre  avant 
l'invention  de  l'algèbre  ?  Même  question  à  laquelle  est  ajoutée  par  exemple  une 
réponse de ce type : il n'est pas question de contester que la réalité est antérieure à la 
connaissance. Mais, dans ce même registre, qu'en est-il du savoir?
La  deuxième  partie  de  ce  premier  séminaire  est  sensiblement  concernée  par 
l'expérimentation pavlovienne où il est mis en place que la démarche de Pavlov est  
une démarche de type structural, que ce que Pavlov, sans se reconnaître comme tel,  
mettait en fait en oeuvre, vis-à-vis de l'animal, vis-à-124-

124



SEMINAIRE 15

vis de son expérimentation, était un système qui fonctionnait en fait comme structure, 
ne serait-ce que parce que, contrairement au réflexe, la stimulation s'y présentait déjà 
comme inadéquate à toute fruition essentielle.
Ou bien encore cette formule, toujours dans ce même registre : le sif flet représente, si 
le signifiant est ce qui représente le sujet pour un autre signifiant, le sifflet, dit Lacan, 
représente Pavlov pour un signifiant, ce signe de la sécrétion gastrique qui prend sa 
valeur d'être un effet de tromperie.
Et de même, dans ce système, cette remarque qui ne manque pas de saveur et qui, je  
crois  d'ailleurs  a  déjà  été  source  de  plaisanterie,  que  Pavlov  recevait  son  propre 
message sous une forme inversée, autrement dit  que c'était  à cause de la sécrétion 
gastrique que Pavlov en retour soufflait dans sa petite trompette.
Voilà  par  exemple  un  certain  nombre  de  points  que  j'ai  relevés  dans  ce  premier 
séminaire. Il est possible qu'il y en ait d'autres que vous souhaitiez, vous, relever si 
vous avez des notes.
Est-ce que, là-dessus, nous pourrions déjà engager une discussion ?... Est-ce que tout  
ceci vous paraît aller de soi et pouvoir être entériné tel quel ?
- Ginette Michaud : Dans votre énoncé, vous avez dit que Lacan reprend le thème « le 
transfert  est  la  mise  en  acte  de  l'inconscient  ».  Or  il  me  semble  que,  dans  les  
formulations antérieures à celle-ci, c'était « le transfert est la mise en acte de la réalité 
de l'inconscient ». Est-ce que les deux choses veulent dire la même chose ou bien est-
ce qu'il y a une différence entre ces deux formulations ? Parce que le terme « réalité » 
placé là, ce n'est pas habituellement sans effet que cette formule est utilisée.
- Charles Melman : Qu'en pensez-vous ?
-Jean Oury :  Il  a même  dit  une fois « mise  en action de l'inconscient  »,  dans le 
séminaire sur l'angoisse. Mais je pense qu'il ne faut pas trop s'arrêter à...
-  Charles  Melman  :  Ce que  soulève  Ginette  Michaud  est  quand  même,  je  crois, 
quelque chose qui peut avoir son prix. Je ne suis pas sûr qu'il y ait antinomie entre ces  
deux formulations. Il ne me semble pas du tout qu'elles se contredisent.
- Paul Lemoine : A propos de l'action et du transfert, je voudrais faire -125-

125



SEMINAIRE 15

observer que j'éprouve une difficulté à relier, en quelque sorte, l'action et, d'autre part,  
l'acte  psychanalytique.  parce  qu'il  se  passe  ceci,  c'est  que  dans  certaines  analyses 
interminables, ce qui existe, c'est en quelque sorte chez les patients un mécanisme de 
répétition qui fait qu'ils parlent sans cesse et qu'ils n'agissent jamais. Alors comment 
agir dans le transfert pour obtenir justement que cette mise en acte de l'inconscient  
devienne une mise en acte du conscient, ou tout au moins une mise en acte, parce que  
pour dire que l'action est du domaine du conscient ou de l'inconscient, je n'en sais rien. 
Mais qu'en est-il de l'inhibition ?
-  Charles Melman :  Voilà effectivement aussi une question qui concerne tout à fait 
notre  propos.  Vous  demandez  comment  dans  certaines  analyses,  du  type  analyse 
interminable - vous faites référence par exemple au texte de Freud sur L'analyse finie  
et infinie - et vous évoquez le cas de ces patients qui parlent sans cesse et, dites-vous, 
n'agissent jamais. Si je vous suis bien, vous posez la question : comment effectivement 
passer là à ce qui serait l'acte psychanalytique.
-  Paul  Lemoine  :  Non.  Quelles  relations  y  a-t-il  entre  l'acte  psychanalytique  et 
l'action? C'est cela.
-François Tosquelles : Il me semble que peut-être les deux formulations premières que 
vous avez reprises «le transfert est la mise en acte de l'inconscient » et « l'acte d'entrer 
dans la psychanalyse » ou « l'acte de devenir analyste », il y a peut-être des points  
communs dans ces mots, mais aussi des points complètement différents.
Le point différent, à discuter d'ailleurs, c'est cette mise en acte du transfert, qui est 
plutôt quelque chose qui rappelle les actes d'une comédie : ter acte, 2° acte, 3° acte, 4e 
acte, c'est-à-dire une sorte de mise en scène, avec des coupures plus ou moins: l  °r 
acte, 2° acte, etc.
Ceci est tout à fait différent de l'acte d'entrée en analyse ou de l'acte inaugural qui est 
d'abord,  me  semble-t-il,  peut-être  d'une  autre  structure.  Pour  qu'il  y  ait  acte, 
contrairement à l'agir dont vous parlez, il  me semble que c'était  cette comparaison  
entre l'acte et l'agir, agir ne comporte pas de répétition; ça va vers la technique si vous 
voulez; tandis que l'acte, au fond, c'est quelque chose qui s'inscrit davantage comme  
devant un témoin. Il y a toujours trois personnes au moins. Il y a la validation des  
actes.  Il  y  a  la  demande  de reconnaissance de l'acte.  Si  j'ai  bien compris  certains 
aspects de la pensée de Jacques Lacan, ce n'est pas par hasard qu'il -126-

126



SEMINAIRE 15

disait : « l'acte sexuel n'est pas un acte » ; il disait que c'était un agir, en gros, alors  
qu'on ne dit pas qu'on fait un agir de mariage. Le mariage est un acte. Le tirer un coup 
n'est  pas  un  acte  parce  que  c'est  un  engagement  et  une  reconnaissance  qui,  par  
définition, comporte la répétition. On inscrit quelque chose chez le maire ou chez le 
curé, ou peut-être entre parenthèses chez le grand Autre. Cela veut dire que, quand il y 
a contestation, on peut ressortir. Un acte peut toujours ressortir. Il doit ressortir. Il doit  
revenir par définition. Tandis qu'un agir ne peut pas revenir. Non pas ne peut pas mais 
c'est indépendant, ce n'est pas constitutionnel d'un agir de revenir.
Je voudrais dire un mot  sur ce qu'a dit  Lacan,  et  c'est  vrai,  que dans l'histoire de  
Pavlov, il y avait une image structurale inconsciente de la part de Pavlov. Mais comme 
il l'a abordé la première fois dans les premiers mots, c'était précisément dans un autre  
contexte, c'est précisément de l'agir, un stimulus-réponse. Dans le fond, la motricité  
n'a rien à voir avec l'acte, si j'ai bien compris.
Stimulus-réponse,  c'est  par  là  qu'il  a  engagé  le  problème  de  Pavlov,  en  tant  que 
stimulus-réponse. Avec la version que vous avez donnée, qui est aussi vraie, il me 
semble  qu'elle  peut  nous induire  à ne pas  saisir  le  pourquoi  d'emblée de poser  le 
problème de Pavlov ce jour-là.
-  Jacques Rudrauf : Il  me semble que, en ce qui concerne le point de départ pour 
définir un peu ce qu'on entend par acte, il y a une troisième dimension qui n'a pas été  
évoquée aujourd'hui encore, qui est pourtant présente à l'esprit et qui est évidente dans 
le transfert mise en acte de l'inconscient, c'est la définition de l'acte comme actuel ou 
actualisation par rapport au virtuel. L'acte opposé à l'action ou l'acte tel qu'il est en tant 
qu'état civil, comme étant répétition; mais la notion d'actualisation par rapport à ce qui 
est virtuel est aussi fondamentale.
-  Xavier  Audouard  :  Je  tendrais  à  penser  que,  contrairement  à  ce  qu'a  dit  M. 
Tosquelles, la notion d'acte n'implique nullement la notion de reconnaissance, bien au 
contraire.
Je pense que l'acte, en tant qu'il implique la notion de reconnaissance est plus une mise 
en condition du sujet qu'une mise en acte du sujet, c'est-à-dire que le conditionnement, 
au sens pavlovien du terme, me paraît inclure cette réflexion, cette représentation de  
soi qui fait que la motricité accepte de se déplacer quant à son objet à partir de quelque 
chose qui lui -127-

127



SEMINAIRE 15

est renvoyé, et renvoyé par l'Autre puisque, selon Lacan, l'Autre, ici, est présent, à 
partir d'une réflexion du sujet par l'Autre, c'est-à-dire par la dimension du miroir. C'est  
à ce titre là que le sujet peut accepter de se rassurer quant au déplacement de l'objet de 
son acte. Tandis que la mise en acte du sujet, elle, me paraît nous renvoyer à l'origine. 
J'ai l'impression -  et  Lacan aussi puisqu'il  nous a donné la notion d'acte comme la 
notion de pur commencement - que la notion d'acte renvoie le sujet à son origine, 
c'est-à-dire à ce lieu où il ne peut se réfléchir, où il est justement pur commencement, 
c'est-à-dire pur acte de pur sujet.
Je pense que si c'est une condition suffisante que l'acte soit reconnu, ce n'est pas une  
condition nécessaire. Je pense que l'acte, si on veut en purifier la notion, au contraire 
nous renvoie à une expérience originaire, qui fait qu'un bref instant, le sujet accepte de 
ne pas se reconnaître dans son acte; il se reconnaît dans les représentations qu'il en  
donne, c'est-à-dire dans les conséquences que son acte peut recevoir.  C'est déjà un 
mécanisme qu'on peut aligner sur la série obsessionnelle, mais en tant qu'il accepte 
d'être  acte,  il  ne  peut  pas  accepter,  en  même  temps,  d'être  représentation  de  lui 
agissant. Autrement dit, je pense que c'est du côté de la mise en condition que se situe 
l'imaginaire, et du côté de la mise en acte que se situe la vie symbolique. C'est une  
question que je pose à Tosquelles qui au contraire a insisté, à mon avis, sur l'aspect 
imaginaire et intersubjectif de l'acte qui me paraît pouvoir y être inclus mais qui ne me 
paraît pas en tout cas lui appartenir de plein droit.
- Irène Roublef : Je ne voudrais pas dire tout ce que j'ai à dire maintenant, puisque cela 
porte  sur  tout  le  séminaire  de  Lacan;  en  tout  cas  ça  tombe  dans  ce  que  disait  
Tosquelles, dans la différence entre l'acte et l'agir. Je crois d'ailleurs que Lacan dit «  
l'acte » et le « faire » qui déterminent tous les deux ensemble l'acte psychanalytique.
Ce dont je voulais parler, c'est des rapports de l'acte psychanalytique avec l'acting out  
et  le  passage  à  l'acte.  Je  crois  que  ce  dont  parlait  Tosquelles,  c'était  -  dans  la 
perspective de Lacan - ce qu'il appelle  l'acting out,  c'est-à-dire quelque chose qui se 
montre, quelque chose qui veut, en effet, se faire reconnaître. Mais j'aimerais bien en 
reparler tout à l'heure quand on aura vu tous les séminaires.
- Eugénie Lemoine : La réalité comme préexistante au savoir, dont vous
avez dit qu'on ne pouvait pas la mettre en question je crois, il me paraît au -128-

128



SEMINAIRE 15

contraire que c'est la seule question. Est-ce qu'il y a antinomie entre la réalité et le  
savoir ? Où est la différence ?
-  Charles Melman :  La réalité préexistant à la connaissance. Mais, dit Lacan, qu'en 
est-il du savoir?
-  Eugénie  Lemoine  :  C'est  là  le  problème.  C'est  cette  relation  là.  C'est  un  gros 
problème.
- François Tosquelles : Je ne suis pas trop étonné de cette incompréhension. Je dirais 
que c'est pour ça que j'ai parlé avec un accent, pour faciliter l'incompréhension.
Mais, réellement, je ne crois pas que ce soit un problème d'accent qui a empêché de 
tourner les choses de telle façon que... Par exemple, comme j'ai présenté les choses,  
j'ai pu comprendre ce qu'était un acte, j'ai pris cette image de l'acte de mariage, ou de  
l'acte de baptême, ou de l'acte notarial etc. C'était précisément pour montrer que c'est  
un acte symbolique et non pas un acte imaginaire. Ce n'est pas imaginaire d'al ler se 
marier. Le mot « inscrire », quelqu'un a dit « écrire », j'avais prononcé plutôt suivant, 
je crois, Freud qui parlait tout le temps de l'inscription etc.
Donc,  mon  intention  c'était  de  dire  que  précisément  l'acte  était  quelque  chose  de 
fondateur. C'est ainsi que pour reprendre encore l'image exagérée de l'acte sexuel, ce 
qui est fondateur, c'est le mariage et non pas le tirage du coup.
- Charles Melman : La question reste posée de savoir si le mariage est un acte ou pas.
-  François  Tosquelles  :  A  chaque  civilisation,  il  y  a  ces  prises  d'acte  qui  sont 
consacrées par un type de coutume déterminé, qui se font différemment.
Mais  je  voudrais  dire  encore  une  chose  à  ce  sujet,  pour  différencier  mieux  cette  
histoire des actes et de l'action, de l'agir. On ne dit pas que nos agir nous suivent,  
tandis qu'on dit : nos actes nous suivent. C'est très important, et une fois de plus cela 
pose le problème de la répétition, de la mémoire etc. L'agir peut nous suivre ou ne pas 
nous suivre, tandis que nos actes nous suivent, c'est absolument certain.
Peut-être le problème qui crée un peu plus de confusion est entre acte et action, et non 
pas entre acte et agir; parce que dans l'action, par contre,
il y a cette histoire de reconnaissance, de participation, même dans nos -129-

129



SEMINAIRE 15

actions financières; si vous achetez une action financière, vous n'achetez pas un acte,  
vous achetez une action, et vous participez à l'économie, au bénéfice et à la perte.  
C'est  précisément  ces  actions  qui  sont  négociables,  transférables.  Le  travail  de 
l'ouvrier à l'usine n'est pas transférable ni négociable. C'est l'action qui est négociable. 
Il me semble que cela pose le problème.
- Charles Melman : Je crois, M. Tosquelles, que vous avez bien pu reprendre ce que 
vous vouliez dire.
-  Paul Lemoine :  Je voudrais simplement demander à Tosquelles si un mariage qui 
n'est pas consommé est un acte ou un agir.
- François Tosquelles : Il n'y a pas de mariage qui ne soit pas consommé, dit l'Église. 
Le mariage est nul s'il n'est pas consommé. Un acte nul. -  Paul Lemoine :  Qu'est-ce 
que c'est que l'agir sexuel dans l'acte du mariage ?
- Charles Melman : En tout cas il y a un mot que je voudrais dire là tout de suite. Pour 
ma part,  je  craindrais un peu que nous ne pratiquions une inflation, sous le terme 
d'acte,  d'un grand nombre d'éléments qui n'ont peut-être avec lui que des relations 
d'homonymie.
Justement, le problème du séminaire de cette année est, je crois, de parvenir à isoler ce 
qui serait la spécificité de l'acte en tant que tel, c'est-à-dire justement ce qui permettrait 
de le distinguer radicalement et avec certitude de toute hésitation concernant l'action, 
concernant l'agir, concernant les actes d'Etat civil. C'est, je crois et Lacan le souligne, 
à partir du champ de la psychanalyse que la question de l'acte se trouve mise en place, 
se  trouve  à  la  fois  éveillée,  évoquée,  et  en  même  temps  autorise  peut-être  les 
développements qui nous permettent de le mettre en place.
Or  ceci  serait  peut-être  une  première  remarque  concernant  le  risque  que  nous 
n'engouffrions en fin de compte sous ce terme justement ce qui appartient encore et 
fort  légitimement  à  toutes  nos  interrogations.  Il  est  donc à  la  fois  légitime  de les 
engouffrer mais il est peut-être aussi légitime de le pointer déjà.
-Xavier Audouard : Je voudrais simplement demander à Tosquelles s'il pense que, par 
exemple, l'origine du langage est un acte.
De deux choses l'une: ou il le pense, ou il ne le pense pas. S'il le pense, alors il est  
d'accord avec moi pour dire que le langage ne pouvant reconnaître sa propre origine, 
sinon dans les philosophies rationalistes dont il -130-

130



SEMINAIRE 15

n'est pas question ici de faire la critique, mais si le langage ne peut reconnaître sa 
propre origine comme telle et que cependant l'origine du langage soit un acte, alors 
l'acte échappe à la reconnaissance. Ou il ne pense pas que l'origine du langage soit un  
acte, alors, je lui demande de me dire ce qu'il est.
- Themouraz Abdoucheli :  Je me demande si la façon dont tu as introduit les débats, 
séminaire par séminaire, est la plus propice, justement, à ne pas créer l'enlisement dont  
tu as parlé tout à l'heure.
- Charles Melman : Il n'est pas du tout sûr qu'on soit en train de s'enliser.
-  Themouraz  Abdoucheli  :  C'est  toi  qui  as  parlé  de  cela.  Pour  éviter  que  nous 
commencions une discussion sur un point, peut-être de détail, mais qui paraît en fait 
un point très important, je me demande s'il n'y aurait pas lieu de faire un survol rapide, 
puisque tu as décidé de commencer  ainsi,  de tous les séminaires ou des questions 
importantes, plutôt que de procéder séminaire par séminaire.
- Charles Melman : Est-ce que, toi, tu verrais déjà quelles questions appartenant aux 
autres séminaires permettraient là un désengagement? - Themouraz Abdoucheli : Oui,  
j'ai une question effectivement à poser, mais qui pratiquement ne s'inscrit dans aucun 
des séminaires en particulier.
- Charles Melman : Aucune importance.
- Themouraz Abdoucheli : C'est une question très latérale, d'incidence surtout pratique 
et qui nous éloigne quand même beaucoup du problème de la discussion de l'acte.
Voilà ma question; je me suis demandé si l'insistance apportée depuis quelque temps 
par  Lacan  à  produire  l'objet  a  ne  va  pas  avoir  sur  nos  cures  une  incidence  très 
particulière. Je veux dire que la plupart de nos patients sont des névrosés et qu'en tant  
que névrosés, comme l'a très bien dit Lacan, leur désir, c'est notre demande.
Or voilà que va se savoir, et, je crois, de plus en plus, qu'il est demandé, qu'il est exigé 
un objet a, bien sûr objet cause du désir. Mais cet objet, qui va être en quelque sorte  
demandé, ne risque-t-il pas d'être à tout coup désormais, et encore plus qu'avant, un 
objet anal, ce qui fait que nous aurons toujours et de plus en plus des objets anaux.  
Nous serons donc couverts de merde plus que nous ne l'avons jamais été, comme les 
pigeons -131-

131



SEMINAIRE 15

avant la campagne de M. Malraux, et j'ai peur que toute cette merde nous empêche un 
peu d'y voir clair.
Il y a donc là quelque chose qui, sur le plan pratique, me paraît digne de réflexion, et  
je voudrais poser la question ici : est-ce que déjà une incidence de ce genre peut se 
manifester dans nos cures ?
-  Charles Melman : Il y  avait un patient fameux, que tu connais bien, qui justement 
avait une certaine difficulté à y voir clair, ce fameux patient qui avait ce voile sur les  
yeux qui l'empêchait de prendre contact avec la réalité - ce qu'il appelait la réalité.  
C'est un symptôme qui n'est pas rare, qui est bien loin d'être rare.
Effectivement, le problème est certainement celui du rapport de cet objet a avec ce 
voile sur les yeux.
Maintenant, peut-être, comme tu le dis, pourrons-nous voir en cours de route ce qui, 
dans cette dialectique, permet éventuellement d'y voir clair ou pas, autrement dit quel 
risque, éventuellement, faut-il ou ne faut-il pas prendre pour que le dit patient cesse 
d'avoir ce voile sur les yeux. C'est une excellente question. Peut-être avancerons-nous 
là, comme tu le souhaites, dans nos interrogations. Remarque que certaine façon de 
ton interrogation n'est  pas  sans  rejoindre  celle  de Lemoine  tout  à  l'heure,  certaine 
manière  concernant  justement  le problème de ces patients  pour qui  quelque chose 
n'arrive pas à se trancher, disons, et la question du pourquoi et du que faut-il faire?
-  Themouraz Abdoucheli :  Pour qu'on comprenne bien le sens de ma question : j'ai 
peur que quelque chose qui existe déjà et qui existe trop souvent, à savoir cette espèce 
de liaison du désir du sujet à ce qu'il pense être la demande éventuelle de l'analyste, ne 
rencontre là une structure réelle, l'analyste lacanien demandant effectivement quelque 
chose.
- Charles Melman : C'était L'homme aux loups que j'évoquais à propos de ce voile sur 
les yeux.
-  Claude  Conté  :  Je  voudrais  faire  une  petite  remarque  à  propos  de  ce  que nous 
propose Abdoucheli comme sujet de réflexion, pour autant qu'en effet cela suscite un 
certain nombre de commentaires, de questions qui surgissent tout de suite.
Par exemple vous avez demandé précisément en quoi il lui semble que l'enseignement 
lacanien soit quelque chose qui nous amène, en tant que nous serions situés par le  
patient dans son illusion comme demandeurs, en -132-

132



SEMINAIRE 15

quoi l'enseignement de Lacan nous demanderait à demander l'objet a, en quoi l'objet a 
serait l'objet réel de notre demande. Il me semble qu'il y a un certain franchissement  
dans ce que tu dis là-dessus.
- Themouraz Abdoucheli : Bien sûr.
- Claude Conté: Autre question, qui va un peu au-delà.
Après tout, si le patient nous aborde ainsi, sous cette forme de la demande, ma foi, on 
peut dire que c'est là quelque chose qui est une donnée d'entrée de jeu, et on peut dire 
aussi  que  la  logique  de  l'analyste  -  ceci  Lacan  l'a  dit  -  est  toujours  intégrée  aux 
fantasmes que l'analysé ou l'analysant construit autour de la cure.
De ce point de vue, je ne vois pas ce que nos positions par rapport à l'enseignement de 
Lacan,  apporteraient  de  très nouveau dans la situation;  je dirai  même  que si  cette 
logique que construit Lacan se trouve être plus proche de la réalité des choses ou de la 
dialectique concrète, je vois mal en quoi elle concernerait comme pouvant bloquer là 
quelque chose dans la cure.
-  Themouraz  Abdoucheli  :  Je  ne  dis  pas  que  la  logique  de  Lacan puisse  bloquer 
quelque chose dans la cure, mais je parle de la connaissance qui s'en fait au dehors et 
qui s'en fera de plus en plus, la façon dont cette connaissance peut venir gêner cette 
cure. C'est un problème pratique que je pose.
-  Charles Melman : Il y  a peut-être une autre question, celle de savoir si l'analyste 
lacanien demande quelque chose ou si c'est quelque chose qui se trouve mis en place 
par une structure vis-à-vis de laquelle l'analyste comme l'analysé - c'est ce que Conté 
essayait de souligner - se trouvent liés de façon étroitement dépendante. Je veux dire 
par là que, qu'il s'agisse d'un analyste qui soit lacanien ou pas et qui formule ou non le 
concept de l'objet a, la question de l'objet a sera de toute façon, et nécessairement, et 
obligatoirement présente.
Il suffit d'ouvrir un grand nombre d'articles de psychanalystes appartenant à d'autres 
écoles  pour  se  rendre  compte  que  la  question  de  l'objet  a  et  du  moyen  le  moins 
mauvais  de ne pas  en faire mauvais  usage,  est  sans  cesse posée,  même  si  elle ne 
parvient pas à une formulation qui permette effectivement un aboutissement du type  
de celui que souhaitait tout à l'heure Lemoine.
Donc, il me paraît que c'est forcer ou dévier les termes que de poser sous cette forme  
la question de la relation de l'analysé à l'analyste lacanien; la question de l'objet a est 
posée de toute façon, le seul problème -133-

133



SEMINAIRE 15

étant de savoir comment s'en servir et quels risques il y a à prendre dans son usage.  
C'est là la question.
Autrement dit, on pourrait dire aussi bien à la limite que l'analyste (lacanien ou pas  
lacanien, ou peu importe) a priori, lui, ne demande rien. De toute façon, l'objet  a va 
venir en circulation.
-Jean Ayme : A propos du dialogue qui vient de se dérouler, la question peut se poser 
de savoir - et l'intervention de Conté l'a précisé - si l'analyste, lacanien ou autre, est un 
demandeur ou un sujet supposé demandeur. Car c'est bien cela dont il s'agit, et peut-
être heureusement, cette insistance mise sur l'objet a peut amener un dévoilement de 
quelque chose qui se déroule rarement dans les sociétés de psychanalyse et qui est le 
statut socio-économique du psychanalyste, puisque aussi bien cette pratique se fait - et 
c'est à partir de sa position qu'il la précise - dans un champ de pratique dite libérale  
qui, en régime capitaliste, est une pratique commerciale. Il est possible que, s'il ne 
tente pas un dévoilement de cette dimension là, quelque chose risque de mal s'articuler  
entre le demandeur vrai et le sujet supposé demandeur.
Je  voulais  également  intervenir  sur  le  séminaire  du  15  novembre  à  propos  d'une 
interrogation qui était de savoir pourquoi Pavlov était venu là ce jour là, en même  
temps que la formulation du séminaire de cette année l'acte psychanalytique est une 
provocation au niveau de ce personnage qui a pour fonction de manier la parole dans 
le champ du langage, par référence à cette formule de la sagesse des Nations que les 
paroles s'envolent et les écrits restent.
Pour revenir à cette dimension, il y a quelque chose qui me semble avoir été pointé par 
Lacan, dans cette problématique qui sous-tend la discussion sur l'acte et l'action, qui 
est  la vieille problématique philosophique de l'idéalisme et  du matérialisme.  Il  me 
semble que c'est pour cela que Pavlov est venu ce jour là. Et tu n'as pas rappelé cette  
phrase que j'avais notée: « Là où est le langage, il n'y a aucun besoin de faire référence 
à une entité spirituelle ».
Je  pense  que  cette  phrase  n'était  pas  inutile  à  rappeler,  pour  autant  qu'elle  peut  
permettre d'articuler cette problématique.
- Charles Melman : Il y a quand même, pour reprendre ce qui a été soulevé dans les 
diverses questions jusqu'ici, ceci : Lacan pose au départ ce paradoxe que ce soit dans 
le champ psychanalytique que la question de -134-

134



SEMINAIRE 15

l'acte puisse être posée, c'est-à-dire dans un champ où finalement l'acte n'a été jusqu'ici  
reconnu  comme  tel  qu'en  tant  que  manqué,  que  raté,  ce  qui  quand même  est  un 
premier  problème,  et  dans  un  champ  aussi  où,  justement,  la  règle  veut  que  l'on 
s'abstienne au cours de la cure de tout ce qui serait acte. C'est aussi à partir d'un certain 
voilement  de ce qu'il  en est  de l'acte psychanalytique  chez les psychanalystes  que 
Lacan origine ou restitue l'émergence de son interrogation.
Lemoine a très bien repris, me semble-t-il, cette question, à ce niveau clinique qui est 
précisément celui de la fin de la psychanalyse et de ce qu'il en est, à ce moment là, de 
l'acte.
Je rappelle bien que cela ne concerne pas le premier séminaire, mais je dis bien: peu 
importe, Lacan situe bien là une difficulté concernant l'acte psychanalytique dans sa 
relation avec les psychanalystes, autrement dit quelque chose qui concerne ce qu'on 
pourrait appeler leur sort en ce qui concerne l'acte dont ils font profession.
Un  autre  point,  pour  reprendre  brièvement  ce  qui  a  été  cette  discussion  entre 
Tosquelles  et  Audouard,  concerne  le  fait  de  savoir  si  l'acte  implique  ou  non 
reconnaissance, voire enregistrement. Il me semble que deux choses là pourraient à la 
fois s'évoquer, à la fois la fonction justement de la Verleugnung qu'Audouard, si je ne 
me trompe, a soulevée, a abordée sans citer ce terme, en tant que justement il y aurait 
par rapport à l'acte quelque chose qui ferait que le sujet serait amené à le nier; mais,  
concernant la reconnaissance de l'enregistrement, quelque chose qui pourrait peut-être 
aussi  se  situer  du  côté  de  ce  que l'acte  inaugure  comme  champ,  comme  nouveau 
champ. Autrement dit une articulation là peut-être un peu délicate, s'il fallait se servir 
du terme de reconnaissance ou d'inscription, mais en tout cas quelque chose qui, bien 
entendu, au niveau de l'acte - c'est en tout cas comme ça qu'il est essayé qu'il le soit  
spécifié  -  quelque  chose  qui  marque  le  commencement,  l'ouverture  d'un  nouveau 
champ.
- M. Noyes : Il me semble qu'il y a un mot qui devrait être introduit à ce moment là,  
vous venez d'ailleurs de l'introduire avec un accent que vous avez dit manqué; je me 
demande si  ce qui  est  la  spécificité de l'acte analytique et  ce qui  le distingue des  
actions  ou  des  autres  actes,  en  particulier  de  l'acte  médical,  c'est  que  l'acte 
psychanalytique présentifie d'emblée, et c'est cela qui fonde la cure, la dimension du 
manque.
Ma question serait : est-ce qu'on peut bien reconnaître ce qu'il y a de -135-

135



SEMINAIRE 15

spécifique dans l'acte  psychanalytique,  sans  introduire  non seulement  la notion de 
manque mais la notion de coupure, car il me semble que la notion de l'acte a été mise, 
à la fin du séminaire, avec celle de coupure. Est ce qu'on peut penser acte sans penser 
coupure ?
-  Ginette  Michaud  :J'allais  à  peu  près  dire  la  même  chose.  Le  démarrage  de  la 
discussion, c'était tout de même d'articuler le transfert avec l'acte. Or, il ne peut pas y 
avoir de transfert s'il n'y a pas de coupure, et il me semble que ce n'est pas le propre de  
l'acte psychanalytique que d'être scandé par une coupure. Il me semble que c'est le 
propre de tout acte par rapport à l'agir, justement, de se fermer par une coupure et la  
possibilité de se refermer non pas sur un système clos mais, si on peut dire, vers une 
clôture autant qu'une coupure, pour être mis en circulation, en ce sens qu'un acte, pour 
qu'il vous suive, il est marqué, il est défini, on n'y revient pas. On y revient quand il y 
a à y revenir, mais il est fermé.
On peut dire que, pour qu'il y ait transfert, transport, tout ce qui est du ressort de la 
dynamique dans le transfert, il faut que quelque chose soit coupé, qu'il y ait une césure 
à partir d'un moment quelconque, et on peut même articuler la formation du grand 
Autre avec la coupure du premier  signifiant  et  la  possibilité comme ça,  qu'il  y ait  
permutation, transmutation; on ne peut pas parler de l'un sans l'autre et de même, faire 
une analogie avec les systèmes de troc et la monnaie : à partir du moment où il y a  
l'estampille et la possibilité de mettre en circulation une valeur qui soit  une valeur 
d'échange.
-  Lucien  Mélèse  :  J'ai  été  un  peu  surpris  tout  à  l'heure  de  la  discussion  sur 
l'introduction du a en circulation dans les milieux psychanalytiques. Il y était avant, 
bien sûr, mais il y a eu quand même la coupure de l'acte du séminaire qui lui a apporté 
l'estampille de la connaissance, quelque chose là qui fait que ce n'est effectivement pas 
la même chose de se référer à un a non nommé,  et donc qui circule dans le texte  
comme ça sans en sortir, et une structure a avec cette structure. Ce n'est pas la même 
chose.
- Jean Oury : Je voudrais ajouter une question à cette liste impressionnante. Tu as cité 
la  seconde  phrase  :  l'entrée  dans  la  psychanalyse,  et  puis  «  s'installer  comme 
psychanalyste ». C'est quand même déjà un problème en ce sens qu'il faudrait faire 
l'articulation  entre  «  entrer  dans  la  psychanalyse»  et  «s'installer  comme 
psychanalyste». Cela pose ce -136-

136



SEMINAIRE 15

fameux problème de l'analyse didactique.  Ce serait  intéressant  de voir  s'il  y a une 
distinction plus ou moins fine à faire entre l'acte d'entrée en psychanalyse et l'acte 
d'aller se présenter à une société de psychanalystes pour être analyste, qui entre quand 
même dans une perspective strictement  analytique.  Autrement  dit,  n'est-ce pas, cet 
acte d'aller  faire le tour de certains bonshommes  dans une société constituée donc 
positive, il semble que c'est quand même un acte, mais qui a une certaine importance 
pour être analyste, et en quoi cela s'articule avec l'acte individuel d'entrer en analyse ?
Il me semble qu'on ne peut certainement pas résoudre la question d'emblée, mais que 
se pose à travers cette fausse opposition le problème de la didactique. Autrement dit  
est-ce que c'est la même chose d'entrer en didactique ou d'entrer en analyse ?
- Claude Dorgeuille : A ce propos, justement, j'avais noté dans le séminaire la formule 
suivante : commencer une analyse est effectivement un acte. Mais Lacan avait ajouté « 
qui le fait » ? et il avait dit ensuite qu'on ne pouvait pas attribuer la structure d'acte à 
celui qui s'y engageait.
- Charles Melman : Oui. Il est bien sûr qu'un certain nombre de questions, les vôtres 
comme celles du séminaire,  concernent  ce  qui  est  la  relation de l'analyste  avec le 
savoir, et en particulier avec ce qui se trouve mis en place à partir de l'ouverture de la  
cure, c'est-à-dire la présentification d'un  sujet  supposé savoir et sans aucun doute ce 
qui  est  dans  le  même  temps  l'intimité  de  l'analyste  avec  ce  sujet  supposé  savoir, 
animateur en quelque sorte de la cure.
Il est certain qu'il y a là une situation éminemment pratique, dont les effets peuvent  
certainement se suivre très loin, y compris sans aucun doute au niveau des problèmes 
marginaux, mais à la limite seulement de l'organisation des sociétés de psychanalyse. 
Il  est certain qu'il  y a là quelque chose qui occupe ce qu'on pourrait  à proprement  
parler appeler l'essentiel.
-Félix Guattari : Quand Lacan a fondé cette École, en rupture, en coupure d'avec toute 
une longue tradition du mouvement psychanalytique dans un certain comportement 
d'évitement,  justement,  relativement  à  ses  responsabilités,  il  a,  pourrait-on  dire,  
commis un acte qui pèse sur chacun d'entre nous, et, je trouve, qui pèse singulièrement 
dans  une  séance  comme  celle-là,  avec  le  côté  un peu affligeant  d'avoir  à  dire  en 
quelques
mots quelque chose - sur quoi? - sur une demande précisément de -137-

137



SEMINAIRE 15

Lacan; demande de quoi? Qu'on lui renvoie l'ascenseur? demande qu'il y ait une sorte 
de retour,  de réponse à cette question qu'il  a  posée quand il  a dit:  «je  fonde,  seul 
comme toujours... » je ne sais plus comment il l'a dit. Et je m'interroge sur la question 
de Lemoine. Quand Lacan a baptisé quelque chose qui procède de l'objet partiel, à son 
origine, il l'a baptisé l'objet a. Le fait qu'il ait pris cette première lettre de l'alphabet,  
qui a donné du même coup un certain caractère d'inscription, de lettre, enfin l'instance 
de  la  lettre,  cet  acte  de  faire  passer  quelque  chose  qui  était  dans  le  mouvement  
psychanalytique dans une certaine dénomination, cet acte de création d'un nom, donc 
qui fait  qu'il  a endossé la paternité d'un certain reclassement rationnel, est quelque 
chose  qui,  en  quelque  sorte,  nous  met  tous,  dans  cette  École,  dans  une  position 
transférentielle,  tout  particulièrement par rapport à ce qu'il  faut  bien reconnaître,  à 
savoir que Lacan, d'une certaine façon, a refondé, a remis  en acte la psychanalyse  
après Freud.
Or je pense que dans ces conditions, il y a toute une incertitude qui se manifeste dans 
le fonctionnement même de l'École; il en a été parlé lors d'un congrès il y a maintenant  
deux ans. Je ne sais pas si les choses ont été tellement reprises, s'il a été tellement tenu 
compte des observations, des propositions qui avaient été faites. Toujours est-il que la 
Société de Psychanalyse,  l'École Freudienne,  en quoi  est-ce qu'elles constituent  un 
répondant de cet acte de reprise du freudisme ?
Je crois que c'est un peu le piège de la séance d'aujourd'hui de savoir comment est-il 
possible  de  parler  après  un  acte  ?  Comment  est-il  possible  de  parler  après  cette 
responsabilité prise par Lacan d'une coupure et d'une refondation de la psychanalyse? 
Et, ma foi, je crois que le renvoi qui nous est fait ici, dans cette séance, devrait au  
moins nous porter à aller plus loin qu'à la seule question de l'acte et à tourner autour de 
cet acte qui ressemble plus à une inhibition, qui ressemble plus à une incapacité d'aller 
dans l'au-delà de l'élucidation.
- Charles Melman : Que voyez-vous d'affligeant dans votre propre interrogation ?
-Félix Guattari :  C'est le fait que tout ce qui se développe dans L'École Freudienne 
depuis, je crois, des années, n'est qu'un strict démarquage des formulations de Lacan 
ou alors, dans certains cas, a un certain caractère d'originalité, mais dont l'affirmation 
est très incertaine.
-138-

138



SEMINAIRE 15

Je  considère  que  Lacan  s'est  engagé  sur  un  terrain  qu'il  a  longuement  préparé  à 
l'avance, qu'il a longuement construit, à travers toute l'histoire de la psychanalyse, et 
j'ai  l'impression  qu'il  y  a  une  sorte  d'inhibition  -  d'ailleurs  très  classique  dans  les 
mécanismes  de  groupe  -  qui  est  celle  que  la  plupart  d'entre  nous,  je  crois,  à  
commencer par moi, avons une certaine difficulté à nous mettre en acte du point de 
vue analytique dans les champs spécifiques qui ne sont précisément pas spécialement 
celui de Lacan, et pas spécialement dans le sillage de Lacan. Il y a ainsi une sorte de 
difficulté à parler de ce qu'est notre engagement dans la psychanalyse, ou plutôt de ne 
vouloir en parler que là où Lacan nous laisse un tout petit joint, un tout petit jeu pour  
pouvoir je ne sais pas trop quoi dire... Et je m'interroge très sincèrement sur ce que 
nous sommes en train de dire depuis le début de cette séance.
-M. Y :je voudrais reprendre une question qui est peut-être la même que celle qui s'est  
exprimée : s'agit-il pour nous, depuis le début de cette discussion et de ce séminaire,  
d'interroger la psychanalyse à partir du champ général structural du langage ? C'est-à-
dire de demander qu'est-ce qui, dans la psychanalyse, mérite d'être désigné par ce que 
le langage nomme acte, ou est-ce que c'est l'hypothèse inverse ? C'est-à-dire est-ce que 
nous allons demander à la psychanalyse  de nous apprendre véritablement ce qu'est 
l'acte et, au besoin, de nous l'apprendre contre le langage, ce que pourraient justement 
indiquer les remarques que vous aviez faites, à savoir que c'est dans la psychanalyse  
que nous savons que l'acte apparaît  comme manqué,  comme ce qui  doit  être évité 
donc, de façon précise, comme la coupure à l'égard du langage et à l'égard de ce que le  
langage nous entraînerait à comprendre comme acte?
Dans cette seconde hypothèse, comment saurons-nous, en fait? Qu'est-ce qui va nous 
faire comprendre que le psychanalyste n'est pas en train de se servir du langage pour  
échapper à la fois à l'acte et à la vérité de l'acte ? Et ce que nous serions en train de  
faire maintenant, est-ce que ce ne serait pas à la fois l'épreuve et la jouissance de ce  
réduit, de cette protection que le langage donne contre l'acte et la vérité de l'acte ?
- Charles Melman : Il y a deux points sur lesquels je donnerai mon opinion, à moins 
qu'il y ait d'autres opinions qui souhaitent se formuler?... -Mme X. :J'ai eu l'impression, 
en écoutant Lacan que, dans les derniers séminaires, quand il a parlé de l'objet a, il 
s'agissait que le sujet supposé savoir devienne l'objet a en fin de psychanalyse; alors,  
cela n'aurait peut-139-

139



SEMINAIRE 15

être  pas  l'importance  et  le  sens  dans  lequel  on  l'a  pris;  mais  c'est  le  but  de  la 
psychanalyse qu'à la fin il devienne l'objet a.
- Charles Melman : Oui. Je voudrais dire deux choses. L'une concernant la remarque 
de Guattari que, je dois dire, j'ai une grande peine à comprendre et à situer.
Le problème n'est pas justement là de savoir ce que Lacan attend d'une réunion de 
travail, ni de savoir s'il attend qu'on renvoie un ascenseur. Le problème est de savoir 
ce que nous avons envie de dire là-dessus. C'est déjà une première chose. Nous avons 
ou n'avons pas. Si nous avons, on peut envisager qu'on puisse en discuter et qu'on 
puisse en parler.
Je ne vois pas là ce qui fait le moindre problème, je veux dire la moindre ombre.
-Félix Guattari : Ça fait des années que ça dure.
-  Charles  Melman  :  D'autre  part,  pour  être  concernés  par  un  certain  champ, 
effectivement, avec ce que ce champ origine, il n'en reste pas moins que, justement, 
nous causons, nous parlons, et qu'à la limite, il s'agira même de favoriser les choses. 
Maintenant,  pour  ce  qui  concerne  la  question  de  l'originalité,  c'est  une  question 
absolument passionnante, qui ne manque pas d'intéresser beaucoup de gens. Je dois 
dire qu'il faut certainement y réfléchir. Elle est très délicate. En particulier, on pose la 
question de l'originalité par rapport justement à ce qui se trouve effectué ici, c'est-à-
dire la mise en place d'une structure. Qu'est-ce que c'est qu'être original dans un travail  
de  recherche  et  qui  concerne  une  organisation  structurée,  en  mathématiques  par 
exemple? Un mathématicien fait une découverte passionnante, vraiment tout à fait à la  
pointe; il la publie; et huit jours plus tard - il n'en faut pas davantage - un autre mathé -
maticien qui en a pris connaissance en donne une formule plus générale. Qui a fait la 
découverte? Quelle est l'originalité de ces deux mathématiciens ?
Cette question, semble-t-il, mérite d'être posée autrement qu'au niveau de cette sorte 
de flou, de vague, de halo - et ça nous intéresse, le flou, le vague et le halo - qui  
concernent l'originalité. Il faudrait essayer d'élucider ce que c'est que l'originalité.
Il  y  a  un  texte  déjà  ancien  où  Lacan  parle  de  la  passion  de  l'unicité.  C'est  une  
interrogation qui a été ouverte par Mme Parisot aux Lectures de Lacan, concernant la 
passion de l'unicité.
-140-

140



SEMINAIRE 15

On pourrait peut-être voir aussi quelque chose qui serait, après tout, à mettre entre  
guillemets, en tout cas à réfléchir, concernant ce qu'on pourrait appeler « passion de 
l'originalité ». Il n'est pas question de lui accorder des valeurs, de la juger avouable ou 
désavouable, mais d'essayer de savoir ce qu'il y a là, ce que ça veut dire, ce que ça 
signifie.
Moi, il ne me semble pas du tout qu'au niveau des questions en tout cas posées par  
exemple aujourd'hui, il y ait eu quoi que ce soit de l'ordre de l'inhibition. je dois dire  
qu'au point de vue clinique, je ne l'ai pas particulièrement rencontrée.
Il y a un second propos, concernant ce qui a été dit par M. Y... sur l'acte et le langage. 
C'est une très, très grosse question. De toute façon il n'est pas question de répondre 
mais, à la limite, je n'envisagerai même pas de la reprendre là maintenant; peut-être 
quelqu'un voudra-t-il la reprendre ici ensuite ?
Simplement cette remarque que Lacan souligne justement, la dimension qu'il appelle 
signifiante de l'acte. Pour le prendre au niveau de l'exemple entre le « Au début était le  
Verbe » johannique et le « Au début était l'acte » de Goethe, Lacan souligne justement 
sans cesse en quelque sorte la collusion de ces deux champs, autrement dit quelque 
chose qui ne permettrait nulle part quelque dérobement ou quelque évitement, mais 
qui  se  trouve  justement  lier  l'acte,  pour  Lacan  à  un  domaine  qui  échappe  à  la  
dialectique motricité stimulus-réponse, agir-faire etc. quelque chose qui serait suscep-
tible de donner son statut à ce qui serait là effectivement l'acte. Il me paraît difficile en 
tout cas de voir un dérobement dans cette entreprise.
-Xavier  Audouard  :je  voudrais  faire  saillir  au  passage  le  rapport  qui  apparaissait 
nettement dans plusieurs interventions entre l'acte et la scène primitive, tout ça pour  
dire à Guattari qu'après tout, je ne suis pas inhibé pour faire ce rapprochement que 
Lacan n'a pas fait; en effet c'est par expérience personnelle que je m'interroge depuis 
longtemps sur cette extraordinaire expérience que nous tous en tant qu'analystes, à 
savoir que le monsieur qui parle là, ou la dame, parlent de la scène primitive comme 
s'ils y avaient assisté. Le sujet n'était pas là, et pourtant il est pleinement fondé à en 
parler, c'est-à-dire qu'il essaie de reprendre, dans l'acte inaugural de sa parole, l'acte 
inaugural de sa vie. Il y a là dans ce modèle quelque chose qui me paraît définir, ou du 
moins nous éclairer sur l'essentiel de ce qu'est l'acte, à savoir que l'acte, s'il veut être 
-141-

141



SEMINAIRE 15

reconnu, n'en est pas moins quelque chose qui ne peut pas l'être et, ne pouvant 
pas l'être nous engage toujours, en poussant devant nous notre manque, à le restituer, à 
le répéter, je dirai même indépendamment des contenus que cet acte inaugure ou du 
champ que cet acte ouvre, mais comme pur acte, et ce pur acte veut se donner comme 
conscience.
C'est à ce moment là que la conscience qui se fait acte et qui se croit acte tombe,  
justement, dans l'égarement pour revenir à quoi? A quelque chose de l'acte qui ne peut  
pas  être  pur,  c'est-à-dire  qu'elle  se  laisse  à  ce  moment  là  tomber,  elle,  comme 
conscience pour restituer un sujet qui n'est pas la conscience et qui devient quoi ? Qui  
devient l'acte. Je crois qu'il n'y a pas de raison que cette dialectique s'arrête ensuite, et  
qu'il n'y a pas de reconnaissance finale.
-  Charles  Melman  :  Ce  que  je  vous  propose,  pour  éventuellement  le  prochain 
séminaire fermé, c'est que, s'il y en a parmi vous qui désirent élaborer certains points, 
au niveau de ce qui est leur champ, leur travail, leurs réflexions, qu'ils se manifestent,  
ils seront tout à fait bien accueillis.
( jean Oury - Irène Roublef )
Nous sommes restés dans les thèmes du premier séminaire que j'ai  essentiellement 
évoqués. Mais il y a un sujet qui me paraît tout à fait important, qui mérite d'être repris 
pour  préciser  les choses;  c'est  ce  qui  a été  fait  l'année dernière  sur  la logique du 
fantasme et qui se trouve repris cette année de façon tout à fait précise, mais à un autre  
niveau.
Est-ce que l'un de vous voudrait préparer quelque chose qui serait une reprise sur la  
logique du fantasme ?
- Jacques Nassif : Je veux bien essayer. Tout dépend du temps qu'on peut y mettre.
- Charles Melman : Un temps qui ne nous empêche pas de pouvoir en parler.
-142-

142



SEMINAIRE 15

LEÇON IX 7 FÉVRIER 1968
Je reprends donc après quinze jours cette suite que j'avance devant vous cette année 
concernant  l'acte psychanalytique et  parallèle à un certain nombre de propositions,  
pour  employer  le  terme  propre,  qui  sont  celles  que  j'ai  proposées  dans  un  cercle 
composé de psychanalystes.
Les réponses à ces propositions, qui d'ailleurs ne se limitent pas à celles qui se sont  
intitulées comme telles, sont suivies d'un certain nombre d'autres productions. Il va 
paraître à la fin de ce mois une revue qui sera la revue de l'école. Tout ceci a pour 
résultat  un certain nombre de réponses ou de manifestations qui  ne sont  certes en 
aucun cas, pas sans intérêt pour ceux à qui, ici, je m'adresse. Il est clair que certaines 
de ces réponses, de ces réactions, sont, de se produire au point le plus vif où mes  
propositions sont assez conséquentes avec ce que je produis devant vous sur l'acte psy-
chanalytique, sont assurément pleines de sens pour définir par une épreuve qu'on peut 
bien appeler cruciale, ce qu'il en est du statut du psychanalyste.
En effet la dernière fois, je vous ai laissé sur l'indication d'une référence logique. Il est 
bien  sûr  qu'au  point  où  nous  en  sommes,  qui  est  celui  où  l'acte  définit  par  son 
tranchant ce qu'il en est du passage où s'instaure, où s'institue le psychanalyste, il est 
tout à fait clair que nous ne pouvons que repasser par le mode d'épreuve que constitue 
pour nous une interrogation logique.
Sera-t-elle, pour prendre la référence inaugurale d'Aristote, au moment
où, comme je l'évoquais, il fait les pas décisifs d'où s'instaure, comme -143-

143



SEMINAIRE 15

telle,  la  catégorie  logique  dans  son  espèce  formelle?  S'agit-il  d'une  démarche 
d'intention démonstrative ou dialectique ? La question vous allez le voir est seconde.
Elle est seconde pourquoi ? Parce que ce dont il s'agit s'instaure du discours lui-même, 
à savoir que tout ce que nous pouvons formuler concernant le psychanalysant et le 
psychanalyste, va tourner - je pense ne pas vous surprendre en vous l'énonçant comme 
je vais le faire - je l'ai assez préparé pour que la chose vous paraisse maintenant déjà 
dite - va tourner autour de ceci : le psychanalysant, en situation dans le discours, com-
ment  contester  qu'il  soit  à  la place du sujet? De quelque référence que nous nous 
armions  pour  mieux  le  situer,  c'est  naturellement  au  premier  plan  de  la  référence 
linguistique : il est, essentiellement, celui qui parle.
Il est celui qui parle et sur qui s'éprouvent les effets de la parole. Que veut dire ce « 
sur qui s'éprouvent » ? La formule est exprès ambiguë. je veux dire que son discours,  
tel qu'il est réglé, institué, par la règle analytique, est fait pour être l'épreuve de ce en 
quoi, comme sujet, il est d'ores et déjà constitué comme effet de la parole; et pourtant,  
il est vrai aussi de dire que ce discours lui-même, tel qu'il va se poursuivre, se soutenir 
comme tâche, trouve sa sanction, son bilan, son résultat en tant qu'effet de discours et 
avant tout de ce discours propre lui-même, quelle que doive être l'insertion qu'y prend 
l'analyste de par son interprétation.
Inversement, nous devons nous apercevoir que si la question toujours actuelle, voire 
quelquefois  brûlante,  si  elle  se  porte  sur  le  psychanalyste,  disons,  pour  aller 
prudemment,  pour  aller  au  minimum,  que  c'est  pour  autant  que  le  terme  « 
psychanalyste » est mis en position de qualification qui, quoi, peut être dit (prédicat) « 
psychanalyste » ?
Assurément, si même cette entrée en matière pouvait paraître aller un peu vite, ce sera 
par un retour avec lequel il se justifiera si c'est ainsi que, à aller au vif, j'annonce sous 
quel  panonceau,  sous  quelle  rubrique  j'entends  mettre  mon  discours  d'aujourd'hui; 
vous pouvez me faire confiance, ce n'est pas sans avoir, à ce propos, repris, si je puis 
dire terre, avec ce qu'il en est d'éclairant dans l'histoire même de la logique, dans la  
façon dont, en notre temps bascule d'une telle sorte le maniement de ce qui se désigne 
de  ce  terme  comme  logique,  d'une  façon qui  vraiment  nous  rend,  je  ne  dirai  pas 
toujours plus difficile, mais nous rend nous-mêmes toujours plus déroutés devant le 
départ d'Aristote.
-144-

144



SEMINAIRE 15

Il  faut  se  reporter  à  son  texte,  et  nommément  dans  l'Organon,  au  niveau  de  ces 
catégories  par  exemple,  ou  des  premiers  Analytiques,  ou  du  premier  livre  des 
Topiques,  pour  nous apercevoir  à quel  point  est  proche de notre  problématique la 
thématique du sujet, tel qu'il l'énonce. Car assurément, dès le premier énoncé, rien 
n'est déjà plus sensible à nous éclairer sur ce qui, au niveau de ce sujet, est de sa  
nature, ce qui se dérobe par excellence; rien qui au départ de la logique n'est plus 
fermement  affirmé  comme  se  distinguant  de  ce  qu'on  a  traduit,  assurément  fort 
insuffisamment comme la « substance » : l'ovata. A le traduire par la « substance » on 
montre bien comme, au cours des temps, c'est d'un glissement abusif de la fonction du 
sujet dans ses premiers pas aristotéliciens qu'il s'agit, pour que le terme de « substance 
», qui vient là faire équivoque avec ce que le sujet comporte de supposition, pour que 
le terme de « substance » ait été si aisément avancé.
Rien dans l'ousia, dans ce qui est - c'est-à-dire pour Aristote - l'individuel, n'est de 
nature à pouvoir être ni situé dans le sujet, ni affirmé, c'est-à-dire ni attribué au sujet.
Mais quoi d'autre est plus de nature à tout de suite nous faire sauter à pieds joints dans  
ce qui est la formule où j'ai cru pouvoir en toute sa rigueur, témoigner de ce point 
vraiment clé, vraiment central de l'histoire de la logique, celui où, de s'être épaissi  
d'une ambiguïté croissante, le sujet en retrouve dans les pas, telle la logique moderne, 
cette  autre  face  d'une  sorte  de  tournant  qui  en  fait  basculer,  si  on  peut  dire,  la  
perspective, celle qui, dans la logique mathématique, tend à le réduire à la variable 
d'une  fonction.  C'est-à-dire,  quelque  chose  qui  va  entrer  ensuite  dans  toute  la 
dialectique  du  quantificateur,  qui  n'a  pour  autre  effet  que  de  le  rendre  désormais 
irrécupérable sous le mode où il se manifeste dans la proposition. Le terme « tournant 
» me semble assez bien être fixé dans la formule que j'ai  cru devoir en donner en 
disant que le sujet, c'est très précisément ce qu'un signifiant représente pour un autre  
signifiant.
Cette formule a l'avantage de rouvrir ce qui est éludé dans la position de la logique  
mathématique,  à  savoir  la  question  de  ce  qu'il  y  a  d'initial,  d'initiant  à  poser  un 
signifiant quelconque, à l'introduire comme représentant le sujet, car c'est là, et c'est là 
dès Aristote, ce qu'il en est d'essentiel et ce qui seul permet de situer à sa juste place la 
différence de cette première bipartition, celle qui différencie l'universel du particulier, 
de cette -145-

145



SEMINAIRE 15

seconde bipartition, celle qui affirme ou qui nie. L'une et l'autre, comme vous le savez, 
se  recroisent  pour  donner  la  quadripartition  de  l'affirmative  universelle,  de 
l'universelle négative, de la particulière, négative et affirmative tour à tour.
Les deux bipartitions n'ont absolument pas d'équivalence. L'introduction du sujet, en 
tant que c'est à son niveau que se situe la bipartition de l'universel et du particulier, 
qu'est-ce qu'elle signifie ? Qu'est-ce que cela veut dire, pour prendre les choses comme 
quelqu'un qui s'est trouvé, comme fut Peirce Charles-Sanders, en ce point historique, à 
ce niveau du joint de la logique traditionnelle à la logique mathématique, qui fait qu'en 
quelque sorte, nous trouvons sous sa plume ce moment d'oscillation où se dessine le 
tournant qui ouvre un nouveau chemin? Nul plus que lui - et  j'ai  déjà produit son 
témoignage au moment où j'ai eu à parler en 1960 sur le thème de l'identification - n'a 
mieux souligné, ni avec plus d'élégance, quelle est l'essence de cette fondation d'où 
sort la distinction de l'universel et du particulier et le lien de l'universel au terme du 
sujet.

Il l'a fait au moyen d'un petit tracé exemplaire, que connaissent bien ceux qui déjà  
depuis quelque temps m'ont suivi, mais qu'aussi bien il n'est pas sans intérêt de répéter 
pour désigner ceci : c'est que bien sûr il se donne la facilité de donner comme support  
du sujet ce qu'il en est vraiment de lui, à savoir rien; en l'occasion : le trait.
Nul de ces traits, que nous allons prendre pour exemplifier ce qu'il en
est de la fonction du sujet au prédicat, nul de ces traits tels que nous allons -146-

146



SEMINAIRE 15

les inscrire qui ne soit déjà spécifié par le prédicat autour duquel nous allons faire 
tourner l'énoncé de notre proposition, à savoir : le prédicat « vertical ».
1 - Dans la première case, en haut et à gauche, les traits répondent au prédicat, ce sont 
les traits verticaux.
2 - Et puis il y en a d'autres dans cette case en bas et à gauche dont certains ne le sont 
pas.
3 - Ici en bas à droite aucun ne l'est.
4 - Ici, comme vous le voyez, il n'y a pas de traits : c'est là qu'est le sujet.
C'est là qu'est le sujet, parce qu'il n'y a pas de traits. Partout ailleurs, les traits sont 
masqués par la présence ou l'absence du prédicat. Mais pour faire bien saisir en quoi 
c'est le « pas de trait » qui est essentiel, il y a plusieurs méthodes, ne serait-ce que 
d'instaurer l'énoncé de l'affirmative universelle, par exemple comme ceci : pas de trait 
qui ne soit vertical.
Vous verrez que ce sera à faire fonctionner le « pas » sur le « vertical » ou à le retirer 
qui  vous  permettra  de  faire  la  bipartition  affirmative  ou  négative,  et  que  c'est  à 
supprimer le « pas » devant le trait, et que c'est à laisser, le trait qui est ou non vertical,  
que vous rentrez dans le particulier. C'est-à-dire au moment où le sujet est entièrement 
soumis à la variation du vertical ou du pas vertical. Il y en a qui le sont, et d'autres qui 
ne le sont pas. Mais le statut de l'universalité ne s'instaure ici, par exemple que par la 
réunion des deux cases: à savoir celle qui n'a que des traits verticaux, mais celle aussi  
bien où il n'y a pas de traits; car l'énoncé de l'universel qui dit que tous les traits sont  
verticaux, ne se sustente, et légitimement, que de ces deux cases et de leur réunion.
Il est aussi vrai, il est plus essentiellement vrai au niveau de la case vide. Il n'y a de  
traits que verticaux veut dire : là où il n'y a pas de verticaux, il n'y a pas de trait.
Telle  est  la  définition  recevable  du  sujet  en  tant  que  sous  toute  l'énonciation 
prédicative, il est essentiellement ce quelque chose qui n'est que représenté par un 
signifiant pour un autre signifiant.
Je ne ferai que vite mentionner, car nous n'allons passer tout notre discours à nous 
appesantir sur ce que, du schéma de Peirce, nous pouvons tirer. Il est clair que c'est de  
même de la réunion de ces deux cases (accolade de droite) que l'énoncé: aucun trait 
n'est vertical, prend son support, -147-

147



SEMINAIRE 15

en quoi? C'est bien pourquoi il est nécessaire que je l'accentue, en quoi se démontre - 
ce qu'on sait déjà si on lit le texte d'Aristote d'une façon convenable - que l'affirmative  
universelle et la négative universelle ne se contredisent nullement, qu'elles sont toutes 
deux recevables à la condition que nous soyons dans cette case en haut et à droite. Il 
est aussi vrai au niveau de cette case d'énoncer que tous les traits sont verticaux, ou 
que nul trait n'est vertical, les deux choses sont vraies ensemble, ce que curieusement 
Aristote, si mon savoir est bon, méconnaît.
Aux autres points de la division cruciale vous avez l'instauration des particulières, il y 
a dans ces deux cases, (celles de gauche) des traits verticaux, et, à la jonction des deux 
cases inférieures, il n'y a, et rien de plus, que des traits qui ne le sont pas.
Vous voyez donc qu'au niveau du fondement universel, les choses se situent d'une 
façon qui comporte une exclusion, celle de cette diversité, celle qui est dans la case en 
bas  à  gauche.  De  même  au  niveau  de  la  différenciation  particulière,  il  y  a  une 
exclusion : celle de la case qui est en haut à droite.
C'est ce qui donne l'illusion que la particulière est une affirmation d'existence, qu'il 
suffit de parler au niveau du « quelque », quelque homme, par exemple, a la couleur 
jaune, pour impliquer que de ce fait qui s'énonce sous la forme d'une particulière, qu'il  
y aurait de ce fait, si j'ose m'exprimer ainsi, du fait de cette énonciation, affirmation 
aussi de l'existence du particulier. C'est bien là autour de quoi ont tourné d'innom-
brables débats sur le sujet du statut logique de la proposition particulière, et c'est ce 
qui assurément en fait le dérisoire, car il ne suffit pas qu'une proposition s'énonce au 
niveau du particulier, pour impliquer d'aucune façon l'existence du sujet, sinon au nom 
d'une ordonnance signifiante, c'est-à-dire comme effet de discours.
L'intérêt de la psychanalyse  est qu'elle noue, comme jamais  jusqu'à présent  n'a pu 
l'être fait, ces problèmes de logique, d'y apporter ce qui en somme était au principe de 
toutes les ambiguïtés qui se sont développées dans l'histoire de la logique, d'impliquer 
dans le sujet une ousia, un être. Que le sujet puisse fonctionner comme n'étant pas, est  
proprement - je l'ai articulé, j'y insiste depuis le début de cette année - ce qui nous 
apporte  l'ouverture  éclairante  grâce  à  quoi  pourrait  se  rouvrir  un  examen  du 
développement de la logique; la tâche est encore ouverte - et qui sait, -148-

148



SEMINAIRE 15

peut-être à l'énoncer ici,  provoquerai-je une vocation - qui  nous montrerait  ce que 
signifie vraiment tellement de détours, tellement d'embarras, quelquefois si singuliers, 
si paradoxaux à se manifester au cours de l'histoire, qui sont ceux qui ont marqué les 
débats logiques à travers les âges et qui rendent si incompréhensibles, vu d'un certain 
temps, du moins du nôtre, le temps que parfois ils ont pris, et qui nous paraît pendant 
longtemps  avoir  constitué  des  stagnations,  voire  des  passions  autour  de  ces 
stagnations, dont nous sentons mal la portée tant que nous ne voyons pas ce qui était  
derrière vraiment en jeu. A savoir: rien de moins que le statut de désir dont le lien,  
pour être secret, avec la politique par exemple est tout à fait sensible dans le tournant  
qu'a constitué l'instauration dans une philosophie, la philosophie anglaise nommément, 
d'un  certain  nominalisme;  il  est  impossible  de  comprendre  la  cohérence  de  cette 
logique avec une politique sans s'apercevoir que ce que la logique elle-même implique 
de statut du sujet et de référence à l'effectivité du désir dans le rapport politique.
Pour nous, pour lesquels ce statut du sujet est illustré de questions, dont j'ai marqué 
encore que tout ceci se passe dans un milieu très limité, voire très court, et marqué de 
discussions  de  la  prégnance,  dont  le  caractère  brûlant,  participe  je  dirai  de  ses 
anciennes sous-jacentes, ce pour quoi, à cette occasion, nous prenons exemple, ce que 
nous pouvons articuler, c'est pour cela, que ça peut n'être pas sans incidence sur un  
domaine beaucoup plus vaste, pour autant que ça n'est assurément pas que dans la pra-
tique,  et  qui  tourne  autour  de  la  fonction  du  désir  pour  autant  que  l'analyse  l'a 
découverte, ce n'est pas seulement là que la question s'en joue.
Voici donc le psychanalysant et le psychanalyste placés par nous dans ces positions 
distinctes que sont respectivement : quel va être le statut d'un sujet qui se définit par ce 
discours, par ce discours dont je vous ai dit la dernière fois qu'il est institué par la  
règle, spécialement en ceci que le sujet est prié d'y abdiquer, que c'est là la visée de la  
règle, et qu'à la limite se vouant à la dérive du langage, il irait à tenter par une sorte 
d'expérience immédiate de son pur effet, à en rejoindre les effets déjà établis.
Un tel sujet, un sujet défini comme effet de discours, à ce point qu'il se fasse une 
épreuve de s'y perdre pour s'y retrouver, un tel sujet dont l'exercice est en quelque 
sorte de se mettre à l'épreuve de sa propre démission, quand pouvons-nous dire à quoi 
s'applique un prédicat? -149-

149



SEMINAIRE 15

Autrement  dit,  pourrions-nous  énoncer  quelque  chose  qui  soit  de  la  rubrique  de 
l'universel  si  l'universel  ne  nous  montrait  déjà  dans  sa  structure  qu'il  trouve  son 
ressort, son fondement dans le sujet en tant qu'il peut n'être représenté que par son 
absence, c'est-à-dire en tant qu'il n'est jamais représenté ? Nous serions assurément en 
droit de poser la question, si quoi que ce soit a pu s'énoncer de l'ordre par exemple de : 
«tout psychanalysant résiste ».
Je ne vais pourtant pas trancher encore si quoi que ce soit d'universel puisse être posé 
du  psychanalysant,  nous  ne  l'écartons  pas,  malgré  l'apparence,  qu'à  poser  le 
psychanalysant comme ce sujet qui choisit de se faire, si on peut dire, plus aliéner 
qu'un autre, de se vouer à ceci que seuls les détours d'un discours non choisi, à savoir  
de ce quelque chose qui s'oppose le plus à ce qui est là - sur le schéma - au départ, à  
savoir que c'est bien sûr sur un choix, mais un choix masqué, éludé, parce qu'antérieur; 
on a choisi de représenter le sujet par le trait, par ce trait qui ne se voit plus de ce qu'il 
soit désormais qualifié. Rien de plus opposé en apparence à ce dans quoi se constitue 
le psychanalysant, qui est tout de même d'un certain choix, ce choix que j'ai appelé 
tout à l'heure abdication. Le choix de s'éprouver aux effets de langage, c'est bien là où 
nous allons nous retrouver.
En effet, si nous suivons le fil, la trame que nous suggère l'usage du syllogisme, ce à 
quoi, bien sûr, nous devons arriver, c'est quelque chose qui, ce sujet, va le conjoindre à 
ce qui s'est ici avancé comme prédicat, le psychanalyste, - s'il existe un psychanalyste 
- et hélas, c'est ce qui nous manque pour supporter cette articulation logique. S'il existe 
un psychanalyste, tout est assuré : il peut y avoir des tas d'autres.
Mais pour l'instant, la question pour nous est de savoir comment le psychanalysant  
peut passer au psychanalyste. Comment il se fait que, de la façon la plus fondée, cette 
qualification ne se supporte que de la tâche achevée du psychanalysant. Nous voyons 
bien ici s'ouvrir cette autre dimension qui est celle que j'ai  déjà essayé de profiler 
devant  vous  de  la  conjonction  de  l'acte  et  de  la  tâche.  Comment  les  deux  se 
conjoignent-elles ? Nous nous trouvons ici devant une autre forme de ce qui a fait pro-
blème et qui a fini par s'articuler au Moyen-Age. Ce n'est pas là pour rien  inventio  
medi,  ce  dont  part  de  ce  pas  admirablement  allègre  qui  est  celui  des  premiers  
Analytiques d'Aristote, à savoir de la première figure du -150-

150



SEMINAIRE 15

moyen terme, de ce moyen terme dont il nous explique qu'à être situé comme prédicat,  
il nous permettra de conjoindre d'une façon rationnelle ce sujet évanouissant à quelque 
chose qui soit un prédicat, par le moyen terme, cette conjonction est possible. Où est le 
mystère? Comment se fait-il qu'il paraisse que quelque chose existe qui est un moyen 
terme et dans la première figure qui apparaisse comme prédicat de la majeure où nous 
attend le sujet,  comme sujet de la mineure qui va nous permettre de raccrocher le 
prédicat qui est en question. Est-il oui ou non, attribuable au sujet ?
Cette chose qui, avec le recul des temps, a passé par des couleurs diverses, qui a paru, 
au détour du XVIe siècle, un exercice, en fin de compte - il n'est pas douteux qu'on le 
voit sous la plume des auteurs - purement futile, nous lui redonnons corps de nous 
apercevoir de ce dont il s'agit.
Il s'agit de ce que j'ai appelé l'objet a qui lui est ici pour nous le véritable moyen terme 
qui  se  propose,  assurément  comme  d'un  plus  un,  comme  d'un  plus  incomparable 
sérieux d'être l'effet du discours du psychanalysant et d'être d'autre part, comme je l'ai 
énoncé, dans le nouveau graphe qui est celui dont vous me voyez ici depuis deux ans 
faire devant vous usage comme non pas ce que devient le psychanalyste, comme ce 
qu'il est au départ, impliqué par toute l'opération, comme ce qui doit être le solde de 
l'opération  psychanalysante,  comme  ce  qui  libère  ce  qu'il  en  est  d'une  vérité 
fondamentale; la fin de la psychanalyse,  c'est à savoir :  l'inégalité du sujet à toute 
subjectivation possible de sa réalité sexuelle et l'exigence que, pour que cette vérité 
apparaisse,  le  psychanalyste  soit  déjà  la  représentation  de  ce  qui  masque,  obture, 
bouche cette vérité et qui s'appelle l'objet a.
Observez  bien  en  effet  que  l'essentiel  de  ce  qu'ici  j'articule,  j'y  reviendrai 
abondamment, l'essentiel n'est pas qu'au terme de la psychanalyse comme certains - je 
l'ai vu à des questions posées - se l'imaginent, le psychanalyste devienne pour l'autre, 
l'objet a - Ce «pour l'autre» ici prend singulièrement la valeur d'un «pour soi» - pour 
autant que, comme sujet il n'y a pas d'autre que cet Autre à qui est laissé tout le dis-
cours;  ça  n'est  ni  pour  l'Autre,  ni  dans un pour  soi  qui  n'existe  pas  au niveau du 
psychanalyste, que réside ce a, c'est bien d'un en-soi, d'un ensoi du psychanalyste; c'est 
en tant que, comme les psychanalystes le cla- 151 -

151



SEMINAIRE 15

ment eux-mêmes d'ailleurs - il suffit d'en ouvrir la littérature pour en voir à tout instant  
le témoignage - ils sont réellement ce sein de l'« ô ma mère Intelligence », de notre 
Mallarmé; qu'ils sont eux-mêmes ce déchet, présidant à l'opération de la tâche, qu'ils 
sont le regard, qu'ils sont la voix, c'est en tant qu'ils sont le regard, qu'ils sont la voix; 
c'est  en  tant  qu'ils  sont  en  soi  le  support  de  cet  objet  a  que  toute  l'opération  est 
possible. Il ne leur échappe qu'une chose, c'est à quel point ce n'est pas métaphorique.
Maintenant,  tâchons  de  reprendre  ce  qu'il  en  est  du  psychanalysant.  Ce 
psychanalysant,  qui  s'engage  dans  cette  tâche  singulière,  que  j'ai  qualifiée  d'être 
supportée de son abdication, est-ce que nous n'allons pas sentir ici qu'en tout cas, il y a 
quelque chose d'éclairant, s'il ne peut être pris, ou s'il le peut, nous ne le savons pas, 
sous la fonction de l'universel ? Il y a peut-être une autre chose qui va nous frapper,  
c'est que nous l'avons posé comme sujet non sans intention; ça veut dire que le sens de  
ce que veut dire ce mot, le psychanalysant, quand nous l'articulons au niveau du sujet, 
en tant que c'est celui qui se joue de toutes ces couleurs prises, telles celles de la murè-
ne sur le plat du riche Romain, celui-là ne peut être mis en usage qu'à changer de sens 
comme attribut. La preuve, c'est que quand on s'en sert comme attribut, on se sert 
aussi sottement qu'il est possible du terme psychanalysé, mais on ne dit pas ceux-là ou 
ceux-ci ou tous ceux-ci ou tous ceux-là sont psychanalysant. Je n'ai pas employé, vous 
le remarquerez, le terme singulier. Ce serait encore plus révoltant. Mais laissons le 
singulier de côté, en éprouvant à ce tournant la même répugnance que celle qui fait 
qu'Aristote ne les emploie pas les termes de singuliers, dans sa syllogistique.
Si vous ne sentez pas tout de suite ce que je vise à propos de cette mise à l'épreuve  
sensible de l'usage du terme psychanalysant, comme sujet ou comme attribut, je vais 
vous le faire sentir.
Employez le terme travailleur, tel qu'il se situe dans la perspective de « Travailleurs de 
tous  les  pays  unissez-vous  »,  à  savoir  au  niveau  de  l'idéologie  qui  relève  et  met 
l'accent  sur  leur  aliénation  essentielle,  sur  l'exploitation  constituante  qui  les  pose 
comme travailleurs; faites l'opposition avec l'usage du même terme dans la bouche 
paternaliste, celle qui qualifiera une population de « travailleuse ». Ils sont travailleurs 
de nature dans ce coin là ce sont des (attribut) « bons travailleurs ». Cet exemple, cette 
distinction est celle qui peut-être va vous introduire à quelque chose qui vous fera 
peut-être poser la question de savoir qu'après tout, pourquoi -152-

152



SEMINAIRE 15

dans cette opération si singulière qui est celle où, comme je vous l'ai dit, se supporte le 
sujet  de  l'acte  psychanalytique  ?  En  quoi,  sur  le  principe  de  ceci  que  l'acte  d'où 
s'instaure la psychanalyse part d'ailleurs ? Est-ce que ceci n'est peut-être pas fait pour 
nous faire nous apercevoir qu'il y a là aussi, une espèce d'aliénation ? Et après tout, 
vous n'en êtes pas surpris puisqu'elle était déjà présente dans mon premier schéma,  
que c'est de l'aliénation nécessaire, celle où il est impossible de choisir entre le ou je  
ne pense pas et le ou je ne suis pas, que j'ai fait dériver toute la première formulation 
de ce qu'il en est de l'acte psychanalytique.
Mais  alors,  peut-être  comme  ça,  latéralement,  c'est  une  façon  que  j'ai  comme  ça 
heuristique,  de vous introduire, pourriez-vous vous demander -  je  pose la question 
parce  que  la  réponse  est  déjà  là,  bien  sûr  -  qu'est-ce  qu'elle  produit,  cette  tâche 
psychanalysante ?
Nous  avons  déjà  pour  nous  guider,  l'objet  a.  Car  si  au  terme  de  la  psychanalyse 
terminée, cet objet a, qui est là sans doute de toujours, au niveau de ce qui est notre 
question,  à  savoir  l'acte  psychanalytique,  ce  n'est  quand  même  qu'au  terme  de 
l'opération qu'il va réapparaître dans le réel, d'une autre source, à savoir comme de,  
par le psychanalysant, rejeté.
Mais c'est là que fonctionne notre moyen terme; que nous le trouvons obéré d'un tout  
autre accent. Ce  a dont il s'agit, nous l'avons dit, c'est le psychanalyste, ce n'est pas 
parce qu'il est là depuis le début, qu'à la fin, du point de vue de la tâche, cette fois,  
psychanalysante, ce n'est pas lui qui est produit. Je veux dire qu'on peut se poser la  
question de savoir quelle est la qualification du psychanalyste. Une chose en tout cas 
est certaine, c'est qu'il n'y a pas de psychanalyste sans psychanalysant, et je dirai plus,  
que ce quelque chose qui est si singulier à être entré dans le champ de notre monde, à 
savoir qu'il y ait un certain nombre de gens dont nous ne sommes pas si sûrs que ça de 
pouvoir instaurer leur statut comme sujet, ce sont quand même des gens qui travaillent 
à cette psychanalyse. Le terme de travail n'en a jamais été un seul instant exclu, dès  
l'origine de la psychanalyse, la  Durcharbeitung,  le  working through,  c'est bien là la 
caractéristique  à  laquelle  il  faut  bien  nous  référer  pour  en  admettre  l'aridité,  la  
sécheresse, le détour, voire parfois l'incertitude de ces bords.
Mais  si  nous  nous  plaçons  à  ce  niveau  d'une  omnitude  où  tous  les  sujets  alors 
franchement s'affirment dans leur universalité de ne plus être, et
d'être (la case de droite) le fondement de l'universel. Ce que nous voyons, -153-

153



SEMINAIRE 15

c'est qu'assurément il y a quelque chose qui en dépend, qui en est le produit et même 
proprement la production.
Déjà ici, je peux épingler ce qu'il en est de cette gens, de cette espèce le psychanalyste, 
à le définir comme production. S'il n'y avait pas de psychanalysant, dirai-je, à la façon 
de je ne sais quel classique humour que je renverse : s'il n'y avait pas de Polonais il n'y 
aurait pas de Pologne. On peut le dire aussi : s'il n'y avait pas de psychanalysant, il n'y 
aurait pas de psychanalyste. Le psychanalyste se définit à ce niveau de la production.  
Il se définit d'être cette sorte de sujet qui peut aborder les conséquences du discours,  
d'une façon si pure qu'il puisse en isoler le plan dans ces rapports avec celui dont par 
son acte, il instaure la tâche et le programme de cette tâche, et pendant tout le soutien 
de cette tâche,  n'y voit  que ces  rapports qui  sont  proprement  ceux que je désigne 
quand je manie cette algèbre: le $, le a, voire le A et l'i (a). Celui qui est capable de se 
tenir à ce niveau, c'est-à-dire de ne voir que le point où en est le sujet dans cette tâche 
dont la fin est quand tombe, quand choit au dernier terme ce qui est l'objet a, celui qui 
est de cette espèce, ceci veut dire : celui qui est capable dans la relation avec quelqu'un 
qui est là en position de cure, de ne point se laisser affecter par tout ce qu'il en est de  
ce par quoi communique tout être humain dans toute fonction avec son semblable.
Et ceci a un nom, qui n'est pas simplement comme depuis toujours, je le dénonce, à 
savoir : le narcissisme jusqu'à son terme extrême qui s'appelle l'amour. Il n'y a pas que 
narcissisme,  ni  heureusement  qu'amour  entre  les  êtres  humains,  pour  appeler  ça 
comme on l'appelle. Il y a ce quelque chose que quelqu'un qui savait parler de l'amour 
a heureusement distingué: il  y a le goût,  il y a l'estime; le goût c'est d'un versant, 
l'estime ce n'est peut-être pas du même,  mais ça se conjoint admirablement. Il y a 
fondamentalement  ce  quelque  chose  qui  s'appelle  le  tu  me  plais  et  qui  est  fait 
essentiellement  de  ce  dosage,  de  ce  qui  fait  que,  dans  une  proportion  exacte  et  
irremplaçable, de celle que vous pouvez mettre dans la case de gauche en bas : la  
relation, le support que prend le sujet du a et de cet i (a) qui fonde la relation narcis -
sique, résonne, est pour vous exactement ce qu'il faut pour que ça vous plaise. C'est ce 
qui  fait  que  dans  les  rapports  entre  êtres  humains,  il  y  a  rencontre.  C'est  très 
précisément de ceci, qui est l'os et la chair de tout ce qui s'est jamais articulé de l'ordre 
de ce que de nos jours on essaie de mathématiser de façon bouffonne sous le nom de 
relations humaines, c'est de cela, -154-

154



SEMINAIRE 15

dont  se  distingue  précisément  l'analyste  en ne recourant  jamais  dans la  relation à 
l'intérieur de l'analyse à cet inexprimable, à ce terme qui donne seul support à la réalité 
de l'autre qui est le tu me plais ou tu me déplais.
L'extraction, l'absence de cette dimension est qu'il y ait un être, être de psychanalyste 
qui puisse faire tourner, d'être lui-même en position de a tout ce dont il s'agit dans le  
sort du sujet psychanalysant à savoir son rapport à lui, à la vérité, de le faire tourner 
purement et simplement autour de ces termes d'une algèbre qui ne concerne en rien 
une foule  de dimensions  existantes  et  plus  que  recevables,  une foule  de données, 
d'éléments substantiels dans ce qui est là en jeu, en place et respirant sur le divan. 
Voilà ce qui est la production tout à fait comparable à celle de telle ou telle machine 
qui circule dans notre monde scientifique et qui est à proprement parler, la production 
du psychanalysant.
Voilà  quelque  chose  d'original.  Voilà  tout  de  même  quelque  chose  qui  est  assez 
sensible, qui n'est pas tellement nouveau, encore que ce soit articulé d'une façon qui 
peut  vous  paraître  frappante.  Car  qu'est-ce  que  ça  veut  dire  si  l'on  demande  au  
psychanalyste de ne pas faire jouer dans l'analyse ce qu'on appelle le contre-transfert?  
Je défie qu'on lui donne un autre sens que ceci : que n'y a place ni le tu me plais, ni le 
tu me déplais, après les avoir définis comme je viens de le faire.
Mais alors nous voici au pied de la question : qu'est-ce qu'il en est, après vous avoir à 
ce point transformé l'objet a en une production à la chaîne, si le psychanalyste produit 
le a comme une Austin? Que peut vouloir dire l'acte psychanalytique, si en effet l'acte 
psychanalytique c'est tout de même le psychanalyste qui le commet?
Ceci bien sûr veut dire que le psychanalyste n'est pas tout objet a. Il opère en tant  
qu'objet a. Mais l'acte dont il s'agit, je pense que je l'ai déjà assez fortement articulé  
jusqu'à  présent  pour  pouvoir,  sans  commentaire  le  reprendre,  l'acte  qui  consiste  à 
autoriser la tâche psychanalysante, avec ce que ceci comporte de foi faite au  sujet  
supposé savoir.
La  chose  était  bien  simple,  tant  que  je  n'avais  pas  dénoncé  que  cette  foi  est 
insoutenable et que le psychanalyste est le premier, et jusqu'ici le seul, à pouvoir la 
mesurer - Ce n'est pas encore fait - Grâce à ce que j'enseigne, il faut bien qu'il sache 
que
1 -  Le  sujet  supposé savoir,  c'est  justement  ce sur quoi  il  se reposait,  à  savoir,  le 
transfert, considéré comme un don du ciel...
-155-

155



SEMINAIRE 15

2 - Mais qu'aussi à partir du moment où il s'avère que le transfert c'est le sujet supposé 
savoir, lui, le psychanalyste, est le seul à pouvoir mettre en question ceci : c'est que si  
cette supposition est en effet bien utile pour s'engager dans la tâche psychanalytique, à 
savoir qu'il y en a un - appelez le comme vous voudrez l'omniscient, l'Autre - il y en a 
un qui sait déjà tout ça, tout ce qui va se passer, bien sûr pas l'analyste. Mais il y en a  
un. L'analyste, lui, ne sait pas qu'il y a un sujet supposé savoir et sait même que tout ce 
dont  il  s'agit  dans  la  psychanalyse  de  par  l'existence  de  l'inconscient,  consiste 
justement à rayer de la carte cette fonction du sujet supposé savoir.
C'est donc un acte de foi singulier que ceci qui s'affirme de faire foi à ce qui est mis en 
question, puisque à simplement engager le psychanalysant dans sa tâche on préfère cet 
acte de foi, c'est-à-dire qu'on le sauve.
Est-ce que vous ne voyez pas là quelque chose qui vient recouvrir singulièrement une 
certaine querelle ? De ces choses qui ont un peu perdu de leur relief, au point que 
maintenant tout le monde s'en fout - au dernier centenaire de Luther, paraît-il qu'il y a 
eu une carte postale du Pape: « bon souvenir de Rome » - Est-ce que c'est la foi ou les  
oeuvres  qui  sauvent?  Vous  voyez  peut-être  là  un  schéma  où  les  deux  choses  se 
conjoignent, de l’œuvre psychanalysante à la foi psychanalytique, quelque chose se 
noue qui peut permettre peut-être d'éclairer rétrospectivement la valabilité et l'ordre 
dissymétrique où se posaient ces deux formules du salut par l'une ou par l'autre.
Mais il nous paraîtra sans doute plus intéressant - du moins je l'espère - de voir à la fin 
de ce discours pointer quelque chose dont je dois dire que pour moi-même c'est une 
surprise de la trouver.
S'il  est  vrai  que  dans  le  champ  de  l'acte  psychanalytique  ce  que  produit  le 
psychanalysant, c'est le psychanalyste, et si vous réfléchissez à cette petite référence 
que j'ai prise en passant autour de l'essence de la conscience universelle du travailleur, 
à proprement parler, en tant que sujet de l'exploitation de l'homme par l'homme, est-ce 
qu'à focaliser toute l'attention concernant l'exploitation économique sur l'aliénation du 
produit du travail, ce n'est pas là masquer quelque chose dans l'aliénation constituante 
de l'exploitation économique de l'homme, ce n'est pas là masquer une face, et peut-être  
pas sans motivation, la face qui en serait  la plus cruelle,  et  à laquelle peut-être un  
certain nombre de faits de la politique donnent -156-

156



SEMINAIRE 15

vraisemblance? Pourquoi nous ne nous poserions pas la question si à un certain degré 
de l'organisation de la production, précisément, il n'apparaîtra pas que le produit du 
travailleur, sous une certaine face, n'est pas justement la forme singulière, la figure 
que prend de nos jours le capitalisme? Je veux dire qu'à suivre ce fil, et à voir dès lors  
la  fonction  de  la  foi  capitaliste,  prenez  quelques  petites  références  dans  ce  que 
j'indique sur le sujet de l'acte psychanalytique et conservez ça en marge dans votre 
tête, pour les propos par où je vais poursuivre mon discours.
Je vais poursuivre dans 15 jours... au même nombre de jours de vacances qu'on donne 
aux marmots dans les lycées, je me les donne à moi-même et je vous donne rendez-
vous dans 15 jours.
-157-

157



SEMINAIRE 15

158



SEMINAIRE 15

LEÇON X 21 FÉVRIER 1968
Il va paraître ces jours-ci une petite revue que je n'ai pas charge de vous présenter,  
vous la trouverez dans la nature, à St Germain des Prés, dans quelques jours. Vous y  
verrez certain nombre de traits qui lui seront particuliers au premier rang desquels le 
fait qu'à part les miens, pour des raisons que j'explique, les articles n'y sont pas signés. 
Le fait a étonné et fait quelque bruit, naturellement principalement là où il aurait dû 
être saisi presque immédiatement, je veux dire auprès de ceux qui, jusqu'ici ont été  
seuls à avoir l'information que c'est ainsi que les articles paraîtraient, je veux dire, non 
seulement des psychanalystes, mais mieux encore des personnes qui sont membres de 
mon École, qui, à ce titre devraient avoir peut-être l'oreille un peu dressée à ce qui se 
dit ici. Enfin, j'espère qu'après ce qui vient dans l'ordre de ce que je vous enseigne, à  
savoir ce que je vais dire aujourd'hui, l'explication, le ressort de ce principe admis que  
les articles n'y seront pas signés vous paraîtra peut-être mieux puisqu'il semble qu'il se 
rencontre peu de gens capables de faire le petit pas d'avance, encore qu'il soit déjà 
indiqué par la marche qui précède.
La chose piquante est encore que, dans ce bulletin d'information, il était précisé que 
ces articles non signés ça ne voulait pas dire qu'on n'en connaîtrait pas les auteurs, 
puisqu'il  était  dit que lesdits auteurs apparaîtraient sous forme d'une liste en fin de 
chaque  année.  Le  terme  d'article  non signé  a  été  aussitôt  capté,  amplifié  par  des 
oreilles  enfin...  oreilles  dans  le  genre  conque  marine,  d'où  il  sort  des  choses 
singulièrement saugrenues sur ce qu'était la fonction de l'anonymat. Je vous passe tout 
ce qui a pu sortir à ce propos, -159-

159



SEMINAIRE 15

car si j'ai fait communication à certains de la chose, uniquement à titre ins tructif, à 
savoir comment une chose peut être transformée en une autre; il n'y a de pire surdité  
que quand on ne veut pas entendre la première fois. Il en est d'autres qui ont été plus  
loin et qui, dans des correspondances abondantes personnelles, m'ont fait entendre à 
quel point le visage de l'anonymat représentait une façon d'utiliser ses collaborateurs 
comme des employés : ça se fait, paraît-il, dans certaines revues qui ne sont peut-être 
pas plus mal placées pour ça, enfin, du dehors. C'est comme ça qu'on se permet de 
qualifier le fait que dans des revues de critiques où il n'est pas d'usage que le critique 
mette son nom, ils ne sont paraît-il, que des employés de la Direction. A ce titre, qui 
sait jusqu'où va la notion d'employé! Enfin, j'ai entendu de tout ce qu'on peut entendre, 
comme chaque fois que j'ai à obtenir une réponse au niveau d'une innovation.
Innovation de quelque chose d'important et qui est ce qui commence à venir en avant 
aujourd'hui  à la suite de l'acte psychanalytique,  à savoir ce qui  de cet  acte résulte  
comme position du sujet dit psychanalyste, précisément en tant que doit lui être affecté 
ce prédicat, à savoir : la consécration de psychanalyste. Ceci, si les conséquences que 
nous en voyons, comme dans le cas que je viens de vous citer, prendrait forme d'une 
sorte de rabougrissement très évident des facultés de compréhension, si ceci devait  
être  démontré  comme  en  quelque  sorte  inclus  dans  les  prémices  comme  la 
conséquence de ce  qui  résulte  de l'inscription de l'acte,  dans ce  que j'ai  appelé  la  
consécration sous une forme prédicative, ceci nous soulagerait beaucoup quant à la 
compréhension  de  ce  singulier  effet  que  j'ai  appelé  rabougrissement,  sans  vouloir 
pousser  plus  loin  ce  qu'on  peut  en  dire  au  niveau  des  intéressés  eux-mêmes.  A 
l'occasion, on emploie le terme de puéril,  comme si vraiment,  à la vérité,  ce fût à 
l'enfant qu'on dût se référer quant à ce qu'il s'agit de ses effets.
Bien sûr, il arrive, comme on l'a démontré dans de très bons endroits, que les enfants 
choient à la débilité mentale du fait de l'action des adultes, ce n'est pas tout de même à 
cette  explication  qu'on  peut  se  référer,  dans  le  cas  en  cause,  à  savoir,  celui  des 
psychanalystes.  Reprenons ce qu'il  en est de l'acte psychanalytique,  et posons bien 
qu'aujourd'hui  nous  allons  essayer  d'avancer  dans  ce  sens,  qui  est  celui  de  l'acte 
psychanalytique. N'oublions pas les premiers pas que nous avons fait autour de son 
explication, à savoir qu'il est essentiellement comme s'inscrivant dans un -160-

160



SEMINAIRE 15

effet de langage. Assurément à cette occasion nous avons pu nous apercevoir, ou tout 
au moins simplement rappeler qu'il en est ainsi pour tout acte, mais bien sûr ce n'est  
pas là ce qui le spécifie. Nous avons à développer ce qu'il en est, comment s'ordonne 
l'effet de langage en question
il est à deux étages. Il suppose la psychanalyse précisément elle-même comme effet de 
langage.  Il  n'est,  en  d'autres  termes,  définissable  au  minimum  qu'à  inclure  l'acte 
psychanalytique comme étant défini par l'accomplissement de la psychanalyse elle-
même. Nous avons montré qu'il nous faut ici redoubler la division, c'est à savoir que la  
psychanalyse ne saurait s'instaurer sans un acte, sans l'acte de celui qui en autorise la 
possibilité, sans l'acte du psychanalyste, et qu'à l'intérieur de cet acte de la psychana-
lyse, la tâche psychanalysante s'inscrit à l'intérieur de cet acte. Déjà j'ai fait apparaître 
en quelque sorte cette première structure d'enveloppement.
Mais ce dont il s'agit, et ce sur quoi, d'ailleurs, ce n'est pas la première fois que j'insiste 
sur cette distinction au sein même de l'acte, c'est de l'acte par quoi un sujet donne à cet 
acte singulier, sa conséquence la plus étrange à savoir qu'il soit lui-même celui qui 
l'institue, autrement dit qu'il se pose comme psychanalyste. Or ceci ne se passe pas 
sans devoir retenir notre attention puisque ce dont il s'agit, c'est que cette position il la 
prenne, que cet acte en somme, il le répète, sachant fort bien ce qu'il en est de la suite  
de cet acte, qu'il se fasse le tenant de ce dont il connaît l'aboutissant, à savoir qu'à se 
mettre à la place qui est celle de l'analyste, il en viendra enfin à être sous la forme du 
a, cet objet rejeté, cet objet où se spécifie tout le mouvement de la psychanalyse, à 
savoir celui qui vient à la fin, à venir à la place du psychanalyste, pour autant qu'ici le  
sujet  décisivement  se  sépare,  se  reconnaît  pour  être  causé  par  l'objet  en  question.  
Causé en quoi? Causé dans sa division de sujet, à savoir pour autant qu'à la fin de la  
psychanalyse, il reste marqué de cette béance qui est la sienne et qui se définit dans la  
psychanalyse par la forme de castration.
Voilà tout au moins le schéma commenté, résumé comme je le fais pour l'instant, que 
j'ai donné de ce qu'il en est du résultat, de l'effet de la psychanalyse, et je vous l'ai 
marqué  au  tableau  comme  représenté  dans  ce  qui  se  passe  au  terme  du  double  
mouvement de la psychanalyse, marqué dans cette ligne par le transfert, et par ce qui 
s'appelle la castration, et qui arrive à la fin dans cette disjonction du -φ d'une part et du 
a qui vient à la place au terme de la psychanalyse.
-161-

161



SEMINAIRE 15

Il y a le psychanalyste, par l'opération du psychanalysant, opération qu'il a autorisée en 
quelque sorte sachant quel est son terme, et opération dont il s'institue lui-même, vous 
ai-je dit, être l'aboutissant, malgré, si l'on peut dire, le savoir qu'il a de ce qu'il en est 
de ce terme.
Ici l'ouverture reste si  l'on peut dire béante, de comment  peut  s'opérer ce saut,  ou  
encore comme je l'ai fait dans un texte qui était un texte de proposition, d'explorer ce 
qu'il en est de ce saut que j'ai appelé la passe. Jusqu'à ce que nous y ayons vu de plus  
près, il n'y a rien de plus à en dire, sinon qu'il est, très précisément, ce saut. Bien sûr,  
ce saut, beaucoup de choses sont faites, on peut dire que tout est fait dans l'ordination 
de la psychanalyse pour dissimuler que c'est un saut. Ce n'est pas tout : à l'occasion on 
en fera même un saut, à condition que, sur ce qu'il y a à franchir, il y ait une espèce de 
couverture tendue qui ne fasse pas voir que c'est un saut. C'est encore le meilleur cas, 
c'est  tout  de  même  mieux  que  de  mettre  une  petite  passerelle  bien  sûre,  bien 
commode, qui alors n'en fait plus un saut du tout.
Mais tant que la chose n'aura pas été effectivement interrogée, mise en question dans 
l'analyse,  - et  pourquoi  aller  plus longtemps pour dire que ma thèse est  que toute 
l'ordination de ce qui  se fait  et  existe dans la psychanalyse est  fait  pour que cette 
exploration,  cette interrogation n'ait  pas lieu - tant qu'effectivement  elle n'aura pas 
lieu, nous ne pourrons pas en dire quoi que ce soit de plus que ce qu'il se dit nulle part,  
parce qu'à la vérité il est impossible d'en parler tout seul.
Par contre,  il  est aisé de désigner un certain nombre de points,  de choses, comme 
étant,  selon  toute  apparence,  les  conséquences  du  fait  que  ce  saut  est  mis  entre 
parenthèses. Interrogez par exemple ce qu'il en est des effets, si l'on peut dire, de la  
consécration,  je  ne  dirai  pas  officielle,  mais  officiale,  de  la  consécration,  comme 
office,  de  ce  qu'est  un  sujet  avant  et  après  ce  saut  présumé  accompli.  Voilà  bien 
quelque chose qui après tout -162-

162



SEMINAIRE 15

vaut question et qui vaut de rendre la question plus pressante. Je veux dire qui ne vaut  
pas simplement question mais est prélude à réponse, insistance, si l'on peut dire, de la 
question s'il s'avère qu'à mesure même de la durée de ce que j'ai appelé la consécration 
dans l'office, quelque chose vient à s'opacifier de fondamental, concernant ce qu'il en 
est effectivement des présupposés nécessaires de l'acte psychanalytique, à savoir ce 
sur quoi j'ai  terminé la dernière fois en le désignant d'être à sa façon ce que nous 
appelons un acte de foi.
Acte de foi ai-je dit dans le  sujet  supposé savoir et précisément d'un sujet qui vient 
d'apprendre  ce  qu'il  en  est  du  sujet  supposé  savoir,  au  moins  dans  une  opération 
exemplaire qui est  celle de la psychanalyse,  à savoir  que, loin que d'aucune façon 
puisse  s'asseoir  la  psychanalyse  comme  il  s'en est  fait  jusqu'ici  des  énoncés  d'une 
science, je veux dire ce moment où d'une science l'acquis passe au stade enseignable,  
autrement dit professoral, de ce qui d'une science est énoncé ne met jamais en question 
ce qu'il en était avant que le savoir surgisse : qui le savait ? La chose, je dois dire, n'est  
venue à l'idée de personne, parce que ça va tellement de soi qu'il y avait, avant, ce  
sujet supposé savoir. L'énoncé de la science en principe la plus athéiste est tellement  
sur  ce  point  fermement  théiste.  Car  qu'est-ce  qu'autre  chose que ce  sujet  supposé 
savoir - qu'à la vérité je ne connais rien de sérieux qui ait été avancé dans ce registre,  
avant que la psychanalyse elle-même nous pose la question - à savoir ceci qui est pro-
prement intenable : que le sujet supposé savoir pré-existe à son opération, quand cette 
opération consiste précisément en la répartition entre ses deux partenaires des deux 
termes de ce dont il s'agit quant à ce qui s'opère, à savoir ce que j'ai appris à articuler  
dans la logique du fantasme, ces deux termes qui sont le $ et le a, pour autant qu'au  
terme idéal  de la  psychanalyse,  psychanalyse  que j'appellerai  finie,  et  sachez bien 
qu'ici je laisse entre parenthèses l'accent que ce terme peut recevoir dans son usage en  
mathématiques, à savoir au niveau de la théorie des ensembles, à savoir de ce pas qui 
se fait au niveau où il s'agit d'un ensemble fini, à celui où l'on peut traiter par des  
moyens éprouvés, inaugurés au niveau des ensembles finis, un ensemble qui ne l'est 
pas.
Tenons-nous pour l'instant au niveau de la psychanalyse finie et disons qu'à la fin le  
psychanalysant, nous n'allons pas dire qu'il est tout sujet puisque précisément il n'est 
pas tout, d'être divisé; nous ne pourrons pas -163-

163



SEMINAIRE 15

dire pour autant qu'il est deux, mais qu'il est seulement sujet et qu'il n'est pas ce sujet  
divisé,  qu'il  n'est  pas  sans,  selon  la  formule  à  l'usage  de  laquelle  j'ai  rompu  ces 
quelques uns qui m'entendaient au moment où je faisais mon séminaire sur l'Angoisse.  
Qu'il  n'est  pas  sans  cet  objet  enfin  rejeté  à  la  place  préparée  par  la  présence  du  
psychanalyste pour qu'il se situe dans cette relation de cause de sa division de sujet, et  
que, d'autre part l'analyste, lui, nous ne dirons pas plus qu'il est tout objet qu'il n'est 
pourtant au terme seulement que cet objet rejeté, que c'est bien là que gît je ne sais  
quel mystère que recèle en somme ce que connaissent bien tous les praticiens, à savoir 
ce qui s'établit au niveau de la relation humaine, comme on s'exprime, au terme après 
le terme, entre celui qui a suivi le chemin de la psychanalyse et celui qui s'y est fait « 
son guide ».
La question de savoir comment quelqu'un peut être reconnu autrement que dans les 
propres chemins dont il est assuré, c'est-à-dire reconnu autrement que par lui-même, à 
être qualifié pour cette opération, est une question, après tout, qui n'est pas spéciale à 
la psychanalyse.
Elle se résout habituellement comme dans la psychanalyse par l'élection ou par une 
certaine forme de choix. Vu du point de perspective tel que nous essayons de l'établir,  
élection ou choix, tout cela se résume à être à peu près du même ordre, du moment 
que ça suppose toujours intact, non mis en question, le sujet supposé savoir. Dans les 
formes d'élections que les aristocrates déclarent  être les plus stupides,  à savoir  les 
élections démocratiques, je ne vois pas pourquoi elles seraient plus stupides que les 
autres, simplement ça suppose que la base, l'élément, le votant, en sait un bout, ça ne 
peut pas reposer sur autre chose. C'est à son niveau qu'on met le sujet supposé savoir.  
Tant qu'il est là, les choses sont toujours très simples, surtout à partir du moment où 
on le met en question, car si on le met en question, celui qu'on maintient pourtant dans 
un certain nombre d'opérations, ça devient beaucoup moins important de savoir où on 
le met. Et on ne voit pas en effet pourquoi on ne le mettrait pas au niveau de tout le  
monde.
C'est pour ça que l'Église est depuis longtemps l'institution la plus démocratique, à 
savoir où tout se passe par élections. C'est qu'elle, elle a le Saint Esprit. Le Saint Esprit  
est une notion infiniment moins bête que celle du sujet supposé savoir. Il n'y a qu'une 
différence, à ce niveau, à faire valoir, en faveur du sujet supposé savoir,  c'est que le 
sujet supposé savoir, -164-

164



SEMINAIRE 15

dans l'ensemble, on ne s'aperçoit pas qu'il est toujours là, de sorte qu'on n'est pas fautif  
à le maintenir.
C'est  à  partir  du moment  où il  peut  être  mis  en question qu'on peut  soulever  des 
catégories comme celles que je viens, histoire comme ça de vous chatouiller l'oreille, 
de sortir sous le terme qui ne peut bien sûr être aucunement suffisant, de la bêtise. Ce 
n'est pas parce qu'on s'obstine qu'on est bête. C'est quelquefois parce qu'on ne sait pas 
quoi faire. Pour ce qu'il en est du Saint Esprit, je vous ferai remarquer que c'est une 
fonction beaucoup plus élaborée, dont je ne ferai pas la théorie, mais dont il est tout de 
même facile, pour quiconque a un peu réfléchi sur ce qu'il en est de la fonction de la 
Trinité chrétienne, de trouver des équivalents tout à fait précis quant aux fonctions que 
la psychanalyse permet d'élaborer, et spécialement celles que j'ai mises en valeur dans 
l'un de mes articles, celui sur les questions préalables à tout traitement possible des  
psychoses,  sous  le  terme du  φ dont  précisément  il  n'est pas dans une position très 
tenable, sinon dans les catégories de la psychose.
Laissons  pointer,  en  quelque  sorte,  ce  détour  qui  a  son  intérêt  et  revenons-en  au 
transfert pour une fois de plus. Mais c'est aujourd'hui très nécessaire pour articuler  
combien, puisque je l'ai introduit comme constituant l'acte psychanalytique, combien 
il est essentiel à la configuration comme telle du transfert. Bien sûr si on n'y introduit  
pas le  sujet supposé savoir,  le transfert se maintient dans toute son opacité. Mais à 
partir du moment où la notion du sujet supposé savoir est fondamentale et la fracture 
qu'il subit dans la psychanalyse sont mises à jour, le transfert s'éclaire singulièrement, 
et ici bien sûr prend toute sa valeur de faire un regard en arrière et de nous apercevoir,  
par exemple, comment chaque fois qu'il s'agit du transfert, les auteurs, les bons, les 
honnêtes, évoqueront que la notion, la distance prise qui a permis l'instauration, dans 
notre théorie,  du transfert,  ne remonte  à rien de moins  qu'à ce moment  précis où,  
comme vous le savez, où au sortir d'une séance triomphante d'hypnose, une patiente, 
nous dit Freud, lui jette ses bras autour de son cou. Voilà.
Eh bien, qu'est-ce que c'est que ça? Bien sûr, on s'arrête, on s'émerveille. C'est à savoir 
que Freud ne s'est pas ému pour autant. « Elle me prend pour un autre » traduit-on la 
façon dont d'ailleurs Freud s'exprime, « je ne suis pas un unwiderlich, irrésistible à ce 
point », il y a quelque chose d'autre. On s'émerveille comme s'il y avait là, je veux dire  
à ce niveau là, -165-

165



SEMINAIRE 15

à s'émerveiller. Ce n'est peut-être pas tellement que Freud, comme il s'exprime, dans 
son humour, ne se soit pas cru l'objet en question. Ce n'est pas qu'on se croit ou qu'on 
ne se croit pas l'objet. C'est que quand il s'agit de ça, à savoir de l'amour, on se croit 
dans le coup. En d'autres termes, on a cette sorte de complaisance qui, si peu que ce  
soit, vous englue dans cette mélasse qu'on appelle l'amour.
Car enfin,  pour l'instant,  on fait  comme ça toute espèce d'opérations,  d'arabesques 
autour de ce qu'il faut penser du transfert. Nous en voyons faire preuve de courage, et  
dire: mais comment donc! le transfert, ne rejetons pas tout du côté de l'analysé comme 
on s'exprime « nous y sommes aussi pour quelque chose », et comment! Et comment 
que nous y sommes pour quelque chose et que la situation analytique y est pour un 
bout. A partir de là, autre excès : c'est la situation analytique qui détermine tout. Hors  
la situation analytique, il n'y a pas de transfert. Enfin vous connaissez toute la variété, 
la gamme, la ronde qui se fait où chacun rivalise de montrer un peu plus de liberté 
d'esprit que les autres. Il y a des choses très étranges aussi. Il y a une personne qui,  
comme ça lors d'un dernier congrès où il s'agissait de choses remises en question lors 
de la réunion d'un séminaire fermé ici, demandait à quel moment de l'acte psychanaly-
tique j'allais raccorder tout ça au passage à l'acte, à l'acting-out.
Bien sûr  que  je  vais  le  faire.  En vérité  la  personne  qui  a  articulé  le  mieux  cette  
question est quelqu'un qui, par exception, se souvient de ce que j'ai pu déjà articuler  
là-dessus un certain 23 janvier 1963. L'auteur, dont je commençais d'introduire tout à  
l'heure la personnalité est un auteur qui, à propos de  l'acting-out, -  personne ne lui 
demandait  à proprement  parler  de le  faire-fait  sur ce  sujet  une petite  leçon sur  le 
transfert,  il  fait  cette  leçon sur  le  transfert,  qui  est  faite  selon ce  petit  article  qui,  
maintenant, se répand de plus en plus. On articule des choses sur le transfert qui ne se 
concevraient même pas si le discours de Lacan n'existait pas. D'ailleurs on le consacre 
à démontrer par exemple que telle formulation que Lacan dans son rapport : Fonction 
et champ de la parole et du langage a avancée, à savoir par exemple que l'inconscient 
c'est ce quelque chose qui manque au discours, qu'il faut en quelque sorte suppléer,  
compléter dans l'histoire, pour que l'histoire se rétablisse dans sa complétude, pour 
que, etc. se lève le symptôme, et naturellement l'autre ricane « ça serait beau si c'était  
comme ça ».
-166-

166



SEMINAIRE 15

Chacun le sait, ce n'est pas parce que l'hystérique se souvient que tout s'arrange. Ça 
dépend des cas d'ailleurs, mais qu'importe. On poursuit pour montrer à quel point est 
plus complexe ce dont il s'agit dans le discours analytique et qu'il faut distinguer ceci 
qui n'est pas seulement, diton, croit-on s'armer contre moi, structure de l'énoncé, mais 
qu'il y a aussi à savoir : à quoi ça sert de savoir si on dit ou non la vérité, et que quel-
quefois mentir, c'est à proprement parler la façon dont le sujet annonce la vérité de son 
désir. Parce que, justement, il n'y a pas d'autre biais pour l'annoncer que le mensonge.
C'est une chose, qui, vous le voyez, consiste précisément à ne dire que des choses que 
j'ai articulées de la façon la plus expresse. Si j'ai annoncé tout à l'heure ce séminaire 
du 23 janvier 1963, c'est que c'est exactement ce que j'ai dit de la fonction d'un certain 
type de l'énoncé de l'inconscient, pour autant que l'énonciation du désir qui s'implique 
est très proprement celle du mensonge, à savoir le point que Freud lui-même a pointé 
du doigt dans le cas de l'homosexualité féminine, et que c'est ainsi précisément que le  
désir s'exprime et se situe, et que ce qui est avancé à ce propos comme étant le registre 
où joue dans son originalité l'interprétation analytique, à savoir justement ce qui fait  
que d'aucune façon n'est posable dans une espèce d'antériorité qui aurait pu être sue, 
ce qui est révélé par l'intervention interprétative, c'est à savoir ce qui fait du transfert, 
bien autre  chose que l'objet  déjà  là,  en quelque sorte  inscrit  dans tout  ce qu'il  va  
produire, pure et simple répétition de quelque chose qui déjà, de l'antérieur, ne ferait  
qu'attendre de s'y exprimer au lieu d'être produit de son effet rétroactif.
Bref, tout ce que j'ai dit depuis trois ans dont il ne faut pas croire, bien entendu, que ça 
ne  fait  pas  quand  même  son  petit  chemin,  comme  ça  par  imbibition,  et  dans  un 
deuxième  temps  se  souvenant  de  ce  que  j'ai  dit  10  ans  avant  et  en  faisant  de  la  
deuxième partie une objection à la première, bref, on s'arme à l'occasion aisément,  
contre ce que j'énonce, de ce que j'ai pu énoncer après un certain étagement, édifié et  
parcouru de ce que je construis pour vous permettre de vous repérer dans l'expérience  
analytique, et on fait objection de ce que j'ai dit, à telle date ultérieure, comme si on  
l'inventait soi-même, à ce que j'ai dit d'abord et qui, bien sûr, peut être entendu comme 
partiel,  surtout si on l'isole de son contexte, bref,  pour ce qu'il  en est de l'effet de  
certaines  interprétations  purement  complémentaires  de  tel  morceau  d'histoire  au 
niveau de l'hystérique, a été -167-

167



SEMINAIRE 15

effectivement précisé par moi comme fort limité et ne correspondant absolument pas, 
dès cette époque même où j'ai articulé cette notion trop objectivante de l'histoire qui  
consisterait  à  prendre  la  fonction  de  l'histoire  autrement  que  comme  l'histoire 
constituée  à  partir  des  préoccupations  présentes,  c'est-à-dire  comme  toute  espèce 
d'histoire  existante,  et  très  précisément  j'ai  mis,  dans  mon  discours  qualifié  de 
Discours  de Rome,  là-dessus avec assez d'insistance, les pieds dans le plat, à savoir 
qu'aucune espèce de fonction de l'histoire ne s'articule, ne se comprend, sans l'histoire 
de l'histoire, à savoir à partir de quoi l'historien construit.
Je ne fais cette remarque à propos d'un énoncé qui présente comme une pauvreté que 
pour désigner ce quelque chose qui n'est après tout pas sans un certain rapport avec ce 
que j'appelais tout à l'heure la structure de ce qui se passe à propos du pas qui est à  
faire, de celui que j'essaie de faire franchir aux psychanalystes, à savoir ce qui résulte  
de la mise en question du sujet supposé savoir. Ce qui en résulte, c'est-à-dire le mode 
d'exercice de la question, la formulation d'une logique qui rende maniable quelque 
chose à partir de la révision nécessaire au niveau de ce préalable, de ce présupposé, de 
ce pré-établi d'un sujet supposé savoir, qui ne peut plus être le même au moins dans un 
certain champ, celui où ce dont il s'agit, c'est de savoir comment nous pouvons manier 
le savoir, là, dans un point précis du champ où il s'agit non du savoir mais de quelque 
chose qui, pour nous, s'appelle la vérité.
Obtenir cette sorte de réponse là où, précisément, ma question ne peut être ressentie 
que pour être la plus gênante, parce que toute l'ordination analytique est construite 
pour masquer cette question sur la fonction à réviser du sujet supposé savoir, ce mode 
très précis de réponse qui consiste, de façon, pour n'importe qui qui sait lire, purement 
fictive, à décomposer deux temps de mon discours pour en faire une opposition de l'un 
à l'autre qui est d'ailleurs tout à fait impossible à trouver dans la plupart des cas et qui 
ne résulte que de la fiction qui ferait que l'auteur qui s'exprime aurait découvert lui-
même la seconde partie tandis que je me serais limité à la première, a ce quelque  
chose d'assez dérisoire  qui  n'est  pas  sans  tenir  à,  si  l'on peut  dire  là  aussi,  il  faut 
reconnaître là où les choses s'insèrent dans leur réalité, à ce qu'il en est du fond même 
de la question.
Quand j'ai parlé du transfert pour le ramener à sa simple et très misérable origine, et si 
j'ai pu parler à ce propos, si mal, des termes de l'amour, -168-

168



SEMINAIRE 15

n'est-ce pas parce que ce qui est l'os de la mise en question que constitue en soi le 
transfert,  ça n'est ni qu'il  est amour,  comme certains le disent,  ni qu'il  ne l'est  pas  
comme d'autres l'avanceront volontiers, c'est qu'il met l'amour, si je puis dire, l'amour 
sur la sellette et précisément de cette façon dérisoire, celle qui nous permet de voir là,  
dans ce geste de l'hystérique à la sortie de la capture hypnotique, de voir ce dont il  
s'agit  dans ce  qui  est  bien là,  au fond,  dans ce  qui  est  atteint.  Ce qui  est  atteint,  
d'emblée c'est ce par quoi je définis ce qu'il en est de cette chose, combien plus riche 
et instructive et à la vérité nouvelle au monde qui s'appelle la psychanalyse.
Elle atteint le but tout de suite l'hystérique. Freud dont elle suce la pomme, c'est l'objet 
a. Chacun sait que c'est là ce qu'il faut à une hystérique surtout au sortir de l'hypnose. 
Les choses sont en quelque sorte, si l'on peut dire, déblayées. Bien sûr  Freud,  c'est 
bien là le problème qui se pose à son propos, d'où a-t-il pu mettre en suspens de cette 
façon radicale ce qu'il en est de l'amour? Nous pouvons peut-être nous en douter à 
repérer ce qu'il en est strictement de l'opération analytique.
La question n'est pas là. De le mettre en suspens lui a permis d'instaurer, de ce court-
circuit  originel  qu'il  a  su  étendre,  jusqu'à  lui  donner  cette  place  démesurée  de 
l'opération analytique dans laquelle on découvre tout le drame humain du désir. Et à la 
fin quoi ? Ce n'est pas rien tout cet immense acquis. Le champ nouveau ouvert sur ce 
qu'il en est de la subjectivation. A la fin quoi? Mais le même résultat qui était atteint  
dans ce court instant, à savoir d'un côté le $ symbolisé par ce moment de l'émergence, 
ce moment foudroyant de l'entre-deux mondes d'un réveil du sommeil hypnotique, et 
le a soudain serré dans les bras de l'hystérique. Si le a lui convient tellement bien, c'est  
parce qu'il est ce dont il s'agit au cœur des habillements de l'amour. Ce qui s'y prend - 
je l'ai articulé et illustré suffisamment - c'est autour de cet objet a que s'installent, que 
s'instaurent tous les revêtements narcissiques dont se supporte l'amour.
Mais l'hystérique elle, sait bien là ce qu'il lui faut, je veux dire ce qui nécessite, ce « je  
veux et je ne veux pas » à la fois, qui provient à la fois de la spécificité de cet objet et  
de son insoutenable crudité.
De sorte qu'il est amusant incidemment de penser qu'en faisant toute la construction de 
la psychanalyse, ce Freud, jusqu'à la fin de sa vie, s'est demandé : que veut une femme 
? sans trouver la réponse. Justement ça, ce qu'il a fait: un psychanalyste. Au niveau de 
l'hystérique, en tout cas, c'est -169-

169



SEMINAIRE 15

parfaitement vrai. Ce que devient le psychanalyste au terme de la psychanalyse, s'il est 
vrai qu'il se réduit à cet objet a c'est ce que veut l'hystérique. On comprend pourquoi, 
dans la psychanalyse, l'hystérique guérit de tout sauf de son hystérie. Ceci n'est bien  
sûr qu'une remarque latérale, dans laquelle vous auriez tort de voir plus de portée que 
ce sur quoi elle s'inscrit tout simplement.
Mais ce qu'il faut savoir, c'est ce que, pour rendre sensibles un certain nombre de ceux 
qui écoutent ces choses, ici, de façon récente, j'arriverai bien à dire : n'y a-t-il pas là  
quelque chose dans cette expulsion de l'objet a qui nous évoque, puisque la télé nous 
le montre, un petit penchant qu'on prendrait assez volontiers, de trouver des analogies 
entre ce sur quoi nous opérons et je ne sais quoi qu'on trouverait à des niveaux plus 
abyssaux dans la biologie.
Il plaît aux biologistes d'exprimer en termes de messages les termes chromosomiques.  
Quelqu'un peut  en venir,  comme je l'ai  entendu récemment - car quand il  y a des 
conneries  à  dire  on  peut  dire  qu'on  ne  le  manque  jamais  -  quelqu'un  a  fait  cette  
découverte qu'on pourrait dire que le langage est structuré comme l'inconscient. Ça 
ferait plaisir ça, il y a des gens qui croyaient qu'il fallait aller du connu à l'inconnu,  
mais là allons-y hein? Allons de l'inconnu au connu, ça se fait beaucoup, ça s'appelle 
l'occultisme. C'est ce que  Freud  appelle le goût pour le  mystisch Element.  C'est très 
précisément la réflexion qu'il s'est faite quand l'hystérique a foutu ses bras autour du 
cou, il parle très précisément à ce moment du mystisch Element.
Tout le sens de ce qu'a fait  Freud,  consiste précisément à s'avancer d'une façon telle 
qu'on procède contre le  mystisch Element,  et non pas en en partant. N'oublions pas 
qu'on en parle. Et si  Freud  proteste contre la protestation, car c'est exactement cela 
qu'il fait, qui s'élève autour de lui le jour où il dit qu'un rêve est menteur, il répète à ce 
moment là, que si les gens sont révoltés à la pensée que l'inconscient peut être menteur  
c'est parce qu'il n'y a rien à faire, quoi que j'aie dit sur le rêve, ils continueront de  
vouloir y maintenir le mystisch Element, à savoir que l'inconscient ne peut pas mentir.
Que cela ne nous empêche pas de prendre une petite métaphore: si cet objet a qu'à la  
fin de l'analyse il convient d'expulser, qui vient pour prendre la place de l'analyste, ça 
ne ressemble pas à quelque chose. Vous -170-

170



SEMINAIRE 15

n'avez pas entendu parler de ça ? Expulsion des globules polaires dans la méiose; 
autrement dit dans ce dont se débarrassent les cellules sexuelles dans leur maturation.  
Ce  serait  élégant  en  somme,  ce  serait  de  cela  qu'il  s'agirait.  Grâce  à  quoi  la 
comparaison se poursuit. Qu'est-ce que devient là la castration ? La castration c'est  
justement ça; c'est le résultat,  la cellule réduite en quelque sorte. A partir de là la 
subjectivation est faite, qui va leur permettre d'être, comme on dit Dieu les a faits mâle 
ou femelle. La castration, ce serait vraiment la préparation de la conjonction de leurs  
jouissances.
De temps en temps, en marge de la psychanalyse, ça ne comporte naturellement aucun 
sérieux, mais enfin, il y en a qui rêvent, ça a compté. Je dis ça; il n'y a qu'un petit  
malheur, c'est que nous sommes au niveau de la subjectivation de cette fonction de 
l'homme et de la femme. Et au niveau de la subjectivation, c'est en tant qu'objet a, cet 
objet  à  expulser,  que  va  se  présenter  dans  le  réel  celui  qui  est  appelé  à  être  le 
partenaire sexuel. C'est là que gît la différence entre l'union des gamètes et ce qu'il en 
est de la réalisation subjective de l'homme et de la femme. Naturellement on peut voir 
à ce niveau se précipiter toutes les folles du monde. Enfin, Dieu merci, dans notre  
champ  il  n'y  en  a  pas  trop,  celles  qui  vont  chercher  leurs  références  concernant 
quelques prétendus obstacles de la sexualité féminine dans la crainte de la pénétration 
qui serait cernée au niveau de l'effraction que le spermatozoïde fait dans la capsule,  
dans l'enveloppe de l'ovule. Vous voyez que ce n'est pas moi qui, pour la première 
fois, agite devant vous, mais pour qu'on s'en distingue, pour qu'on marque bien à ce 
propos les différences, des fantasmes prétendument biologiques.
Quand je dis que c'est dans l'objet a que sera ensuite retrouvé toujours nécessairement  
le partenaire sexuel, là nous voyons surgir une vérité inscrite au coin de la Genèse, le 
fait  que le partenaire, Dieu sait que ça ne l'engage en rien, figurait  dans le mythe, 
comme étant la côte d'Adam, donc le a.
C'est pour ça que ça va si mal depuis ce temps là, concernant ce qu'il en est de cette 
perfection qui  s'imaginerait  comme  étant  la conjonction de deux jouissances.  A la 
vérité,  j'en  suis  sûr,  c'est  de  cette  première  simple  reconnaissance  que  ressort  la  
nécessité du médium, de l'intermédiaire des défilés constitués par le fantasme, à savoir 
: cette infinie complexité, cette richesse du désir, avec tous ces penchants, toutes ces 
régions, toute cette -171-

171



SEMINAIRE 15

carte qui peut se dessiner, tous ces effets au niveau de ces pentes que nous appelons  
névrotiques,  psychotiques  ou  perverses  et  qui  s'insèrent  précisément  dans  cette 
distance à jamais établie entre les deux jouissances.
C'est ainsi qu'il est étrange qu'au niveau de l'Église, où ils ne sont pas tellement cons  
quand même, ils doivent s'apercevoir que là Freud dit la même chose que ce qu'ils sont 
présumés savoir être la vérité, ce qui force, justement qu'ils l'enseignent. Il y a quelque  
chose qui cloche du côté sexe; sans ça à quoi bon ce réseau technique abrutissant? Eh 
bien, pas du tout. Leur préférence dans ce coin là va bien plutôt à Jung, dont il est clair 
que sa position est exactement opposée, à savoir que nous entrons dans la sphère de la 
Gnose,  à savoir  de l'obligatoire complémentaire du  Yin  et  du  Yang,  et  de tous les 
signes que vous voyez tourner l'un autour de l'autre, comme si, depuis toujours, ils  
étaient là pour se conjoindre,  animus  et  anima,  l'essence complète du mâle et de la 
femelle.
Vous pouvez m'en croire les ecclésiastiques préfèrent ça.
J'ouvre la question de savoir si ce n'est pas justement pour ça. Si on était dans le vrai  
comme eux, où irait leur magistère? Je ne me livre pas à des excès vains de langage 
simplement pour le plaisir de me promener d'une façon incommode dans le champ de 
ce qu'on appelle  l'aggiornamento,  parce que, bien sûr, ce sont des remarques qu'au 
point où nous en sommes, je peux aller faire jusqu'au Saint Office. J'y suis allé il n'y a  
pas longtemps, ça les a beaucoup intéressés ce que je leur ai dit. Je n'ai pas poussé la  
question jusqu'à leur dire, est-ce que c'est parce que c'est la vérité que ça ne vous plaît 
pas ? La vérité que vous savez être la vérité ? Je leur ai laissé le temps de s'y faire.
Si je vous en parle seulement ici, c'est pour quoi ? C'est pour vous dire que ce qui est 
si gênant peut-être, au niveau du pouvoir dans certains côtés, où on y a un peu plus de 
bouteille que chez nous, ça peut être quelque chose du même ordre, ce qui peut se  
passer  au  niveau  de  ce  quelque  chose  de  cette  espèce  de  principauté  bizarre  de 
Monaco de la Vérité qu'on appelle Association psychanalytique internationale. Il peut 
y avoir  des effets  du même  ordre,  de savoir  exactement  ce qu'on fait  ce n'est  pas  
toujours commode. D'autant plus qu'en fin de compte, nous, on peut mettre les points  
sur les i pour un certain nombre de choses, à savoir que l'aventure analytique si loin 
qu'elle  ait  permis  d'articuler  des  choses,  très  précisément  dans  tout  le  champ  de 
l'inconscient du désir humain, -172-

172



SEMINAIRE 15

c'est peut-être apporter quelque chose qui donne son regain à ce qui commençait à 
s'avancer sur une certaine pente de crétinisation telle que celle qui s'est accompagnée 
de l'idée de progrès obligatoire, la graine de la science. Ce regain de vérité, faudrait  
voir où il se situe. Si c'est ainsi que se définit l'expérience analytique, d'instaurer ses  
défilés, cette formidable production qui s'installe où ? dans une béance qui n'est pas du 
tout  constituée  par  la  castration  elle-même,  dont  la  castration  est  le  signe,  le  
tempérament le plus juste, la solution la plus élégante. Mais il n'en reste pas moins que 
nous savons très bien que la jouissance, elle, reste en dehors. Nous ne savons pas un 
mot de plus concernant ce qu'il en est de la jouissance féminine. Ce n'est plus une 
question qui date d'hier, pourtant. Il y avait déjà un certain Jupiter par exemple, ce 
sujet  supposé savoir,  eh bien,  il  ne savait  pas ça,  il  a  demandé  à Tirésias.  Chose 
formidable, Tirésias il en savait un bout de plus, il n'a eu qu'un tort, c'est de le dire. Il 
y a, comme vous le savez, perdu la vue.
Vous voyez que ces choses sont inscrites depuis longtemps, en vérité, dans les marges 
d'une certaine tradition humaine. Enfin il conviendrait peut-être de nous en apercevoir 
pour bien comprendre, c'est d'ailleurs ce qui rend légitime notre intrusion de la logique 
dans ce dont il s'agit, dans l'acte psychanalytique. C'est aussi bien qu'est-ce qu'il y a à 
englober notre bulle. Ce n'est certes pas la réduire à rien que de la qualifier de bulle, si 
c'est là où se situe tout ce qui se passe de sensé, d'intelligible et aussi d'insensé même. 
Mais enfin il conviendrait de savoir où se situent les choses, par exemple, pour ce qu'il 
en est de la jouissance féminine. Là il est bien clair que c'est laissé complètement hors  
du champ.
Pourquoi est-ce que je vous parle d'abord de la jouissance féminine ? Mais c'est peut-
être  pour  déjà  préciser  quelque  chose  que  le  sujet  supposé  savoir  dont  il  s'agit  - 
certains, il  ne faudrait  pas s'y tromper,  pourraient croire par tout ce qui se produit  
comme confusion, que nous serions quelque part du côté du  sujet supposé savoir -  
comment on va à la jouissance! J'en appelle à tous les psychanalystes, ceux qui tout de 
même savent de quoi on parle et ce qu'on peut viser, atteindre. On déblaie le ter rain 
devant la porte, mais pour la porte, je crois que nous sommes très peu compétents.
Après une très bonne analyse, disons qu'une femme peut prendre son
pied. Tout de même, s'il y a un petit avantage de gagné, c'est très précisément -173-

173



SEMINAIRE 15

dans la mesure et pour le cas où, juste avant, elle se serait prise pour le  φ de tout à 
l'heure. Car, pour le cas, bien sûr, elle est frigide.
Il n'y a pas que cela,  Freud a remarqué que quand il s'agit de la libido telle qu'il l'a 
définie c'est-à-dire du champ dont il s'agit dans la psychanalyse, la libido désir, il n'y 
en aurait que de masculine dit-il. Ça devrait nous mettre la puce à l'oreille et nous  
montrer précisément, bien que je l'ai déjà accentué, que le jeu et ce dont il s'agit c'est 
le rapport de subjectivation concernant la chose du sexe, mais pour autant que cette 
subjectivation aboutit au rapport logiquement défini par: $0a auquel cas tout le monde 
est égal.
Quant à la libido, on peut la qualifier comme on veut, de masculine ou de féminine. Il  
est bien clair que ce qui laisse à penser qu'elle est plutôt masculine, c'est que, du côté 
de la jouissance, pour ce qui est de l'homme, c'est encore reculer beaucoup plus loin, 
parce que la jouissance féminine, nous l'avons encore là de temps en temps à la portée  
de ce que vous savez. Mais pour la jouissance masculine, pour ce qu'il en est tout au 
moins  de l'expérience  analytique,  chose étrange,  jamais  personne  ne  semble  s'être 
aperçu qu'elle est réduite très précisément au mythe d'Œdipe.
Seulement voilà, depuis le temps que je me tue à dire que l'inconscient est structuré 
comme un langage, personne ne s'est encore aperçu que le mythe originel celui de  
Totem et  Tabou, l'Œdipe pour tout dire, c'est peut-être un drame originel, seulement 
c'est un drame aphasique. Le Père jouit de toutes les femmes, telle est l'essence du 
mythe d'Œdipe, je veux dire sous la plume de Freud. Il y en a à qui ça ne va pas, on le 
bousille ou on le mange. Ça n'a rien à faire avec aucun drame. Si les psychanalystes 
étaient plus sérieux, au lieu de passer leur temps à trifouiller dans Agamemnon et dans 
Œdipe pour en tirer je ne sais quoi, toujours la même chose, ils pourraient commencer 
par faire cette remarque, que ce qu'il y a à expliquer, c'est que justement ça soit passé  
dans une tragédie. Mais il y a une chose beaucoup plus importante à expliquer encore. 
Pourquoi  les  psychanalystes  n'ont  jamais  formulé  expressément  que  l'Œdipe  n'est 
qu'un mythe  grâce à quoi  ils  mettent  en place les limites de leur opération? Il  est  
tellement important de le dire. C'est cela qui permet de mettre à sa place ce qu'il en est  
dans  le  traitement  psychanalytique,  à  l'intérieur  de  ce  cadre  mythique  destiné  à 
contenir  dans un dehors déjà à l'intérieur de quoi va pouvoir  se mettre la division 
réalisée dont je suis parti, à savoir: qu'au terme de l'acte analytique, il y a sur la scène,  
cette scène qui est structurante, mais seule-174-

174



SEMINAIRE 15

ment à ce niveau, le a à ce point extrême où nous savons qu'il est au terme de la  
destinée du héros de la tragédie, il n'est plus que ça, et que tout ce qui est de l'ordre du 
sujet est au niveau de ce quelque chose qui a ce caractère divisé qu'il y a entre le 
spectateur et le chœur.
Ce n'est pas une raison, mais c'est là ce qui est à regarder de près, parce que cet Œdipe 
est venu un jour sur la scène pour qu'on ne voit pas que son rôle économique dans la 
psychanalyse  est  ailleurs,  à  savoir  cette  mise  en suspens  des  pôles  ennemis  de la 
jouissance, de la jouissance mâle et de la jouissance de la femme.
Assurément, dans cette étrange division qui échappe déjà, nous constatons ce qui, à 
mon sens, met déjà vraiment en relief la différence de la fonction du mythe d Œdipe : 
c'est-à-dire que le père de la horde primordiale qui n'a aucun droit à être appelé Œdipe 
comme vous le voyez, et de l'usage figuré au niveau de la scène dont il s'agit quand 
Freud le reconnaît, le transpose, et le fait jouer sur la scène, qu'il s'agisse de la scène 
sophocléenne ou de celle de Shakespeare, là est ce qui nous permet de faire la distance 
de ce qui s'opère réellement dans la psychanalyse avec ce qui ne s'y opère pas.
Pour être complet, et avant de continuer, j'ajouterai que vous remarquerez qu'il y a 
dans le texte de  Freud  un troisième terme: celui de Moïse et le monothéisme, que 
Freud n'hésite pas, pas plus dans ce troisième cas, que dans les deux premiers qui ne  
se ressemblent en rien, à prétendre y faire fonctionner toujours de la même façon le 
Père et son meurtre. Est-ce que ça ne devrait pas commencer à éveiller chez vous de 
petites suggestions ? Rien déjà que d'amener une pareille question et spécialement sur 
cette tellement évidente tripartition de la fonction résumée comme oedipienne dans la 
théorie freudienne, et que pas le plus petit  commencement  d'élaboration au niveau 
véritable de ce dont il s'agit, rien n'est encore fait et nommément pas par moi. Vous 
savez pourquoi.
Je l'avais préparé par l'analyse dans mon séminaire sur  Le nom du père,  tout ayant 
démontré à ce moment là que ce n'est pas par hasard si c'est arrivé comme ça. Si je 
commençais à rentrer dans ce champ disons qu'ils m'ont paru un peu fragiles, je parle 
de ceux que ça intéresse et qui ont bien assez de leur champ psychanalytique que  
voici,  défini  comme  n'étant  nullement  quelque  chose  qui,  d'aucune  façon,  peut 
prétendre à reprendre la scène, ni la tragédie ni le circuit oedipien.
-175-

175



SEMINAIRE 15

Qu'est-ce  que  nous  faisons  dans  l'analyse?  Nous  nous  apercevons  des  ratés,  des 
différences, par rapport à quelque chose que nous ne connaissons en rien, à un mythe, 
à quelque chose qui nous permet de mettre en ordre nos observations. Nous n'allons 
pas dire que nous sommes en train, dans la psychanalyse, de faire quoi que ce soit de 
maturé, de prétendu prégénital. Bien au contraire, puisque c'est par la régression que 
nous nous avançons dans ces champs de la prématuration. C'est comme il saute aux 
yeux, comme n'importe qui, qui n'est pas absolument englué par les choses auxquelles 
il  faut  bien  que  nous  en  venions,  par  des  femmes  qui  sont  assurément  dans  la 
psychanalyse  ce  qu'il  y  a  de plus  efficace,  en certain  cas  de moins  bête,  par  des 
femmes, par Mélanie Klein. Qu'est-ce que nous faisons ? Nous nous apercevons que 
ce sont précisément aux niveaux pré-génitaux que nous avons à reconnaître la fonction 
de l'Œdipe. C'est en cela que consiste essentiellement la psychanalyse.
Par conséquent, il n'y a aucune expérience oedipienne dans la psychanalyse. L'Œdipe 
est le cadre dans lequel nous pouvons régler le jeu. Je dis le jeu intentionnellement. Il  
s'agit de savoir, à quel jeu on joue c'est pour ça qu'ici j'essaye d'introduire un peu de 
logique. Il n'est pas d'usage de commencer à jouer au poker, et de dire tout d'un coup : 
oh! pardon, je jouais à la manille depuis cinq minutes. Ça ne se fait pas, en mathéma -
tiques surtout. C'est pour ça que j'essaye d'y prendre quelques références.
Je ne vais pas vous tenir plus longtemps aujourd'hui, d'autant qu'à cet endroit, rien ne 
nous presse. Je ne vois pas pourquoi je ferais la coupure ici ou là, je la ferai selon le  
temps. Je vais poser les éléments importants en terme de logique, pourquoi? Parce que 
dans toute la science - je vous en donne cette nouvelle définition - la logique s'est  
définie comme ce quelque chose qui proprement a pour fin de résorber le problème du 
sujet supposé savoir.
En elle seulement, au moins dans la logique moderne de laquelle nous allons partir la 
prochaine fois quand il s'agira précisément de poser la question logique, à savoir de 
ces figures littérales grâce auxquelles nous pouvons progresser dans ces problèmes, 
d'y  figurer  en  termes  littéraux,  en  termes  d'algèbre  logique,  comment  se  pose  la 
question  de  savoir  en  termes  de  quantification  ce  que  veut  dire,  «  il  existe  un 
psychanalyste ».
Nous pourrons faire un progrès, là où jusqu'à présent on n'a jamais su
que faire de quelque chose d'aussi obscur, d'aussi absurde comme entéri- 176 -

176



SEMINAIRE 15

nement d'une qualification de tout ce qui s'est jamais fait ailleurs et que j'évoquais tout 
à  l'heure,  et  qui,  ici  justement,  de  suivre  une expérience si  particulièrement  grave 
concernant le sujet supposé savoir, prend un aspect, un accent, une forme, une valeur  
de rechute qui  en précipite si  dangereusement  les conséquences,  conséquences qui 
pourront figurer d'une façon implacable et en quelque sorte tangible, à seulement les  
faire supporter par ces traits, ces unités, ces figures, ces propositions de la logique 
moderne, je parle de celle qui a introduit ce à quoi j'ai fait déjà un mot d'annonce, j'en 
ai sorti le mot : les quantificateurs.
Eh bien, si cela nous rend service, sachez que c'est précisément en fonction de ce que 
j'ai avancé tout à l'heure une définition qui, certes, n'a jamais été donnée par aucun 
logicien,  parce qu'il  est  logicien,  puisque cette dimension a été à jamais  pour eux 
résorbée, escamotée. Ils ne s'aperçoivent pas - chacun son point noir - que la fonction 
de la logique c'est ceci : que soit  dûment résorbée, escamotée la question du sujet 
supposé savoir.  En logique, ça ne se pose pas.  Ça ne fait  aucune espèce de doute 
qu'avant la naissance de la logique moderne, il n'y avait très certainement personne qui 
en avait la moindre idée. A l'intérieur de la logique, ce n'est pas aujourd'hui que je vais  
vous le démontrer, mais ce serait aisé de le faire, et en tout cas j'en propose la trace et  
l'indication, ça pourrait être l'objet d'un travail élégant, plus élégant que je ne saurais le 
faire moi-même,  de la part d'un logicien, ce qui fonde et légitime l'existence de la  
logique, c'est ce point infime, très précisément, quand se définit le champ où n'est rien 
le sujet supposé savoir.
C'est précisément parce qu'il n'est rien là, et qu'ailleurs il est fallace, que nous sommes 
entre les deux, à prendre appui sur la logique d'une part, sur notre expérience de l'autre  
: nous pourrons au moins introduire une question dont il n'est pas sûr, - le pire, comme 
dit  Claudel,  n'est  pas  toujours  sûr,  -  qu'elle  soit  à  jamais  sans  effet  sur  les  
psychanalystes.
-177-

177



SEMINAIRE 15

178

178



SEMINAIRE 15

LEÇON XI 28 FÉVRIER 1968
(séminaire fermé)
Quelqu'un qui, déjà alerté la dernière fois par les soins de M. Charles Melman qui 
avait bien voulu la dernière fois tenir la place ici pour le séminaire fermé de la fin 
janvier, s'est  trouvé par lui sollicité, et de façon d'autant plus légitime que Jacques 
Nassif,  dont  il  s'agit,  a  bien  voulu  faire  pour  le  Bulletin  de  l'École  freudienne  le 
résumé de mon séminaire de l'année dernière, celui sur La logique du fantasme.  Il a 
bien voulu répondre à cet appel qui consistait à lui demander s'il n'y avait pas quelque 
chose à dire ou à interroger, ou à présenter, qui donne une idée de la façon dont il  
entend le point où nous en sommes venus cette année.
Je lui sais tout à fait gré d'avoir bien voulu donner cette réponse, c'est-à-dire préparer 
quelque chose qui va servir d'introduction à ce qui va se dire aujourd'hui.
Déjà je puis dire en quel sens ceci m'apporte satisfaction; d'abord pour le pur et simple 
fait  qu'il  a  préparé  ce  travail,  qu'il  l'a  préparé  d'une  façon  compétente,  étant  
parfaitement au fait de ce que j'ai dit l'année dernière; et puis il se trouve que, de ce 
travail,  ce qu'il  a extrait,  je veux dire ce qu'il  a mis  en valeur, ce qu'il  a isolé par 
rapport au contenu de ce que j'ai dit t l'année dernière, c'est à proprement  parler le 
réseau logique et surtout son importance, son accent, sa signification dans ce qui est  
peut-être défini, indiqué comme l'orientation de mon discours, enfin sa visée, sa fin, 
pour dire le mot.
Que nous soyons précisément au point où, dans cette élaboration, cette
question que je pose sur l'acte analytique qui se présente comme quelque -179-

179



SEMINAIRE 15

chose de profondément impliquant pour chacun de ceux qui ici  m'écoutent au titre 
d'analystes, nous en arrivons justement à ce point où je vais mettre un accent plus fort 
encore que celui qui a été mis jusqu'ici justement pour ne pas, simplement, sur ce  
quelque chose qui peut s'entendre d'une certaine façon comme: « en toute chose il y a 
une logique », personne ne sait bien ce que cela veut dire. Dire qu'il y a là une logique 
interne à quelque chose, on serait là simplement à chercher la logique de la chose,  
c'est-à-dire que le terme « logique » serait là mis en usage d'une façon en quelque 
sorte métaphorique, non, ce n'est pas tout à fait cela à quoi nous en venons; et, la der-
nière fois, au terme de mon discours, il y en avait l'indication dans cette affirmation  
certainement audacieuse - et dont je ne m'attends pas à l'avance qu'elle trouve écho, 
résonance j'espère, au moins sympathie dans l'oreille de tel ou tel de ceux que je peux  
avoir dans mon auditoire, ici présents au titre de logiciens - enfin ce que j'ai indiqué 
c'est ceci : c'est qu'il devait y avoir (et, bien sûr, j'espère me montrer en état d'apporter  
dans ce sens quelque argument) quelque relation, quelque possibilité même de définir 
comme telle la logique, la logique au sens précis du terme, à savoir cette science qui 
s'est élaborée, précisée, définie en disant « se définir », cela ne veut pas dire qu'elle se 
soit définie du premier pas, du premier coup; disons tout au moins que peut-être est-ce 
sa propriété qu'elle ne puisse sans doute à proprement parler s'établir que d'une déjà 
très articulée définition. C'est bien pourquoi, en effet, on ne commence, à proprement 
parler,  à  la distinguer qu'avec Aristote et qu'on a déjà,  d'ores et déjà,  le  sentiment 
qu'elle est portée d'emblée à une sorte de perfection, qui n'exclut pas quand même qu'il  
y  a  eu  de  très  sérieux  décalages,  décrochages  même  qui,  en  quelque  sorte,  nous  
permettront d'approfondir ce dont il s'agit.
J'ai posé l'autre jour qu'il y avait peut-être une définition à laquelle personne n'avait 
jamais songé jusqu'à présent et que nous essaierons de formuler de façon tout à fait 
précise, qui pourrait s'articuler autour de ceci que ce que, par la logique, « on » essaie 
- c'est bien ce « on », aussi, qui ici méritera d'être retenu et, en quelque sorte, signalé 
d'une parenthèse comme point à élucider pour la suite - est quelque chose qui serait de 
l'ordre de quoi? de la maîtrise ou du débarras (c'est quelquefois la même chose) à 
l'endroit précisément de ce qu'ici nous pointons dans notre pratique à nous, analystes, 
comme le sujet supposé savoir, un champ de la science qui aurait précisément pour fin 
- et même ici il ne serait pas trop -180-

180



SEMINAIRE 15

de dire pour objet car le mot « objet » ici prend toute son ambiguïté - d'être interne à  
l'opération elle-même,  disons-le tout de suite,  d'exclure,  de quelque chose pourtant 
non  seulement  d'articulable  mais  d'articulé,  d'exclure  comme  tel  le  sujet  supposé 
savoir.
C'est une idée de le définir ainsi qui ne peut évidemment venir qu'à partir du point où 
nous en sommes, tout au moins nous en sommes je vous ai suffisamment habitués de 
poser la question comme ça, à savoir, à vous apercevoir que dans la psychanalyse, et  
c'est vraiment là le seul point vif, le seul nœud, la seule difficulté, le point qui à la fois  
distingue la psychanalyse et la met profondément en question comme science, c'est 
justement  cette  chose  qui,  d'ailleurs  n'a  jamais  été  à  proprement  parler  critiquée,  
accrochée comme telle, c'est à savoir que ce que le savoir construit, ça ne va pas de  
soi, quelqu'un le savait avant.
Chose curieuse, la question paraît superflue partout ailleurs dans la science. Il est bien 
clair que ceci tient à la façon dont cette science elle-même s'est originée. Vous verrez 
que, dans ce que va vous dire tout à l'heure M. Nassif, il y a le repérage précis du point  
où, en effet, on peut dire que c'est ainsi que la science s'est originèe.
Seulement c'est, à suivre ce que j'articule, précisément ce qui, pour la psychanalyse, 
n'est pas ainsi institué, la question propre de la psychanalyse celle qui constitue, ou 
tout au moins  autour de quoi s'institue ce point obscur et que nous essayons cette 
année de mettre dans un certain éclairage, l'acte psychanalytique.
En d'autres termes,  il  n'est  point  possible de faire la moindre avancée,  le moindre  
progrès quant à cet acte lui-même, car il s'agit de l'acte, c'est bien là le grave de ce 
discours que ça n'est point pensée sur l'acte, c'est discours qui s'institue à l'intérieur de 
l'acte et, si l'on peut dire, ce discours doit s'ordonner de telle sorte qu'il ne puisse pas y 
avoir de doute qu'il ne s'articule pas autrement. C'est bien là ce qu'il y a de plus diffici-
le et de plus scabreux, et ce qui ne permet pas du tout de l'accueillir à la façon dont 
sont accueillis en général les discours de philosophes, qui sont entendus d'une façon 
qu'on connaît bien, qui est celle-ci : qu'est-ce qu'on peut faire comme musique autour 
puisque après tout, le jour de l'examen, il faut bien mettre les philosophes aussi là où 
ils sont, c'est-à-dire sur les bancs de l'école, c'est tout ce qu'on vous demande, c'est de  
la musique autour du discours du professeur.
-181-

181



SEMINAIRE 15

Mais je ne suis pas un professeur parce que justement je mets en question le  sujet  
supposé  savoir.  C'est  justement  ce  que  le  professeur  ne  met  jamais  en  question 
puisqu'il est essentiellement, en tant que professeur, son représentant. Je ne suis pas en 
train  de  parler  des  savants;  je  suis  en train  de  parler  du savant  au moment  où  il  
commence à être professeur.
Mon  discours  analytique  d'ailleurs  n'a  jamais  cessé  d'être  dans  cette  position  qui 
constitue justement sa précarité, son danger, et aussi sa suite de conséquences. Je me 
souviens de la véritable horrification que j'avais produite auprès de mon cher ami  
Maurice Merleau-Ponty quand je lui avais expliqué que j'étais dans la position de dire  
certaines choses - qui maintenant sont devenues de la musique, bien sûr, mais qui au  
moment où je les disais étaient tout de même dites d'une certaine façon, toujours dans 
ce biais; ce n'était pas parce que je n'avais pas encore posé la question comme je la  
pose maintenant qu'elles n'étaient pas déjà instituées réellement comme cela - et ce 
que je disais sur la matière analytique était ce qu'elle a toujours été, de nature telle que 
justement de passer par ce clivage, cette fente qui lui donne ce caractère, à ce discours, 
tellement  insatisfaisant parce qu'on ne voit  pas les choses bien rangées là,  dans la 
construction positiviste, avec des étages, et ça monte en pointe, ce qui est évidemment 
bien reposant, ce qui répond à une certaine classification des sciences qui est celle qui  
reste dominante dans les esprits de ceux qui entrent dans quoi que ce soit, la médecine,  
la psychologie et autres emplois, mais ce qui n'est évidemment pas tenable à partir du 
moment où nous sommes dans la pratique psychanalytique.
Alors, comme cette sorte de discours a toujours engendré, bien sûr, ce je ne sais quel 
malaise  que  comporte  qu'il  ne  soit  point  un discours  de  professeur,  c'est  cela  qui 
entraînait  en marge ces sortes de bruissements, de murmures, de commentaires qui 
aboutissaient  à  des  formules  aussi  naïves  que  celle-ci,  ceci  étant  d'autant  plus  
déconcertant  qu'elles  se produisaient  dans la bouche de gens qui  devaient  être  les 
moins naïfs; le célèbre pilier de comité de rédaction, comme ça, qui devrait quand 
même en savoir un bout sur ce qui se dit et ce qui ne se dit pas, qu'on obtienne de lui  
ce cri d'enfant, que j'ai reproduit quelque part, à savoir «pourquoi est-ce qu'il ne dit  
pas le vrai sur le vrai? », c'est évidemment assez comique et ça donne un petit peu une 
idée de la mesure, par exemple, des réactions diversement éprouvées, tourmentées,  
voire paniques, ou au contraire iro- 182 -

182



SEMINAIRE 15

niques, que je pouvais recueillir - c'est en ces termes que je m'exprimais auprès de  
Merleau-Ponty -  dès  l'après-midi  même  du  jour  où  je  parlais;  là,  j'ai  le  privilège 
d'avoir cette ponction, cet échantillonnage sur mon auditoire que ce soient des gens 
qui viennent sur mon divan pour m'en communiquer le premier choc, de ce discours.
L'horrification,  comme  je  l'ai  exprimé,  qui  s'est  aussitôt  manifestée  chez  mon 
interlocuteur,  Merleau-Ponty  en  l'occasion,  est  véritablement  à  soi  tout  seul 
significative de la différence qu'il y a entre ma position dans ce discours et celle du 
professeur. Elle tient justement tout entière à la mise en question du  sujet supposé  
savoir, car tout est là. Je veux dire que même à prendre les positions les plus radicales, 
les plus idéalistes, les plus phénoménologisantes, il n'en reste pas moins qu'il y a une 
chose qui n'est pas mise en question, même si vous allez au-delà de la conscience 
thétique, comme on dit, si, à vous mettre dans la conscience non thétique, vous prenez 
ce recul vis-à-vis de la réalité qui a l'air d'être quelque chose de tout à fait subversif, 
bref si vous faites le pas existentialiste, il y a une chose que vous ne mettez toujours 
pas en question, c'est à savoir si ce que vous dites était vrai avant.
C'est justement là la question pour le psychanalyste, et le plus fort, c'est que n'importe 
quel psychanalyste, je dirai le moins réfléchi, est capable de le sentir; tout au moins il  
va même jusqu'à l'exprimer dans un discours par exemple auquel je faisais allusion la 
dernière fois; le personnage qui n'est certes pas dans mon sillage puisque justement il 
se croit obligé de l'exprimer en opposition à ce que je dis, ce qui est vraiment comique 
car il ne pourrait même pas commencer de l'exprimer s'il n'y avait pas eu auparavant 
tout mon discours; c'est à cela que j'ai fait allusion en parlant de cet article qui, au 
reste, fait partie d'un congrès qui n'est pas encore sorti dans la  Revue française de  
psychanalyse où il paraîtra sûrement un jour.
Maintenant, après cette introduction, vous allez voir que le discours de Nassif, auquel  
j'ajouterai ce qui conviendra, va venir en son point destiné à rassembler ce qui a pu 
constituer  l'essence  de  ce  que  j'ai  articulé  l'année  dernière  comme  logique  du 
fantasme, au moment où, précisément, mon discours de cette année, cette présence de 
la logique - et non pas cette élaboration logique - cette présence de la logique comme 
instance exemplaire qui, en tant qu'elle est expressément faite pour se débarrasser du 
sujet - 183-

183



SEMINAIRE 15

supposé savoir, peut-être - et c'est ce que dans la suite de mon discours de cette année 
j'essaierai de vous montrer - nous donne le tracé, l'indication d'un sentier en quelque 
sorte qui est celui qui nous est prédestiné, ce sentier qu'en quelque sorte déjà elle nous 
préfigurerait dans toute la mesure où ses variations, ses vibrations, ses palpitations, à  
cette logique, et précisément depuis le temps, corrélatif du temps de la science - ce 
n'est pas pour rien - où elle-même s'est mise à vibrer, à ne plus pouvoir rester sur son 
assiette aristotélicienne, la façon en somme, dont elle ne peut pas se débarrasser du 
sujet supposé savoir, si c'est bien ainsi que nous devons interpréter la difficulté de la  
mise au point de cette logique qu'on appelle logique mathématique ou logistique, il y a 
là quelque chose dont nous pouvons trouver tracé pour la manière dont la question se 
pose à nous concernant ce qu'il en est de l'acte analytique, car c'est précisément à ce 
point, c'est-à-dire là où l'analyste doit se situer - je ne dis pas seulement se reconnaître 
- en acte, se situer, c'est là que nous pouvons trouver secours, du moins ainsi l'ai-je 
pensé,  de  la  logique,  d'une  façon qui  nous  éclaire  au  moins  quant  aux  points  sur 
lesquels il ne faut pas verser, il ne faut pas se laisser prendre à quelque confusion 
concernant ce qui fait le statut du psychanalyste.
Je vous donne la parole.
-M. Nassif  :je vous prie d'abord de m'excuser parce que vous ne vous attendiez sans 
doute  pas,  et  moi  non plus  d'ailleurs,  à  avoir  à  entendre  parler  un  scribe,  ce  qui 
évidemment  risque de le faire balbutier  beaucoup.  Finalement  j'ai  été assez pressé 
moi-même, et un scribe pressé risque de se faire encore moins entendre, si bien que ce  
que je vais vous dire risque d'être un peu trop écrit, mais écrit aussi d'une part parce 
que je suis amené à répéter des choses que vous avez peut-être tous déjà entendues, et  
pourtant qui risquent néanmoins de passer pour allusives. Enfin je suis pris dans cette 
paraphrase, malgré moi, du discours de Lacan, et je voudrais pour commencer donc 
vous laisser sur ces deux exergues que je tire d'Edmond Jabes. Il fait dire à certains de  
ses  rabbins  imaginaires  ces  deux  choses  à  quelques  pages  d'intervalle  :  «Enfant,  
lorsque j'écrivis pour la première fois mon nom, j'eus conscience de commencer un 
livre » ; et, plusieurs pages plus loin : « Mon nom est une question, et ma liberté dans 
mon penchant pour les questions ».
-184-

184



SEMINAIRE 15

Je crois que, s'il y a un discours possible sur la psychanalyse, il se situe entre ces deux 
mises en question du nom. Il ne s'agit pas d'écrire un livre. Il ne s'agit pas simplement 
d'être une question.
Je crois que, si le séminaire de l'année dernière s'intitule  Logique du fantasme,  c'est 
parce qu'il tente de produire une nouvelle négation qui permette d'entendre et de situer 
la formule de Freud : L'inconscient ne connaît pas la contradiction.
Cette formule, il faut tout de suite le dire, est prise dans une préconception concernant 
les rapports de la pensée au réel,  qui  faisait  croire à  Freud  justement  que ce qu'il 
articulait devait être situé comme une scène en deçà de toute articulation logique.
Or la logique à laquelle Freud fait référence pour dire que la pensée n'applique pas ses 
lois  se  fonde sur  un schéma de l'adaptation à  la  réalité.  C'est  pour  cela  qu'il  faut 
ébranler  ce  terme  de  contradiction,  et  c'est  ce  qui  a  amené  Lacan  à  cette  autre  
formule : Il  n'y a pas d'acte sexuel,  ce qui nécessite qu'une nouvelle négation soit 
produite, soit confrontée avec la répétition pour nous fournir un concept de l'acte.
Ma première partie pourrait s'intituler justement: le thème de la négation.
Pour pouvoir isoler les différentes négations que le terme de contradiction recouvre - 
l'inconscient ne connaît pas la contradiction -, il est d'abord nécessaire de séparer ces  
domaines qui  se superposent  en fait  mais  que seule la logique formelle permet  de 
distinguer, à savoir la grammaire et la logique.
La  négation,  au  sens  le  plus  courant,  est  celle  qui  fonctionne  au  niveau  de  la 
grammaire. Elle est solidaire de l'affirmation « il y a un univers du discours » et sert  
justement à en exclure qu'il ne peut pas se soutenir, dira-t-on, sans contradiction. Elle 
se donne à l'intuition, donc, dans l'image d'une limite, et  soutenue par le geste qui  
consiste à caractériser une classe par un prédicat, par exemple « le noir » et à désigner 
dès lors comme non joint au prédicat ce qui n'est pas noir.
Si ce qui est bâti  sur cette définition de la négation que Lacan appelle « négation 
complémentaire » nous laisse au niveau de la grammaire, c'est qu'on s'octroie, sans 
même  le dire,  un métalangage qui  permet  de faire fonctionner la négation comme 
concept et comme intuition.
-185-

185



SEMINAIRE 15

Mais il y a plus grave : sur cet usage de la négation se greffe toute une tradition dont 
Freud,  aux dires de certains, hériterait avec sa notion de moi, et qui lie les premiers 
pas de l'expérience au fonctionnement,  au surgissement d'une entité autonome; par 
rapport à celle-ci, ce qui serait admis ou identifié serait appelé « moi », ce qui serait  
exclu ou rejeté pourrait s'appeler « non moi ».
Il n'en est rien, pour cette raison que le langage n'admet en aucune façon une telle  
complémentarité et que ce que l'on prend ici pour une négation n'est autre que ce qui 
fonctionne dans la méconnaissance à partir de quoi le sujet s'aliène dans l'imaginaire, 
le narcissique.
Cette seconde négation de la méconnaissance y instaure un ordre logique perverti, et 
très précisément en effet ce qu'il intitule le fantasme comme étoffe du désir, et qui  
nous laisse donc, encore une fois, au niveau de l'articulation grammaticale. On verra  
cela beaucoup plus précisément plus loin.
Néanmoins,  cette  négation  de  la  méconnaissance  se  distingue  de  la  négation 
complémentaire en ce qu'elle est corrélative de l'instauration du sujet comme référent 
du manque. Cette négation, une fois redoublée dans la dénégation freudienne que l'on 
pourrait ici définir comme la méconnaissance de la méconnaissance, permet, en effet, 
qu'affleure le niveau du symbolique et que joue en tant que telle la fonction logique du 
sujet, à savoir - je vous en rappelle la définition - ce que représente un signi fiant pour 
un autre signifiant ou « ce qui réfère le manque sous les espèces de l'objet petit a ».
Mais cette fonction logique de sujet que j'ai fait surgir ici ne peut surgir en tant que 
telle, remettant en question cet univers du discours que la grammaire, pour ainsi dire, 
secrète, en ce qu'elle ne tient pas compte de la duplicité du sujet de l'énoncé et du sujet 
de l'énonciation. Dans cette fonction logique le sujet ne peut surgir que si l'écriture est 
thématisée en tant que telle.
Et ma seconde partie s'intitule : la logique et l'écriture.
Il ne s'agit pas de cette écriture simplement instrumentale et technique qui, dans la  
tradition philosophique, est décrite comme signifiant de signifiant, mais de ce je de la 
répétition  qui,  se  posant  comme  je,  débarrasse  ce  qui  est  logique  de  la  gangue 
grammaticale qui l'enveloppe.
-186-

186



SEMINAIRE 15

Le sujet est, en effet, la racine de la fonction de la répétition chez Freud, et l'écriture, 
la mise en acte de cette répétition, qui cherche précisément à répéter ce qui échappe, à  
savoir la marque première qui ne saurait se redoubler et qui glisse nécessairement hors 
de portée. Ce concept d'écriture permet en effet de voir ce qui est en question dans une 
logique du fantasme qui serait plus principion que toute logique susceptible de fonder 
une théorie des ensembles.
En  effet,  le  seul  support  de  cette  théorie  est  que  tout  ce  qui  peut  se  dire  d'une  
différence entre les éléments de cet ensemble est exclu du je écrit, autrement dit que 
nulle autre différence existe que celle qui me permet de répéter une même opération, à 
savoir, appliquer sur trois objets aussi hétéroclites que vous voudrez un trait unaire. 
Mais justement ce trait unaire est nécessairement occulté dans tout univers du discours 
qui ne peut que confondre l'un comptable et l'un unifiant; à cette fin, il se donnera la 
possibilité  d'axiomatiser  ce  rapport  essentiel  entre  logique  et  écriture  tel  que  le 
surgissement du sujet permet de l'instaurer, en posant qu'aucun signifiant ne peut se 
signifier lui-même - c'est l'axiome de spécification de Russell - et donc que la question 
de savoir ce que représente un signifiant en face de sa répétition passe par l'écriture.
Cet  axiome  vient  en  effet  formaliser  l'usage  mathématique  qui  veut  que,  si  nous 
posons une lettre A nous la reprenions ensuite comme si elle était  la seconde fois  
toujours la même. Il se présente dans une formulation où la négation intervient - aucun 
signifiant ne peut se signifier lui-même - mais c'est en fait le « ou » exclusif qui est  
ainsi désigné; il faut comprendre qu'un signifiant - la lettre A - dans sa présentation 
répétée, ne signifie qu'en tant que fonctionnement une première fois ou en tant que 
fonctionnement une seconde fois.
Or, nous verrons que c'est autour des rapports entre la disjonction et un certain concept 
de  la  négation  que  les  choses  se  nouent  et  que  la  thématisation  de  l'acte  devient 
indispensable. Mais ce que cette analyse permet d'ores et déjà de voir, c'est que si 
l'écriture, définie comme champ de répétition de toutes les marques, peut se distinguer 
de l'univers du discours qui a pour caractéristique de se fermer, c'est aussi seulement à 
travers l'écriture qu'un univers du discours peut fonctionner, excluant quelque chose 
qui sera justement posé comme ne pouvant pas se soutenir écrit.
-187-

187



SEMINAIRE 15

Le concept  de logique,  quoique grevé peut-être d'un passé  philosophique lui  aussi 
assez  chargé,  ne  présente  pas  l'inconvénient  de  cette  ambiguïté  liée  au  concept 
d'écriture.  Mais cela implique,  si  nous voulons parler de logique du fantasme,  que 
soient élucidés les rapports de ce concept au concept de vérité.
D'où sa troisième partie, logique et vérité : le pas sans.
Ainsi se pose, en effet, le problème de savoir s'il est licite d'inscrire dans les signifiants 
un vrai  et  un faux manipulables  logiquement  au moyen  de tableaux de vérité  par  
exemple.
Au niveau de la logique classique, qui n'est autre que la grammaire d'un univers du 
discours,  la solution inventée par les Stoïciens reste paradoxale.  Elle consiste à se 
demander comment il faut que les propositions s'enchaînent au regard du vrai et du 
faux, et à mettre en place une relation d'implication qui fait  intervenir deux temps  
propositionnels, la protase et l'apodose, et qui permet d'établir que le vrai ne saurait  
impliquer le faux sans empêcher pourtant que du faux on puisse déduire aussi bien le 
faux que le vrai. C'est l'adage : ex falso sequitur quod libet.
Souligner ce paradoxe de l'implication revient  en fait  à  élucider la négation qui  y  
fonctionne. Il suffit en effet d'inverser l'ordre de la proposition p implique q pour voir 
surgir : si non p, pas de q, et par là même une négation. Cette négation n'a rien à voir 
avec la négation complémentaire parce qu'elle ne joue pas au niveau du prédicat, mais 
au niveau de ce qu'Aristote appelle un propre. Je vous rappelle cette distinction; par 
exemple,  je  peux  donner  comme  définition  de  l'homme:  l'homme  est  homme  et 
femme.  C'est  un  propre.  La  définition  qu'il  faut  donner  est  :  l'homme  est  animal 
raisonnable. « Homme et femme » est un propre, et ce propre ne suffit pas à définir  
dans  Aristote;  au  contraire,  je  crois  que  la  science  moderne  ne  donne  que  des  
définitions par le propre.
Cette  troisième  négation,  donc,  Lacan l'appelle  le  pas  sans.  Son modèle  serait  la 
formule : il n'y a pas de vrai sans faux, car c'est en fait au principe de bivalence qu'elle 
fait place, et, de toutes les façons, dans Aristote, ce refus de donner des définitions par  
le propre est lié à la nécessité de produire un discours extensionnel où justement le 
principe de bivalence ne serait  pas  mis  en question.  Nous verrons aussi  que cette 
troisième négation -188-

188



SEMINAIRE 15

permet  de  cerner  parfaitement  le  problème  de  l'acte  tel  qu'il  s'exprime  dans  cette 
simple phrase: il n'y a pas d'homme sans femme.
Enfin  on  pourrait  reproduire  en  des  termes  plus  rigoureux  que  celui  de  la 
méconnaissance ce qui se passe au niveau de la grammaire du fantasme dans certains 
phénomènes  d'inférence  sous-jacents  au  processus  d'identification  sous  toutes  ses 
formes. Mais surtout le pas sans permet de comprendre que le mode de l'association 
libre  à  travers  lequel  se  présume  le  champ  de  l'interprétation  confronte  à  une 
dimension qui n'est pas celle de la réalité mais de la vérité.
En effet, quand on objecte à Freud qu'avec sa façon de procéder, il trouvera toujours 
un signifié pour faire le pont entre deux signifiants, il se contente de répondre que les  
lignes d'association viennent se recouper en des points de départ électifs qui dessinent 
en fait ce qui est pour nous la structure d'un réseau. Et donc la logique boiteuse de 
l'implication est relayée par la véritable répétition.
L'essentiel n'est donc pas tant de savoir si un événement a eu lieu réellement ou non 
que de découvrir comment le sujet a pu l'articuler en signifiant, c'est-à-dire en vérifiant 
la scène par un symptôme où ceci n'allait pas sans cela et où la vérité a partie liée avec 
la logique. Il serait, en ce point, possible de faire le pont entre logique et vérité grâce  
au concept de répétition qui est un peu sous-jacent à ces deux parties, ce qui amènerait 
tout de suite une thématisation de l'acte. Je suivrai plutôt l'ordre adopté par Lacan qui 
commence par en donner un modèle vide forgé pour donner de la véritable forclusion 
donnée dans le cogito cartésien à partir de laquelle la science est vide.
J'en viens ainsi  à ma quatrième partie,  modèle vide de l'aliénation:  S (Abarré)  Ce 
modèle qui est celui de l'aliénation comme choix impossible entre je ne pense pas et je  
ne suis pas va surtout nous permettre d'exhiber la négation la plus fondamentale, celle 
qui fonctionne en rapport avec la disjonction telle qu'elle est désignée dans la formule 
de Morgan :  Non (a et b) équivaut à non a ou non b.  Or, une fois posé que a et b 
désignent le je pense et le je suis et que c'est la même négation qui fonctionne de part  
et d'autre du signe de l'équivalence, on doit admettre que cette négation fondamentale 
est  celle  qui  fait  surgir  l'Autre,  conséquemment  au  refus  de  la  question  de  l'être 
qu'instaure le cogito, exactement comme « ce qui est -189-

189



SEMINAIRE 15

rejeté dans le symbolique reparaît dans le réel ». Mais aussi on doit admettre que cette 
Verwerfung  primordiale  qui  instaure  la  science  instaure  une  disjonction  exclusive 
entre l'ordre de la grammaire dans sa totalité qui devient ainsi le support du fantasme, 
et l'ordre du sens qui en est exclu et qui devient effet et représentation de choses. Je  
vais reprendre cela doucement.
Il y a donc équivalence entre : non (je pense et je suis) et : ou je ne pense pas, ou je ne  
suis pas. Et c'est sur le premier terme de cette équivalence que je voudrais maintenant 
me pencher car elle va nous permettre de poser en toute rigueur la distinction entre 
sujet de l'énoncé et  sujet de l'énonciation. Si  en effet  donc je suis  doit pouvoir se 
mettre entre guillemets  après le  je pense,  c'est  d'abord que la fonction du tiers est 
essentielle au  cogito.  C'est avec un tiers que j'argumente, lui faisant renoncer une à 
une à toutes les voies du savoir dans la première Méditation, jusqu'à le surprendre à un 
tournant en lui faisant avouer qu'il faut bien que je sois moi pour lui faire parcourir ce  
chemin, à telle enseigne que le  je suis  qu'il me donne n'est autre, en définitive, que 
l'ensemble vide puisqu'il se constitue de ne contenir aucun élément.
Le  je pense  n'est donc en fait que l'opération de vidage de l'ensemble du  je suis. Il  
devient par là même un  j'écris,  seul capable d'effectuer l'évacuation progressive de 
tout ce qui est mis à la portée du sujet en fait de savoir. Le sujet - et c'est tout à fait 
fondamental  pour  la  conceptualisation  de  l'acte  -  ne  se  trouve  pas  seulement  en 
position d'agent du je pense mais en position de sujet déterminé par l'acte même dont 
il s'agit, ce qu'exprime en latin la diathèse moyenne, par exemple loquor.
Or tout acte pourrait se formuler en ces termes pour autant que le moyen, dans une 
langue,  désigne  cette  faille  entre  sujet  de  l'énoncé  et  sujet  de  l'énonciation.  Mais 
comme ce n'est pas meditor qui est d'ailleurs le fréquentatif de medeo, mais cogito que 
Descartes emploie, et  comme il  est essentiel à ce  cogito  de pouvoir être répété en 
chacun de ses points, en chacun des points de l'expérience, chaque fois que ce sera 
nécessaire - et Descartes y insiste - il se pourrait bien que nous ayons là à faire au 
négatif de tout acte.
En effet, le  cogito  est, d'une part, le lieu où s'origine cette répétition constitutive du 
sujet, et, d'autre part, le lieu où s'instaure un recours au grand Autre, lui même pris 
dans la méconnaissance en tant que cet Autre -190-

190



SEMINAIRE 15

est supposé comme non affecté par la marque, c'est-à-dire que ce Dieu est censé ne  
pas écrire. En effet, le cogito n'est pas tenable s'il ne se complète d'un : sum ergo Deus 
est et du postulat corrélatif suivant lequel le néant n'a pas d'attribut.
Descartes remet donc à la charge d'un autre qui ne serait pas marqué, les conséquences 
décisives de ce pas qui instaure la science. Elles ne se font pas attendre : d'une part la 
découverte  newtonienne,  loin  d'impliquer  un  espace  partes  extra  partes  donne  à 
l'étendue pour  essence d'avoir  chacun de ses points  reliés  par  sa  masse  à tous les 
autres;  quant  à  la  chose  pensante,  loin  d'être  un  point  d'unification,  elle  porte  au 
contraire la marque du morcellement, lequel se démontre, en quelque sorte, dans tout 
le développement de la logique moderne, aboutissant à faire de la  res  cogitans  non 
point un sujet mais une combinatoire de notations.
Faire porter donc, la négation - cette négation que je suis en train d'essayer de faire 
surgir  -  sur  la  réunion  du  je  pense  et  du  je  suis  revient  à  prendre  acte  de  ces 
conséquences et à les traduire en écrivant qu'il n'y a point d'Autre. Le sigle S (Abarré) 
revient en effet à constater qu'il n'y a nul lieu où s'assure la vérité constituée par la 
parole; nulle place n'y justifie la mise en question par des mots de ce qui n'est que mot,  
toute la dialectique du désir, et le réseau de marques qu'elle forme, se creusant dans  
l'intervalle entre l'énoncé et l'énonciation.
Donc tout ce qui se fonde seulement sur un recours à l'Autre est frappé de caducité. 
Seul peut y subsister ce qui prend la forme d'un raisonnement par occurrence. La non 
existence de l'Autre dans le champ des mathématiques correspond, en effet, à un usage 
limité dans l'emploi des signes, c'est l'axiome de spécification et la possibilité du va-
et-vient entre ce qui est établi et ce qui est articulé. L'Autre est donc un champ marqué  
de la même finitude que le sujet lui-même. Ce qui fait dépendre le sujet des effets du 
signifiant, fait, du même coup, que le lieu où s'assure le besoin de vérité est lui-même 
fracturé en ses deux phases de l'énoncé et de l'énonciation. C'est pourquoi la réunion 
du  je pense  et du  je suis,  quoique nécessaire, doit être en son principe niée de cette 
négation fondamentale.
Il ne devrait pas vous échapper que cette négation, qui ne nous fournit pour le moment  
qu'un modèle vide, est en fait induite par la sexualité, telle qu'elle est vécue et telle  
qu'elle opère.
-191-

191



SEMINAIRE 15

J'en viens ainsi à ma cinquième partie: forclusion et déni.
On peut en effet la présenter comme - la sexualité en général telle qu'elle est vécue et  
telle qu'elle opère - un : se défendre de donner suite à cette vérité qu'il n'y a point  
d'Autre. C'est que ce modèle s'étaye, en fait, sur cette vérité de l'objet a qui est en  
définitive à rapporter à la castration, puisque le phallus, comme son signe, représente  
justement la possibilité exemplaire du manque d'objet.
Or ce manque est inaugural pour l'enfant lorsqu'il découvre avec horreur que sa mère 
est castrée, et la mère ne désigne rien de moins que cet Autre qui est mis en question à 
l'origine de toute opération logique.
Aussi la philosophie, et toute tentative pour rétablir dans la légitimité un univers du 
discours consiste, une fois qu'elle s'est donnée par l'écriture une marque, à la raturer 
dans l'Autre, à présenter cet Autre comme non affecté par la marque.
Or cette marque qui permet ce rejet dans le symbolique n'est, en fait, que le tenant lieu 
de cette trace inscrite sur le corps même qu'est la castration. Il est donc ici possible de 
présenter cette forclusion de la marque du grand Autre comme un refus motivé et sans 
cesse repris de ce qui constitue un acte. Mais cet acte, pris lui-même dans la logique  
régie par la négation - cette négation fondamentale - n'est pas lui-même une positivité; 
vous vous en doutez. Il ne peut, en fait, qu'être inféré à partir de cette autre opération  
logique qu'est le déni, lequel consiste certes à mettre entre parenthèses la réalité du 
compromis et la grammaire qui s'y fonde, mais qui n'en récolte pas moins cette autre 
conséquence, du fait que le grand Autre soit barré : la disjonction entre le corps et la 
jouissance.
Si en effet l'objet a est forclos dans la marque par le philosophe, il est identifié comme 
lieu de la jouissance par le pervers, mais il  apparaît  justement alors comme partie 
d'une totalité qui n'est pas assignable puisqu'il n'y a point d'Autre. Et le pervers se croit  
obligé,  comme  le  philosophe,  de  s'inventer  une  figure  manifestement  théiste,  par 
exemple  celle,  chez  Sade,  de  la  méchanceté  absolue  dont  le  sadique  n'est  que  le 
servant. S'il n'y a point d'Autre, c'est bien parce que l'une et l'autre positions sont inte-
nables. Le couple homme-femme qui est positivé dans un cas, celui du philosophe, le 
couple  a grand Autre,  qui  est  positivé dans l'autre,  sont  deux façons parallèles  de  
refuser l'acte sexuel tantôt pensé comme réel et impossible, tantôt comme possible et  
irréel.
-192-

192



SEMINAIRE 15

Il  reste  sans  doute  une  troisième  forme,  celle  du  passage  à  l'acte.  Il  ne  faut  pas 
s'imaginer  que  ce  saut  nous  fait  sortir  de  l'aliénation  ci-devant  décrite.  Il  va  au 
contraire nous permettre d'en articuler les termes de façon encore plus rigoureuse.
Je vais pour cela passer à la seconde partie de l'équivalence ou je ne pense pas ou je ne  
suis pas.
Et cette sixième partie s'intitulera: la grammaire ou la logique.
La non réunion dans l'Autre du  je pense  et du  je suis  se traduit simplement en une 
disjonction entre deux non sujets : je ne pense pas ou 1.e ne suis pas.
Aussi, sans plus parler d'acte, il serait peut-être utile d'en rester encore au modèle vide. 
Cela va nous permettre de faire la théorie de cette négation du sujet, que la négation 
du  grand  Autre  suppose,  et  va  nous  donner  la  possibilité  de  mieux  articuler  les 
disjonctions entre grammaire et logique, en fixant à la grammaire son statut.
Ce que la  logique nous donne à  penser,  c'est  que nous n'avons pas  le  choix,  très 
précisément en ceci : à partir du moment où le je a été choisi comme instauration de 
l'être, c'est vers le je ne pense pas que nous devons aller, car la pensée est constitutive 
d'une interrogation sur le non-être justement, et c'est à cela qu'il est mis un terme avec 
l'inauguration du  je  comme sujet du savoir dans le cogito. Aussi la négation qui se 
donne à penser dans l'aliénation n'est plus celle à l’œuvre dans le refus de la question 
de l'être,  mais  celle  qui,  portant  sur  l'Autre  qui  en surgit,  porte  sur  le  je  qui  s'en 
retranche.
Or, connexe au choix du  je ne pense pas,  quelque chose surgit dont l'essence est de 
n'être  pas je.  Ce  pas je,  c'est le Ça, lequel peut se définir par tout ce qui,  dans le 
discours,  n'est  pas  je,  c'est-à-dire  précisément  par  tout  le  reste  de  la  structure 
grammaticale.
En effet, la portée du cogito se réduit à ceci que le je pense fait sens, mais exactement 
de  la  même  façon  que  n'importe  quel  non-sens  pourvu  qu'il  soit  d'une  forme 
grammaticalement correcte. La grammaire n'est plus, dans cette logique régie par la 
négation portant tour à tour sur l'Autre et sur le sujet, qu'une branche de l'alternative 
ou est pris ce sujet quand il passe à l'acte, et si elle se définit par tout ce qui, dans le 
discours, n'est pas je, c'est bien parce que le sujet en est l'effet.
-193-

193



SEMINAIRE 15

C'est très précisément en cela que le fantasme n'est autre qu'un montage grammatical 
où s'ordonne suivant divers renversements le destin de la . pulsion,  à  telle 
enseigne qu'il n'y a pas d'autre façon de faire fonctionner le  je  dans sa relation au 
monde qu'à la faire passer par cette structure grammaticale, mais aussi que le sujet, en 
tant que je, est exclu du fantasme, comme il se voit dans « un enfant est battu » où le 
sujet n'apparaît comme sujet battu que dans la seconde phase, et cette seconde phase  
est une reconstruction signifiante de l'interprétation. Il est important de le noter, de 
même que la réalité, ce compromis majeur sur lequel nous nous sommes entendus, est 
vide, de même le fantasme est clos sur lui-même,  le sujet qui passe à l'acte ayant  
basculé en son essence de sujet dans ce qui reste comme articulation de la pensée, à  
savoir l'articulation grammaticale de la phrase.
Mais ce concept de grammaire pure, loin de s'articuler comme dans Husserl,  avec la 
logique de la contradiction, laquelle s'articule à son tour sur une logique de la vérité,  
dans la mesure où ces concepts de logique et de grammaire tels que je suis en train de 
les faire fonctionner ici, dans la mesure où cette grammaire pure permet de bien situer  
les fantasmes et le moi  qui  en est  la matrice,  ce concept  de grammaire  donc doit  
fonctionner de façon inverse, c'est-à-dire permettre de constater qu'il y a de l'agram-
matical,  quelque chose que  Husserl  rejetterait donc qui est quand même encore du 
logique, et que la langue bien faite du fantasme ne peut empêcher ces manifestations 
de vérité que sont le mot d'esprit, l'acte manqué ou le rêve, manifestations par rapport 
auxquelles le sujet ne peut se situer que du côté d'un je ne suis pas.
En effet, ce dont il s'agit dans l'inconscient, qu'il faut donc distinguer du Ça, ne relève  
pas  de  cette  absence  de  signification  où  nous  laisse  la  grammaire  puisqu'il  se 
caractérise par la surprise, qui est bien un effet de sens, et cette surprise que toute 
interprétation véritable fait immédiatement surgir a pour dimension, pour fondement, 
la  dimension  du  je  ne  suis pas.  C'est  en ce lieu où  je  ne suis  pas  que la logique 
apparaît toute pure, comme non grammaire, et que le sujet s'aliène à nouveau en un 
pensechose,  ce  que  Freud  articule  sous la  forme de représentation de choses  dont 
l'inconscient,  qui  a  pour  caractéristique de traiter  les  mots  comme  des  choses,  est  
constitué.
En effet, si Freud parle des pensées du rêve, c'est que, derrière ces -194-

194



SEMINAIRE 15

séquences agrammaticales, il y a une pensée dont le statut est à définir, en ce qu'elle  
ne  peut  dire  ni  donc  je  suis  ni  donc  je  ne  suis  pas,  et  Freud  articule  cela  très 
précisément quand il dit que le rêve est essentiellement égoïstique, cela impliquant 
que le Ich du rêveur est dans tous les signifiants du rêve et y est absolument dispersé,  
et que le statut qui reste aux pensées de l'inconscient est celui d'être des choses.
Ces choses cependant se rencontrent et sont prises dans un je logique qui constitue la 
fonction du renvoi et qui se lit à travers des décalages par rapport au je grammatical 
justement, et c'est à cela que sert ce  je  grammatical, de même que le rébus se lit et 
s'articule par rapport à une langue déjà constituée. C'est en tous les cas sur ce je non 
grammatical  que  s'appuie  le  psychanalyste,  et  chaque  fois  qu'il  fait  fonctionner 
quelque chose comme Bedeutung,  faisant comme si les représentations appartenaient 
aux choses elles-mêmes, et faisant surgir ainsi ces trous dans le je du je ne suis pas où  
se manifeste ce qui concerne l'objet  a.  Car, en définitive, ce que toute la logique du 
fantasme vient suppléer, c'est l'inadéquation de la pensée au sexe ou l'impossibilité  
d'une subjectivation du sexe. C'est cela la vérité du je ne suis pas.
Le langage,  en effet,  qui réduit la polarité sexuelle à un  avoir ou n'avoir pas -  la 
connotation phallique - fait mathématiquement défaut quand il s'agit d'articuler cette 
négation que je suis en train d'élucider, cette négation qui est celle, en définitive, qui 
fonctionne dans la castration.
Or, c'est le langage qui structure le sujet comme tel et, dans les pensées du rêve où les 
mots sont traités comme des choses, nous aurons en ce point carrément affaire à une 
lacune, à une syncope dans le récit. Ainsi, alors que le pas je du ça de la grammaire 
tourne autour de cet objet noyau où nous pouvons retrouver l'instance de la castration, 
le pas je de l'inconscient est simplement représenté comme un blanc, comme un vide 
par rapport à où se réfère tout le je logique de la Bedeutung. C'est en ce point précis 
que se fait sentir la nécessité de rabattre la logique sur la grammaire et d'articuler, au 
moyen de la répétition, la possibilité d'un effet de vérité, effet de vérité où l'échec de la 
Bedeutung à articuler le sexe fait apparaître le - petit phi.
Or ce qui donne la possibilité de penser le sujet en tant que produit de la grammaire ou 
en tant qu'absence référée par la logique, c'est le concept de répétition tel qu'il  est  
articulé par Freud dans le terme de -195-

195



SEMINAIRE 15

' Wiederholungszwang.  Cela  nous  oblige  à  introduire  le  modèle  vide  de 
l'aliénation  dans  l'élément  d'une  temporalité  que  le  concept  d'acte  permet  seul  de 
cerner.
Ma septième partie : l'aliénation et l'acte.
C'est  dans la  mesure  où l'objet  a  peut  être  pensé comme  réel,  c'est-à-dire  comme 
chose, que le rapport du sujet à la temporalité peut être élucidé à travers précisément 
les rapports de la répétition au trait unaire. Nous restons donc dans l'élément d'une 
logique où temporalité et trace se conjoignent, dans une tentative pour structurer le 
manque sous la forme d'une archéologie où répétition et décalage se succèdent.
Dans Freud même, la répétition n'a, en effet, rien à faire avec la mémoire où la trace a 
justement  pour  effet  la  non  répétition.  Un  micro-organisme  doué  de  mémoire  ne 
réagira pas à un excitant la seconde fois comme la première. C'est l'atome de mémoire. 
Au contraire dans une situation d'échec qui se répète par exemple, la trace a une tout  
autre fonction : la situation première n'étant pas marquée du signe de la répétition, on  
doit dire que si elle devient la situation répétée, c'est que la trace se réfère à quelque 
chose de perdu du fait la répétition, et nous retrouvons ici l'objet a.
C'est pourquoi ce qui se présente comme décalage dans la répétition même n'a rien à 
faire avec la similitude ou la différence, et nous retrouvons ici, dans le champ du sujet,  
le trait unaire comme repère symbolique. Celui-ci, je le rappelle, permet d'identifier  
des objets aussi hétéroclites que possible, tenant pour nulle jusqu'à leur différence de 
nature la plus expresse, pour les énumérer comme éléments d'un ensemble. Mais il 
faut descendre dans le temps pour constater d'une part, que la vérité ainsi obtenue et  
qui n'est autre que ce que les mathématiciens appellent effectivité, d'où le fait qu'un 
modèle permette d'interpréter un domaine, cette vérité n'a aucune prise sur le réel. En 
revanche, nous retrouvons ici le modèle de l'aliénation qui pourrait s'imager sous la 
forme d'un K ce n'est ni pareil ni pas pareil ». Or ce n'est là rien d'autre que le graphe 
de  la  double  boucle  qui  sert  à  représenter  depuis  fort  longtemps  dans  Lacan  la  
solidarité d'un effet directif à un effet rétroactif. Ce rapport tiers se retrouve, en effet,  
qui nous permet de faire surgir le trait unaire qu'en passant du 1 au 2 qui constitue la 
répétition  du  l,  se  présente  un  effet  de  rétroaction  où  le  1  revient  comme  non 
numérable, comme un en plus ou un en trop.
-196-

196



SEMINAIRE 15

Il en est de même dans toute opération signifiante où le trait dont se sustente ce qui est  
répété dans la marque, revient en tant que répétant sur ce qu'il répète, pour peu que le 
sujet comptant ait à se compter lui-même dans la chaîne, et c'est justement ce qui a  
lieu dans le passage à l'acte.
Il  y a en effet correspondance entre l'aliénation comme choix inéluctable du  je ne 
pense pas et la répétition comme choix inéluctable du passage à l'acte.
En effet, l'autre terme impossible à choisir est l'acting out corrélatif du je ne suis pas.  
C'est que l'acte, loin de se définir comme quelque manifestation de mouvement allant 
de la décharge motrice au détour du singe pour attraper une banane, cet acte ne peut se 
définir que par rapport à la double boucle où la répétition en vient à fonder le sujet, 
cette fois comme effet de coupure.
Je vous rappelle ici quelques repères topologiques. La bande de  Moebius  peut être 
prise comme symbolique du sujet; une double boucle en constitue le pôle unique. Or 
une division médiane de cette bande la supprime mais engendre une surface applicable 
sur un tore. Or la coupure qui engendre cette division suit le tracé de la double boucle, 
et l'on peut dire que l'acte est en lui-même la double boucle du signifiant. L'acte se 
donne  en  effet  comme  le  paradoxe  d'une  répétition  en  un  seul  trait,  et  cet  effet 
topologique permet de présenter que le sujet dans l'acte soit identique à son signifiant, 
ou que la répétition intrinsèque à tout acte s'exerce au sein de la structure logique par  
l'effet de rétroaction.
L'acte est donc le seul lieu où le signifiant a l'apparence ou même la fonction de se 
signifier lui-même, et le sujet dans cet acte est représenté comme l'effet de la division 
entre le répétant et le répété qui sont pourtant identiques.
Pour  bien  voir  que  cette  structuration  de  l'acte  vient  remplir  le  modèle  vide  de 
l'aliénation, il nous faut encore faire un dernier pas. Freud, dans son texte Au-delà du 
principe de plaisir  met  en place cette conjonction basale pour toute la logique du 
fantasme entre la répétition et la satisfaction. Ici, en effet, la compulsion de répétition 
englobe le fonctionnement du principe de plaisir, c'est en ceci qu'il n'y a rien dans ce 
matériel inanimé que la vie rassemble, que la vie ne rende à son domaine de l'inanimé,  
mais elle ne le rend qu'à sa manière, nous dit Freud; cette manière, c'est -197-

197



SEMINAIRE 15

de repasser par les chemins qu'elle a parcourus, la satisfaction étant à définir comme 
justement le fait de repasser par ces mêmes chemins.
Or, nous venons de le voir, la répétition en tant qu'elle engendre le sujet comme effet  
de la coupure ou comme effet du signifiant est liée à la chute inéluctable de l'objet a,  
si bien que la métaphore du chemin est radicalement inadéquate. De plus, le modèle de 
la  satisfaction  que  Freud  nous propose n'est  pas  assurément  un modèle  organique 
celui,  par exemple,  de la réplétion d'un besoin comme le boire ou le dormir où la 
satisfaction se définit  justement comme non transformée par l'instance subjective - 
nous  n'avons  pas  affaire  à  cette  solidarité  d'un  effet  actif  et  rétroactif  -  mais 
précisément le point où la satisfaction s'avère la plus déchirante pour le sujet, celle de 
l'acte sexuel, et c'est par rapport à cette satisfaction que toutes les autres sont à mettre  
en dépendance au sein de la structure. C'est en ce point que la boucle se ferme; dans la  
lecture que je vous propose, la conjonction de la satisfaction sexuelle et de la répéti-
tion n'en fonctionne pas moins comme un axiome inexorable, puisque rien de moins  
qu'un fleuve de boue menacerait quiconque s'en écarte.
C'est que nous n'avons affaire, encore une fois, qu'à une nouvelle traduction du S (AI) 
dont nous avons déjà donné divers équivalents, et qui vient ici reprendre la disjonction 
entre  le  corps  et  la  jouissance  sous  la  forme  d'une  disjonction  temporelle  entre 
satisfaction obtenue et répétition poursuivie.
On comprend mieux maintenant que, si cette satisfaction passe par ce qui se donne 
comme un acte, celui-ci ne peut être pensé comme acte qu'en fonction de l'ambiguïté  
inéluctable de ses effets. Si un acte se présente comme coupure, c'est dans la mesure  
où  l'incidence  de  cette  coupure  sur  la  surface  topologique  du  sujet  en  modifie  la 
structure ou au contraire la laisse identique. Dès lors, nous retrouvons ici la liaison 
structurale  entre  l'acte  et  le  registre  de  la  Verleugnung.  Il  s'agit  en  effet,  sous  ce 
concept de penser le labyrinthe de la reconnaissance par un sujet, d'effets qu'il ne peut 
reconnaître puisqu'il est tout entier comme sujet transformé par son acte. Le passage à 
l'acte n'est donc, par rapport à la répétition, qu'une sorte de  Verleugnung  avouée, et 
l'acting out une sorte de Verleugnung déniée.
C'est un redoublement - Verleugnung déniée - que je présente
comme corrélatif au niveau du sujet du redoublement de la méconnais-198-

198



SEMINAIRE 15

sance  par  laquelle  j'ai  défini  la  dénégation  freudienne.  Et  cette  alternative  de 
l'aliénation est encore une fois à mettre précisément en rapport avec le a que le sujet 
de l'acte sexuel est nécessairement, puisqu'il y entre comme produit, et qu'il ne peut 
qu'y répéter la scène oedipienne, c'est-à-dire la répétition d'un acte impossible.
Si vous m'avez suivi, et sans qu'il soit nécessaire de reprendre tout ce qui a été dit ici 
même sur l'impossibilité de donner au signifiant homme et femme une connotation 
assignable, il est maintenant devenu évident que la formule  l'inconscient ne connaît  
pas la contradiction est rigoureusement identique à celle tout aussi captieuse mais plus 
adéquate suivant laquelle il n'y a pas d'acte sexuel.
[Applaudissements].
-Jacques Lacan: Je me réjouis que ces applaudissements prouvent que ce discours ait 
été de votre goût. C'est tant mieux. Au reste, même s'il ne l'avait pas été, il n'en restait 
pas moins ce qu'il est, c'est-à-dire excellent. Je dirai même plus. Je ne voudrais pas 
tellement le laisser apporter des rectifications et perfectionnements que l'auteur pourra 
y apporter. Je veux dire que, tel qu'il est, il a son intérêt et que, pour tous ceux qui ont 
assisté à la séance d'aujourd'hui,  il  sera certainement  très important  de pouvoir  s'y 
référer pour tout ce que je dirai dans la suite.
Maintenant,  ma fonction étant justement,  du fait  de la place que j'ai  définie tout à  
l'heure, de ne pas exclure tel ou tel appel à l'intérêt au niveau de ce que j'ai appelé à  
l'instant le goût,  j'y ajouterai  simplement  quelques mots de remarques.  Je souligne 
expressément qu'en dehors des personnes qui sont déjà invitées pour être d'ores et déjà 
en  possession  d'une  carte,  aucune  personne  ne  sera  invitée  aux  deux  derniers 
séminaires fermés si elle ne m'a pas envoyé dans huit jours quelque question dont je 
n'ai nul besoin de préciser comment je la trouverai pertinente ou pas pertinente - à la 
vérité je suppose qu'elle ne peut  être que pertinente du moment  qu'elle m'aura été 
envoyée!
Je vais faire la remarque suivante. On a parlé ici de nouvelle négation. Il va s'agir en 
effet de rien d'autre, dans les séminaires qui vont venir, que de l'usage précisément, de 
la négation, ou très précisément de ceci, c'est comment ce pas de la logique qui a été 
constitué par l'introduction de ce -199-

199



SEMINAIRE 15

qu'on appelle de la façon la plus grossièrement impropre, j'ose le dire, et  je pense 
qu'aucun logicien sensible ne me contredira, les « quantificateurs » - contrairement à  
ce que le mot semble indiquer, ce n'est essentiellement pas de la quantité qu'il s'agit  
dans cet usage des quantificateurs - par contre j'aurai à vous produire, et ceci dès la 
prochaine fois, l'importance qu'il y a - au moins d'une façon très éclairante, d'avoir été 
liée au tournant qui a fait apparaître la fonction de quantificateur - dans le terme de la 
double négation précisément en ceci qui est à notre portée - il est bien singulier que ce 
soit au niveau de la grammaire que ce soit le plus sensible - qu'il n'est d'aucune façon 
possible de s'acquitter de ce qu'il en est de la double négation en disant par exemple  
qu'il s'agit là d'une opération qui s'annule, et qu'elle nous ramène et nous rapporte à la 
pure et simple affirmation. En effet, ceci est déjà présent et tout à fait sensible, fût-ce  
au niveau de la logique d'Aristote, pour autant qu'à nous mettre en face des quatre 
pôles constitués par l'universel, le particulier, l'affirmatif et le négatif, elle nous montre 
bien qu'il y a une autre position, celle de l'universel et du particulier, en tant qu'elles 
peuvent se manifester par cette opposition de l'universel et du particulier par l'usage 
d'une négation, ou que le particulier peut être défini comme un pas tous et que ceci est 
véritablement à la portée de notre main et de nos préoccupations.
Dans le moment où nous sommes de notre énoncé sur l'acte psychanalytique, est-ce 
que c'est la même chose de dire que tout homme n'est pas psychanalyste - principe de 
l'institution des sociétés qui  portent  ce nom - ou de dire que tout  homme est  non 
psychanalyste?
Ce n'est absolument pas la même chose. La différence réside précisément dans le pas 
tous  qui  fait  passer  le  fait  que  nous  mettons  en  suspens,  que  nous  repoussons 
l'universel, ce qui introduit la définition, en cette occasion, du particulier.
Ce n'est pas aujourd'hui que je vais pousser plus loin ce dont il s'agit dans l'occasion, 
mais il est bien clair qu'il s'agit là de quelque chose que j'ai d'ores et déjà indiqué, qui  
vous est  déjà amorcé par plusieurs traits  de mon discours,  quand j'ai  par exemple 
insisté sur ceci que, dans la grammaire, le sujet de l'énonciation n'était nulle part plus 
sensible que dans l'usage de ce  ne  que les grammairiens ne savent pas - parce que 
naturellement, les grammairiens sont des logiciens, c'est ce qui les perd, cela nous 
laisse de l'espoir que les logiciens aient une toute petite idée de la grammaire ;
-200-

200



SEMINAIRE 15

c'est en quoi nous mettons justement ici notre espoir, c'est-à-dire que c'est cela qui 
nous  ramène  au  champ  psychanalytique  -  bref  ils  appellent  ce  ne  explétif,  qui 
s'exprime si bien dans l'expression par exemple : je serai là - ou je ne serai pas là -  
avant qu'il  ne  vienne, employé dans un sens qui veut dire exactement : avant qu'il 
vienne; car c'est là uniquement que ça prend son sens, cet « avant qu'il ne vienne », qui 
introduit ici la présence de moi en tant que sujet de l'énonciation c'est-à-dire en tant 
que ça m'intéresse, c'est d'ailleurs là qu'il est indispensable, que je suis intéressé à ce  
qu'il vienne ou à ce qu'il ne vienne pas.
Il  ne faut  pas croire que ce  ne  soit  saisissable que là,  dans ce point  bizarre de la 
grammaire française où on ne sait qu'en faire et où aussi bien on peut l'appeler explétif  
ce qui ne veut pas dire autre chose que ceci que après tout ça aurait le même sens si on  
ne s'en servait pas.
Or, précisément, tout est là : ça n'aurait pas le même sens. De même dans cette façon 
qu'il y a d'articuler la quantification qui consiste à en séparer les caractéristiques, et 
même, pour bien marquer le coup, à ne plus exprimer la quantification que par ces 
signes écrits qui sont le   pour l'universel et le  pour le particulier.
Ceci suppose que nous l'appliquions à une formule qui, mise entre parenthèses, peut 
être en général symbolisée par ce qu'on appelle fonction. Quand nous essayons de 
faire la fonction qui correspond à la proposition prédicative, c'est bien par là que les 
choses se sont introduites dans la logique puisque c'est là-dessus que repose le premier 
énoncé  des  syllogismes  aristotéliciens,  nous  sommes  amenés,  cette  fonction,  à 
l'introduire, tout au moins disons qu'historiquement elle s'est introduite à l'intérieur de 
la parenthèse affectée par le quantificateur, très précisément au niveau du premier écrit  
ou Peirce a poussé en avant l'attribution à Mitchell - qui d'ailleurs n'avait pas dit tout à 
fait ça - d'une formulation qui est celle-ci : pour dire que tout homme est sage, nous 
mettons le quantificateur   - il n'était pas admis comme algorithme à l'époque, mais 
qu'importe - et nous mettons dans la parenthèse (-h + s) - c'est-à-dire la réunion, la non 
confusion,  contraire  de  l'identification,  je  l'écris  sous  la  forme  qui  vous  est  plus 
familière : v, donc nous avons : (-h +v s) ce qui veut dire que, pour tout objet i, il est 
ou bien non homme, ou bien sage.
Tel  est  le  mode  significatif  sous  lequel  s'introduit  historiquement  et  d'une  façon 
qualifiée l'ordre de la « quantification », mot que je ne pro-201-

201



SEMINAIRE 15

noncerai jamais qu'entre guillemets jusqu'au moment où il me viendra quelque chose,  
que la visitation, la même que quand j'ai donné son titre à ma petite revue, fera peut-
être admettre par les logiciens je ne sais quelle qualification qui serait tellement plus 
saisissante que «quantification» qu'on pourrait peut-être la suppléer.
Mais,  à la vérité,  je  ne peux à cet  égard que me laisser moi-même  en attente,  en  
gésine; cela me viendra tout seul ou cela ne me viendra jamais. Quoi qu'il en soit, vous 
retrouverez  là  ce  point  d'accent  que  j'ai  déjà  introduit  précisément  à  propos  d'un 
schéma qui est de la période où Peirce était en quelque sorte lui aussi en gésine de la  
quantification, à savoir ce qui m'a permis, dans le schéma quadripartite que j'ai inscrit  
l'autre jour concernant l'articulation de tout trait est vertical  avec ceci que je vous ai 
fait remarquer, que c'est proprement sur le fait de reposer sur le pas de trait que toute 
l'articulation de l'opposition de l'universel, du particulier, de l'affirmatif et du négatif 
se  basait  dans  le  schéma  tout  au  moins  qui  était  alors  donné  par  Peirce,  schéma 
peircien que j'ai mis depuis longtemps en avant de certaines articulations, autour dupas 
de sujet, autour de l'élimination de ce qui fait l'ambiguïté de l'articulation du sujet dans 
Aristote, encore que, quand vous lisez Aristote, vous voyez qu'il n'y a aucune espèce 
de doute que la même mise en suspens du sujet était d'ores et déjà là accentuée, que  
l'upokeimenon ne se confond nullement avec l'ousia.
C'est autour de cette mise en question du sujet comme tel, à savoir sur la différence  
radicale concernant cette sorte de négation qu'il conserve à l'égard de la négation en  
tant qu'elle se porte sur le prédicat, c'est là autour que nous allons pouvoir faire tourner  
quelques points essentiels en des sujets qui nous intéressent tout à fait essentiellement,  
à savoir celui dont il s'agit, dans la différence de ceci que pas tous ne sont psychana-
lystes  -  non  licet  omnibus psychanalytas esse - ou  bien:  il  n'en est  aucun qui  soit 
psychanalyste.
Pour certains qui peuvent trouver que nous sommes dans une forêt qui n'est pas la 
leur, je ferai tout de même remarquer quelque chose quant au sujet de ce rapport, de ce 
grand nœud, de cette boucle qu'a tracée notre ami Jacques Nassif, en réunissant ceci, 
ce fait si troublant que Freud a énoncé quand il a dit que l'inconscient ne connaît pas la 
contradiction, qu'il ait osé, comme ça, lancer cette arche, ce pont, à ce point-cœur de la  
-202-

202



SEMINAIRE 15

logique du fantasme,  sur lequel  s'est  terminé  mon discours de l'année dernière,  en 
disant qu'il n'y a pas d'acte sexuel.
Il y a bien là un rapport, et le rapport le plus étroit, de cette béance du discours dont il 
s'agit, de représenter les rapports du sexe avec cette béance pure et simple qui s'est 
définie  du progrès  pur  de la  logique elle-même,  car  c'est  par  un procès  purement 
logique qu'il se démontre - et je vous le rappellerai incidemment pour ceux qui n'en 
auraient pas la moindre idée - qu'il n'y a pas d'univers du discours - bien sûr, pour le 
discours, il est exclu, le pauvre, qu'il s'aperçoive qu'il n'y a pas d'univers -, mais c'est 
justement  là  la  logique  qui  nous  permet  de  démontrer  de  façon  très  aisée,  très 
rigoureuse et très simple qu'il ne saurait y avoir d'univers du discours.
Ce  n'est  donc  pas  parce  que  l'inconscient  ne  connaît  pas  la  contradiction  que  le 
psychanalyste est autorisé à se laver les mains de la contradiction, ce qui, je dois le 
dire d'ailleurs, ne le concerne que d'une façon tout à fait lointaine; je veux dire que, 
pour lui, cela lui semble le cachet, le blanc-seing, l'autorisation donnée à couvrir de 
toutes les façons qui lui conviennent, à couvrir de son autorité, la confusion pure et  
simple.
Là est le ressort autour de quoi tourne cette sorte d'effet de langage qu'implique mon 
discours. J'illustre. Ce n'est pas parce que l'inconscient ne connaît pas la contradiction; 
ce n'est pas étonnant, nous le touchons du doigt, comment ça se fait; ça ne se fait pas  
n'importe comment; tout de suite je le touche à ceci parce que c'est au principe même 
de ce qui est inscrit dans les premières formulations de ce dont il s'agit concernant 
l'acte  sexuel;  c'est  que  l'inconscient,  nous  dit-on,  c'est  ça,  l'Oedipe,  le  rapport  de 
l'homme et de la femme, il le métaphorise; c'est cela que nous trouvons au niveau de 
l'inconscient dans les rapports de l'enfant et de la mère; le complexe d'Œdipe, c'est ça 
d'abord,  c'est  cette  métaphore.  Ce n'est  tout  de  même  pas  une raison pour  que le 
psychanalyste ne les distingue pas, ces deux modes de présentation. Il est même là 
pour  ça,  expressément.  Il  est  là  pour  faire  entendre  à  l'analysant  les  effets  
métonymiques de cette présentation métaphorique.
Il  peut  même,  plus  loin,  être  l'occasion  de  confirmer  sur  tel  objet  le  ressort 
contradictoire inhérent à toute métonymie, le fait qu'il en résulte que le tout n'est que 
le fantôme de la partie, de la partie en tant que [réelle ?]. Le couple n'est pas plus un 
tout que l'enfant n'est une partie de la mère. -203-

203



SEMINAIRE 15

Voilà ce que rend sensible la pratique psychanalytique, et c'est profondément la vicier, 
qu'au nom du fait que c'est de cela qu'il s'agit, d'affirmer le contraire, c'est-à-dire de 
désigner dans les rapports de l'enfant et de la mère ce qui ne se trouve pas ailleurs, là  
où on s'attendrait à le trouver, à savoir l'unité fusionnelle dans la copulation sexuelle. 
Et c'est d'autant plus erroné de le représenter par les rapports de l'enfant et de la mère,  
qu'au niveau de l'enfant et de la mère, cela existe encore moins.
J'ai assez souligné la chose en faisant remarquer que c'est une pure fantaisie de l'heure 
psychanalytique que d'imaginer que l'enfant est si bien que ça là-dedans, qu'est-ce que 
vous en savez? Il y a une chose certaine, c'est que la mère ne s'en trouve pas forcément  
tout ce qu'il y a de plus à l'aise et qu'il arrive même un certain nombre de choses sur 
lesquelles je n'ai pas à insister, qu'on appelle les incompatibilités foeto-maternelles, 
qui montrent assez que ce n'est pas du tout clair que ce soit la base biologique qu'il  
faille tout naturellement se représenter comme étant le point de l'unité béatifique.
Aussi bien ai-je besoin de vous rappeler à cette occasion - parce que c'est la dernière,  
peut-être - que dans les estampes japonaises, c'est-à-dire à peu près les seules Oeuvres 
d'art  fabriquées,  écrites,  qu'on  connaisse  où  quelque  chose  soit  tenté  pour  nous 
représenter  ce  qu'il  ne  faudrait  pas  croire  du  tout  que  je  déprécie  :  la  fureur  
copulatoire. Il faut dire que ce n'est pas à la portée de tout le monde. Il faut être dans 
un  certain  ordre  de  civilisation  qui  ne  s'est  jamais  engagée  dans  une  certaine 
dialectique  que  j'essaierai  de  vous  définir  plus  précisément  un  jour  incidemment  
comme étant la chrétienne. Il est très étrange que, chaque fois que vous voyez ces 
personnages qui s'étreignent de façon si véritablement saisissante et qui n'a rien à faire 
avec  l'esthétisme  véritablement  dégueulasse  qui  est  celui  des  habituelles 
représentations de ce qui se passe à ce niveau dans notre peinture, chose curieuse,  
vous avez très souvent,  presque toujours, dans un petit  coin de l'estampe,  un petit 
personnage tiers; quelquefois ça a l'air d'être un enfant, et peut-être même que l'artiste, 
histoire de rire un peu - car après tout, vous allez voir que peu importe comment on le 
représente -, ce troisième personnage, nous nous doutons que ce dont il s'agit là, c'est 
justement de quelque chose qui supporte ce que j'appelle l'objet a, et très précisément 
sous la forme où il est là vraiment substantiel, où il fait qu'il y a dans la copulation  
interhumaine ce quelque -204-

204



SEMINAIRE 15

chose d'irréductible qui est précisément lié à ceci que vous ne la verrez jamais arriver 
à sa complétude, et qui s'appelle tout simplement le regard. Et c'est pour ça que ce  
petit  personnage  est  quelquefois  un  enfant  et  quelquefois,  tout  à  fait  bizarrement, 
énigmatiquement  pour  nous qui  reluquons ça  derrière  nos  lunettes,  simplement  un 
petit homme tout à fait homme, construit et dessiné avec les mêmes proportions que le 
mâle qui est là en action; simplement tout à fait réduit. Illustration sensible de ceci qui 
est véritablement basal et nous force à réviser le principe dit de non contradiction, au  
moins de ce qu'il en est du champ de ce dont il s'agit là, un point radical à l'origine de 
la pensée et qui s'exprimerait,  pour employer  une formule colloquial,  familière : « 
jamais deux sans trois ». Vous dites ça sans y penser. Vous croyez simplement que ça 
veut dire que si vous avez déjà eu deux emm... vous en aurez forcément un troisième.  
Non! Ce n'est pas ça du tout que ça veut dire! Ça veut dire que, pour faire deux, il faut  
qu'il y en ait un troisième.
Vous  n'avez  jamais  pensé  à  ça.  C'est  pourtant  là  dessus  qu'est  exigé  que  nous 
introduisons dans notre opération ce quelque chose qui tienne compte de cet élément 
intercalaire que nous allons pouvoir saisir, bien sûr, à travers une articulation logique,  
parce que si vous vous attendez à l'attraper dans la réalité, comme ça dans un coin, 
vous serez toujours floué, parce que précisément la réalité, comme chacun sait, elle est 
construite sur votre je, sur le sujet de la connaissance, et elle est précisément construite 
pour faire que vous ne le trouviez jamais.
Seulement nous, comme analystes, c'est notre rôle. Nous, nous en avons la ressource.
-205-

205



SEMINAIRE 15

206



SEMINAIRE 15

LEÇON XII 6 MARS 1968

 - P Je ne connais pas tout
- U J'ignore tout /de la poésie
- P I dont know everything
- U I dont know anything /about poetry
J'ai  écrit  Je  ne connais pas et  j'ignore.  Ce Je ne connais pas  et  ce j'ignore,  je les 
confronte  à  quelque  chose  qui  va me  servir  de  base  :  de  la  poésie.  Pour  plus  de 
rigueur, je dis que je pose que je ne connais pas équivaut à j'ignore. J'admets, je prends  
que la négation est incluse dans le terme j'ignore. Bien sûr, une autre fois, je pourrais 
revenir sur l'ignosco et sur ce qu'il indique très précisément dans la langue latine d'où 
il  nous  vient.  Mais  logiquement  je  pose  aujourd'hui  que  les  deux  termes  sont 
équivalents. C'est à partir de cette supposition que la suite va prendre sa valeur.
J'écris deux fois le mot tout. Ceux-là sont bien équivalents. Qu'en résulte-t-il ? Que, 
par l'introduction deux fois répétée à ces deux niveaux de ce terme identique, j'obtiens 
deux propositions de valeur essentiellement différente. Ce n'est pas la même chose de 
dire je ne connais pas tout de la poésie ou j'ignore tout de la poésie. De l'une à l'autre il  
y a la distance - je le dis tout de suite pour éclairer, puisque c'est nécessaire, où je veux  
en  venir  -  c'est  à  la  distinction  signifiante,  je  veux  dire  en  tant  qu'elle  peut  être  
déterminée  par  des  procédés  signifiants  entre  ce  qu'on  appelle  une  proposition 
universelle, pour s'expri- 207 -

207



SEMINAIRE 15

mer avec Aristote, et aussi bien d'ailleurs avec tout ce qu'il s'est prorogé de logique 
depuis.
Où est  donc le mystère  si  ces signifiants sont équivalents terme à terme? Mettons 
qu'ici nous l'ayons posé par convention, je le répète, ce n'est qu'un scrupule autour de 
l'étymologie de j'ignore; j'ignore veut dire bel et bien ce qu'il veut dire dans l'occasion 
: je ne sais pas, je ne connais pas. Comment cela aboutit-il à deux propositions dont 
l'une se présente bien comme se référant à un particulier de ce champ de la poésie (il y 
en a là-dedans que je ne connais pas; je ne connais pas tout de la poésie) et cette  
proposition bel et bien universelle, encore que négative : de tout ce qui est du champ 
de la poésie, je n'en connais rien, je n'entrave que couic (ce qui est le cas général).
Est-ce que nous allons nous arrêter à ceci qui, tout de suite, nous introduit dans la 
spécificité d'une langue positive, dans l'existence particulière du français qui, comme 
nous l'ont exposé dans leur temps des gens fort savants, présente de la duplicité des 
termes où s'y appuie la négation, à savoir que le  ne  qui semble le support suffisant, 
(adjonctif comme on dit) nécessaire et suffisant à la fonction négative, s'appuie, en 
apparence se renforce, mais peut-être après tout se complique de cette adjonction d'un 
terme dont  seul  l'usage de la langue nous permet de voir à quoi  il  sert.  Là-dessus 
quelqu'un qu'en marge je ne peux faire que de citer, à savoir un col, lègue 
psychanalyste et éminent grammairien du nom de Pichon, dans l'ouvrage qu'avec son 
oncle Damourette il a excogité sur la grammaire française, a introduit de fort jolies 
considérations, dans la ligne de ce qui était sa méthode et son procédé, concernant ce 
qu'il appelle la fonction plutôt discordantielle du ne et plutôt forclusive du pas. Il a dit 
là-dessus des choses fort subtiles et fort nourries de toutes sortes d'exemples pris à 
tous les niveaux et fort bien choisis sans, je pense, être dans l'axe qui, tout au moins  
pour nous, peut être d'une véritable importance.
Comment  cette  importance  est  déterminée  pour  nous,  c'est  ce  que  je  vous  ferai 
entendre, du moins je l'espère, par la suite, et pour l'instant à me référer simplement à 
cette spécificité de la langue française; je ne veux prendre que l'appui de ce quelque 
chose qui doit bien se produire ailleurs aussi, si il se produit dans notre langue, c'est 
que, par exemple, on pourrait soulever ceci; c'est que si le résultat de cet énoncé tenait 
par exemple au fait que nous puissions grouper le  pas tout,  auquel cas le sens de la 
-208-

208



SEMINAIRE 15

phrase reviendrait, rendant superflu, en quelque sorte, permettant d'élider, comme il 
arrive dans la conversation familière (je ne dis pas de supprimer,  d'élider,  de faire 
rentrer dans la gorge le ne) j'connais pas tout avec pas tout ensemble, ce serait la non 
séparabilité de la négation, que nous pouvons appeler incluse au terme de j'ignore, et 
qui serait là le ressort, et tout le monde serait bien content. Je ne vois pas pourquoi on  
ne se satisferait pas de cette explication s'il ne s'agissait, bien sûr, que de résoudre  
cette petite énigme; c'est drôle mais enfin ça ne va peut-être pas si loin que ça en a 
l'air.
Si, ça va plus loin, comme nous allons essayer de le démontrer en nous référant à une 
autre langue, la langue anglaise par exemple.
Essayons de partir de quelque chose qui correspond comme sens à la première phrase
I dont know everything about poetry
 et l'autre phrase
I don't know anything about poetry.
Ce qui va pourtant nous apparaître, en considérant les choses exprimées dans cette 
autre langue, c'est que, pour produire ces deux sens équivalents à la distance des deux 
premiers, l'explication que nous avons tout à l'heure évoquée du blocage des deux 
signifiants ensemble va se trouver obligatoirement inversée, car ce blocage du  pas 
avec le terme tout dans le premier exemple se trouve ici réalisé - au niveau signifiant 
j'entends - dans ce qui correspond à la seconde articulation, la seconde proposition, 
celle que nous avons qualifiée d'universelle.
Anything,  comme  chacun  sait,  est  en  effet  là  comme  l'équivalent  de  something,  
quelque chose qui se transforme en anything dans la mesure où c'est au titre négatif 
qu'il intervient.
Par conséquent, notre première explication n'est pas pleinement satisfaisante, puisque 
c'est  par  quelque  chose de tout  opposé,  c'est  par  un blocage fait  au  niveau de  la 
seconde  phrase,  celle  qui  réalise  dans  l'occasion  l'universelle,  que  se  produit  ce 
blocage,  ce détachement  également  ambigu d'ailleurs,  le  don't  ne disparaissant  pas 
pour autant pour obtenir ce sens, je n'entrave rien à la poésie.
Par contre c'est là où everything se trouve conjoint avec le I dont know, que se réalise 
le  premier  sens.  Ceci  est  bien  fait  pour  nous  faire  réfléchir  à  quelque  chose  qui 
n'intéresse rien de moins que, comme je vous -209-

209



SEMINAIRE 15

l'ai déjà dit, abattant mes cartes, ce dont il s'agit quant au mystère des rela tions de 
l'universel et du particulier.
Nous tâcherons de dire tout à l'heure quelle était la préoccupation fondamentale de 
celui qui a introduit cette distinction dans l'histoire, à savoir Aristote.
Chacun sait  que,  sur  ce  sujet  du  biais  dont  il  faut  prendre  ces  deux registres  de 
l'énoncé, il s'est produit une sorte de petite révolution de l'esprit, celle que j'ai déjà à 
plusieurs reprises épinglée de l'introduction des quantificateurs.
Il y a peut-être quelques personnes ici - j'aime à le supposer - pour qui ce n'est pas 
simplement un chatouillage de l'oreille. Mais il doit y en avoir également beaucoup 
pour qui ce n'est vraiment que l'annonce que j'ai  faite qu'à un moment  donné, j'en 
parlerai et - Dieu sait comment - il va bien falloir que je vous en parle par le point où 
ça nous intéresse, le point où j'en suis, le point donc où il m'a semblé que ça pouvait 
nous servir, c'est-à-dire que je ne peux pas vous en donner toute l'histoire, tous les 
antécédents, comment c'est surgi, ça a émergé, ça s'est perfectionné et comment (en 
fin de compte, c'est à ça qu'il faut que je me limite) c'est pensé par ceux qui en usent :  
comment le savoir? car il n'est pas sûr du tout que, parce qu'ils s'en servent, ils le  
pensent,  je veux dire qu'ils situent d'aucune façon ce que leur façon de s'en servir  
implique au niveau du penser.
Alors, je vais bien être forcé d'en partir de la façon dont moi je le pense, au niveau qui 
je pense vous intéresse, c'est-à-dire au niveau où ça peut, à nous, nous servir à quelque 
chose.
Au niveau d'Aristote, tout repose sur ceci, qui est désigné dans quelque chose qui est  
un signe, ce qu'il croit pouvoir se permettre, il se permet d'opérer ainsi, à savoir que,  
s'il a dit que  tout homme est un animal, il  peut à toutes fins utiles, si ça lui semble 
pouvoir servir à quelque chose, en extraire: quelque homme est un animal.
C'est ce que nous appellerons - ce n'est pas tout à fait le terme dont il se sert - puisqu'il  
s'agit d'un rapport qu'on a qualifié de subalterne entre l'universelle et la particulière, 
une opération de subalternation.
J'aurai probablement plus d'une fois à faire quelque remarque incidente sur le fait, la 
façon  dont  on  nous  rebat  les  oreilles  de  «  l'homme  »  dans  les  exemples,  les 
illustrations que donnent les logiciens de leurs élaborations, qui n'est sans doute pas 
sans avoir une valeur symptomatique. Nous -210-

210



SEMINAIRE 15

pouvons commencer à nous en douter dans toute la mesure où nous nous sommes fait  
la remarque que peut-être, l'homme, nous ne savons pas si bien ce que c'est que ça. 
Enfin ça nous entraînerait...
La question de savoir si deux ensembles, dit-on de nos jours, peuvent avoir quelque 
chose de commun est  une question grave qui  est  en train de comporter  toute  une  
révision  de  la  théorie  mathématique  car,  après  tout,  nous  pourrions  fort  bien  dès 
l'abord, et sans nous mettre à faire des gestes vains, j'ose le dire, comme celui de notre 
ami  Michel  Foucault  donnant  l'absoute  à  un  humanisme  depuis  déjà  tellement 
longtemps crevé qu'il s'en va au fil de l'eau sans que personne sache où il est parvenu,  
comme si ça faisait encore question et comme si c'était là l'essentiel de la question 
concernant le structuralisme - passons... Disons simplement que, logiquement, nous 
pouvons seulement retenir ceci que seul nous importe, si nous parlons de la même 
chose quand nous disons - logiquement j'entends - tout homme est un animal ou, par 
exemple, tout homme parle; la question de savoir si deux ensembles, je vous le répète, 
peuvent avoir un élément commun est une question qui est très sérieusement soulevée 
pour autant qu'elle soulève ceci, à savoir ce qu'il en est de l'élément, si l'élément lui-
même ne peut être - c'est le fondement de la théorie des ensembles - que quelque 
chose  à  propos  de  quoi  vous  pouvez  spéculer  exactement  comme  si  c'était  un 
ensemble; c'est là que commence à pointer la question, mais laissons.
Vous savez que la patrie est à la fois la réalité la plus belle, et que bien sûr il va de soi  
que  tout  Français  doit  mourir  pour  elle.  Mais  c'est  à  partir  du  moment  où  vous 
subalternez pour savoir si quelque Français doit mourir pour elle qu'il me semble que 
vous  devez  vous  apercevoir  que  l'opération  de  subalternation  présente  quelques 
difficultés, parce que  tout Français doit mourir pour elle  et  quelque Français doit  
mourir  pour  elle,  ce  n'est  pas  du  tout  la  même  chose!  C'est  des  choses  dont  on 
s'aperçoit tous les jours.
C'est là qu'on s'aperçoit ce que traîne d'ontologie, c'est-à-dire de quelque chose qui est  
un peu plus que ce qui était sa visée en faisant une logique, une logique formelle, ce 
que d'ontologie traîne encore sa logique.
... J'évite, je vous assure, beaucoup de digressions, je voudrais que vous ne perdiez pas 
mon fil...
-211-

211



SEMINAIRE 15

Là, je vais introduire d'emblée, par un procédé d'opposition évidemment un petit peu 
tranchant - je me réjouis, peut-être à tort, mais d'habitude il y a un éminent logicien 
qui est ici au premier rang, je le regarde toujours du coin de l’œil pour voir le moment 
où il va pousser des hurlements, il n'est pas là aujourd'hui, je ne crois pas le voir, ça  
me rassure à la fois, puis ça m'ennuie d'autre part, j'aurais bien aimé savoir ce qu'il  
m'en dirait  à la fin, d'habitude il  me serre la main et il me dit  qu'il  est tout à fait  
d'accord, ce qui me fait toujours un grand bien, non pas du tout que j'ai besoin qu'il me 
le dise pour savoir naturellement où je vais, mais chacun sait que, quand on s'aventure 
dans des terrains qui ne sont pas à proprement parler les vôtres, on est toujours à la  
portée de... pan pan! Or moi, bien sûr, ça n'est pas d'empiéter sur des terrains qui ne 
sont pas les miens qui m'importe, c'est de trouver, au niveau de la logique, quelque 
chose qui soit pour vous un exemple, un fil, un guide exemplificateur des difficultés 
auxquelles nous avons affaire, nous, ceux au nom de qui je vous parle, ceux aussi à 
qui je parle - et cette ambiguïté est là bien essentielle - à savoir les psychanalystes au 
regard d'une action qui ne concerne rien de moins et rien d'autre que ce que j'ai essayé 
pour vous de définir comme « le sujet ». Le sujet, ce n'est pas l'homme. S'il y a des 
gens qui ne savent pas ce que c'est que l'homme, c'est bien les psychanalystes. C'est 
même  tout  leur  mérite  de  le  mettre  radicalement  en  question,  je  parle  en  tant 
qu'homme,  pour  autant  que  ce  mot  ait  même  encore  une  apparence  de  sens  pour 
quiconque.
Alors je passe au niveau de la logique des quantificateurs, et je me permets, avec ce 
côté bulldozer que j'emploie de temps en temps, d'indiquer que la différence radicale 
dans  la  façon  d'opposer  l'universel  au  particulier,  au  niveau  de  la  logique  des 
quantificateurs, réside en ceci (naturellement, quand vous ouvrirez des bouquins là-
dessus, vous vous y retrouverez avec ce que je vous dis, vous pourrez bien sûr voir 
que ça peut être abordé de mille autres façons, mais l'essentiel, c'est que vous voyiez 
que c'est ça le fil principal, au moins pour ce qui nous intéresse) que l'universelle, du 
moins affirmative, doit s'énoncer ainsi : pas d'homme qui ne soit sage.
Voilà,  croyez-m'en  au  moins  pour  un  instant,  l'important,  c'est  que  vous  puissiez 
suivre  le  fil  pour  voir  où je  veux en venir,  qui  donne la  formule  de l'universelle 
négative, à savoir ce qui,  dans Aristote,  s'articulerait  tout homme est sage,  énoncé 
rassurant qui, dans l'occasion d'ailleurs, n'a 
-212-

212



SEMINAIRE 15

aucune espèce d'importance. Ce qui nous importe, c'est de voir l'avantage que nous 
pouvons trouver, cet énoncé, à l'articuler autrement.
Là,  tout  de suite,  vous pouvez remarquer que cette universelle affirmative viendra 
mettre en jeu pour se supporter rien de moins que deux négations. Il importe que vous 
voyiez dans quel ordre les choses vont se présenter : mettons à gauche les formes 
aristotéliciennes, universelle affirmative et négative; ce sont les lettres A et E qui les 
désignent dans la postérité d'Aristote, et les lettres I et O sont les particulières, 1 étant 
la particulière affirmative (tous les hommes sont sages, quelque homme est sage).
A E
1 O
Comment,  dans  notre  articulation  quantificatrice,  quelque  homme  est  sage  va-t-il 
pouvoir s'exprimer?
J'avais dit d'abord,  pas d'homme qui ne soit sage.  Nous articulons maintenant, il  est  
homme qui soit sage ou homme qui soit sage mais ce homme qui resterait suspendu en 
l'air, nous le supportons comme il convient d'un il est, de même que pas d'homme qui  
ne soit sage, c'est il n'est homme quine soit sage.
Mais vous voyez aussi qu'il y a plus du ne au niveau du ne soit sage, il faut que ce soit 
pour qu'il y ait le sens qui soit sage. Ou, si vous voulez articuler encore il est homme 
tel qu'il soit sage, ce tel que n'a rien d'abusif car vous pouvez aussi le mettre au niveau 
de l'universelle : il n'est homme tel qu'il ne soit sage.
Pour donc faire l'équivalent  de notre subalternation aristotélicienne,  nous avons dû 
effacer deux négations. Ceci est fort intéressant parce que d'abord nous pouvons voir  
qu'un certain usage de la double négation n'est pas du tout fait pour se résoudre en une 
affirmation,  mais  justement  à  permettre  selon  le  sens  où  elle  est  employée,  cette 
double  négation,  soit  qu'on  l'ajoute,  soit  qu'on  la  retire,  d'assurer  le  passage  de 
l'universel au particulier.
Voilà qui est frappant et destiné à nous faire nous demander qu'est-ce qu'il faut bien 
dire  pour  que,  dans certains  cas,  la  double  négation,  nous puissions  l'assimiler  au 
retour à zéro, c'est-à-dire ce qu'il y avait -213-

213



SEMINAIRE 15

comme affirmation au départ, et dans d'autres cas avec ce résultat.
Mais continuons de nous intéresser à ce que nous offre comme propriété ce dont nous 
sommes partis comme fonctionnement que nous avons épinglé, parce que c'est juste, 
parce  que  c'est  à  cela  que  ça  répond  opération  quantificatrice.  N'enlevons  qu'une 
négation, la première : il est homme tel qu'il ne soit sage. Là aussi, je particularise, et 
d'une façon qui correspond à la particulière négative. C'est ce qu'Aristote appellerait  
quelque homme n'est pas sage.
A  la  vérité,  dans  Aristote,  ce  pas  sage  -  non  plus  de  subalternation  mais  de 
subalternation opposée qui est diagonale, opposition de A à O, de tout homme est sage  
à quelque homme n'est pas sage - c'est ce qu'il appelle « contradictoire ».
L'usage du mot contradiction nous intéresse, nous, les analystes,  d'autant plus que, 
comme au dernier séminaire fermé, M. Nassif l'a rappelé, c'est un point tout à fait 
essentiel  pour  les  psychanalystes  que  Freud  leur  ait  sorti  une  fois  cette  vérité 
assurément première que l'inconscient ne connaît pas la contradiction.
Seul inconvénient (on ne sait jamais les fruits que porte ce que vous énoncez comme 
vérité, surtout première), c'est que ceci a eu pour conséquence que les psychanalystes, 
à partir de ce moment là, se sont crus en vacances, si je puis dire, à l'endroit de la  
contradiction et qu'ils ont cru que du même coup cela leur permettrait eux-mêmes de 
n'en rien connaître, c'est-à-dire de ne s'y intéresser à aucun degré.
C'est une conséquence manifestement abusive. Ce n'est pas parce que l'inconscient, 
même  si  c'était  vrai,  ne  connaîtrait  pas  la  contradiction  que  les  psychanalystes 
n'auraient pas à la connaître, ne serait-ce que pour savoir pourquoi il ne la connaît pas,  
par exemple!
Enfin,  remarquons  que  «  contradiction  »  mérite  un  examen  plus  attentif,  que 
naturellement les logiciens ont fait depuis longtemps, et que c'est tout autre chose que 
de parler de contradiction au niveau du principe de contradiction, à savoir que A ne 
saurait  être non-A du même point de vue et  à la même place, et  le fait  que notre 
particulière négative ne soit là contradictoire. C'est vrai, elle l'est. Mais vous voyez  
que dans le biais Il  est homme tel qu'il ne soit sage,  je ne la porte, au regard de la 
formule qui nous a servi de point de départ, fondée sur la double négation, je ne la 
porte qu'à la position d'exception.
-214-

214



SEMINAIRE 15

Bien  sûr,  l'exception  ne  confirme  pas  la  règle,  contrairement  à  ce  qui  se  dit 
couramment et qui arrange tout le monde. Ça la réduit simplement à la valeur de règle 
sans valeur nécessaire,  c'est-à-dire ça la réduit  à la valeur de règle;  c'est  même la  
définition de la règle.
Alors vous commencez à voir combien les choses peuvent prendre pour nous d'intérêt. 
Je fais ici appel à mon auditoire psychanalytique pour lui permettre un peu de ne pas 
s'ennuyer. Vous voyez l'intérêt de ces articulations qui nous permettent de nuancer des 
choses aussi intéressantes que celle-ci par exemple,  que ce n'est pas pareil  de dire  
(c'est pourquoi j'ai fait cette distinction au niveau de la contradiction) l'homme est non 
femme -  là, bien sûr, on nous dira que l'inconscient ne connaît pas la contradiction - 
mais ce n'est pas tout à fait pareil de dire (universelle) pas d'homme (il s'agit du sujet, 
bien sûr) qui n'exclue la position féminine, la femme, ou (l'état d'exception et non plus 
de contradiction) il est homme tel qu'il n'exclut pas la femme.
Ceci peut vous montrer cependant ce qu'il peut y avoir de plus maniable et de destiné 
à montrer l'intérêt de ces recherches logiques, même au niveau où le psychanalyste se 
croit (chose qui mérite bien, avec le temps, de s'appeler obédience) obligé d'avoir le  
regard fixé sur l'horizon du préverbal.
Continuons, nous, par contre, notre petit chemin en faisant une expérience.
Il est homme tel qu'il ne soit sage ai-je dit. Vous avez pu remarquer que le pas, nous 
nous en sommes jusqu'à présent passés. Essayons de voir ce que ça va faire. Il est 
homme tel  qu'il  soit - par exemple -pas sage. Ça n'a pas d'inconvénient, ça veut dire 
pareil : il y en a toujours qui ne sont pas sages.
Méfions-nous : ce pas sage pourrait bien nous servir de passage vers quelque chose 
d'un peu inattendu.
Si on remet le  ne,  ça va toujours : il est homme tel  qu'il ne  soit pas sage, ça peut 
encore aller.
Venons-en  au  pas  sage  et  revenons  en  diagonale  à  A,  l'universelle  affirmative 
d'Aristote étant la locution quantificatrice : Pas  d'homme  tel  qu'il  ne  soit  pas sage. 
C'est que ça fait un drôle de sens, tout d'un coup : c'est l'universelle négative : ils sont 
tous pas sages.
Qu'est-ce qui a bien pu se produire? Cepas ajouté qui était parfaitement -215-

215



SEMINAIRE 15

tolérable au niveau de la particulière négative, voilà que si nous le mettons au niveau 
de ce qui était auparavant l'universelle affirmative, qui paraissait tout à fait désignée  
pour aussi bien le tolérer, avec ce  pas,  voilà qu'elle vire au noir et à je ne sais pas 
quelle couleur à E dans le sonnet de Rimbaud; mais au niveau aristotélicien, il est noir, 
c'est l'universelle négative: ils sont tous pas sages.
Je  vais  tout  de  suite  vous dire  l'enseignement  que nous allons  tirer  de  cela.  C'est  
évidemment quelque chose qui nous fait toucher du doigt que la relation des deux ne 
telle  qu'elle  existe  dans  la  structure  fondamentale  de  l'universelle  affirmative 
quantifiée qui est cette formule il n'est rien qui ne a quelque chose qui se suffit en soi-
même, et nous en avons la preuve dans la libération de ce pas qui tout d'un coup se 
trouve, inoffensif ailleurs, ici avoir fait virer une universelle dans l'autre.
C'est  ce  qui  nous  permet  d'avancer  et  d'affirmer  que  la  distinction  de  l'opération 
quantificatrice, quand nous la mettons à sa fonction rectrice, fonction de régime de 
l'opération logique, se distingue en ceci de la logique d'Aristote qu'elle substitue, à la 
place  où  l'ouata,  l'essence,  l'ontologique  n'est  pas  éliminé,  à  la  place  du  sujet 
grammatical, le sujet qui nous intéresse en tant que sujet divisé, à savoir la pure et 
simple division comme telle du sujet en tant qu'il parle, du sujet de l'énonciation en 
tant que distinct du sujet de l'énoncé.
L'unité où se présente cette présence du sujet divisé, ça n'est rien d'autre que cette 
conjonction des deux négations, et aussi bien c'est celle qui motive que pour vous la  
présenter, pour l'articuler devant vous, que vous l'ayez remarqué ou pas - mais il est  
temps qu'on le remarque - les choses n'allaient pas sans l'emploi d'un subjonctif. Il 
n'est rien qui ne soit sage ou pas sage, la chose importe peu. C'est ce soit qui marque 
la dimension de ce glissement de ce qui se passe entre ces deux ne  et qui est préci-
sément là où va jouer la distance qui subsiste toujours de l'énonciation à l'énoncé.
Ce n'est donc pas pour rien qu'en vous donnant, il y a quelques séances, le premier 
exemple de ce qu'il  en est  de la formulation de Peirce,  je vous ai  bel  et  bien fait  
remarquer que, dans cette exemplification que je vous ai montrée de ces petits traits  
répartis,  bien choisis,  en quatre  cases,  ce  qui  constituait  le  véritable  sujet  de  tout 
universel,  c'est  essentiellement  le  sujet  en  tant  qu'il  est  essentiellement  et  
fondamentalement ce pas de -216-

216



SEMINAIRE 15

sujet, qui déjà s'articule dans notre façon de l'introduire :  pas d'homme qui ne soit  
sage.
Il est difficile de se maintenir sur ce tranchant. Très exactement la théorie, bien sûr, est 
faite pour l'éliminer. Je veux dire que ce qui nous intéresse, c'est que la théorie des 
quantificateurs,  si  nous  l'articulons,  nous  force  à  y  déceler  ce  relief  et  cette  fuite 
irréductible qui fait que nous ne savons où glisse le nerf proprement instituant de ce 
qui ne semble d'abord que négation répétée et qui est au contraire négation créatrice en  
tant que c'est d'elle que s'instaure la seule chose qui soit vraiment digne d'être articulée  
dans le savoir, c'est à savoir l'universelle affirmative, ce qui vaut toujours et en tout 
cas, cela seul nous intéresse.
C'est ainsi que vous verrez se formuler sous la plume des logiciens de la quantification 
que nous pouvons faire l'équivalence de ce qui est exprimé par un b, à savoir la valeur 
universelle d'une proposition écrite telle que XXXx, F(x) nous devons l'écrire dans les 
termes algébrisés de la logique symbolique, à savoir que cette vérité universelle `d 
vaut pour tout x, que x fonctionne dans la fonction F(x) à savoir - par exemple - dans 
l'occasion la fonction d'être sage, et que l'homme sera un x qui sera toujours à sa place  
dans cette fonction.
La  transformation  qui  nous  est  donnée  comme  recevable  dans  la  théorie  des 
quantificateurs se représente ainsi : par 3x, ce 3 étant le symbole qui spécifie pour 
nous la quantification l'existence d'un x, d'une valeur de x telle qu'elle satisfasse la 
fonction F(x), et on nous dira que x, F(x) peut être traduit par un -3x à savoir qu'il  
n'existe pas de x qui soit tel qu'il mette la fonction F(x) en l'air. -x-F(x). Bref, que la 
conjonction  de  ces  deux  signes  moins  (et  c'est  bien  quelque  chose  qui  se  trouve 
recouvrir la forme articulée langagièrement nuancée sous laquelle je vous l'ai avancée) 
suffise à symboliser la même chose, ce n'est point vrai, car il est bien clair que tout  
moins qu'ils soient dans la symbolisation logique, ces deux moins n'ont pas la même 
valeur, qu'il n'existe pas de x qui, ai-je été amené à vous dire, mette en l'air c'est-à-dire  
rende fausse la fonction F(x). J'ai symbolisé ces deux termes; celui de la non existence 
et celui de l'effet, qui se soldent par la fausseté de la fonction, ne sont pas du même  
ordre. Mais c'est précisément ce dont il s'agit. C'est de masquer quelque chose qui est  
justement la fissure et tout à fait essentiel pour nous à déterminer et à fixer dans son  
plan, qui est la distance du sujet de l'énonciation au sujet de l'énoncé, -217-

217



SEMINAIRE 15

comme je vous le ferai par exemple encore remarquer à propos d'une autre façon, au 
niveau d'autres auteurs, de donner de la fonction une image qui soit plus maniable au 
niveau de son application proprement prédicative, car à la vérité F(x) peut désigner 
toutes sortes de choses, y compris toutes espèces de formules mathématiques que vous 
pouvez y appliquer. C'est la formule la plus générale.
Par  contre,  si  vous voulez rester  au niveau de mon tout  homme  est  sage,  voilà  la 
formule:  (-hVs) avec le signe de disjonction V que j'avais déjà mis  l'autre fois au 
tableau, formule à laquelle, selon les logiciens qui ont introduit la quantification; il 
suffirait  d'ajouter le  π du  pan  ou le  ε pour en faire une proposition universelle ou 
particulière : π (-h V s) et qui voudrait dire qu'en somme ce à quoi nous avons affaire, 
c'est à la disjonction de pas homme et de ce s; cela veut dire que si nous choisissons le 
contraire dupas homme c'est-à-dire l'homme, nous avons la disjonction il est sage, soit 
dans tous les cas, soit dans certains cas particuliers.
Si  nous prenons la négation du sage,  c'est-à-dire si  nous renonçons au sage,  nous 
sommes de l'autre côté de la disjonction, à savoir du côté du pas homme; cela peut  
encore aller, jusqu'à ce point.
Mais ceci n'implique nullement l'exigence du non sage pour ce qui n'est pas homme. 
Or ceci n'est pas indiqué dans la formule. Il faudrait pour cela que la disjonction soit 
marquée par exemple comme cela π (-hVs) donc un signe qui serait l'inverse de celui 
de la racine carrée, ceci est destiné à nous montrer qu'au regard de l'implication, si  
nous savons ici, en somme, au niveau de l'universel qu'homme implique sage, que non 
sage, certes, n'implique pas homme, mais que sage est parfaitement compatible, lui 
aussi,  avec  pas  homme,  c'est-à-dire  qu'il  peut  y  avoir  quelque  chose  d'autre  que 
l'homme qui soit sage, ceci est élidé dans la façon de présenter toute crue la formule 
de la disjonction, entre un sujet négativé et le prédicat qui ne l'est pas.
Point  aussi  où  se  démontre  quelque  chose  qui,  dans  le  système  dit  de  la  double 
négation,  à  s'exprimer  de  cette  scription  qui  est  celle  de  Mitchell,  laisse  toujours 
échapper ce quelque chose qui, cette fois-ci, loin de suturer la fissure, la laisse à son 
insu béante, confirmation que, de fissure, c'est là toujours ce dont il s'agit.
En d'autres  termes,  ce  dont  il  s'agit,  concernant  la  logique,  formelle  s'entend,  est 
toujours ceci : de savoir ce qui peut se tirer, et jusqu'où, d'un -218-

218



SEMINAIRE 15

énoncé, à savoir d'obtenir un énoncé fiable; c'est bien de là aussi qu'était parti Aristote.
Aristote, bien sûr, ne disons pas qu'il était à l'aurore de la pensée, parce que le propre  
de la pensée est précisément de n'avoir jamais eu d'aurore; elle était déjà très vieille et  
il en savait quelque chose. Il en savait ceci particulièrement que, bien sûr il ne serait 
même pas question de savoir s'il n'y avait le langage; ça ne suffit pas, bien sûr, à ce 
que le savoir ne dépende que du langage, mais lui, ce qui lui importait, c'était de savoir 
justement, à cause de ceci que la pensée ne datait pas d'hier, ce qui d'une énonciation 
pouvait  faire une chose nécessaire;  pas moyen de céder sur ce point.  La première  
ananke est ananke du discours.
La logique formelle d'Aristote était le premier pas pour savoir ce qui proprement et  
comme  distingué  comme  tel,  au  niveau  de  l'énoncé,  pouvait  se  formuler  comme 
donnant de cette source - ce qui ne veut pas dire que ce fût la seule, bien sûr - sa  
nécessité à l'énonciation, c'est-à-dire que là, il n'y a pas moyen de reculer. Aussi bien 
c'est le sens qu'avait à cette époque le terme d'épistémè: c'est celui d'une énonciation 
sur la distinction de l'épistémè et de la doxa n'est rien d'autre qu'une distinction qui se 
situe au niveau du discours.
C'est sa différence avec ce qu'est pour nous la science, à aller dans le même sens, à  
savoir  d'un  énoncé  strictement  fiable,  et  bien pour  nous,  c'est  sûr,  qui  avions fait  
quelques productions inédites concernant ce qu'il en est de l'énoncé, et d'ailleurs pas 
dans d'autres endroits que les mathématiques; ces lois de l'énoncé, pour être fiables 
sont devenues, deviennent encore chaque jour de plus en plus exigeantes et, à ce titre, 
ne sont pas sans démontrer leurs limites; je veux dire que c'est dans toute la mesure où 
nous  avons  fait,  en  logique,  quelques  pas  dont,  bien  sûr,  celui  que  là  je  vous 
représente; mais que c'est le pas originel, nous, qui nous intéresse. Pourquoi? Parce  
que c'est  en deçà de cette tentative de capture de l'énonciation par  les réseaux de 
l'énoncé que nous, analystes, nous nous trouvons - mais quelle chance que le travail ait 
été poussé si loin ailleurs - si ça peut être par là qu'à nous se livrent quelques règles 
pour bien repérer la fissure.
Quand j'énonce que l'inconscient est structuré comme un langage, ça ne veut pas dire  
que je le sais, puisque ce dont je le complète, c'est proprement ce on sur lequel je mets 
l'accent et qui est celui qui donne le vertige -219-

219



SEMINAIRE 15

à l'ensemble des psychanalystes, c'est qu'on n'en sait rien. On, le sujet supposé savoir, 
celui qu'il faut toujours qui soit là pour nous donner le repos. Ce n'est donc pas que je 
le sais si je l'énonce c'est que mon discours ordonne, en effet, l'inconscient. Je dis que 
le seul discours que nous ayons sur l'inconscient, celui de Freud,  fait sens, certes, ce 
n'est pas cela qui est important, parce qu'il fait sens comme on fait eau : de toutes 
parts. Tout fait sens, je vous l'ai montré.  Colourless green ideas sleep furiously fait 
sens  aussi.  C'est  même  la  meilleure  caractérisation  que  l'on  puisse  donner  de 
l'ensemble de la littérature analytique. Si ce sens dans Freud est si plein, si résonnant 
par rapport à ce qui est en cause - l'inconscient - si, en d'autres termes, ça se distingue 
de tout ce qu'il a rejeté à l'avance comme occultisme, si chacun sait et sent que ce n'est  
pas du Mesmer - c'est pour ça que ça subsiste malgré l'insensé du discours analytique - 
c'est  un  miracle  que  nous  ne  pouvons  expliquer  qu'indirectement,  à  savoir  par  la 
formation scientifique de Freud.
L'important, ce n'est pas son sens, à ce discours, dont il faut d'abord qu'il existe pour 
que ce que j'avance avec l'inconscient est structuré comme un langage ait sa référence, 
sa Bedeutung, parce que c'est là qu'on s'aperçoit que la référence, c'est le langage. En 
d'autres termes que tout ce que mon discours articule à propos de celui de Freud sur 
l'inconscient  aboutit  à  des formules  isomorphes,  celles qui  s'imposent  s'il  s'agit  du 
langage pris comme objet.  L'isomorphisme qu'impose à mon discours l'inconscient 
concernant l'inconscient au regard de ce qu'il en est du discours sur le langage, voilà  
ce dont il s'agit, ce qui fait qu'en ce discours doit être pris tout psychanalyste, pour 
autant qu'il s'engage dans ce champ qui est celui défini par Freud pour l'inconscient.
A partir  de  là,  nous  ne pouvons guère  qu'énoncer  avant  de  vous  quitter  quelques 
épinglages destinés à ce que vous ne perdiez pas la tête dans cette affaire. J'espère que  
ce  que  je  viens  de  dire  au  dernier  terme  concernant  la  formule  l'inconscient  est  
structuré  comme un  langage gardera tout de même sa valeur de point tournant pour 
ceux qui  l'entendent  même  depuis  longtemps  comme  aussi  bien  pour  ceux qui  se 
refusent à l'entendre.
Bien sûr que notre science, celle qui est la nôtre, ne se définit pas seulement de ces 
coordonnées par quoi il  n'est de savoir que par le langage. Il reste pourtant que la 
science elle-même ne peut se soutenir qu'à la mise en réserve d'un savoir purement  
langagier, à savoir d'une logique strictement -220-

220



SEMINAIRE 15

interne et nécessaire au développement de son instrument en tant que l'instrument est 
mathématique,  et  que chacun peut  toucher  du doigt  qu'à  tout  instant  les  impasses 
proprement langagières où la met ce progrès de l'instrument mathématique lui-même 
en tant qu'à la fois il accueille et qu'il est accueilli par chaque champ nouveau de ces 
découvertes factuelles, est un ressort tout à fait essentiel à la science moderne.
Il reste donc bien qu'il y a tout un niveau où le savoir est de langage et que ça n'est pas 
dire  vanité  que  de  dire  que  ce  champ est  proprement  tautologique,  que  ce  soit  à 
l'origine même de ce qui a fait le départ de la science, à savoir une prise de mesure du 
clivage ainsi défini dans le discours, d'une ascèse logique qui s'appelle le cogito; c'est  
un signe que j'ai pu, cette ascèse, la développer assez pour y fonder la logique du 
fantasme, celle dont les articulations ont été, je dois dire, fort bien isolées la dernière 
fois lors du séminaire fermé par un de ceux qui ici travaillent dans ce champ de mon  
discours.
Il  ne  s'agit  pas,  comme il  l'a  dit,  et  comme  il  l'a  dit  d'une façon légitime dans la 
perspective  de  ce  qu'il  essayait  d'apporter  comme  réponse  à  ce  discours,  d'une  « 
nouvelle négation » qui serait  celle que je produirais;  le Ciel m'en préserve que je  
donne encore à quiconque avec l'introduction d'une nouveauté l'occasion d'escamoter 
ce  dont  il  s'agit,  qui  est  bien tout  le  contraire  de  ce  quelque chose  qu'on  bouche 
puisque c'est quelque chose d'imbouchable, plût au Ciel que je ne donnasse point au 
psychanalyste  un  renouvellement  d'alibi,  à  ceci  qu'il  a  à  être  dans  le  discours 
analytique,  à savoir  au sens propre et  aristotélicien,  son  upokéimenon,  son support 
subjectif, certes, mais en tant que lui-même en assume la division.
-221-

221



SEMINAIRE 15

222



SEMINAIRE 15

LEÇON XIII 13 MARS 1968

Qu'est-ce que c'est qu'être psychanalyste ?
C'est vers cette visée que s'achemine ce que cette année j'essaie de vous dire, sous ce 
titre de l'acte psychanalytique.
Il est étrange que certains, parmi les messages qui me sont envoyés et dont, puisque je 
l'ai demandé, je remercie ceux qui ont bien voulu en faire la démarche, il est étrange  
que pointe parfois ceci: que je ferais ici quelque chose qui serait proche de quelque 
réflexion philosophique. Peut-être tout de même certaine séance comme celle de la 
dernière fois qui, bien sûr, si elle n'a pas manqué d'avoir prise sur ceux d'entre vous 
qui  suivent  le  mieux  mon  discours,  vous  avertit  pourtant  assez  qu'il  s'agit  d'autre 
chose.  L'expérience  -  une  expérience,  c'est  toujours  quelque  chose  dont  on  a  eu 
récemment  des  échos -  prouve que  l'état  d'âme  qui  est  produit  dans certain  ordre 
d'études dites philosophiques, s'accommode mal de toute articulation précise qui soit 
celle de cette science qu'on appelle la logique; j'en ai même, dans cet écho, épinglé et 
retenu  cette  appréciation  humoristique,  qu'une  telle  tentative  de  faire  rentrer,  à 
proprement parler, ce qui s'est édifié comme logique dans les cours, dans ce qui est 
imposé  pour  le  cursus  ou  le  gradus  philosophique,  serait  quelque  chose  qui 
s'apparenterait à cette ambition de technocrate, dont c'est le dernier mot d'ordre de 
toutes les résistances auriculaires, que d'en accuser ceux qui, dans l'ensemble, essaient 
d'apporter ce discours plus précis, dont le mien ferait partie, au titre du structuralisme,  
et qui en somme se distingue de cette caractéristique commune, de prendre pour objet 
proprement, ce qui se constitue, -223-

223



SEMINAIRE 15

non pas au titre de ce qui fait  d'ordinaire l'objet d'une science, c'est-à-dire quelque 
chose à quoi  on est  une bonne fois à suffisante distance pour l'isoler  dans le réel  
comme constituant une espèce spéciale, mais de s'occuper proprement de ce qui est 
constitué comme effet du langage.
Prendre pour objet l'effet de langage, voici bien en effet ce qui peut être considéré  
comme le facteur commun du structuralisme. Et qu'assurément, à ce propos la pensée 
trouve son biais, sa pente, son mode d'échappée, sous la forme d'une rêverie, de ce 
quelque chose qui, précisément, autour de là, s'efforce à prendre corps, à y restituer  
quoi ? des thèmes anciens qui, à divers titres, se sont toujours trouvés foisonner autour  
de tout discours en tant qu'il est proprement l'arête de la philosophie, c'est-à-dire de se 
tenir en pointe de ce qui, dans l'usage du discours, a de certains effets, où précisément  
se situe ce par quoi ce discours arrive à cette sorte, immanquablement, de médiocrité, 
d'inopérance qui fait que la seule chose qui est laissée dehors, qui est éliminée, c'est  
proprement justement cet effet.
Or, il est difficile de ne pas s'apercevoir que la psychanalyse offre à une telle réflexion 
un terrain privilégié.
Qu'est-ce, en effet, que la psychanalyse ?
Il m'est arrivé incidemment dans un article, celui que l'on trouve dans mes Écrits sous  
le titre Variantes de la cure type, d'écrire ceci que j'ai pris soin de réextraire ce matin : 
qu'à s'interroger sur ce qui est de la psychanalyse - puisque justement il s'agissait de 
montrer comment peuvent se définir, s'instituer ces variantes, ce qui présuppose qu'il y 
aurait  quelque chose de type,  et c'était  bien précisément pour corriger une certaine 
façon  d'associer  le  mot  «  type  »  à  celui  de  l'efficience  de  la  psychanalyse,  que 
j'écrivais cet article -, donc je disais incidemment : Ce critère rarement énoncé d'être  
pris  pour  tautologique  -  c'était  déjà  bien  avant...,  il  y  a  plus  de  dix  ans  -  nous 
l'écrivons  :  une  psychanalyse,  type  ou  non,  est  la  cure  qu'on  attend  d'un  
psychanalyste.
Rarement énoncé parce qu'à la vérité, en effet, on recule devant quelque chose qui ne 
serait pas seulement, comme je l'écris, tautologique, mais ou bien le serait, ou bien 
évoquerait  ce  je  ne  sais  quoi  d'inconnu,  d'opaque,  d'irréductible  qui  consiste 
précisément dans la qualification du psychanalyste.
Observez pourtant que c'est bien en effet ce qu'il en est, quand vous voulez vérifier si  
quelqu'un à juste titre prétend avoir traversé une psy- 224 -

224



SEMINAIRE 15

chanalyse : à qui s'est-il adressé ? Le quelqu'un est-il ou non psychanalys te ? Voilà qui 
n'est  pas  tranché  dans  la  question.  Si  pour  quelque  raison  -  et  les  raisons  sont 
justement ce qui est ici à ouvrir avec un grand point d'interrogation - le personnage 
n'est point qualifié', pour se dire psychanalyste, un scepticisme au moins s'engendrera 
sur le fait de savoir si c'est bien ou non d'une psychanalyse dans l'expérience dont le 
sujet s'autorise, qu'il s'agit.
En effet, il n'y a pas d'autre critère. Mais c'est justement ce critère qu'il s'agirait de  
définir,  en particulier quand il  s'agit  de distinguer une psychanalyse de ce quelque 
chose  de  plus  vaste,  et  qui  reste  avec  des  limites  incertaines,  qu'on  appelle  une 
psychothérapie.
Cassons ce mot « psychothérapie ». Nous le verrons se définir de quelque chose qui  
est psycho psychologie, c'est-à-dire une matière dont le moins qu'on puisse dire est  
que sa définition est toujours sujette à quelque contestation. Je veux dire que rien n'est  
moins évident que ce qu'on a voulu appeler l'unité de la psychologie, puisque aussi  
bien  elle  ne  trouve  son  statut  qu'à  une  série  de  références,  dont  certaines  croient  
pouvoir  s'assurer  de lui  être  les  plus étrangères,  à  savoir  ce qu'on lui  oppose,  par 
exemple,  comme  étant  l'organique;  ou  au  contraire  de  l'institution  d'une  série  de 
limitations sévères qui sont aussi bien celles qui rendront dans la pratique, ce qui aura 
été  obtenu  par  exemple  dans  telles  conditions  expérimentales,  dans  tel  cadre  de 
laboratoire, comme plus ou moins insuffisant, voire inapplicable, quand il s'agit de ce 
quelque chose, qui, lui, est encore plus confus, qu'on appellera une thérapie. Thérapie, 
chacun sait la diversité des modes et des résonances que ceci évoque. Le centre en est  
donné par le terme de suggestion; c'est tout au moins celui de tous, ce qui 2 se réfère à 
l'action, l'action d'un être à l'autre, s'exerçant  par des voies qui,  certes, ne peuvent 
prétendre à avoir reçu leur pleine définition. A l'horizon, à la limite de telles pratiques, 
nous aurons la notion générale de ce qu'on appelle dans l'ensemble, et de ce qu'on a  
assez bien situé comme techniques du corps, à l'autre bout, nous aurons, j'entends par 
là ce qui, dans maintes civilisations, se manifeste comme ce qui ici se propage sous la 
forme  erratique  de  ce  qu'on  épingle  volontiers  à  notre  époque  des  techniques 
indiennes,  ou  encore  de  ce  qu'on  appelle  les  diverses  formes  de  yoga.  A  l'autre 
extrême,  l'aide samaritaine,  celle  qui,  confuse,  se  perd dans des  champs,  dans des 
abysses qui sont ceux de l'élévation d'âme; voire! -225-

225



SEMINAIRE 15

Il  est  étrange de le voir repris  dans l'annonce de ce qui se produirait  au terme de  
l'exercice de la psychanalyse, cette effusion singulière qui s'appellerait l'exercice de 
quelque bonté.
La  psychanalyse,  partons  donc  de  ce  qui  est  pour  l'instant  seulement  notre  point 
ferme : qu'elle se pratique avec un psychanalyste. Il faut entendre  ici avec  au sens 
instrumental, ou tout au moins je vous propose de l'entendre ainsi.
Comment se fait-il qu'il existe quelque chose qui ne puisse ainsi se situer que avec un 
psychanalyste comme Aristote dit, non pas qu'il faille dire, nous assure-t-il, « l'âme 
pense » mais « l'homme pense  avec  son âme » indiquant expressément que c'est le 
sens qu'il convient de donner au mot avec à savoir le même sens instrumental. Chose 
étrange  quand  j'ai  fait  quelque  part  allusion  à  cette  référence  aristotélicienne,  les 
choses semblent avoir plutôt porté des effets de confusion chez le lecteur, faute sans 
doute de reconnaître la référence aristotélicienne.
C'est avec un psychanalyste que la psychanalyse pénètre dans ce quelque chose dont il 
s'agit.  Si l'inconscient  existe et  si  nous le définissons, comme il  semble au moins, 
après la longue marche que nous faisons depuis des années dans ce champ, aller au 
champ de l'inconscient,  c'est proprement se trouver au niveau de ce qui se peut le  
mieux définir comme effet de langage, en ce sens où, pour la première fois, s'articule 
que cet effet peut s'isoler en quelque sorte du sujet, qu'il y a du savoir, du savoir pour 
autant que c'est là ce qui constitue l'effet type du langage, qu'il y a du savoir incarné,  
sans que le sujet qui tient le discours en soit conscient, au sens où ici, être conscient de 
son savoir, c'est être codimensionnel à ce que le savoir comporte, c'est être complice 
de ce savoir.
Assurément, il y a là ouverture à quelque chose par quoi se trouve à nous proposé 
l'effet de langage comme objet, d'une façon qui est distincte parce qu'elle l'exclut de 
cette  dialectique,  telle  qu'elle  s'est  édifiée  au  terme  de  l'interrogation 
traditionnellement  philosophique,  et  qui  est  celle  qui  nous  ferait  chemin  d'une 
réduction possible, exhaustive et totale, de ce qui est du sujet, en tant que c'est celui  
qui énonce cette vérité, qui prétendrait sur le discours, donner le dernier terme, en ces 
formules, que l'en-soi serait de nature destiné à se réduire à un pour-soi; qu'un pour-soi 
envelopperait au terme d'un savoir absolu tout ce qu'il en est de l'en-soi. Qu'il en soit 
différemment, de cela même que la psychanalyse nous apprend que -226-

226



SEMINAIRE 15

le sujet, de par ce qui est l'effet même du signifiant, ne s'institue que comme divisé, et 
d'une façon irréductible, voilà ce qui sollicite de nous l'étude de ce qu'il en est du sujet  
comme effet de langage; et de savoir comment ceci est accessible, et le rôle qu'y joue  
le psychanalyste, voilà qui est assurément essentiel à fonder.
En effet, si ce qu'il en est du savoir laisse toujours un résidu, un résidu en quelque 
sorte constituant de son statut, - est-ce que la première question qui se pose à propos 
du partenaire, de celui qui est là, je ne dis pas aide, mais instrument pour que quelque 
chose s'opère, qui est la tâche psychanalysante au terme de quoi le sujet, disons, est 
averti de cette division constitutive, après quoi, pour lui, quelque chose s'ouvre qui ne 
peut s'appeler autrement ni différemment que passage à l'acte, passage à l'acte, disons, 
éclairé, - c'est justement de ceci de savoir qu'en tout acte, il y a quelque chose qui,  
comme sujet, lui échappe, qui y viendra faire incidence, et qu'au terme de cet acte, la 
réalisation est,  disons pour l'instant,  pour le moins voilée de ce qu'il  a, de l'acte, à 
accomplir comme étant sa propre réalisation.
Ceci, qui est le terme de la tâche psychanalysante, laisse complètement à part ce qu'il 
en est du psychanalyste dans cette tâche ayant été accomplie. Il semblerait, dans une 
espèce d'interrogation naïve, que nous puissions dire qu'à écarter la pleine et simple 
réalisation du pour-soi dans cette tâche prise comme ascèse, son terme pourrait être 
conçu comme un savoir qui, au moins, serait réalisé pour l'autre; à savoir pour celui  
qui se trouve être le partenaire de l'opération, ceci d'en avoir institué le cadre et autori-
sé la marche.
En est-il ainsi ? Il est vrai qu'à présider, si je puis dire, à cette tâche, le psychanalyste  
en apprend beaucoup. Est-ce à dire que d'aucune façon, ce soit lui, dans l'opération,  
qui  en quelque sorte puisse se targuer d'être l'authentique sujet d'une connaissance 
réalisée ? Voilà à quoi objecte précisément ceci, que la psychanalyse s'inscrit en faux 
contre toute exhaustion de la connaissance, et ceci au niveau du sujet lui-même, en 
tant qu'il est mis en jeu dans la tâche psychanalytique.
Ce n'est point, dans la psychanalyse, d'un gnothi seauton qu'il s'agit, mais précisément 
de la saisie, de la limite, de ce gnothi seauton, parce que cette limite est proprement de 
la nature de la logique elle-même, et qu'il est inscrit dans l'effet de langage qu'il laisse  
toujours hors de lui, et par -227-

227



SEMINAIRE 15

conséquent en tant qu'il permet au sujet de se constituer comme tel, cette part exclue 
qui  fait  que  le  sujet,  de  sa  nature,  ou  bien  ne  se  reconnaît  qu'à  oublier  ce  qui, 
premièrement, l'a déterminé à cette opération de reconnaissance ou bien même, à se 
saisir  dans  cette  détermination,  la  dénie,  je  veux  dire  ne  la  voit  surgir  dans  une 
essentielle Verneinung qu'à la méconnaître.
Autrement dit, nous nous trouvons, au schéma basal des deux formes, nommément 
l'hystérique et celle de l'obsessionnelle, d'où part l'expérience analytique, qui ne sont là 
qu'exemple,  illustration,  épanouissement,  et  ceci  dans la  mesure  où la  névrose est 
essentiellement faite de la référence du désir à la demande, nous nous trouvons en face 
du schéma logique même qui est celui que je vous ai produit la dernière fois, en vous 
montrant l'arête de ce qui est la quantification, celle qui lie l'abord élaboré que nous 
pouvons donner  du sujet  et  du prédicat,  ceci  qui  ici,  s'inscrirait  sous la  forme du 
signifiant refoulé S, en tant qu'il est représentant du sujet auprès d'un autre signifiant  
SA. Ce signifiant, mettons lui le coefficient A, en tant que c'est celui où le sujet a aussi  
bien à se reconnaître qu'à se méconnaître, où il s'inscrit comme fixant le sujet quelque 
part au champ de l'Autre, dont la formule est celle-ci : $ (-S V SA)Que pour tout sujet 
en tant qu'il  est de sa nature divisé, là exactement,  selon la même façon que nous 
pouvons formuler que tout homme est sage (-hVs nous avons le choix disjonctif, entre 
le pas homme et le être sage. Nous avons fondamentalement ceci, c'est que, comme la 
première  expérience  analytique  nous  l'apprend,  l'hystérique,  dans  sa  dernière 
articulation, dans sa nature essentielle, c'est bien authentiquement, si authentique veut 
dire « ne trouver qu'en soi sa propre loi », qu'elle se soutient dans une affirmation 
signifiante qui,  pour nous,  fait  théâtre,  fait  comédie,  et  à la vérité c'est  pour nous  
qu'elle se présente ainsi $ (-S V SA) authentique. Nul ne saurait saisir ce qu'il en est de 
la vraie structure de l'hystérique, si l'on ne prend pas au contraire pour être le statut le  
plus  ferme et  le  plus  autonome du sujet,  celui  qui  s'exprime  dans ce  signifiant,  à 
condition que le premier, celui qui le détermine, reste non seulement dans l'oubli, mais  
dans l'ignorance qu'il est d'oublier. Alors que c'est tout à fait sincèrement qu'au niveau 
de la structure dite obsessionnelle, le sujet sort le signifiant dont il s'agit, en tant qu'il 
est sa vérité, mais le pourvoit de la  Verneinung fondamentale, par quoi il s'annonce 
comme n'étant pas cela que justement il articule, qu'il -228-

228



SEMINAIRE 15

avoue, qu'il formule. Par conséquent il ne s'institue au niveau du prédicat, maintenu de 
sa prétention à être autre chose, ne se formule, que comme dans une méconnaissance  
en  quelque  sorte  indiquée  par  la  dénégation  même  dont  il  l'appuie,  par  la  forme 
dénégatoire dont cette méconnaissance s'accompagne.

C'est  donc  d'une  homologie,  d'un  parallélisme  de  ce  qui  vient  à  s'inscrire  dans 
l'écriture où, de plus en plus s'institue ce qui s'impose du progrès même que force, 
dans le discours, l'enrichissement que lui donne d'avoir à s'égaler à ce qui nous vient 
des  variétés,  des  variations  conceptuelles,  que  nous  impose  le  progrès  de  la 
mathématique, c'est de l'homologie des formes d'inscription, - je fais ici allusion par 
exemple au Begriffschrift d'un Frege, Frege qui est écriture du concept, vous le savez, 
il suffit de l'ouvrir; en tant qu'écriture du concept, je vous en ai tout de même donné  
quelques exemples et pour autant que nous essayons, cette écriture, avec Frege, de 
commencer  d'y inscrire  les  formes  prédicatives  qui,  pas  seulement  historiquement, 
mais pour le fait qu'à travers l'histoire elles tiennent, se sont inscrites dans ce qu'on 
appelle logique des prédicats, et logique du premier degré, c'est-à-dire qui n'apporte 
aucune quantification au niveau du prédicat.

Disons, pour reprendre notre exemple, à la vérité il y a intérêt à ne pas trop l'épargner,  
que  l'usage  que  j'ai  fait  la  dernière  fois  de  l'universelle  affirmative  tout  à  fait 
humoristique : tout homme est sage, que la façon dont, dans son Begriffschrift, Frege 
l'inscrira,  ce sera sous une forme qui  pose,  dans les traits  horizontaux,  le contenu 
simplement propositionnel, -229-

229



SEMINAIRE 15

c'est-à-dire la façon dont  les signifiants sont  ensemble accolés,  sans que rien pour 
autant n'en soit à exiger que la correction syntaxique. Par la barre qu'il met à gauche, il  
marque  ce  qu'on  appelle  l'implication,  la  présence  du  jugement;  c'est  à  partir  de 
l'inscription de cette barre que ce qui est contenu de la proposition est affirmée, ou 
passe au stade qu'on appelle assertorique. La présence ici de quelque chose que nous 
pouvons traduire par un il est vrai assurément il nous faut le traduire; et cet il est vrai  
est précisément ce qui, pour nous, c'est-à-dire au niveau où il s'agit d'une logique, qui 
ne mérite aucunement d'être appelée techniquement logique primaire, car le terme est 
déjà employé au niveau des constructions logiques, - elle désigne précisément ce qui 
ne jouera qu'à combiner les valeurs de vérité, c'est bien pour cela que ce qui pourrait 
bien s'appeler logique primaire, si le terme n'était pas déjà employé, nous l'appellerons 
sublogique; ce qui ne veut pas dire logique inférieure, mais logique en tant qu'il s'agit  
d'une logique en tant que constituante du sujet; cet il est vrai, c'est bien pour nous au 
niveau où nous allons placer autre chose que cette position assertorique, c'est bien en 
effet ici que pour nous la vérité fait question; `d(Fx) -3 x - (Fx) --+ double négation ce 
petit creux, cette concavité, cet en-creux en quelque sorte, qu'ici Frege réserve pour y 
indiquer ce que nous allons voir, c'est ce en quoi il lui paraît indispensable pour assu-
rer à son Begriffschrift un statut correct, c'est là que va venir quelque chose qui joue 
dans la proposition ici inscrite au titre de contenu,  tout homme est sage,  que nous 
allons inscrire ainsi par exemple

en mettant le  sage  comme étant la fonction, et ici l'homme comme ce qu'il appelle 
dans la fonction l'argument.
Il n'est pour tout maniement ultérieur de cette Begriffschrift écriture du concept, pour 
lui,  d'autre moyen correct  de procéder,  qu'à inscrire ici,  dans le creux et  sous une 
forme expressément indicative de la fonction dont il s'agit, que ce même h de l'homme 
en question, indiquant par là que, pour tout h, la formule l'homme est sage est vraie.
La nécessité d'un pareil procédé, je n'ai point ici à vous la développer, parce qu'elle 
impose d'en donner toute la suite, c'est-à-dire la richesse et la complication. Qu'il vous 
suffise ici de savoir que dans le lien que nous -230-

230



SEMINAIRE 15

ferions,  d'une  pareille  proposition  avec  une  autre  qui  serait,  en  quelque  sorte,  sa 
condition, chose qui dans le Begriffschrift s'inscrit ainsi

c'est à savoir qu'une proposition F a un certain rapport avec une proposition P, et que 
ce rapport est une fois défini, (je le dis pour ceux pour qui ces mots ont un sens), selon 
le module de ce qu'on appelle l'implication philonienne, à savoir que si ceci (P) est 
vrai,  ceci  (F)  ne  saurait  être  faux;  autrement  dit  que,  pour  donner  un  ordre,  une 
cohérence à un discours, il n'y a qu'à exclure, et seulement exclure ceci, que le faux 
puisse être conditionné par le vrai. Toutes les autres combinaisons, y compris celle-ci 
que le faux détermine le vrai, sont admises.
Je vous indique simplement ceci, en marge, qu'à inscrire les choses de cette façon,  
nous aurons l'avantage de pouvoir distinguer deux formes d'implication différentes,  
selon que ce sera au niveau de cette partie de la Begriffschrift,  c'est-à-dire au niveau 
où la proposition se pose comme assertorique, que viendra se conjoindre l'incidence 
conditionnelle

au niveau de la proposition elle-même. C'est-à-dire que ce n'est pas la même chose de 
dire que, si quelque chose est vrai, nous énoncions que l'homme est sage, ou que si 
une autre chose est vraie, il est vrai que tout homme est sage. Il y a un monde entre les 
deux choses.
Ceci n'est fait  d'ailleurs qu'à vous indiquer en marge,  et pour vous montrer  à quoi  
répond la nécessité de ce creux, qui est ceci, que quelque part mérite d'être isolé le 
terme  qui  logiquement,  au  point  d'avancement  suffisant  de  la  logique  où  nous 
sommes,  donne  corps  au  terme  tout  comme  étant  le  principe,  la  base  à  partir  de  
laquelle, par la seule opération de négation diversifiée, pourront se formuler toutes les 
positions premières qui sont définies, apportées par Aristote; à savoir que, par -231-

231



SEMINAIRE 15

exemple, c'est à mettre ici, sous la forme de ce trait vertical, la négation,

qu'il  sera pour tout homme,  vrai que l'homme n'est pas sage, c'est-à-dire que nous 
incarnerons l'universelle négative.
Au contraire à dire ainsi

nous disons qu'il  n'est  pas  vrai  que pour  tout  homme  nous puissions  énoncer  que 
l'homme n'est pas sage; nous obtiendrons par ces deux négations, la manifestation de 
l'affirmative particulière. Car s'il n'est pas vrai que pour tout homme, il soit vrai de 
dire que l'homme n'est pas sage, c'est donc qu'il y en a un tout petit, par là, perdu, qui  
l'est, et que inversement si nous enlevons cette négation là et que nous ne laissons que 
celle ci

nous disons qu'il n'est pas vrai que pour tout homme, l'homme soit sage, c'est-à-dire 
qu'il y en a qui ne le sont pas.
A articuler ainsi les choses, vous y sentez quelque artifice, c'est à savoir que, le fait  
qu'à ce niveau vous sentiez comme artifice, par exemple l'apparition de la dernière 
particulière dite  négative,  ceci  met  en valeur que,  dans la logique originelle,  celle  
d'Aristote, quelque chose nous est masqué, précisément d'impliquer ces sujets comme 
collection,  quels  qu'ils  soient,  qu'il  s'agisse  de  la  saisir  en  extension  ou  en 
compréhension,  que  ce  qui  est  de  la  nature  du  sujet,  n'est  point  à  chercher  dans 
quelque chose qui serait ontologique, le sujet fonctionnant en quelque sorte lui-même 
comme une sorte de prédicat premier, ce qu'il n'est pas. Ce qui est l'essence du sujet, 
tel  qu'il  apparaît  dans  le  fonctionnement  logique,  part  tout  entier  de  la  première 
écriture, celle qui pose le sujet comme de sa nature s'affirmant comme tout : pour tout 
h, homme, la formule « l'homme est sage » est vraie. Et c'est à partir de là, selon en 
quelque sorte une déduction inverse de celle que j'ai mise en valeur devant vous la 
dernière fois, que l'existence vient au jour et nommément la seule qui nous importe, 
-232-

232



SEMINAIRE 15

celle  que  supporte  l'affirmative  particulière  :  il  y  a  homme  qui  est  sage;  elle  se  
suspend, et par l'intermédiaire d'une double négation, à l'affirmation de l'universelle. 
De même que la dernière fois, vous présentant la même chose, (car il s'agit toujours  
des  quantificateurs),  c'était  la  double  négation appliquée à  l'existence,  que je  vous 
montrais que pouvait se traduire la fonction du tout, que la fonction   (Fx), je disais 
qu'elle pouvait se traduire, se renverser, dans un - (x), il n'existe pas de x qui rende la 
fonction F(x) fausse, c'est-à-dire un double moins, 
-x. -Fx.
Cette présence de la double négation est ce qui, pour nous, fait problème puisqu'à la 
vérité,  le  joint  ne s'en fait  que d'une façon énigmatique avec ce qu'il  en est  de la 
fonction du tout car ce fait encore bien sûr que la nuance linguistique, de la fonction 
opposée du pan ou du pantes en grec, s'oppose à la fonction de l'olon comme l'omnis 
s'oppose au totus; ça n'est pourtant pas pour rien qu'Aristote lui-même, sur ce qu'il en 
est de l'affirmative universelle, la dit posée katholon, « quant au total », et que l'am-
biguïté en français reste entière, en raison de la confusion des deux signifiants, entre 
ce a qui foncièrement quelque rapport, à savoir cette fonction du tout.
Il est clair que si le sujet, que nous arrivons, avec le perfectionnement de la logique, à 
réduire à ce pas qui ne dont je faisais état la dernière fois que ce sujet pourtant, dans sa 
prétention  si  l'on  peut  dire  native,  se  pose  comme  étant  de  sa  nature  capable 
d'appréhender quelque chose comme tout, et que ce qui fait son statut et aussi son 
mirage, c'est qu'il puisse se penser comme sujet de la connaissance, à savoir comme  
support éventuel, à lui seul, de quelque chose qui est tout.
Or c'est là que je veux vous mener, à cette indication, je ne sais pas si le discours que 
je fais aujourd'hui le plus court que je peux, comme je le fais toujours, après en avoir 
très sérieusement, pour vous, préparé les degrés, suivant l'attention de l'assemblée - ou 
mon  état  propre  -  je  suis  bien  forcé,  comme  dans  tout  discours  articulé  et  plus 
spécialement  quand il  s'agit  du  discours  sur  le  discours,  d'opérations  logiques,  de 
prendre un chemin de traverse au moment où il s'impose; c'est ceci à savoir que dans 
la façon dont je vous ai déjà indiqué que s'institue la première division du sujet, dans  
la fonction répétitive, ce dont il  s'agit  est essentiellement  ceci c'est que le sujet ne 
s'institue que représenté par un signifiant pour un autre signifiant (S et S1), et que c'est 
entre les deux, au niveau de la répétition -233-

233



SEMINAIRE 15

primitive,  que  s'opère  cette  perte,  cette  fonction  de  l'objet  perdu  autour  de  quoi  
précisément tourne la première tentative opératoire du signifiant, celle qui s'institue 
dans la répétition fondamentale

que ce qui vient ici occuper la place qui est donnée dans l'institution de l'universelle  
affirmative, à ce facteur dit « argument » dans l'énoncé de Frege, pour quoi la fonction 
prédicative est  toujours recevable,  et  qu'en tout  cas la fonction du tout  trouve son 
assise, son point tournant originel et, si je puis dire, le principe même dont s'institue 
son illusion, dans le repérage à l'objet perdu, dans la fonction intermédiaire de l'objet 
a, entre le signifiant originel en tant qu'il est signifiant refoulé, et le signifiant qui le  
représente dans la substitution qu'instaure la répétition elle-même première.
Et  ceci  nous est  illustré  dans la psychanalyse  elle-même,  et  par quelque chose de 
capital, en ceci, qu'elle représente, qu'elle incarne en quelque sorte de la façon la plus  
vive, ce qu'il en est de la fonction du tout dans l'économie, je ne dirai pas inconsciente,  
dans l'économie  du savoir  analytique,  précisément  en tant  que ce savoir  essaie  de 
totaliser  sa propre expérience.  C'est  le biais même,  la pente,  le piège où tombe la 
pensée analytique elle-même  quand,  faute  de pouvoir  se  saisir  dans son opération 
essentiellement  diviseuse,  à  son  terme,  au  regard  du  sujet,  elle  instaure  comme  
première l'idée d'une fusion idéale qu'elle projette comme originelle, mais qui, si vous 
voulez, ici joue autour de cette universelle affirmative, qui est justement celle qu'elle 
serait faite pour problématiser, et qui s'exprime à peu près ainsi: pas d'inconscient sans 
la mère. Pas d'économie, pas de dynamique affective, sans ceci qui serait en quelque 
sorte  à  l'origine,  que  l'homme  connaît  le  tout,  parce  qu'il  a  été  dans  une  fusion 
originelle à la mère.
Ce mythe en quelque sorte parasite, car il n'est pas freudien, il a été introduit sous un 
biais énigmatique, celui du traumatisme de la naissance, vous le savez, par Otto Rank; 
faire  entrer  la  naissance  sous  le  biais  du  traumatisme,  c'est  lui  donner  fonction 
signifiante. La chose donc en elle-même n'était pas faite pour apporter une viciation 
foncière  à l'exercice d'une pensée qui,  en tant  que pensée analytique,  ne  peut  que 
laisser intact -234-

234



SEMINAIRE 15

ceci dont il s'agit, à savoir que, sur le plan dernier où vient achopper l'articulation 
identificatrice,  la  béance  reste  ouverte  entre  l'homme  et  la  femme,  et  que  par 
conséquent,  dans  la  constitution  même  du sujet,  nous  ne  pouvons  d'aucune  façon 
introduire, disons, l'existence au monde de la complémentation mâle et femelle.
Or à quoi aura servi l'introduction par Otto Rank de cette référence à la naissance par 
ce biais du traumatisme ? A ce que la chose soit profondément viciée dans la suite de 
la pensée analytique, en ceci qu'il est dit qu'à tout le moins ce tout, cette fusion qui fait 
que, pour le sujet, il y a eu possibilité primitive et donc possible à reconquérir, d'une 
union avec ce qui fait le tout, c'est le rapport de la mère à l'enfant, de l'enfant à la mère  
au stade utérin, au stade d'avant la naissance, et ici nous touchons du doigt où est le  
biais et l'erreur. Mais cette erreur sera exemplaire, parce que c'est elle qui nous révèle 
où prend son origine cette fonction du tout dans le sujet, en tant qu'il croît sous le biais 
de la fatalité inconsciente, c'est-à-dire, ou qu'il ne se reconnaît authentiquement qu'à 
s'oublier, ou qu'il ne se reconnaît sincèrement qu'à se méconnaître.
Et voici en effet très simplement où est le ressort à partir du moment où nous prenons  
les choses au niveau de la fonction du langage: pas de demande qui ne s'adresse à la  
mère.
Ceci nous pouvons le voir se manifester en effet dans le développement de l'enfant, en  
tant qu'il est d'abord infans et que c'est dans le champ de la mère qu'il aura à articuler 
d'abord sa demande.
Qu'est-ce que nous voyons apparaître au niveau de cette demande? C'est ce dont il 
s'agit uniquement, et que l'analyse nous désigne : c'est la fonction du sein. Tout ce que 
l'analyse fait tourner, comme s'il s'agissait là d'un procès de la connaissance, c'est à  
savoir que le fait que la réalité de la mère ne nous soit d'abord rapportée, désignée que 
par la fonction de ce qu'on appelle l'objet partiel, mais cet objet partiel, je veux bien  
qu'on l'appelle en effet ainsi, à ceci près que nous devons nous apercevoir que c'est lui 
qui est au principe de l'imagination du tout, que si quelque chose est conçu comme 
totalité de l'enfant à la mère, c'est dans la mesure où, au sein de la demande, c'est-à-
dire dans la béance entre ce qui  ne s'articule pas et ce qui  s'articule enfin comme 
demande, l'objet autour de quoi surgit  la première demande,  c'est le seul objet qui  
apporte au petit être nouveau-né, ce complément, cette perte irréductible, qui en est le  
seul support, à -235-

235



SEMINAIRE 15

savoir ce sein, si singulièrement ici placé pour cette utilisation, qui est logique de sa 
nature: l'objet a, et de ce que Frege appellerait la variable, la variable j'entends dans 
l'instauration d'une fonction quelconque Fx; que si  une variable est quantifiée, elle 
passe à un autre statut précisément d'être quantifiée comme universelle; cela veut dire 
non  pas  simplement  que  n'importe  laquelle,  mais  que  foncièrement  dans  sa 
consistance,  c'est  une  constante.  Et  que  c'est  pour  cela  que,  pour  l'enfant  qui 
commence d'articuler, avec sa demande, ce qui fera le statut de son désir, si un objet a 
cette faveur de pouvoir un instant remplir cette fonction constante, c'est le sein. Et 
aussi bien il est étrange que ne soit pas apparu tout aussitôt, à spéculer sur les termes  
biologiques  qui  sont  ceux vers  quoi  aspire à s'y référer  la psychanalyse,  qu'on ne  
s'aperçoive pas que cette chose, qui semble être dite comme allant de soi, que tout 
enfant  a  une  mère,  et  on  souligne  même,  comme  pour  nous  mettre  sur  la  voie, 
qu'assurément pour le père, nous sommes dans l'ordre de la foi! Mais serait-il si sûr  
qu'il ait une mère si, au lieu d'être un humain, c'est-à-dire un mammifère, il était un 
insecte ? Quels sont les rapports d'un insecte avec sa mère ?
Si nous nous permettons perpétuellement de jouer - et ceci est présentifié dans les 
psychanalyses - entre le terme, la référence, de la conception et celle de la naissance,  
nous voyons la distance qu'il y a entre les deux, et que le fait que la mère soit la mère 
ne tient pas, si ce n'est par une nécessité purement organique - je veux dire bien sûr 
que jusqu'à présent, il n'y a qu'elle pour pondre dans son propre utérus ses propres 
oeufs, mais après tout, puisqu'on fait de l'insémination artificielle maintenant, on fera 
peut-être aussi de l'insertion ovulaire, - la mère, ce n'est pas, essentiellement au niveau 
où nous le prenons dans l'expérience analytique, ce quelque chose qui se réfère aux 
termes sexuels. Nous parlons toujours du rapport dit sexuel; parlons aussi du sexuel dit 
rapport; le sexuel dit rapport est complètement masqué par ceci, que les êtres humains  
dont nous pouvons dire que s'ils n'avaient pas le langage, comment même sauraient-ils 
qu'ils sont mortels ? Nous dirons aussi bien que, s'ils n'étaient pas mammifères, ils ne  
s'imagineraient  pas qu'ils  sont  nés.  Car le surgissement  de l'être,  en tant  que nous 
opérons dans ce savoir construit et qui aussi bien devient pervertissant pour toute la 
dialectique opératoire de l'analyse, que nous faisons tourner autour de la naissance,  
est-ce que c'est autre chose que ceci qui, au niveau de Platon, se présentait -236-

236



SEMINAIRE 15

avec une allure que je trouve quant à moi plus sensée - voyez le mythe d'Er, qu'est-ce 
que c'est que cette errance des âmes une fois qu'elles sont parties des corps, qui sont là 
dans  un  hyperespace  avant  d'entrer  se  reloger  quelque part,  selon  leur  goût  ou  le 
hasard, peu nous importe, qu'est ce que c'est sinon quelque chose qui a beaucoup plus 
de sens pour nous,  analystes;  qu'est-ce que c'est  que cette âme errante,  si  ce n'est  
précisément ce dont je parle: le résidu de la division du sujet? Cette métempsycose me  
parait logiquement moins fautive que celle qui fait l'avant de tout ce qui se passe dans  
la  dynamique  psychanalysante,  du  séjour  dans  le  ventre  de  la  mère.  Si  nous  ne  
l'imaginions,  ce  séjour,  que  comme  il  est  après  tout,  au  début  de  la  lignée 
mammalienne, à savoir le séjour dans une poche marsupiale, ça nous frapperait moins. 
Ce  qui  nous  fait  illusion,  c'est  la  fonction  du  placenta.  Eh  bien!  la  fonction  du 
placenta, c'est quelque chose qui n'existe pas au niveau des premiers mammifères. Le 
placenta semble bien devoir se situer au niveau justement de cet objet plaqué, de ce 
quelque chose qui,  à un niveau de l'évolution biologique, dont nous n'avons pas à 
considérer si c'est un perfectionnement ou pas, se présente comme cette appartenance 
au niveau de l'Autre, qu'est le sein plaqué sur la poitrine. Et ce sein autour de quoi 
tourne ce dont il s'agit, au niveau d'une apparence exemplaire de l'objet a.
Que l'objet a soit l'indicatif autour de quoi se forge la fonction du tout, en tant qu'elle 
est mythique, en tant qu'elle est précisément ce à quoi s'oppose, ce que contredit, toute 
la  recherche  du  statut  du  sujet,  telle  qu'elle  s'institue  dans  l'expérience  de  la 
psychanalyse, voilà qui est à repérer et qui seul peut donner sa fonction de pivot, de 
point tournant, à cet objet a dont d'autres formes se déduisent, mais toujours en effet à 
cette référence que c'est l'objet a qui est au principe du mirage du tout. Je vais essayer 
avant que je vous revoie la prochaine fois, et que j'essaie pour vous de le faire vivre  
autour de ces autres supports qui sont déchet,  qui sont regard, qui sont voix, vous 
verrez qu'à saisir le rapport de ce a en tant que justement, c'est lui qui nous permet de 
destituer  de  sa  fonction  la  relation  au  terme  tout;  -  c'est  à  l'intérieur  de  cette 
interrogation que je pourrai pour vous reprendre ce qu'il en est d'un acte. Je n'ai rien 
dit  jusqu'à  présent  qu'acte,  mais  bien  sûr  cet  acte  implique  fonction,  statut  et 
qualification.  Si  le  psychanalyste  n'est  pas  celui  qui  situe  son  statut  autour  de  ce 
quelque chose que nous pouvons interroger, qui est à savoir -237-

237



SEMINAIRE 15

un sujet, est-il d'aucune façon épinglable, qualifiable du terme a ? Le a peut-il être un 
prédicat ? C'est la question sur laquelle je vous laisse aujourd'hui et dont déjà je vous 
désigne quelle en est  la réponse :  elle ne peut pas d'aucune façon s'instituer d'une  
façon  prédicative,  et  très  précisément  pour  ceci  que,  sur  le  a  lui-même  ne  peut 
aucunement porter la négation.
Variantes
1 - le personnage n° saurait être qualifié que pour s° dire, ou : le personnage n'est pas  
moins qualifié et que pour se dire.
2 - Celui de tous ceux qui se réfèrent.
3 - Sans doute une erreur du copiste ou de Lacan. Il semble qu'il faille lire : [dernier 
dessin de Frege p. 307] soit (H) [P(x)=>F(x)]. (NdE).
-238-

238



SEMINAIRE 15

LEÇON XIV 20 MARS 1968

Tout homme est un animal, sauf à ce qu'il se n'homme.
Je vous ai mis ça au tableau histoire de vous mettre en train, puisque je ne suis pas très  
en train en réalité. Cette petite formule n'a pas la prétention d'être de la pensée. Il se 
peut que ça serve quand même de point d'accrochage, de pivot, à un certain nombre 
d'entre vous qui ne comprendront rien, par exemple, à ce que je dirai aujourd'hui, ce 
n'est pas impensable. Ils ne comprendront rien, mais ça ne les empêchera pas de rêver 
à autre chose. Je ne suis pas en train de vous injurier, je ne pense pas que ce soit la 
généralité du cas, mais enfin disons une moyenne!
Le côté rêverie de ce qui se produit toujours dans toute espèce d'énoncé à prétention 
pensatoire ou qu'on croit telle, il faut toujours en tenir compte et pourquoi pas, lui 
donner son petit  point d'accrochage. Supposez par exemple que ce côté là de mon 
enseignement, à savoir ce qui peut passer pour être pensé, n'ait - comme c'est arrivé 
déjà à beaucoup de gens, et d'une autre ampleur que moi - aucune suite. Il restera des 
petites choses comme ça, c'est arrivé à de très grands. Alors là-dessus, il se produit ce 
qu'on  appelle  comme  dans  le  règne  animal  une  sorte  de  faune  très  spéciale,  ces 
espèces de petites bêtes de la classe des insectes, des êtres à élytres, il y en a des 
quantités qui se nourrissent de cadavres; on appelle ça les escouades de la mort en  
médecine légale. Il y en a une dizaine de générations pour venir consommer ce qui  
reste  d'un  débris  humain.  Quand  je  dis  des  générations,  je  veux  dire  qu'elles  se 
succèdent, que ce sont des espèces différentes qui viennent aux diverses étapes.
-239-

239



SEMINAIRE 15

C'est  à  peu  près  ce  à  quoi  ressemble  l'emploi  d'un  certain  nombre  d'activités 
universitaires autour de ces restes de pensée : les escouades de la mort. Il y en a déjà 
qui  s'emploient  par  exemple,  sans  attendre  ni  que je  sois  mort,  ni  qu'on ait  vu le 
résultat des choses que j'ai, au cours de ces années, énoncées devant vous, à doser à 
quel moment, dans ce qui constitue ce que j'ai rassemblé comme j'ai pu, avec un balai, 
sous le titre d'Écrits, je commence à parler vraiment de linguistique, à quel moment et  
jusqu'à quand ce que je dis recouvre ce qu'a dit Jakobson. Vous allez voir, ça va se 
développer. D'ailleurs je ne crois pas du tout qu'une pareille opération ressortisse à  
mes mérites. Je crois bien que c'est une opération assez dirigée de la part de ceux que 
ce  que je  dis  intéresse  directement  et  qui  voudraient  bien que  les  gens dont  c'est 
l'emploi se mettent tout de suite à proliférer sur ce qu'on peut retenir de mes énoncées 
sous le titre de pensée. Ça leur donnera une petite anticipation de ce qu'ils espèrent, à 
savoir que ce que j'énonce, et qui n'est pas forcément de la pensée, soit sans consé-
quence, pour eux s'entend. Voilà de l'alimentation!
Néanmoins, vous verrez que cela a un certain rapport avec ce que je vais vous dire 
aujourd'hui. Nous en sommes toujours, bien sûr, à l'acte psychanalytique. Pourquoi, en 
somme, est-ce que je parle de l'acte psychanalytique ? C'est pour des psychanalystes. 
Il n'y a vraiment qu'eux qui y soient impliqués. D'ailleurs tout est là. Aujourd'hui, je  
m'avance sur un terrain qui est évidemment peu fait pour un aussi large public, c'est à  
savoir en quoi l'acte psychanalytique peut opérer pour réaliser ce quelque chose que 
nous appellerons l'identification du psychanalyste.
C'est une façon de prendre la question qui a au moins cet intérêt, c'est d'être neuve; je 
veux dire que, jusqu'à présent, rien n'a pu être articulé de censé ni de solide sur ce qu'il  
en est de ce qui qualifie comme tel le psychanalyste. On parle, bien sûr, de règles, de 
procédés,  de  modes  d'accès,  mais  ça  ne  dit  toujours  pas  ce  que  c'est  qu'un 
psychanalyste. Le fait que je parle de l'acte psychanalytique qui est ce dont en somme 
j'espère que puisse faire un pas ce qui s'appelle la qualification du psychanalyste, que 
l'acte psychanalytique, je sois amené à en parler devant un public qui n'est qu'en partie 
concerné,  comme  celui-ci,  c'est  là  quelque chose qui  en soi  soulève un problème, 
problème qui d'ailleurs n'est pas du tout insoluble puisqu'en somme je tiens une fois de 
plus à marquer ce qui justifie - non pas ce qui conditionne: ce qui conditionne, c'est 
une série d'effets de posi-240-

240



SEMINAIRE 15

tion sur lesquels justement, à l'intérieur de notre discours d'aujourd'hui, ce que nous 
pouvons pousser en avant va nous permettre peut-être de préciser  quelque chose - 
mais enfin quel que soit le conditionnement ce qui justifie que, quand on parle de 
l'acte devant un public plus large que celui qu'il  intéresse, à savoir proprement les 
psychanalystes,  c'est  évidemment  ceci,  c'est  que  l'acte  psychanalytique  a  une 
particularité  :  je  pourrais  me  livrer  à  un  griffonnage  de  plus  sur  le  tableau  pour 
montrer de quoi il  retourne dans le fameux quadrangle, celui qui part de  ou je ne  
pense pas, ou je ne suis pas, avec ce qu'il comporte du je ne pense pas qui est ici en 
haut à gauche, et du je ne suis pas qui est ici, en bas à droite dont vous savez que l'acte 
psychanalytique se fait dans cet axe, avec pour aboutissement cette éjection du a qui 
vient  incomber,  en  somme,  à  la  charge  du  psychanalyste  qui  a  posé,  a  permis,  a 
autorisé  les  conditions  de  l'acte  à  ce  prix  qu'il  vient  lui-même  à  supporter  cette 
fonction  de  l'objet  a.  L'acte  psychanalytique,  c'est  évidemment  ce  qui  donne  ce 
support, ce qui autorise ce qui va être réalisé comme la tâche psychanalysante, et, c'est 
pour autant que le psychanalyste donne à cet acte son autorisation que l'acte psycha-
nalytique est réalisé.

Or, c'est là quelque chose de tout à fait singulier que cet acte dont en quelque sorte le 
trajet doit être rempli par l'Autre, et avec ce résultat, au moins présumé, que ce qui est  
à proprement parler acte, pour autant que nous pourrions être amenés à nous demander 
ce que c'est qu'un acte, ce n'est évidemment pas ni dans cette condition, ni dans ce 
trajet tout à fait atypique qui devrait être dessiné au moins sur ce quadrangle, mais  
dans celui-là (-(p) c'est-à-dire pour autant que le sujet psychanalysant, pour lui, étant 
arrivé à cette réalisation qui est celle de la castration, c'est d'un accomplissement en 
retour vers le point inaugural, celui dont, à la vérité, il n'est jamais parti, celui qui est 
statutaire, celui du choix forcé, du choix -241-

241



SEMINAIRE 15

aliénant entre le ou  je ne suis  pas et ou  je ne pense  pas, qu'il devrait, par son acte, 
accomplir ce quelque chose qui a été par lui enfin réalisé, à savoir ce qui le fait divisé 
comme sujet, autrement dit qu'il accomplisse un acte en sachant, en connaissance de 
cause, pourquoi cet acte ne le réalisera lui-même jamais pleinement comme sujet.
L'acte psychanalytique donc, tel qu'il se présente, est de nature à - parce qu'il introduit  
une autre dimension de cet acte qui n'agit pas par soi-même, si l'on peut dire - peut  
nous permettre d'apporter quelque lumière sur ce qu'il en est de l'acte, celui que j'ai 
dessiné à l'instant en travers, de l'acte sans qualification, car je ne vais pas l'appeler  
quand même humain, je ne vais pas l'appeler humain pour toutes sortes de raisons dont 
ce  petit  terme  d'accrochage  que  je  citais  au  début  peut  vous  donner  le  soupçon, 
puisqu'il  fonde l'homme  en principe,  ou plutôt  qu'il  le  refonde,  ou qu'il  le  refond, 
chaque fois que l'acte en question, l'acte tout court,  l'acte que je ne nomme pas, a 
lieu... ce qui n'arrive pas souvent.
Là-dessus,  naturellement,  j'ai  tout  de même  essayé  de donner quelques définitions 
pour que l'on sache de quoi l'on parle, nommément que l'acte est un fait de signifiant; 
c'est  bien de là  que nous sommes  partis  quand nous avons commencé  à balbutier 
autour, un fait de signifiant par où prend place le retour de l'effet dit effet de sujet qui  
se produit de la parole, dans le langage bien sûr, retour de cet effet de sujet en tant  
qu'il est radicalement divisant. C'est là la nouveauté apportée comme un défi par la  
découverte psychanalytique qui pose comme essentiel que cet effet de sujet soit un 
effet de division. Cet effet de division, c'est pour autant qu'une fois réalisé, quelque 
chose peut en être le retour, qu'il peut y avoir ré-acte, que nous pouvons parler d'acte,  
et que cet acte qu'est l'acte psychanalytique qui, lui, se pose d'une façon si singulière 
d'en être tout à fait différent en ce sens que rien n'impose qu'il se produise après ce 
qui,  dans la  psychanalyse,  amène  le  sujet  à  être  en position de pouvoir  agir,  rien 
n'implique que cela, désormais isolé de par l'action de l'Autre qui l'a guidé dans sa 
psychanalyse, d'une psychanalyse dont l'acte a permis à la tâche de s'accomplir, rien  
n'explique  ce  saut  par  quoi  cet  acte  qui  a  permis  la  tâche  réalisatrice,  la  tâche 
psychanalysante, le psychanalysant, si l'on peut dire, en assume quoi ? le programme.
Au regard de l'acte - c'est une petite parenthèse réflexive que je ferai
là au début et qui est importante, qui se rapporte d'ailleurs aux mots par -242-

242



SEMINAIRE 15

quoi j'ai commencé concernant l'avenir de toute pensée - [Je vous en prie! Arrêtez-moi  
ces simagrées j'en ai assez! Mettez ça où vous voudrez et, et foutez-moi la paix je vous  
en prie] - toute pensée ordonnée se situe dans un bivium ou a partir d'un bivium qui de 
nos jours est particulièrement clair : ou bien elle rejette cet effet de sujet dont je pars  
en le nouant une fois de plus à lui-même dans un moment qui se veut originel, c'est le 
sens qu'a eu historiquement le cogito; le cogito en est le modèle, et le modèle honnête, 
si l'on peut dire et il est honnête parce qu'il se pose lui-même comme origine. Quand 
vous  voyez  quelqu'un  commencer  à  parler  du  fantasme  de  l'origine,  vous  pouvez 
savoir qu'il est malhonnête; il n'y a pas de fantasme saisissable que hic et nunc,  dès 
maintenant, c'est ça l'origine du fantasme, après ça, nous pourrons en parler, quand 
nous l'aurons trouvé là nous sommes  avec lui.  Pour le  cogito,  il  ne s'est  pas posé 
comme origine, nulle part Descartes ne nous dit : « à l'origine, celui qui pense fait  
surgir l'être ». Il dit :Je pense donc je suis et, à partir de là, c'est une bonne chose de 
faite, il n'y a plus à s'en occuper. Il a complètement libéré l'entrée de la science qui ne 
s'occupera absolument plus jamais du sujet, si ce n'est, bien sûr, à la limite obligée où 
elle le retrouve, ce sujet, quand elle doit, au bout d'un certain temps, s'apercevoir de ce  
avec quoi elle opère, à savoir l'appareil mathématique et, du même coup, l'appareil  
logique.
Elle fera donc tout, dans cet appareil logique, pour le systématiser sans avoir affaire au 
sujet, mais ce ne sera pas commode; à la vérité, ce ne sera qu'à ces frontières logiques  
que l'effet de sujet continuera à se faire sentir, à se présentifier et à faire à la science  
quelques difficultés. Mais pour le reste, en raison de cette démarche initiale du cogito,  
on peut dire qu'à la science, tout lui a été donné, et d'une façon, en somme, légitime; 
tout lui est tombé dans la main il faut bien le dire, avec un immense champ de succès. 
Mais c'est en quelque sorte à ce prix que la science, le sujet de l'acte, n'a absolument  
rien à dire, elle n'en impose aucun, elle permet de faire beaucoup, pas tout ce qu'on 
veut, elle peut ce qu'elle peut, ce qu'elle ne peut pas, elle ne le peut pas. Mais elle peut  
beaucoup. Elle peut beaucoup mais elle ne motive rien, ou plus exactement elle ne  
donne aucune expresse raison de rien faire. Elle ne se présente que comme tentation 
de faire, tentation irrésistible, il est vrai. Tout ce que nous pouvons faire avec ce que la 
science a conquis depuis trois siècles, ce n'est pas rien, et nous ne nous privons pas de 
le faire. Mais il n'est nullement dit qu'aucun acte ne -243-

243



SEMINAIRE 15

sera à sa mesure. Là où il s'agit d'acte, où ça se décide, où on s'en sert en connaissance 
de cause pour des fins qui paraissent motivées, il s'agit d'un tout autre mode de pensée.  
C'est l'autre partie du bivium ; là, la pensée s'adonne dans la dimension de l'acte et, 
pour cela, il suffit qu'elle touche à l'effet de sujet.
Exemple : la remarque fondamentale à une doctrine qu'il  est facile,  je pense, pour 
vous, de reconnaître, que le sujet ne se reconnaisse pas, c'est-à-dire soit aliéné dans 
l'ordre de la production que conditionne son travail, ceci en raison de l'effet de sujet 
qui s'appelle exploitation - pas besoin d'ajouter « de l'homme par l'homme » parce que 
nous avons vu qu'il faut un peu se méfier de l'homme dans l'occasion, et puis chacun 
sait qu'on a pu tourner cet usage à quelques mots d'esprit plaisants - ceci en raison de 
l'effet  de  sujet  donc,  qui  est  au  fondement  de  toute  exploitation,  voilà  qui  a  des 
conséquences d'acte. On appelle ça la révolution; et, dans ces conséquences d'acte, la  
pensée a la  plus  grande difficulté à  se  reconnaître,  comme vous le démontrent,  je 
pense, depuis que vous existez, puisque c'était même pour un certain nombre d'entre 
vous commencé avant votre naissance, les difficultés qu'a eues, que continue d'avoir 
ce qu'on appelle l'intelligentsia avec l'ordre communiste.
Toute pensée, donc, de cette catégorie qui touche à l'effet de sujet, participe de l'acte. 
La formuler indique, si l'on peut dire, l'acte et sa référence. Seulement, tant que l'acte 
n'est pas mis en train, c'est une référence, bien sûr, difficile à soutenir dans toute la 
mesure où elle n'est isolée qu'au terme, chacun sait ça. Toute pensée qui, dans le passé, 
a  fait  école  -  les  choses  qui  restent,  comme  ça,  épinglées  dans  les  herbiers 
universitaires, école stoïcienne par exemple - avait cette fin de l'acte. Ça tourne court  
quelquefois. Je veux dire que, pour l'instant, par exemple, dans le circuit à quoi j'ai fait  
allusion, l'acte qui de notre temps s'épingle du terme révolutionnaire, l'issue n'est pas 
encore là, ce n'est pas isolé ni isolable, cette référence à l'acte; mais enfin, pour les  
Stoïciens tels que je les ai évoqués tout à l'heure, le fait est que ça a tourné court, qu'à 
un moment, on n'a eu rien de plus à en tirer que ce qu'on avait tiré de ceux qui s'étaient  
engagés dans cette voie de pensée. A partir de quoi la nécrophagie dont je parlais tout 
à l'heure peut commencer et, Dieu merci, elle ne peut pas non plus s'éterniser puisqu'il  
ne  reste  pas  tellement  de  choses  comme  épaves,  comme  débris  de  cette  pensée 
stoïcienne. Mais enfin ça occupe du monde! -244-

244



SEMINAIRE 15

Ceci dit, revenons à notre acte psychanalytique et reprenons ce petit croisillon qui est 
exposé au tableau, dont j'ai maintes fois déjà fait la remarque que vous n'avez pas à y 
donner de valeur privilégiée aux diagonales, que vous devez plutôt, pour vous en faire 
une juste idée, le voir comme une sorte de tétraèdre en perspective, ça vous aidera à  
vous apercevoir que la diagonale n'y a aucun privilège.
L'acte psychanalytique consiste essentiellement dans cette sorte d'effet de sujet qui 
opère en distribuant, si l'on peut dire, ce qui va faire le support, à savoir : le sujet 
divisé, le $, pour autant que c'est là l'acquis de l'effet de sujet au terme de la tâche 
psychanalysante, c'est la vérité qui, par le sujet, quel qu'il soit et sous quelque prétexte 
qu'il  s'y soit  engagé,  est conquise,  c'est  à savoir par exemple pour le sujet  le plus 
banal,  celui  qui  y  vient  à  des  fins  d'être  soulagé  :  voilà  mon  symptôme,  j'en  ai  
maintenant la vérité, je veux dire que c'est dans toute la mesure où je ne savais pas  
tout de ce qu'il en était de moi, c'est dans toute la mesure où il y a quelque chose 
d'irréductible  dans  cette  position  du  sujet  qui  s'appelle,  en  somme,  et  est  fort 
nommable  :  l'impuissance  à  en  savoir  tout,  que)  e  suis  là  et  que,  Dieu  merci,  le  
symptôme qui révélait ce qui reste de masqué dans l'effet de sujet retentit un savoir, ce 
qu'il y a là de masqué, j'en ai eu la levée, mais assurément non pas complète. Quelque 
chose reste d'irréductiblement limité dans ce savoir. C'est au prix - puisque j'ai parlé 
de distribution - de ceci, c'est que toute l'expérience a tourné autour de cet objet a dont 
l'analyste s'est fait le support, l'objet a en tant que c'est ce qui, de cette division du 
sujet est, a été et reste structuralement la cause. C'est dans la mesure où l'existence de 
cet objet a s'est démontrée dans la tâche psychanalysante, et comment? Mais vous le 
savez tous : dans l'effet de transfert; c'est en tant que le partenaire est celui qui s'est  
trouvé remplir, de la structure instituée par l'acte, la fonction qui, depuis que le sujet a 
joué comme effet de sujet,  que pris dans la demande qu'instaurant le désir,  il  s'est 
trouvé déterminé par ces fonctions que l'analyse a épinglées comme étant celles de 
l'objet nourricier, du sein, de l'objet excrémentiel, du scybale, de la fonction du regard 
et de celle de la voix; c'est en tant que c'est autour de ces fonctions, pour autant que 
dans la relation analytique elles ont été distribuées à celui qui en est le partenaire, le 
pivot et, pour tout dire, le support, comme j'ai dit la dernière fois, l'instrument, qu'a pu 
se réaliser l'essence de ce qu'il en est de la fonction du $ à savoir de l'impuissance du 
savoir.
-245-

245



SEMINAIRE 15

Est-ce que j'évoquerai là la dimension analogique qu'il y a, dans cette répartition, avec  
l'acte tragique ? Car on sent bien que, dans la tragédie, il y a quelque chose d'analogue, 
je veux dire que ce qui nous est, dans la fiction tragique telle qu'elle s'exprime dans 
une  mythologie  dans  laquelle  il  n'est  pas  du  tout  exclu  que  nous  ne  voyions  des 
incidences tout à fait historiques, vécues, réelles, je veux dire que le héros, tout un 
chacun qui, dans l'acte, s'engage seul, est voué à cette destinée de n'être enfin que le 
déchet  de sa propre entreprise.  Je n'ai  nul  besoin de donner des exemples,  seul  le 
niveau que j'ai appelé de fiction ou de mythologie suffit à en indiquer pleinement la 
structure. Mais, tout de même, ne l'oublions pas, ne confondons pas la fiction tragique 
- je veux dire le mythe d'Œdipe, d'Antigone par exemple - avec ce qui est vraiment 
une acception, la seule valable, fondée, de la tragédie, à savoir la représentation de la 
chose. Dans la représentation, nous sommes évidemment plus près de cette schize telle 
qu'elle est supportée dans la tâche psychanalysante. Au terme de la psychanalyse, on 
peut, la division réalisée du sujet psychanalysant, la supporter de la division qui dans 
l'aire où pouvait se jouer la représentation tragique dans sa forme la plus pure, nous 
pouvons l'identifier, ce psychanalysant, au couple divisé et relatif du spectateur et du 
chœur, cependant que le héros, il n'y a pas besoin qu'il y en ait trente-six, il n'y en a  
jamais qu'un seul, le héros, c'est celui-là qui, sur la scène, n'est rien que la figure de 
déchet où se clôt toute tragédie digne de ce nom.
L'analogie structurale plane d'une façon tellement évidente que c'est la raison pour 
laquelle elle a été amenée massivement, si l'on peut dire, sous la plume de Freud, c'est 
pourquoi cette analogie hante si l'on peut dire toute l'idéologie analytique; seulement, 
avec un effet de démesure qui confine au grotesque et qui fait d'ailleurs l'incapacité  
totale où se révèle cette littérature qu'on appelle analytique de faire autre chose, autour  
de  cette  référence  mythique,  qu'une  espèce  de  redite  en  rond,  extraordinairement 
stérile, avec de temps en temps, quand même, le sentiment qu'il y a quelque chose là 
d'une division dont on ne voit pas ce qui sépare, dont on ne voit pas où est la radicale 
insuffisance qui nous y rend inadéquats.
Cela frappe certains. Ce n'est pas les pires que ça frappe. Mais ça donne des résultats  
qui ne peuvent vraiment pas aller beaucoup plus loin que le jappement. N'oublions pas 
l'Œdipe, ni ce que c'est que l'Oedipe, ni à quel -246-

246



SEMINAIRE 15

point il est internement, intégralement lié à la structure de toute notre expérience; et  
quand on a produit ce rappel, on n'a pas à aller beaucoup plus loin. C'est bien pour ça 
d'ailleurs que je ne considère pas que je fasse de tort à personne en m'étant juré de ne 
jamais reprendre le thème du nom du père dans lequel, saisi de je ne sais quel vertige, 
heureusement rabattu, je m'étais dit une fois que je m'engagerais dans le circuit d'une 
de mes années de séminaire. Les choses prises à ce niveau sont  hopeless,  alors que 
nous avons une voie autrement sûre à la tracer concernant l'effet de sujet,  et  qui a 
affaire à la logique.
Si je vous ai amenés au carrefour de cet effet proprement logique qui est celui qu'a si  
bien défini la logique moderne sous le terme de la fonction des quantificateurs, c'est  
évidemment pour une raison qui est fort proche de ceci que je vous ai annoncé comme 
étant  la  question  d'aujourd'hui,  à  savoir  du  rapport  de  l'acte  psychanalytique  avec 
quelque chose de l'ordre d'une prédication, c'est à savoir : qu'est-ce qu'il en est, de quoi 
pouvons-nous dire qu'il situe le psychanalyste ?
Ne  l'oublions  pas,  si  c'est  au  terme  d'une  expérience  de  la  division  du  sujet  que 
quelque chose qui s'appelle le psychanalyste peut s'instaurer, nous ne pouvons nous 
fier à une pure et simple identification du terme de celle qui est au principe de la 
définition du signifiant, que tout signifiant représente un sujet pour un autre signifiant. 
Justement, le signifiant, quel qu'il  soit, ne peut être tout ce qui représente le sujet.  
Justement, comme je vous l'ai montré la dernière fois, de ceci : que la fonction que  
nous épinglons tout relève d'une cause qui n'est autre que l'objet a si cet objet a, chu 
dans l'intervalle qui, si l'on peut dire, aliène la complémentarité, - je vous l'ai rappelé  
la dernière fois -, de ce qu'il en est du sujet représenté par le signifiant du sujet $ avec 
le S, quel qu'il soit, prédicat qui peut s'instituer au champ de l'Autre. Donc, que ce qu'il 
en est, de par cet effet, du tout en tant qu'il s'énonce, intéresse tout autre chose que ce 
vers quoi, si je puis dire, l'identification ne se rend pas, à savoir vers la reconnaissance 
venue  de  l'Autre,  puisque c'est  de  cela  qu'il  s'agit,  que dans  rien de  ce  que nous  
pouvons  inscrire  de  nous-mêmes  au  champ  de  l'Autre,  nous  ne  pouvons  nous 
reconnaître.
Ce tout, ce qui nous représente, dans cette affaire de la reconnaissance, pourrait avoir 
affaire avec ce vide, avec ce creux, avec ce manque. Or, c'est là ce qui n'est pas.
-247-

247



SEMINAIRE 15

C'est qu'au principe de l'institution de ce tout requis, chaque fois que nous énonçons 
quoi que ce soit d'universel, il y a autre chose que la (im) possibilité qu'il masque, à 
savoir celle-là, de se faire reconnaître, et ceci s'est avéré dans l'expérience analytique 
en ceci que j'articulerai d'une façon ramassée parce qu'elle est exemplaire : que le sexe 
n'est pas tout, car c'est cela la découverte de la psychanalyse. On a beau voir ressurgir  
toutes sortes de recueils de gens qu'on délègue à rassembler un certain nombre de 
textes sur ce qu'il en est, sur ce fameux champ si bizarrement préservé, réservé qu'est 
la  psychanalyse.  On  donne  une  bourse  de  recherche  à  un  monsieur  qui  s'appelle 
Brown et qui a écrit quelque chose de pas si mal :  Eros  et Thanatos, autrefois; il en 
avait profité pour dire des choses assez sensées sur M.  Luther,  et comme c'était au 
bénéfice de l'Université Wesleyenne, tout cela se justifiait assez bien. Mais enfin, ne  
connaissant plus de mesure à ces opérations de rassemblement, il publie quelque chose 
qui s'appelle le Corps d'Amour et qu'on nous commente d'une note nous parlant du 
pansexualisme freudien. Or justement, si ce que  Freud  a dit signifie quelque chose, 
c'est  bien sûr qu'il  y a eu la  référence à  ce  qu'on attendrait  qui  se produise  de la  
conjonction sexuelle, à savoir une union, un tout, justement s'il y a quelque chose qui 
s'impose au terme de l'expérience, c'est que, au sens où je vous indique et où je le fais 
résonner pour vous, le sexe n'est pas tout, le tout vient à sa place, ce qui ne veut pas  
dire du tout que cette place soit la place du tout. Le tout l'usurpe en faisant croire, si je 
puis dire, que lui, le tout, vient du sexe. C'est ainsi que la fonction de vérité change de 
valeur, si je puis m'exprimer ainsi, et que ce qui se trouve fort bien coller, ce qui est 
encourageant,  avec  certaines  découvertes  qui  se  sont  faites  dans  le  champ  de  la  
logique,  ce qui  peut  s'exprimer  en ceci,  nous fait  toucher du doigt  que le  tout,  la 
fonction du tout, le tout quantificateur, la fonction de l'universel, que le tout doit être 
conçu comme un déplacement de la partie. C'est pour autant que l'objet a, seul, motive  
et  fait  surgir  la fonction du tout  comme telle,  que nous nous trouvons en logique 
soumis  à cette catégorie du tout,  mais  en même temps que s'expliquent un certain 
nombre de singularités qui l'isolent dans l'ensemble des fonctionnements logiques, je 
veux dire ce champ où règne l'appareil du quantificateur, qui l'isole en y faisant surgir 
des difficultés singulières, d'étranges paradoxes.
-248-

248



SEMINAIRE 15

Bien sûr, il y a tout intérêt à ce que le plus possible d'entre vous - et je le dis aussi bien  
pour  chacun que  pour  tous  -  aient  une  certaine  culture  logique,  je  veux dire  que 
personne ici n'a rien à perdre à aller se former à ce qui s'enseigne dans les endroits où 
c'est autour des champs déjà constitués du progrès de la logique présente, que vous 
n'avez rien à perdre à aller très précisément vous y former pour entendre ce à quoi ici  
je m'essaie, pour dessiner une logique fonctionnant dans une zone intermédiaire, pour 
autant qu'elle n'a point encore été maniée d'une façon convenable. Vous ne perdrez 
rien,  à  saisir  ce  à  quoi  je  fais  allusion quand je  dis  qu'encore  que la  logique des 
quantificateurs soit arrivée à obtenir son statut propre et vraiment tout à fait rigoureux, 
je veux dire ayant toute apparence d'en exclure le sujet, je veux dire d'être maniable au 
moyen des pures et simples règles qui relèvent d'un maniement de lettres, il n'en reste  
pas moins que, si vous comparez l'usage de cette logique des quantificateurs avec tel  
ou tel autre secteur, segment de la logique tels qu'ils se définissent en divers termes, 
vous vous apercevrez qu'il  est singulier qu'alors que, pour tous les autres appareils  
logiques,  vous  pouvez  donner  toujours  un  assez  grand  nombre  d'interprétations, 
géométriques par exemple, économiques, conceptuelles, je veux dire que chacun de 
ces  maniements  des  appareils  logiques,  est  tout  à  fait  plurivalent  quant  à 
l'interprétation. Il est tout à fait saisissant, au contraire, de voir que, quelle que soit la  
rigueur à laquelle on a pu, en fin de compte, arriver à pousser la logique des quan-
tificateurs, vous n'arriverez jamais à en soustraire ce quelque chose qui s'inscrit dans la  
structure grammaticale, je veux dire dans le langage ordinaire, et qui fait intervenir ces 
fonctions du tout et du quelque.
La chose a des conséquences dont une d'entre elles n'a pu être mise en valeur qu'au  
niveau  des  logiciens,  je  veux dire  là  où l'on sait  se  servir  de  ce  que  c'est  qu'une 
déduction, c'est à savoir que partout où nous soutiendrons un système, un appareil tel 
qu'il s'agisse de l'usage des quantificateurs, nous ne pourrons créer des algorithmes 
tels  qu'il  suffise  qu'il  soit  réglé  d'avance,  que  tout  problème  est  purement  et 
simplement soumis à l'usage d'une règle, une fois fixée, de calcul; que dès lors que 
nous  sommes  dans  ce  champ,  nous  serons  toujours  capables  d'y  faire  surgir  de 
l'indécidable.
Étrange privilège. Pour ceux qui ici n'ont jamais entendu parler de
l'indécidable, je vais illustrer ce que je dis d'un petit exemple : que veut -249-

249



SEMINAIRE 15

dire « indécidable » ? Je m'excuse pour ceux à qui ce que je vais dire apparaîtra une  
rengaine rabattue. Je prends un exemple, il y en a beaucoup. Vous savez - ou vous ne 
savez pas - ce que c'est qu'un nombre parfait, c'est un nombre tel qu'il soit égal à la  
somme de ses diviseurs. Exemple : les diviseurs du nombre 6 sont 1, 2 et 3, 1 + 2 + 3 
= 6. C'est également vrai pour 28. - Il ne s'agit pas de nombres premiers, il s'agit des  
diviseurs,  ce  qui  veut  dire  :  étant  donné  un  nombre,  en  combien  de  parts  égales 
pouvez-vous le diviser? - Pour 28, cela vous donne 14, 7, 4, 2 et 1. Cela fait 28.
Vous voyez que ces deux nombres sont  des nombres pairs.  On en connaît  des tas 
comme ça. On ne connaît pas de nombre impair qui soit parfait. Cela ne veut pas dire 
qu'il n'en existe pas. L'important, c'est qu'on ne peut pas démontrer qu'il est impossible 
qu'il en existe. Voilà de l'indécidable. De l'indécidable dont le lien avec la structure, la 
fonction logique qui s'appelle celle des quantificateurs n'est pas ce qu'il est ici mon 
rôle  de  vous  faire  toucher;  disons  à  la  rigueur  qu'on  pourrait  réserver  ça  pour  le  
séminaire fermé. Je demanderai  que quelqu'un s'y associe à moi  dont c'est  plus le  
métier que le mien de le faire.
Mais ce privilège de la fonction des quantificateurs en tant qu'elle nous intéresse au  
plus haut point, vous allez tout de suite le voir, ce privilège - je soulève, appelons ça 
provisoirement,  l'hypothèse  -  cette  impasse  en  tant  qu'elle  est,  remarquez-le,  une 
impasse féconde, car si nous avions le moindre espoir que tout peut être soumis à un 
algorithme universel, qu'en tout nous pouvons trancher sur la question de savoir si une 
proposition est vraie ou fausse, c'est ça qui serait plutôt une fermeture. L'hypothèse 
que je soulève tient en ceci : que ce privilège de la fonction de la quantification tient à 
ce qu'il en est de l'essence du tout et de sa relation à la présence de l'objet a.
Il existe quelque chose qui fonctionne pour que tout sujet se croie tout, pour que le 
sujet se croie tout sujet, et par là même sujet de tout, de ce fait même en droit de parler 
de tout.
Or, ce que nous donne l'expérience analytique est ceci qu'il n'y a pas de sujet dont la 
totalité ne soit illusion, parce qu'elle ressortit à l'objet a en tant qu'élidé.
Nous allons maintenant tâcher de l'illustrer, en montrant en quoi ceci,
de la façon la plus directe, nous intéresse. Comment, correctement, s'ex- 250 -

250



SEMINAIRE 15

prime ce qu'il en est de la dimension proprement analytique sinon ceci tout savoir n'est 
pas conscient.
L'ambiguïté,  la  problématique,  la  schize  fondamentale  qu'introduit  la  fonction  de 
quantificateur en tant qu'elle introduit un pour  tout  et un il  existe  consiste en ceci : 
c'est qu'elle admet, mais du même coup met en question, ceci, que si nous disons : « il  
n'est  pas vrai  que pour  tout...  ce  qui  suit,  il  en est  de façon telle  ou telle »,  ceci  
implique qu'il existe, qu'il y a, de ce tout,  quelque chose qui ne pas, parce qu'il n'est 
pas vrai que pour tout il y en a qui ne pas.
En d'autres termes que,  parce qu'une négation porte sur  l'universel,  quelque chose 
surgit de l'existence d'un particulier et que, de même, parce que pas tout n'est affecté 
d'un ne pas, chose plus forte encore, il y en a des - comme on dit - qui, faisant surgir  
une existence positive particulière d'une double négation, celle d'une vérité qui, retirée 
au tout de ne pas être, en ferait surgir une existence particulière.
Or,  suffirait-il  qu'il  ne  soit  pas  démontré  que  tout  quelque chose  pour qu'il  existe 
quelque chose qui ne pas? Vous le sentez bien, il y a là un écueil, une question qui, à 
elle toute seule, suffit à rendre fort suspect cet usage de la négation en tant qu'elle  
suffirait à elle toute seule à assurer le lien, la cohérence des fonctions réciproques de 
l'universel et du particulier. Pour ce qu'il en est du savoir, que du fait que tout savoir 
n'est pas conscient, nous ne pouvons plus admettre comme fondamental que le savoir 
se sait lui-même, est-ce là dire qu'il est correct de dire qu'il y a de l'inconscient?
C'est très précisément ce que, dans cet article recueilli dans mes  Écrits  qui s'appelle 
Positions de l'inconscient, j'ai essayé de faire sentir en y employant ce que je pouvais 
faire alors, à savoir une petite parabole qui n'était autre qu'une façon d'imager sous une  
espèce que même, si je me souviens bien, j'ai appelé, puisqu'il me plait assez de jouer 
avec le mot homme « l'homelette » et qui n'est autre que l'objet a. Bien sûr, ce pourra 
être l'occasion pour un futur scholar de s'imaginer qu'au moment  où j'ai  écrit  mes 
Positions de l'inconscient je n'avais pas une traître idée de la logique, comme si bien 
sûr ce qui constitue l'ordre de mes discours ne consistait  pas justement  à les faire 
adapter  pour  un certain auditoire,  tel  qu'il  est  supposé -  qui  ne  l'est  d'ailleurs  pas 
entièrement  car  on  sait  bien  ce  que  sont  capables  d'accueillir  les  oreilles  des 
psychanalystes et de ne pas accueillir à un moment donné.
- 251-

251



SEMINAIRE 15

Pour ce qu'il en est de la qualification, il y a bien longtemps que, pour tout ce qu'il en 
est du savoir, la réflexion constructive autour de l'épistèmê a mis en cause ce qu'il en 
est du praticien quand il s'agit d'un savoir, autant au niveau de Platon chaque fois qu'il 
s'agit d'assurer un savoir dans son statut c'est la référence à l'artisan qui prévaut, et rien 
ne semble obvier à l'annonce que toute pratique humaine - je dis « pratique » parce 
que ce n'est  pas dire du tout,  parce que nous faisons prévaloir l'acte, que nous en 
repoussions la référence -  tout praticien suppose un certain savoir si  nous voulons  
nous avancer dans ce qu'il en est de  l'épistèmê.  Tout savoir de charpente, voilà qui, 
pour nous définira le charpentier.
Ceci secrètement implique que la charpente se sait elle-même en tant qu'art - je ne dis  
pas en tant que matière, bien entendu - ce qui prolonge pour nous, analystes, ceci, c'est 
que tout savoir de thérapeutique qualifie le thérapeute, ce qui implique, et d'une façon 
plus douteuse, que la thérapeutique se sait elle-même.
Or s'il y a quelque chose que le plus - pardonnez-moi, je vais le dire! - instinctivement 
repousse  le  psychanalyste,  c'est  que  tout  savoir  de  psychanalyse  qualifie  le 
psychanalyste, et ce n'est pas sans raison, très précisément en ceci : non pas bien sûr 
que nous en sachions plus par là sur ce qu'est le psychanalyste, mais que tout savoir de  
psychanalyse est tellement mis dans la suspension de ce qu'il en est de la référence de  
l'expérience à l'objet a en tant qu'au terme il est radicalement exclu de toute subsistan-
ce de sujet que le psychanalyste n'est nullement en droit de se poser comme faisant le 
bilan de l'expérience dont il n'est à proprement parler que le pivot et l'instrument. Tout 
savoir  qui  dépend  là  de  cette  fonction  de  l'objet  a  assurément  n'assure  rien,  et 
justement  de  ne  pouvoir  répondre  de  sa  totalité,  sinon  en  référence  à  cette 
instrumentation, certes impose qu'il n'ait rien qui puisse se présenter comme tout de ce 
savoir mais que justement cette absence, ce manque, n'impose d'aucune façon qu'on 
puisse en déduire ni qu'il y ait ni qu'il n'y ait pas de psychanalyse. La réflexion, le 
rebondissement  de la négation au niveau du tout  n'implique nulle conséquence au 
niveau du particulier que le statut du psychanalyste en tant que tel ne repose sur rien 
d'autre que ceci :  qu'il  s'offre à supporter dans un certain procès de savoir ce rôle  
d'objet de demande, de cause de désir, qui fait que le savoir obtenu ne peut être tenu 
que pour ce qu'il est, réalisation signifiante accointée à une révélation de fantasme.
-252-

252



SEMINAIRE 15

Si le pas tout que nous mettons dans ceci : pas tout savoir n'est conscient, représente la  
non constitution du tout savoir, ceci, au niveau même où le savoir se nécessite, il n'est 
pas vrai qu'il existe forcément du savoir inconscient que nous pourrions théorétiser 
[théoriser] sur n'importe quel modèle logique.
Est-ce pour le psychanalyste que le psychanalysant est, à la fin de sa tâche, ce qu'il  
est?  Toute  une  façon d'exposer  la  théorie,  parce qu'elle  implique  une façon de  le  
penser, met dans l'action psychanalytique ce facteur qui intervient comme parasite: le 
psychanalyste a le fin mot de ce qu'il faut en penser, c'est-à-dire que c'est lui qui a la 
pensée  de  toute  l'affaire,  que  le  psychanalysant  à  la  fin  serait  régularisé,  ce  qui  
implique  qu'il  pose  en  être  une  certaine  conjonction  subjective,  qu'il  se  repose  à 
nouveau d'un je ne pense pas renouvelé seulement de passer du restreint au généralisé.
En est-il ainsi? jamais. Ce n'est pas une simple énigme que le psychanalyste qui le sait 
mieux que personne par expérience, puisse se mettre à concevoir sous cette forme de 
science-fiction, c'est le cas de le dire, le fruit que lui-même en obtient.
Est-ce donc dans l'ordre du pour soi que s'achève le trajet du psychanalysant ? C'est ce 
qui n'est pas moins contredit par le principe même de l'inconscient: par quoi le sujet  
est  condamné  non  seulement  à  rester  divisé  d'une  pensée  qui  ne  peut  s'assumer 
d'aucun je suis qui pense qui pose un en soi du je pense irréductible à rien qui le pense 
pour soi, mais dont c'est justement la fin de la psychanalyse qu'il se réalise comme 
constitué de cette division, cette division où tout signifiant, en tant qu'il représente un 
sujet pour un autre signifiant, comporte la possibilité de son inefficience, précisément 
à opérer cette représentation de sa mise en défaut au titre de représentant. Il n'y a pas  
de psychanalysé, il y a un « ayant été psychanalysant », d'où ne résulte qu'un sujet 
averti de ce à quoi il ne saurait penser comme constituant de toute action sienne.
Pour concevoir ce qu'il doit en être de ce sujet averti, nous n'avons aucun type encore 
existant. Il n'est jugeable qu'au regard d'un acte qui est à construire comme celui où, se 
réitérant  la  castration,  s'instaure  comme  passage  à  l'acte,  de  même  que  son 
complémentaire, la tâche psychanalytique elle-même, se réitère en s'annulant comme 
sublimation.
Mais ceci ne nous dit rien du statut du psychanalyste car, à vrai dire, si son essence est  
d'assumer la place où, dans cette opération, se situe l'objet -253-

253



SEMINAIRE 15

1
a,  quel  est  le  statut  possible  d'un  sujet  qui  se  met  dans  cette  position  ?  Le  
psychanalyste dans cette position peut n'avoir de tout ce que je viens de développer, à 
savoir de ce qui la conditionne, pas la moindre idée; pas la moindre idée de la science 
par exemple.  C'est même courant.  A la vérité,  il  ne lui est même pas demandé de 
l'avoir,  vu le champ qu'il  occupe et  la fonction qu'il  a  à y remplir.  Du support de 
logique de la  science,  par  contre,  il  aurait  beaucoup à  apprendre.  Mais  si  j'ai  fait  
référence à son propos à des statuts, quels qu'ils soient, de praticien, est-il exclu que 
dans aucun de ces statuts, tels qu'ils sont pour nous évoqués, depuis l'Antiquité, de la 
réflexion sur la science, mais aussi bien encore présents dans un certain nombre de 
champs, est-ce que pour lui n'est pas de quelque ressort, de quelque valeur, ce qui, à la 
lumière sans doute et seulement de la psychanalyse, peut être défini dans telle fonction 
pratique comme évidant [évident], comme mettant en valeur la présence de l'objet a?
Pourquoi, à la fin de l'année sur les problèmes cruciaux de la psychanalyse, ai-je fait 
ici tellement état de la fonction de la perspective (il  semble que ce soit  la théorie, 
opération qui n'intéresse que l'architecte), si ce n'est pour montrer, que, ne l'eut-il pas 
isolé lui-même depuis toujours, je veux dire depuis le temps où, nous ne savons pas 
trop  comment  justifier  l'idéal  qui  dirigeait  par  exemple  ce  qui  nous est  légué  des 
grammatismes d'un Vitruve, que ce dont il s'agit, ce qui domine, ce que nous aurions 
tout à fait  tort,  vue la présence des idéaux, de réduire à une fonction utilitaire, de  
bâtisse par exemple, ce qui domine, c'est une référence qui est celle que j'ai essayé de 
vous expliquer dans la relation avec l'effet de sujet au moment où la perspective vient  
dans sa structure propre au niveau de Desargues, c'est-à-dire où elle instaure cette 
autre  définition  de  l'espace  qui  s'appelle  la  géométrie  projective.  Et  cette  mise  en 
question de ce qui est le domaine même de la vision en tant qu'un premier aspect, il  
semblerait qu'elle puisse être entièrement supportée par une opération de quadrillage 
mais qu'au contraire y apparaît cette structure fermée qui est celle à partir de laquelle 
j'ai pu essayer pour vous d'isoler, de définir, entre tous les autres, et parce qu'il est le 
plus négligé de la fonction psychanalytique, la fonction de l'objet  a  qui s'appelle le 
regard.
Est-ce pour rien qu'au terme de cette même année, autour du tableau des Ménines, je 
vous ai fait un exposé sans doute difficile mais qu'il faut -254-

254



SEMINAIRE 15

prendre comme apologue, et comme exemple, et comme repère de conduite pour le 
psychanalyste,  car  ce qu'il  en est  de l'illusion du  sujet  supposé savoir  est  toujours 
autour de ce qu'admet si aisément de tout le champ de la vision. Si au contraire autour  
de cette oeuvre exemplaire qu'est le tableau des  Ménines,  j'ai voulu vous montrer la 
fonction inscrite de ce qu'il en est du regard et de ce qu'elle a en elle-même à opérer  
d'une façon si subtile qu'elle est à la fois présente et voilée, c'est, comme je vous l'ai  
fait remarquer, notre existence même, à nous, spectateurs, qu'elle met en question, la  
réduisant à être en quelque sorte plus qu'ombre au regard de ce qui s'institue dans le  
champ du tableau d'un ordre de représentation qui n'a à proprement parler rien à faire 
avec ce qu'aucun sujet peut se représenter. Est-ce que ce n'est pas là l'exemple et le 
modèle  où  quelque  chose  d'une  discipline  qui  tient  au  plus  vif  de  la  position  du 
psychanalyste pourrait s'exercer? Est-ce que ce n'est pas le piège à quoi cède, dans  
cette  singulière  représentation  fictive  que  j'essayais  tout  à  l'heure  de  vous  donner 
comme étant celle où le psychanalyste finit, au regard de son expérience qu'il appelle 
clinique,  par  s'arrêter,  est-ce  qu'il  n'y pourrait  pas  trouver  le  modèle,  le  rappel,  le 
signe, qu'il ne saurait rien instituer du monde de son expérience sans qu'il doive, de 
toute nécessité, y présentifier, et comme telle, la fonction de son propre regard ?
Assurément, ce n'est là qu'une indication, mais une indication donnée, comme je fais 
souvent à la fin de tel ou tel de mes discours, très en avance, qui relève de ceci que si, 
dans la psychanalyse - je veux dire dans l'opération située dans les quatre murs du 
cabinet où elle s'exerce - tout est mis en jeu de l'objet a, c'est avec une très singulière 
réserve,  et  qui  n'est  pas  de hasard,  concernant  ce  qu'il  en est  du regard.  Et  là,  je  
voudrais indiquer avant de vous quitter aujourd'hui l'accent propre que prend ce qu'il  
en est de l'objet a d'une certaine immunité à la négation qui peut expliquer ce par quoi, 
au  terme  de  la  psychanalyse,  le  choix  est  fait  qui  porte  à  l'instauration  de  l'acte 
psychanalytique, c'est à savoir ce qu'il y a d'indéniable dans cet objet a.
Observez la différence de cette négation quand elle porte, dans la logique prédicative, 
sur le non-homme, comme si ça existait, mais ça s'imagine, ça se supporte. Je ne vois  
pas, la négation tient à quelque chose d'indistinct, qu'il s'agisse d'un défaut de ma vue 
ou d'un défaut de l'éclairage, motive la négation. Mais je ne regarde pas, est-ce qu'à 
soi tout seul, - 255-

255



SEMINAIRE 15

ça fait surgir plus d'objets complémentaires que n'importe quelle autre énonciation, je  
veux dire que je regarde ceci ou cela, je ne regarde pas, c'est assurément qu'il y a là 
quelque chose d'indéniable, puisque je ne le regarde pas, et la même chose dans les 
quatre autres registres de l'objet a qui s'incarneraient dans un je ne prends pas pour ce 
qu'il en est du sein - et nous savons ce que ça veut dire, l'appel que ça réalise au niveau 
de l'anorexie mentale - du je ne lâche pas et nous savons ce que ça veut dire au niveau 
de cette avarice structurante du désir. Et irai-je à évoquer, au terme de ce que j'ai à 
vous dire aujourd'hui, ce que nous faisons entendre d'un je ne dis pas, c'est en général 
entendu je ne dis pas non. L'entendez-vous, vous même ainsi : je ne dis pas non.
-256-

256



SEMINAIRE 15

LEÇON XV 27 MARS 1968

- J. Lacan :  Ce séminaire  ne me paraît  pas du tout  s'engager dans des conditions 
défavorables.  La  réduction  de  votre  nombre  est  certainement  propice  à  ce  que  je 
voudrais, c'est-à-dire qu'il s'échange ici quelques questions et peut-être des réponses 
ou une mise au point. Ce petit nombre tient probablement à des conditions diverses, 
jusques et y compris ceci qu'il y a des vacances qui approchent et même aussi des 
périodes d'examen, et mille autres facteurs. On ne peut que regretter que certains des 
seniors de mon École qui assistent à mes séminaires ne soient pas là... j'espère qu'ils 
vont se pointer parce que j'aimerais qu'ils entrent en action. Mais s'ils ne sont pas là  
nous nous en passerons.
Comment  Procéder?  J'ai  reçu  un  certain  nombre  de  lettres  qui  ont  répondu à  ma 
sollicitation  de  questions.  On  pourrait  en  lire  un  certain  nombre.  Il  faut  que  je 
choisisse parce que j'en ai reçu un bon nombre. Monsieur Soury est là? Je commence  
par la sienne.
Vous avez attaché les effets du signifiant à la possibilité d'une conséquence... C'est en 
effet une citation, je ne sais pas si tout le monde l'a retenue au passage, d'une de mes 
phrases. Je n'ai pas eu le temps de vérifier à quel moment, sous quelle incidence, je l'ai  
prononcée,  mais  cela  n'a  pas  une  trop  grande  importance;  j'ai  dû,  au  début  d'une 
conférence,  mettre  l'accent,  probablement  en  réponse  à  quelque  contradiction 
entrevue, sur ce terme de conséquence et sur ce fait que, pour le connoter d'une figure  
biographique,  l'essence  de  ce  que  nous  avançons  comme  témoignage  de  notre 
expérience, c'est que les événements y ont des conséquences. Il est -257-

257



SEMINAIRE 15

bien  certain que  le  terme  «  conséquence  »,  j'ai  dû,  au moment  où je  l'ai  avancé, 
l'avancer de cette connotation qu'il prend de tout ce qui nous est apporté de réflexion 
et de ce qu'il présentifie pour nous, c'est que la notion même de conséquence telle que 
nous pouvons l'appréhender, pour autant qu'on nous apprend à réfléchir, est liée à des 
fonctions de suite logique. Ce qui a avant tout conséquence, c'est l'articulation d'un 
discours avec ce qu'il comporte de suite, d'implication. On peut dire que le premier  
champ dans lequel nous ayons appréhension d'une nécessité, c'est celui de nécessité 
logique. Quand nous disons quelque chose, ça tire à conséquence, à savoir qu'on peut 
nous attraper sur tel détour de phrase, point de chute, conclusion, façon de clore et de 
conclure; c'est implicite au discours lui-même.
Vous me dites :  conséquence est utilisable pour la succession temporelle, pour des  
objets  déterministes  (je  ne  vois  pas  très  bien  ce  que  vous  appelez  les  objets 
déterministes) ... pour la vie animale... Et vous citez tout de suite, pour articuler ce que 
vous dites : La conséquence du choc est que la particule a pour impulsion... Oui, je ne 
sais pas si c'est la meilleure utilisation du mot « conséquence ». Nous essayons autant 
que possible, de traduire l'effet de choc, à savoir la transmission d'impulsions, dans 
des formules qui mettront le moins de conséquences possibles, et  « conséquence » 
vient prendre sa place, nous en reparlerons. Nous dirons plutôt, en ce qui concerne la  
loi de transmission du choc, à savoir effet d'action et de réaction, que tout cela tirera à 
conséquence à partir du moment où il y aura à en parler.
En d'autres termes, ce qui tire à conséquence dans l'expérience analysée, analysable, 
ne se présente, en effet, pas du tout au niveau d'effets qui se conçoivent uniquement 
d'une fonction dynamique mais au niveau d'une dimension d'effets qui implique qu'il 
est  posé  question  à  un  niveau  qui  est  repérable  comme  celui  des  conséquences 
langagières.
En d'autres termes, c'est parce qu'un sujet n'a pas du tout, d'aucune façon, pu articuler 
quelque chose de premier, que son effort ultérieur pour lui donner, je ne dirai même 
pas signification, sens, mais articulation au sens proprement où cette articulation est 
faite dans rien d'autre qu'une séquence signifiante, laquelle prend forme plus précise,  
accent de conséquence, à partir du moment où s'y établissent les scansions; c'est dans 
cette dimension là que se déplace toute cette expérience qui est l'expérience ana-258-

258



SEMINAIRE 15

lytique en tant  que ce qu'elle regarde, c'est  assurément toutes sortes de choses qui 
portent effet dans de tous autres registres que ceux du pur et simple discours. Mais  
c'est qu'en tant qu'il s'agit que la mouvance de ce qui tire effet, est prise dans cette 
articulation langagière, qu'elle nous intéresse, qu'elle fait question, que nous pouvons 
la saisir dans le champ analysable.
A leur durée, à leur persistance, à leur effet adhésif à ce qui dure, à ce qui se maintient 
dans cet effort d'articulation, nous pourrons en effet indirectement mesurer ce qu'il y a 
de déplacé, dans l'autre champ qui est précisément le champ des forces réelles. Mais 
c'est  toujours par quelque nœud de conséquences,  et  de conséquences signifiantes, 
d'articulations signifiantes, que nous avons prise sur ce dont il s'agit.
Bien sûr, ceci ne peut prétendre à aucun degré à se suffire. Mais puisque vous semblez 
ne pas être frappés de ce dont simplement je désirais donner à ce niveau là un flash,  
c'est que le terme de « conséquence » prend sa véritable portée, sa résonance, son 
usage ordinaire au niveau logique, et que c'est bien parce qu'il s'agit d'une reprise, d'un 
travail, d'une élaboration logique que nous avons affaire à quelque chose d'analysable.
Ceci de premier abord. Bien entendu, c'est dans toute la mesure où nous avons pu 
pousser  les  choses  beaucoup  plus  loin,  donner  une  formulation  de  ces  effets  que 
j'appelle effets de sujet jusqu'à vraiment être tout proche de leur donner un statut que 
tout ceci est tenable.
Mais  ce  n'était  qu'un  rappel.  Je  vous  dis  ça  histoire  de  ranimer  l'attention, 
d'accommoder l'oreille au feu d'un discours.
Vous articulez ensuite comme si c'était convaincant :  un enfant est la conséquence  
d'un accouplement.
Logiquement, c'est suspect, l'usage de ce terme de « conséquence ». A ce sujet, vous 
ferez cet appel auprès de quelqu'un, il faut tout de même avoir une petite prévision de 
la conséquence de ses actes. Vous direz ça justement parce que vous serez passé sur le 
plan éthique. Au niveau de l'accoucheur, vous n'allez pas parler de la grossesse comme 
d'une conséquence; cela semblerait superflu.
Là-dessus, vous ajoutez quelques remarques qui n'ont plus rien à faire avec mon cours 
mais qui vous sont personnelles; je les lis puisque après tout, je ne vois pas pourquoi  
je  n'en ferais  pas état  :  Les mathématiques  sont  détournées  comme obscurantisme  
parce que, probablement, la rigueur
dans le maniement du signifiant devient l'alibi de l'absence de rigueur -259-

259



SEMINAIRE 15

dans l'usage du signifiant - classification sociale, indices de salaire, notes d'examen,  
statistiques -. L'enchaînement interne de démonstration de définitions est converti en  
conférences, un déchaînement de conférences; les mathématiques modernes, avec leur  
structure,  permettent  de  formuler  les  absences  de  rigueur en  question,  mais  cette  
possibilité n'est pas utilisée. Qu'est-ce que vous voulez dire par là?
- M. Soury : Que les mathématiques récentes permettent de formuler les abus d'emploi 
de chiffres, s'il faut faire comprendre l'usage obscurantisme, un exemple est le zéro en 
classe, qui a remplacé le bonnet d'âne.
L'école moderne ne met pas de bonnet d'âne, mais des zéros. Le zéro est issu des  
chiffres et bénéficie du prestige des chiffres et du prestige de rigueur des chiffres.
Comment le zéro, issu de cette tradition, est-il devenu une insulte à la disposition du 
professeur, une étiquette infamante utilisée contre les écoliers ?
Le passage étonnant, c'est : comment une création de rigueur comme les chiffres, et le 
zéro en particulier, est devenue une insulte contre les écoliers, un bonnet d'âne, mais 
qui est plus respecté que si un vrai bonnet d'âne était donné?
- J. Lacan : Vous croyez qu'il faut faire intervenir les mathématiques modernes pour 
nous élever contre ou nous poser quelques questions au sujet de l'usage du zéro ?
Ce que je vois d'intéressant dans ce que vous dites, ce que ça me suggère, à moi, c'est 
des petits points d'histoire auxquels on ne songe pas, en effet: depuis quand l'usage du 
zéro en classe ? Il faudrait avoir des témoignages historiques là-dessus. Il est évident 
qu'on n'a pu mettre de zéro en classe que depuis le temps où le zéro fonctionne dans  
les mathématiques, ce qui, comme chacun sait, n'a pu arriver qu'avec l'adoption des 
chiffres arabes, c'est-à-dire qu'on ne mettait pas de zéro du temps des pédants romains, 
puisque le zéro n'existait pas.
A partir de quand a-t-on noté de zéro à vingt, peut être intéressant. Néanmoins, peut-
être étendre la réprobation que vous inspire le zéro conçu comme une arme à je ne sais  
quoi qui serait inhérent à l'usage des mathématiques, me paraît problématique.
- M. Soury : Pas inhérent.
-260-

260



SEMINAIRE 15

-  J.  Lacan  :  Mais  enfin,  vous  faites  allusion  à  la  dimension  des  mathématiques 
modernes. Je pensais, en vérité, que votre remarque était plus près de quelque chose  
que j'ai suggéré, non pas que les structures permettent de formuler des absences de 
rigueur,  mais  que,  dans la logique de cette mathématique,  nous voyons s'élever la 
nécessité  où  elle  s'est  trouvée  portée  par  son  développement  même,  d'élaborer  sa 
logique. Nous nous trouvons placés devant des nœuds qui sont inhérents à la logique 
elle-même et qui peuvent pour nous, apparaître comme une espèce de résonance à 
quelque chose qui constitue dans notre champ, le champ de l'analyse,  ce que nous 
avons à élaborer d'une logique d'un registre qui est  forcément  différent parce qu'il 
s'applique à un tout autre ordre... Enfin ne nous éternisons pas là-dessus.
Je prendrai d'autres questions. Voulez-vous, Rudrauf, faire un petit choix dans ce que 
vous m'avez écrit?
- M. Rudrauf : En fait, j'avais repris une de vos formules. Vous aviez, me semble-t-il - 
j'ai vécu cela de cette manière - stigmatisé une certaine inversion de votre formule 
l'inconscient est structuré comme un langage. Quelqu'un avait dit « pourquoi pas : le 
langage est structuré comme l'inconscient » ? à quoi vous aviez répondu clairement 
que la logique voulait  qu'on aille du connu à l'inconnu et non pas de l'inconnu au 
connu.
Cette inversion de votre formule m'avait paru poser un problème de compréhension de 
la  formule  elle-même,  en  ce  sens  que  dire  L'inconscient  est  structuré  comme  un  
langage, c'était supposer le langage connu et l'inconscient inconnu, puisque après tout 
ce  langage  -  et  quel  langage  ?  -  à  l'image  duquel  nous  voyons  se  structurer 
l'inconscient, était-il si parfaitement connu ? et cet inconscient auquel nous nous réfé-
rions était-il si parfaitement inconnu ?
Lors d'un séminaire suivant, vous avez tenu quelques propos qui m'ont semblé... où 
vous avez dit : Si je dis que l'inconscient est structuré comme un langage, cela ne veut  
pas dire que je le sais.
C'est évidemment poser toute la question de la connaissance de l'analyste, ou de la 
connaissance à travers ou par le biais, par le moyen de l'articulation logique. Mais tous 
les gens qui sont confrontés avec les problèmes analytiques sont confrontés avec le 
problème de savoir ce qui -261-

261



SEMINAIRE 15

se passe, ce que le malade sait, ce que le malade et nous-mêmes apprenons sur ce x, 
qui est l'inconscient. Après tout,  ce x, pourquoi dire ce x, pourquoi je structure ici 
l'inconscient  à  travers  x,  c'est-à-dire  le  langage  mathématique  ou  à  travers  une 
figuration mathématique...
- J. Lacan : x n'est pas de soi-même une formulation équivalente à « inconnu ». C'est 
dans le langage romanesque qu'on désigne un inconnu par « M. X » ou « M. Y ». 
L'usage mathématique de x, ce n'est pas du tout une chose qui est pour « inconnu » : x 
désigne ce qu'on appelle une variable. Ce n'est pas pareil.
- M. Rudrauf : Dans un problème posé, x = l'inconnue, dans le langage du petit élève.
- J. Lacan : Bon, laissons x de côté. Je ne crois pas jamais avoir désigné l'inconscient, 
en tant que je le considère - vous dites très bien - comme, sinon inconnu, du moins au  
départ,  pour  nous,  dans  sa  fonction d'inconscient,  beaucoup moins  connu,  et  pour 
cause, que le langage, je ne l'ai pas pour autant identifié à la fonction qui est celle  
d'habitude en usage pour la lettre x en mathématiques.
Par contre, vous avez rapproché deux choses qui sont évidemment tout à fait légitimes  
à rapprocher, qui sont ceci que j'ai dit d'abord que ce n'est pas du tout la même chose 
de dire que l'inconscient est structuré comme un langage ou de dire que le langage est  
structuré comme l'inconscient,  d'abord parce que la seconde chose est vraiment sans 
aucune suite. On a voulu formuler des choses et assez près de moi, d'une façon qui est 
beaucoup  plus  pointue,  beaucoup  plus  tirant  à  conséquence,  que  l'ordre  de 
l'inconscient serait  ce sur quoi peut être fondée la possibilité du langage. Ça a des 
prétentions plus grandes que l'autre, et c'est plus dangereux, si je puis dire; ce n'est pas 
moins faible, mais c'est plus insinuant.
Par contre, quand je dis que je peux impliquer dans cette dimension, dans cette marche 
qui  est  celle de mon enseignement,  toute cette partie de ma position qui  n'est  pas 
savoir, c'est un correctif c'est plus qu'un correctif, c'est essayer de faire entrer ceci qu'il 
puisse y avoir,  quand il s'agit  d'un analyste, un enseignement qui se supporte sans  
comporter ce principe qu'il y a quelque part quelque chose qui tranche entièrement la 
question. Il y a un sujet supposé savoir.
Je dis que nous pouvons en effet avancer dans cet enseignement et pour
autant, très précisément, qu'il a pour départ cette formule, sans qu'il -262-

262



SEMINAIRE 15

implique  que,  nous  aussi,  nous nous mettions  dans cette  position que  j'ai  appelée 
proprement  professorale  et  qui  est  celle  qui  élide  toujours  ceci,  c'est  que  le  sujet  
supposé savoir est, en quelque sorte, là; que la vérité est déjà quelque part.
Où va la pointe de votre remarque une fois que vous avez fait ce rapprochement dont 
je vous ai dit que je l'accepte ?
-M. Rudrauf : Si je reprends le texte tel que je l'ai formulé là, elle va à ceci, que dire 
que  l'inconscient  est  structuré  comme  un  langage,  c'est  marquer  qu'à  la  première 
écoute, l'inconscient est représenté comme un champ existant, selon une autre de vos 
formules, c'est-à-dire existant avant que qui le sache? Nous renvoyant ainsi à d'autres 
formules réversibles, pour demander: comme quoi est structuré l'inconscient?
On pourrait dire : l'inconscient est structuré comme les symptômes, parce que nous  
cherchons  la  signification  psychanalytique  du  symptôme;  que  l'inconscient  est 
structuré comme le rêve - bien sûr on peut dire que le rêve est structuré comme un 
langage -; que l'inconscient est structuré comme un dessin d'enfant...
- J. Lacan : Si on conteste que l'inconscient est structuré comme un langage, ça ne va 
pas loin. Je vous assure qu'on a beaucoup plus de raisons de contester que le rêve est 
structuré comme un langage. Si le rêve est structuré comme un langage, c'est pour 
autant justement que le rêve est la voie royale de l'inconscient, mais qu'il n'est pas 
l'inconscient à lui tout seul. Il est un phénomène qui a bien d'autres dimensions que  
d'être la voie royale de l'inconscient, et on peut parler du rêve autrement qu'en parlant  
de l'inconscient. C'est même regrettable qu'on ne s'attache pas plus au phénomène du 
rêve en y ayant, une fois dégagé, extrait ses rapports avec l'inconscient.
Il y a toutes sortes de dimensions du rêve qui mériteraient d'être expliquées. Quand je 
vois tel ou tel personnage qui, heureusement, écrit dans une revue obscure de sorte que 
ça m'évite d'avoir trop à batailler contre un mode d'objection qui est vraiment tout à 
fait lamentable, quand un personnage nous sort un certain nombre de traits auxquels il  
croit pouvoir donner consistance sous cette forme qu'un des effets de ce qu'il appelle 
le  travail  du rêve,  c'est  la  violence qu'il  exerce sur  quelque chose dont,  en fin de  
compte, il ne conteste pas du tout que la matière donnée soit langagière, c'est de la 
déformation, impliquée d'une façon tout à fait sommaire, en -263-

263



SEMINAIRE 15

ce qui concerne l'incidence du désir qui caractérise le rêve. Il peut trouver, par ci par 
là, et sans aucune difficulté, dans les textes de Freud lui-même, appui à ses remarques. 
Mais on ne peut pas dire qu'il apporte quoi que ce soit qui est le fond de la question. Je 
ne  nie  pas  du  tout  que,  dans  le  rêve,  le  langage,  ne  serait-ce  qu'en  raison  de  la 
Rücksichtsdarstellbarkeit, des égards dus à la nécessité de la représentation et de bien 
d'autres  choses  encore,  subisse  des  déformations  extrêmement  importantes,  des 
contractions, des distorsions; non seulement je ne nie pas, mais qui songerait à nier? Si  
le rêve m'intéresse en tant qu'il y apparaît, et d'abord, ce mécanisme que j'ai identifié à 
la métaphore et à la métonymie puisque ça s'impose, c'est justement dans la mesure où 
le rêve est la voie royale de l'inconscient. Ce n'est pas autre chose. Ce n'est pas pour 
épuiser ce qui est la substance du rêve, de sorte que ce n'est pas une objection que d'y 
voir intervenir autre chose.
Alors n'insistons pas trop sur cet article, si ce n'est pour marquer que la confusion des  
notions de violence subie avec celle de travail est pour le moins étrange au point de  
vue philosophique. La confusion du travail du rêve avec la violence est quelque chose 
qui serait une espèce de représentation dont je ne nie pas qu'en fin de compte elle ne 
soit quelque chose qui s'apparente au langage, mais dont tout l'intérêt serait de nous 
présenter  d'une façon distordue quelque chose de tout  à  fait  singulier  et  qui,  bien 
évidemment, ne peut prendre sa source que du fait de sortir d'un lieu de travail, sinon  
de violence, où on a pour but principal de distordre ce que je dis.
Je me demande d'ailleurs comment on pourrait s'employer dans ce même livre, tendre 
à distordre quoi que ce soit, si on n'avait pas comme matière précisément ce que je dis.  
(Il s'agit du cours de M. Ricoeur très précisément).
- M. Rudrauf : Je pense que cette question du rêve comme voie royale de l'inconscient 
est effectivement directement liée à cette découverte de Freud que le rêve parle, que le 
rêve est structuré comme un langage et que, pour comprendre le rêve, pour interpréter 
le rêve, il s'agit d'en traduire le langage, de transformer ce qui, jusque là, apparaissait  
comme une série d'images en une série ordonnée, linguistiquement, de signifiants.
La question que je croyais poser (j'ai du mal à reprendre la synthèse de cette question) 
est celle-ci : ce langage qui est en même temps la voie par -264-

264



SEMINAIRE 15

laquelle nous cherchons à arriver à l'inconscient et qui est en même temps l'objet que  
nous recherchons, ce langage, quel est-il ? et de qui est-il ? Cela nous ramène à la 
question du sujet en tant qu'il est un fait de langage, et du langage en tant qu'il n'est  
langage qu'en tant qu'il  est pour nous révélateur du sujet,  acte du sujet.  C'est à ce 
niveau que se pose à peu près la question.
- J. Lacan :  Le langage n'est pas du tout acte du sujet. Le discours peut à l'occasion 
être acte du sujet. Mais le langage, précisément, nous met en face de quelque chose 
dont c'est tout à fait faire un saut, et un saut abusif, que de trancher sur ce point dont je  
ne  dis  pas  non  plus  que  nous  puissions  dire  le  contraire;  j'ai  fait  allusion  à  des 
dimensions, en particulier à l'une d'entre elles qui s'appelle l'indécidable. Pourquoi ne 
pas nous en servir à cette occasion ? Je ne dis pas que nous pouvons démontrer qu'il  
n'est pas acte du sujet. Le fait de ne pas pouvoir le démontrer, évidemment, ne tranche 
rien. Mais enfin cela ne nous permet pas non plus d'affirmer d'aucune façon que le 
langage soit  acte du sujet,  ce qui  est  évidemment  impliqué par toute position dite 
recherche, quelle qu'elle soit, de l'origine du langage, qui consiste à imaginer ceci que 
jusqu'à  présent  personne n'est  arrivé à  imaginer  d'une façon satisfaisante,  à  savoir 
comment a bien pu arriver un jour qu'il y en ait qui parlent.
Je constate simplement que, dans l'histoire de la linguistique, c'est très précisément du 
jour où un certain nombre de gens se sont réunis en s'engageant d'honneur entre eux à 
ne pas soulever cette question que la linguistique a pu commencer. C'est simplement 
un fait historique; ça n'a pas plus de conséquence que le fait qu'un jour, quelqu'un (il 
s'appelait Lavoisier) s'est dit, dans toutes ces petites manipulations de chimistes, qu'on 
pèserait ce qui était entré dans la sphère au début et à la fin. Cela ne veut pas dire que 
tout est une question de balance dans la chimie; bien loin de là, comme la suite l'a  
prouvé. Mais là, c'est du même ordre. C'est un acte décisif au début: on va justement 
s'abstenir de penser tout ce que pourrait faire sortir le langage comme acte du sujet; à 
partir de ce moment, la chose extraordinaire, c'est qu'il s'avère qu'on fait quand même 
quelques trouvailles valables en matière de linguistique, ce qui, il faut bien le dire, 
qu'il n'y en avait pas trace avant, on a beau remarquer, pas besoin de se chatouiller la 
nénette pour trouver que le Cratyle ce n'est pas si mal. Il y avait donc déjà des gens qui 
étaient capables de dire des -265-

265



SEMINAIRE 15

choses pas trop mal, mais ça ne constitue pas du tout, même l'amorce d'une science du 
langage;  la  linguistique est  née à  partir  d'un certain moment  qui,  comme  tous les 
moments  de  naissance  d'une  science,  est  un  moment  de  cet  ordre  là,  de  l'ordre 
pratique; il y a quelqu'un qui a commencé à tripoter la matière en s'imposant certaines 
lois  exclusives  et  en  se  limitant  à  un  certain nombre  d'opérations.  A partir  de  ce 
moment là, quelque chose est possible; ce n'est pas plus démonstratif; ça commence à 
devenir démonstratif à partir du moment où nous nous posons des questions sur ce 
qu'on peut appeler l'effet de sujet, à savoir comment se fait l'interdiction d'un certain 
nombre de registres. Leur écart permet de mieux déterminer ce qui s'opère comme 
effet de sujet, qui n'est pas du tout forcément un sujet homogène à celui auquel nous 
avons affaire dans un usage courant, ordinaire du langage; mais nous nous interdisons 
justement quelque chose qui, quand on y regarde de près, revient à limiter le langage, 
non pas du tout à le dominer, à le surmonter, à inscrire en quoi que ce soit ce qu'on 
appelle  un métalangage ou une métalangue,  mais  au contraire  à  en isoler  certains 
champs; et alors il se produit des effets de sujet, qui ne sont pas d'ailleurs forcément  
des sujets humains ou des sujets parlants.
Je pense que le terme « sujet » pour indiquer le champ d'une science n'est pas non plus 
forcément mal choisi. J'ai parlé de la chimie ou de la linguistique. Il y a un sujet de la 
chimie, de la linguistique, comme il y a aussi un sujet de la logique moderne. C'est 
plus ou moins établi, ça va plus ou moins loin, c'est plus ou moins flottant, c'est pour 
nous tout à fait capital de prendre cette sorte de référence pour savoir ce que nous 
disons quand nous parlons du statut du sujet.
Il est bien évident que le statut du sujet auquel nous avons affaire dans l'analyse n'est  
aucun de ces sujets là, ni non plus aucun des autres sujets qui peuvent être situés dans 
le champ d'une science actuellement constituée.
-M.  Rudrauf :  J'aurais aimé préciser que quand j'ai dit : « le langage est un acte du  
sujet », je voulais dire ceci : c'est que le langage que vous nous donnez, votre acte d'un 
discours, c'est votre acte, mais dans la mesure où le langage n'est pas acte du sujet, je  
pense qu'il doit être défini comme étant le lieu de l'acte de l'autre.
- J. Lacan : Oui, c'est scabreux, je relancerai la question à notre cher
Nassif, mais Nassif a fait là-dessus un travail de resserrement de tout ce -266-

266



SEMINAIRE 15

que j'ai fait l'année dernière, en y ajoutant une note dont nous aurons encore largement  
à tirer parti. Je ne voudrais pas ici abuser, ni de lui, ni de vous, en lui demandant de  
vous répondre sur ce sujet. C'est très hardi en tous les cas, ce que vous venez de dire; 
c'est plus que hardi, c'est critiquable. Malheureusement le temps nous est mesuré, et je 
ne peux pas donner à tout cela tout son développement.
Je voudrais, parce que j'ai toujours un peu scrupule à vous faire déranger sans que 
vous repartiez avec quelque chose dans la besace, essayer de profiter de ce que nous 
sommes aujourd'hui en petit comité. J'insiste - c'est surtout pour moi que ça peut être  
dépréciant plus que pour n'importe qui d'autre - sur l'absence, ici, d'un certain nombre 
de personnes qui sont à d'autres moments assidues à ce que j'avance cette année dans  
ce séminaire. Pourquoi ne sont-elles pas là? Est-ce que c'est parce que j'aurais peut-
être pu les appeler à répondre à ma place à ce qui s'énonce ici? Qui sait? On ne sait pas 
: c'est peut-être pour ça. C'est peut-être aussi parce qu'elles ont un sens de l'économie 
de leur temps qui est tel que si elles croient trouver à broutiller dans ce que j'énonce 
ici, à partir du moment où ça ne sera qu'un effort de travail, elles pensent qu'elles n'en 
tireront pas assez de bénéfice; qui sait? Encore une chose possible; bref, je le déplore.
Par contre, je me félicite de la présence de tous ceux qui ont bien voulu venir entendre 
quelque chose, et c'est à leur endroit et parce que nous sommes dans un petit comité  
qu'après tout je voudrais pouvoir faire sentir des choses - car il y a aussi ici bien des 
gens que j'ai admis avec plaisir, encore qu'ils ne soient point analystes - faire sentir 
l'ampleur d'un enjeu et aussi ce qui fait que je ne peux pas dire tout et n'importe quoi 
devant  n'importe  quelle  assistance,  je  veux dire  dans une assistance que je  repère 
moins que je peux le faire, à voir toutes vos figures, devant celle que j'ai aujourd'hui 
ici.
Nous écrivons au tableau
Tous les hommes aiment la femme Tous les psychanalystes désirent savoir je ne pense  
pas
je ne suis pas -267-

267



SEMINAIRE 15

Justement, ceci pour présentifier les choses puisqu'il s'agit de sujets, voilà des sujets 
qui  sont  évidemment  beaucoup moins  maniables  et  sur  lesquels,  heureusement,  la 
linguistique nous donne des orientations.
Il est bien évident que nous sommes déjà un peu orientés, grâce à mon discours, non 
pas  grâce  à  mon  langage,  grâce  à  mon  discours;  là,  ce  sont  des  sujets  que  nous 
trouvons au premier aspect, désignés en grec comme ce qu'on appelle d'habitude le 
sujet grammatical. Le sujet de la phrase, c'est à l'occasion le sujet qu'on peut tout à fait  
introduire dans une logique propositionnelle, et retrouver les formules aristotéliciennes 
de la logique prédicative à l'aide d'infimes changements
Tous les hommes sont aimant la femme Tous les psychanalystes sont désirant savoir
L'intérêt de la chose, c'est que ce sont des propositions qui, en raisons de la présence  
de tous tombent sous le coup de ce que j'ai introduit cette année, et non sans raison,  
comme l'implication de ce qu'on appelle la logique quantificatrice.
Il est évident que d'écrire  tous les hommes ou  d'écrire  tous les psychanalystes,  c'est 
une façon qui est distincte de celle qui va se marquer dans les deux autres articulations 
qui  sont  en dessous,  d'impliquer  quoi  ?  ce  que j'ai  mis  toujours  en cause pour  le 
distinguer sévèrement: d'impliquer dans l'énoncé le sujet de l'énonciation.
C'est  évidemment  en  quoi  la  logique  de  la  quantification  nous  intéresse,  c'est  au 
niveau de ce qu'on appelle l'universel; et dès que vous faites intervenir l'universel, il 
est clair que ce qui est intéressant, ce qui en fait le relief, ce sont des choses que je 
vous  expose  en  somme  ici  d'une  façon  familière,  je  veux  dire  que  ce  n'est  pas 
strictement rigoureux au point de vue de la démonstration, je veux dire que les propos 
que je vais vous tenir avant de vous quitter, c'est plutôt des choses où je me permets 
une certaine laxité au regard de certaines exigences de rigueur qui ne sont pas vaines, 
auxquelles je suis absolument obligé de me soumettre dans un discours grandement 
public. Ici, sur le terrain du copinage, je peux dire des choses comme celle que je dis  
pour l'instant, à savoir qu'il est bien évident que vous devez sentir que ce en quoi ça 
nous intéresse, une formule comme celle-là que tous les hommes,  par exemple,  sont  
mortels, c'est l'histoire de -268-

268



SEMINAIRE 15

faire remarquer qu'il y a quelque chose qui est toujours profondément élidé et qui fait 
en quelque sorte le charme secret, le côté collant, le côté qui fait que nous adhérons 
tellement,  quand  même,  que  nous  sommes  tellement  intéressés  par  ces  choses 
prodigieusement niaises que sont les syllogismes exemplaires qui nous sont donnés. Si 
vraiment il ne s'agissait que de savoir que tous les hommes sont mortels et que Socrate  
étant un homme, Socrate est mortel, ceux qui n'entendent ça que comme ça disent ce  
qu'ils ont dit depuis toujours : à quoi ça ressemble? C'est une pétition de principe; si 
vous venez de dire que Socrate est un homme, comment pourrait-on nier que Socrate 
est mortel, sinon à mettre en question ce que vous avez mis au début. C'était Locke qui 
avait trouvé que c'était une pétition de principe.
C'est tout à fait une idiotie; il n'y a aucune pétition de principe; il y a quelque chose  
dont l'intérêt passe tout à fait ailleurs. L'intérêt est évidemment en ceci - c'est dans les 
manches du prestidigitateur - que ce n'est pas du tout vain de parler de Socrate à cette 
occasion puisque Socrate n'est pas mortel à la façon de tous les autres hommes, et que 
c'est précisément ce qui en fin de compte nous retient et même nous excite; ce n'est 
pas simplement par une incidence latérale due à la particularité de l'illustration, mais  
parce que c'est bien de ça qu'il s'agit tout au fond de la logique, toujours de savoir 
comment ce sacré sujet de l'énonciation, on pourrait en être quitte avec lui, ce qui ne 
se  fait  pas  aisément,  et  tout  spécialement  pas  au  niveau  de  la  logique  de  la  
quantification qui est là particulièrement résistante.
Ce n'est  pas tout  à fait  la  même  chose,  donc,  que ce sujet  quantifié,  que ce sujet  
beaucoup plus troublant qui, alors, lui, se qualifie, se désigne tout à fait nommément et 
d'une façon que l'on peut dire dévoilée comme le sujet de l'énonciation, ce que les 
linguistes ont bien été forcés de reconnaître en donnant au je cette définition d'être le 
shifter qui est le « chief raté », autrement dit l'index de celui qui parle, autrement dit je  
est variable au niveau de chacun des discours, c'est celui qui le tient qui est désigné 
par là, d'où résultent toutes sortes de conséquences, en particulier que toute une série 
d'énoncés qui ont  je  pour sujet sont fort troublants; on s'est longuement arrêté au  je  
mens  à travers les âges; que j'y aie, moi, ajouté le  je ne pense pas  et  je ne suis pas  
assurément a son intérêt, un intérêt que vous êtes tous capables de voir dans tous ses 
développements. Il est bien certain -269-

269



SEMINAIRE 15

qu'il est beaucoup plus intéressant de s'arrêter à ce qu'a d'impossible le je ne suis pas 
qu'à ce je mens qui va tellement de soi qu'on ne puisse pas vraiment le dire, si je puis 
dire, ce je ne suis pas, ça vaut la peine qu'on s'y arrête un peu, surtout si on peut lui 
donner un support qui est tout à fait précis quant à ce dont il s'agit, à savoir concernant 
le sujet de l'inconscient.
C'est que, dès qu'on s'en est aperçu - je ne sais pas si vous en êtes encore là mais ça  
peut vous venir - c'est quand on s'est aperçu de l'impossibilité de dire, pas du tout que 
ça soit, puisque ça est, justement, ça est que je ne suis pas; c'est aussi vrai pour vous 
que pour moi, et qu'à partir du moment où vous vous en êtes aperçus, le je suis paraît 
devenir non pas imprononçable - c'est toujours prononçable - mais simplement gro-
tesque.
Or ces choses ont un grand intérêt à être réalisées si  elles paraissent cohérentes et 
strictement  cohérentes,  de  l'introduction dans un certain domaine  qui  est  celui  des 
questions que pose l'existence ou non de l'inconscient.
Quoi qu'il en soit, il s'agit naturellement de savoir pourquoi je m'occupe cette année de 
l'acte psychanalytique d'une part, et du psychanalyste d'autre part; tout en étant centré 
autour de cet acte (nous sommes toujours dans le langage familier aujourd'hui, je le 
répète, « centré autour » ça ne veut pas dire grand-chose) que tous les hommes aiment  
la femme, évidemment c'est faux; nous avons assez de nos jours, d'expérience - on l'a 
toujours su, justement -, disons que, dans une moitié de la société (soyons larges) ça 
n'est pas vrai, c'est faux. Mais ça ne résout rien que ce soit faux. L'important, ce n'est  
pas du tout de savoir que c'est grossièrement faux; l'important, c'est de s'apercevoir 
que si nous pouvons admettre simplement que si ce n'est pas vrai, c'est en raison de 
ceci qu'il y en a qui font erreur; je ne sais pas si vous vous rendez bien compte de ceci, 
c'est que ça a l'air d'être l'hypothèse de la psychanalyse;  disons même ceci, soyons 
bien précis, je ne veux pas dire que la psychanalyse dit que, dans tous les cas, c'est  
parce qu'il y en a qui font erreur qu'ils préfèrent autre chose. La psychanalyse peut 
bien (là je joue sur le velours) se permettre toutes les prudences; elle peut bien dire 
qu'il y en a, des homosexuels masculins chez qui c'est dû à des choses organiques ou 
glandulaires ou à n'importe quoi d'autre de cette espèce; elle peut dire quelque chose 
dans ce genre; ça ne lui coûte rien; -270-

270



SEMINAIRE 15

d'ailleurs ce qu'il y a de remarquable, c'est le nombre de choses qui ne lui coûtent rien.
Mais, pour ce qui lui coûte, elle est beaucoup moins précise; mais il semble qu'elle ne 
se soit jamais posée la question de ce que comporte pour ceux au moins chez qui elle a 
à faire intervenir l'hypothèse, c'est que si ce n'est pas vrai, c'est en raison de ceci qu'il y 
en a qui - je résume - font erreur; ça a son équivalent dans la théorie analytique, mais 
c'est de ça qu'il retourne.
C'est là que je voudrais faire remarquer ceci, c'est qu'il s'agit de savoir si, oui ou non, 
ceci, auquel nous pourrions donner corps plus subtil tous les hommes aiment la femme  
(vous remarquerez que j'ai  mis  la femme)  c'est-à-dire l'entité du sexe opposé,  c'est 
quelque chose qu'un psychanalyste tient ou non pour vraie; il est absolument certain 
qu'il ne peut pas la tenir pour vraie puisque ce que la psychanalyse sait, c'est que tous 
les hommes aiment non pas la femme mais la mère.
Cela  a,  bien  sûr,  toutes  sortes  de  conséquences  y  compris  qu'il  peut  arriver,  à 
l'extrême, que les hommes ne puissent pas faire l'amour avec la femme qu'ils aiment, 
puisque  c'est  leur  mère,  alors  que  d'autre  part  ils  peuvent  faire  l'amour  avec  une 
femme à condition qu'elle soit une mère ravalée, c'est-à-dire la prostituée.
Restons toujours dans le système. Je voudrais poser la question suivante: dans le cas 
où un homme peut faire l'amour avec la femme qu'il aime - ce qui arrive aussi, il n'est  
pas toujours impuissant avec les femmes, quand même! [variante: on n'est pas toujours 
impuissant avec les femmes qu'on aime !] je voudrais savoir ceci, ce qui implique la  
question suivante, qui est une légère modification de l'énoncé universel que j'ai écrit  
tous  les  hommes  aiment  la  femme  :  est-il  vrai  que  tous  les  hommes  désirent  une 
femme (là, ce n'est plus la femme) quand elle leur est comme telle proposée, c'est-à-
dire en tant qu'objet à leur portée ?
Supposons qu'il n'y a pas d'impuissants, supposons qu'il n'y a pas de ravalement de la 
vie  amoureuse;  je  pose  une  question  qui  montre  bien  la  distinction  de  ce  que 
j'appellerai le fondement naturaliste d'avec ce qu'on appelle la réserve organiciste, car 
ce n'est absolument pas la même chose de dire que, dans les cas auxquels nous avons à 
faire dans la psychanalyse, il y a des cas qui relèvent de l'organique, ce n'est pas du 
tout au nom de cela que nous voulons poser la question de savoir : est-ce qu'il va de  
-271-

271



SEMINAIRE 15

soi - et là vous allez voir que l'on est forcé de mettre des choses qui montrent assez 
l'artifice de ce que je soulève, parce qu'il va falloir d'abord que je dise : sorti de tout le  
contexte,  à  savoir  du  contexte  de  ses  engagements,  de  ses  liens,  des  liens  qu'a  
précédemment la femme, de ceci ou de cela -, est-ce qu'il y a ceci qu'il est, au principe, 
naturel,  disons  que,  dans  ces  situations  dont  c'est  assez  remarquable  que  les 
romanciers soient forcés de se donner un mal de chien pour les inventer, à savoir la 
situation que j'appellerai - je ne sais pas comment l'appeler -, elle est impensable, c'est  
la situation du chalet de montagne : un homme, une femme normalement constitués, 
ils sont isolés, comme on dit, dans la nature - il faut toujours la faire intervenir, la 
nature, dans cette occasion! - est-ce qu'il est naturel qu'ils baisent ? Voilà la question. 
Il s'agit du naturalisme du désirable.
Voilà la question que je soulève. Pourquoi ? Non pas du tout pour vous dire de ces 
choses qui ensuite vont faire le tour de Paris, à savoir ce que Lacan enseigne, ça veut  
dire que l'homme et la femme n'ont ensemble rien à voir. Je ne l'enseigne pas; c'est  
vrai. Textuellement, ils n'ont rien à voir ensemble. C'est ennuyeux que je ne puisse pas  
l'enseigner sans que ça fasse scandale; alors je ne l'enseigne pas, je le retire.
C'est justement parce qu'ils n'ont rien à voir que le psychanalyste a quelque chose à 
voir dans cette affaire là, (écrivons-le au tableau), STAFERLA. (Il faut aussi savoir 
user d'une certaine façon de l'écriture).
Bien entendu, je ne l'enseigne pas. Pourquoi? Parce que même si c'est ce qui ressort  
d'une façon qui s'impose strictement de tout ce que nous enseigne la psychanalyse, à 
savoir que ce n'est jamais quia genus femina (je dis femina, même pas mulier) en tant 
que la « femme », qu'elle est désirée, qu'il faut que le désir se construise sur tout un 
ordre  de  ressorts  où  l'inconscient  est  absolument  dominant  et  où  par  conséquent 
intervient toute une dialectique du sujet.
L'énoncer de cette façon bizarre, que l'homme et la femme finalement n'ont ensemble 
rien à voir, c'est simplement marquer un paradoxe, mais un paradoxe qui n'a pas plus  
de portée mais qui est du même ordre que ce paradoxe de la logique dont je faisais état 
devant  vous,  c'est  du  même  ordre  que  le  je  mens  ou  le  paradoxe  de  Russell  du 
catalogue de tous les catalogues, qui ne se contiennent pas eux-mêmes. C'est de la 
même dépendance.
-272-

272



SEMINAIRE 15

Il n'y a évidemment pas intérêt à les produire comme s'il s'agissait justement du seul 
point  où  ça  constituerait  à  l'occasion  non  plus  seulement  un  paradoxe  mais  un 
scandale, à savoir s'il y avait là une référence naturaliste.
Quand quelqu'un écrit dans une petite note ou ailleurs que, dans la façon dont Lacan 
réinterprète  Freud,  parait-il, c'est un Freud-Lacan; il y a élision de ce qu'il y aurait 
pourtant intérêt à conserver, la référence naturaliste, je demande au contraire ce qui 
peut  à  l'instant  subsister  de  la  référence  naturaliste  concernant  l'acte  sexuel  après 
l'énoncé de tout ce qui est articulé dans l'expérience et la doctrine freudienne.
C'est justement de donner à ces termes « l'homme et la femme » un substrat naturaliste  
qu'on en vient à pouvoir énoncer des choses qui se présenteraient, en effet, comme des 
folies. C'est pour ça que je ne les prononce pas. Mais ce que je prononce aujourd'hui - 
il y a un nombre remarquablement insuffisant de psychanalystes ici -, c'est la question 
suivante : qu'est-ce que pense « d'instinct » - vous pensez bien qu'un mot comme ça ne  
peut jamais venir dans ma bouche au hasard -, le clinicien, au nom de son instinct de 
clinicien  -  restera  à  définir  ce  que  c'est  que  l'instinct  de  clinicien  -,  à  propos  de 
l'histoire du chalet de montagne.
Vous n'avez tous qu'à vous référer non seulement à votre expérience, mais à votre 
intuition intime. Le type qui vient vous raconter qu'il était avec une jolie fille dans le  
chalet de montagne, qu'il n'y avait aucune raison de « ne pas y aller », simplement il 
n'en a pas eu envie, vous dites « oh! il y a quelque chose... ça ne peut pas marcher... » 
Vous cherchez d'abord à savoir si ça lui arrive souvent d'avoir des arrêts comme ça;  
bref vous vous lancez dans toute une spéculation qui implique que ça devait marcher.
Ceci pour vous montrer simplement que ce dont il s'agit, c'est de la cohérence, de la  
consistance  des  choses  au  niveau  de  l'esprit  de  l'analyste.  Car  si  l'analyste  réagit  
comme cela d'instinct,  d'instinct de clinicien,  il  n'y a même pas besoin là de faire  
intervenir derrière, la résonance naturaliste, à savoir que, l'homme et la femme, c'est 
fait pour aller ensemble; je ne vous ai pas dit le contraire; je vous ai dit : ils peuvent  
aller ensemble sans avoir rien à voir ensemble; je vous ai dit qu'ils n'avaient rien à voir 
ensemble.
Si le clinicien, l'essence clinicienne, intervient pour « tiquer » d'une certaine façon, il 
s'agit de savoir si c'est quelque chose qui est - peut-être, -273-

273



SEMINAIRE 15

pourquoi pas, ça existe - simplement de l'ordre du bon sens; je ne suis pas contre le  
bon sens. Ou il s'agit d'autre chose, à savoir s'il se permet lui, l'analyste, qui a toutes  
les raisons de savoir, ou si cette femme qui, je vous le répète, pour le psychanalyste  
n'est pas du tout automatiquement désirée par l'animal mâle quand cet animal mâle est 
un être parlant, cette femme se croit désirable parce que c'est ce qu'elle a de mieux à  
faire dans un certain embarras. Et puis ça amène encore un petit peu plus loin.
Nous,  nous  savons  que,  pour  le  partenaire,  elle  croit  l'aimer,  c'est  même  ce  qui 
domine; il s'agit de savoir pourquoi ça domine, dans ce qui s'appelle sa nature; nous 
savons aussi très bien que ce qui domine réellement, c'est qu'elle le désire; c'est même 
pour ça qu'elle croit l'aimer.
Quant à l'homme, bien sûr, nous connaissons la musique; pour nous, c'est absolument 
rabâché;  quand il  arrive qu'il  la  désire,  il  croit  la  désirer  mais  il  a  affaire  à  cette 
occasion à sa mère, donc il l'aime. Il lui offre quoi ? le fruit de la castration liée à ce  
drame humain. Il lui donne ce qu'il n'a plus. On le sait, tout ça. Ça va contre le bon  
sens.
Est-ce que c'est simplement le maintien du bon sens qui fait que l'analyste, avec cet 
instinct de clinicien, pense tout de même que si une fois où il n'y a rien de tout ça, 
parce que le romancier a tout fait pour que ce ne soit plus à l'horizon (le chalet de 
montagne) si ça ne marche pas, c'est qu'il y a quelque chose?
Je prétends que ce n'est pas simplement en raison du bon sens. Je prétends qu'il y a 
quelque chose qui fait justement que le psychanalyste est, en quelque sorte, installé, 
instauré dans la cohérence.  Il  l'est  pour la raison très précise qui  fait  que tous  les  
psychanalystes désirent savoir, c'est aussi faux que ce qui est énoncé au-dessus et dont 
il faut savoir pourquoi c'est faux. Bien sûr, ce n'est pas faux en raison du fait que c'est 
faux, puisqu'on peut toujours l'écrire, même si tout le monde sait que c'est faux; dans 
les deux cas, il y a quelque part une maldonne.
Après avoir défini l'acte psychanalytique que j'ai défini d'une façon très hardie, j'ai  
même mis au centre cette acception d'être rejeté à la façon de l'objet a, c'est énorme, 
c'est  nouveau,  jamais  personne  n'a  dit  ça,  ça  devient  tangible,  c'est  tangible,  on 
pourrait quand même essayer de me contredire, de dire le contraire, d'amener autre 
chose,  d'élever  une objection;  c'est  curieux que,  depuis  que je l'ai  dit  il  n'y a pas 
tellement longtemps que je l'ai mis au premier plan -, personne n'a même seulement 
-274-

274



SEMINAIRE 15

commencé à moufter pour dire quelque chose contre, alors que, dans le fond, c'est  
absolument énorme, on pourrait hurler, dire : « qu'est-ce que c'est que cette histoire!  
jamais on ne nous a expliqué la fin de l'analyse comme ça, qu'est-ce que c'est que cet  
analyste qui est rejeté comme une merde? » La merde trouble énormément de gens; il  
n'y a pas que la merde dans l'objet a, mais souvent c'est au titre de merde que l'analyste 
est rejeté; ça dépend uniquement du psychanalysant; il faut savoir si pour lui la merde 
est vraiment ce dont il s'agissait. Mais il est frappant que toutes ces choses que je dis,  
je peux développer ce discours, l'articuler, on peut commencer à faire tourner des tas 
de choses autour avant que quiconque songe à élever la moindre protestation et donner 
une autre indication,  une autre théorie sur le sujet  de la fin de l'analyse.  Curieux,  
curieux. Cette abstention est étrange; parce que, dans l'ensemble, c'est une chose qui 
comporte toutes sortes de conséquences perturbantes. Cela pourrait suggérer une sorte 
d'inventivité dans la contradiction. Non, zéro!
Donc si personne n'élève la moindre contradiction, c'est parce que, tout de même, on 
sent  très  bien,  on  sait  très  bien  que  la  maldonne,  qu'il  s'agisse  de  la  première  
proposition ou de la seconde, tourne autour de que le psychanalyste, lui, n'a à mettre 
son grain de sel là-dedans - c'est une métaphore, ça veut dire n'a son mot à dire là-
dedans -, que pour autant qu'il entre dans le ballet. Je veux dire le psychanalyste. Il est 
absolument clair que nous nous perdons si nous partons de l'idée que le psychanalyste 
est celui qui peut en connaître mieux, qu'un autre, au sens où, sur toute cette affaire de 
ce qu'il en est de l'acte sexuel et du statut qui en résulte, il aurait le recul qui ferait que 
lui aurait la connaissance de la chose.
Ce n'est absolument pas de cela qu'il s'agit. C'est aussi pour cela qu'il n'a pas à prendre 
parti, si c'est naturel ou pas naturel, dans quel cas ça l'est et dans quel cas ça ne l'est  
pas. Simplement il instaure une expérience dans laquelle il a à mettre son grain de sel 
au nom de cette fonction tierce qui est cet objet a, qui joue la fonction clé dans la 
détermination du désir, qui fait que c'est en effet le recours de la femme, dans ce qu'il  
en est de l'embarras où la laisse l'exercice de sa jouissance dans son rapport avec ce 
qu'il  en est de l'acte. Je peux aller très loin,  je peux dire « ce qu'on lui  impose » 
d'ailleurs; j'ai l'air de faire là une revendication féministe mais n'en croyez rien, c'est  
beaucoup plus large que ça, ce qu'on lui impose c'est dans la -275-

275



SEMINAIRE 15

structure, ceci qui la désigne, dans la dramatisation subjective de ce qu'il en est de 
l'acte sexuel, qui lui impose la fonction de l'objet a, pour autant qu'elle masque ce dont 
il s'agit, à savoir un creux, un vide, cette chose qui manque au centre et dont on peut 
dire - qui est cette chose que j'ai essayé de symboliser - qu'il semble que l'homme et la 
femme n'ont ensemble - et  retenez le choix des termes dont je me suis servi - rien à 
voir. En d'autres termes, comme elle n'a aucune raison, de son côté, d'accepter cette 
fonction de l'objet  a,  il  se trouve simplement,  à cette  occasion,  à l'occasion de sa 
jouissance et du suspens de celle-ci dans son rapport à l'acte, de s'apercevoir de la 
puissance de la tromperie, mais d'une tromperie qui n'est pas la sienne, qui est quelque 
chose d'autre, qui est précisément imposée par l'institution, dans l'occasion, du désir  
du mâle.
L'homme de son côté, ce qu'il découvre, n'est autre chose que ce qu'il y a chez lui  
d'impuissance à viser à autre chose que quoi ? bien sûr, un savoir. Il y a sans doute  
quelque part et dès l'origine, pour nous livrer à des élucubrations développementales,  
un certain savoir du sexe; mais ce n'est pas de ça qu'il s'agit. Ce n'est pas que tous les 
enfants mâles ou femelles aient des sensations sur lesquelles ils ne sont pas sans prise  
et qu'ils peuvent plus ou moins bien canaliser. Ce à quoi il s'agit d'arriver, le savoir 
d'un sexe, c'est précisément ceci dont il s'agit, c'est qu'on n'a jamais le savoir de l'autre 
sexe.
Pour ce qui est du savoir d'un sexe, du côté mâle, ça va beaucoup plus mal que du côté 
femelle.
Ne croyez pas que, quand je dis qu'il n'y a pas d'acte sexuel, je doctrine quelque chose 
qui signifie de tout ce qui se passe sous ce titre : l'échec radical. Disons qu'à prendre 
les choses au niveau de l'expérience psychanalytique, elle nous démontre, à rester à ce 
niveau - vous voyez que je fais là une réserve - ce savoir d'un sexe pour le mâle, quand 
il s'agit donc du sien, aboutit à l'expérience de la castration, c'est-à-dire à une certaine 
vérité qui est celle de son impuissance, de son impuissance à faire, disons, quelque 
chose de plein de l'acte sexuel.
Vous  voyez  que  tout  ceci  peut  arriver  assez  loin,  c'est-à-dire  ce  joli  balancement 
littéraire de la puissance du mensonge d'un côté et de la vérité de l'impuissance de 
l'autre;  il  y  a  un  entrecroisement.  Vous  voyez  donc  combien  facilement  tout  cela 
verserait vers une espèce de sagesse, voire d'enseignement de sexologie, comme on 
dirait, quoi que ce soit qui -276-

276



SEMINAIRE 15

pourrait  se  résoudre  par  voie  d'enquête  d'opinion.  Ce  que  je  voudrais  vous  faire 
remarquer,  c'est  que  justement  ce  dont  il  s'agit,  pour  préciser  ce  qu'il  en  est  du 
psychanalyste, c'est de s'apercevoir de ceci qu'il n'a aucun droit à articuler, à un niveau 
quelconque, cette dialectique entre savoir et vérité pour en faire une somme, un bilan, 
une totalisation par l'enregistrement d'un échec quelconque, car ce n'est pas de cela 
qu'il s'agit. Nul n'est en posture de maîtriser ce dont il s'agit, qui n'est rien d'autre que 
l'interférence de la fonction du sujet au regard de ce qu'il en est de cet acte dont nous  
ne  pouvons  même  pas  dire  où  est  tangible,  dans  notre  expérience  -  je  veux  dire 
analytique  -  sa  référence  -  ne  disons  pas  «  naturelle  »  puisque  c'est  ici  qu'elle 
s'évanouit - mais sa référence biologique.
Le point où j'en suis quand je vous dis que la règle pour que l'analys te échappe à cette 
vacillation qui le fait facilement verser dans une sorte d'enseignement éthique, c'est  
qu'il s'aperçoive de ce qu'il en est dans la question, à la place même de ce qui en  
conditionne la vacillation essentielle, à savoir l'objet a, et que, plutôt qu'au bout de ses 
années d'expérience, il se considère comme le clinicien à savoir celui qui, sur chaque 
cas, sait faire le cubage de l'affaire, il se donne plutôt - ce que je disais la dernière fois,  
à la fin de mon dernier discours, à la pointe de ce que j'ai dit la dernière fois devant ce  
que j'appelle un public plus large - cette référence,  que j'ai  empruntée au discours 
d'une  année  précédente,  à  savoir  je  ne  dirai  pas  l'apologue  car  je  ne  fais  jamais 
d'apologues, je vous montre la réalité de ce qu'il en est pour l'analyste, figurée dans 
d'autres exemples et dont ce n'est pas étonnant que ce soient des exemples pris dans  
l'art par exemple, une chose pour se repérer, à savoir, pour avoir une autre espèce de 
connaissance que cette espèce de connaissance de fiction qui est la sienne et qui le 
paralyse,  quand il  s'interroge dans un cas,  quand il  en fait  l'anamnèse,  quand il  le  
prépare, quand il commence à l'approcher et une fois qu'il y entre avec l'analyse, qu'il 
cherche dans le cas, dans l'histoire du sujet, de la même façon que Velasquez est dans 
le tableau des Ménines, où lui, il était, l'analyste, déjà, à tel moment et en tel point de 
l'histoire du sujet.
Cela aura un avantage:  il  saura ce qu'il  en est  du transfert.  Le centre,  le  pivot  du  
transfert, ça ne passe pas du tout par sa personne. Il y a quelque chose qui a déjà été là.
-277-

277



SEMINAIRE 15

Ceci lui donnerait une toute autre manière d'approcher la diversité des cas. Peut-être, à 
partir de ce moment,  il arriverait à trouver une nouvelle classification clinique que 
celle de la psychiatrie classique qu'il n'a jamais pu toucher ni ébranler et pour une  
bonne raison,  jusqu'à  présent,  c'est  qu'il  n'a  rien jamais  pu faire  d'autre  que de la 
suivre.
Je voudrais vous imager encore plus ce dont il s'agit, et je voudrais essayer de le faire  
dans les quelques minutes que je m'accepte et que je vous remercie de me donner.
On parle de vie privée. Je suis toujours surpris que ce mot de « vie privée » n'ait 
jamais  intéressé  personne,  surtout  chez  les  analystes  qui  devraient  être 
particulièrement  intéressés  par  ça.  Vie  privée...  de  quoi?  On  pourrait  faire  des 
broderies rhétoriques.
Qu'est-ce que c'est que la vie privée? Pourquoi est-ce qu'elle est si privée, cette vie 
privée ? Ça devrait vous intéresser. A partir du moment où on fait une analyse, il n'y a  
plus de vie privée. Il faut bien dire que quand les femmes sont furieuses que leur mari  
se  fait  analyser,  elles  ont  raison.  Ça  a  beau  nous  gêner,  nous,  analystes,  il  faut 
reconnaître qu'elles ont raison, parce qu'il n'y a plus de vie privée.
Ça ne veut pas dire qu'elle devient publique. Il y a un éclusage intermédiaire : c'est une 
vie psychanalysée, ou psychanalysante. Ce n'est pas une vie privée.
Ceci  est  de nature à nous faire réfléchir.  Après tout,  pourquoi  est-ce qu'elle est  si 
respectable, cette vie privée ? Je vais vous le dire. Parce que la vie privée, c'est ce qui  
permet de maintenir intactes ces fameuses normes qu'à propos du chalet de montagne 
j'étais en train de foutre en l'air. « Privée », ça veut dire tout ce qui préserve sur ce 
point  délicat  de ce qu'il  en est  de l'acte sexuel  et  de tout  ce qui  en découle,  dans 
l'appariement des êtres, dans le « tu es ma femme, je suis ton homme » et autres trucs 
essentiels sur un autre registre que nous connaissons bien, celui de la fiction, c'est ce 
qui permet de faire tenir dans un champ où nous, analystes, nous introduisons un ordre  
de relativité  qui,  comme  vous le  voyez,  n'est  pas du tout  facile à  maîtriser  et  qui  
pourrait être maîtrisé à une seule condition, si nous pouvions reconnaître la place que 
nous y tenons, nous, en tant qu'analystes, non pas en tant qu'analystes sujets de la  
connaissance mais en tant qu'analystes instruments de révélation.
Là-dessus, il se pose la question de la vie privée de l'analyste. Je ne le -278-

278



SEMINAIRE 15

dis  qu'en  passant,  puisque,  naturellement,  il  y  a  des  ouvrages  qui  sont  largement 
diffusés  et  qui  sont  des  tissus  de connerie,  et  l'un d'entre eux qui  a le  plus  grand 
succès, où il est dit que la qualification, l'épinglage de ce que doit être le bon analyste, 
la  moindre  des  choses  qu'on  puisse  exiger,  c'est  qu'il  ait  une  vie  heureuse.  C'est 
adorable!  Et  en plus,  tout  le  monde  connaît  l'auteur;  je  ne  veux pas  me  mettre  à 
spéculer... enfin...
Mais qu'un analyste, par exemple, puisse maintenir ce que je viens de définir comme 
étant le statut de la vie privée, c'est quelque chose. C'est justement parce que l'analyste 
n'a plus de vie privée qu'il vaut mieux, en effet, qu'il tienne beaucoup de choses à 
l'abri, c'est-à-dire que s'il a, lui, à savoir à quelle place il était déjà dans la vie de son 
patient, la réciproque n'est pas du tout forcément nécessaire.
Mais il y a un tout autre plan sur lequel ça joue, cette histoire de vie privée; c'est 
justement celui que je viens de soulever, à savoir celui de la consistance du discours. 
C'est justement parce que l'analyste ne sait jusqu'à présent à aucun degré soutenir le 
discours de sa position qu'il se fait n'importe quel autre. Tout lui est bon. Il fait cette  
sorte  d'enseignement  qui  est  comme  tous  les  enseignements,  alors  que  le  sien  ne 
devrait ressembler en rien aux autres, à rien d'autre, à savoir qu'il est enseignant de  
quoi ? de ce qu'il faut aux enseignés qui le sont déjà, c'est-à-dire de leur apprendre sur 
les sujets dont il s'agit tout ce qu'ils savent, c'est-à-dire justement tout ce qui est le plus 
à côté; toutes les références lui sont bonnes; il enseignera tout, n'importe quoi, sauf la 
psychanalyse.
En d'autres termes, ce par quoi j'ai pris soin de commencer en prenant les choses au 
niveau le plus ras de terre, à savoir ce qui peut sembler le moins contestable, et nous  
montrer que la psychanalyse justement le conteste, il est impossible d'écrire, si ce n'est 
à la façon d'un défi,  les deux premières lignes qui  sont là,  ce qui fait  le statut  de 
l'analyste c'est en effet une vie qui mérite d'être appelée vie privée, c'est-à-dire le statut  
qu'il se donne est proprement celui où il maintiendra - elle est construite pour ça - 
l'autorisation,  l'investiture  de  l'analyse,  sa  hiérarchie,  la  montée  de son  gradus,  de 
façon telle qu'au niveau où, pour lui, ça peut avoir des conséquences, cette fonction, la 
sienne, la plus scabreuse de toutes, qui est celle d'occuper la place de cet objet a, ça lui 
permet  de conserver  néanmoins  stables  et  permanentes  toutes  les  fictions  les  plus 
incompatibles avec ce qu'il en est de son expérience et du discours fondamental qui 
l'institue comme faire.
-279-

279



SEMINAIRE 15

Voilà ce que je termine aujourd'hui  pour vous,  et  que vous comprendrez que j'aie 
réservé à une assistance plus limitée, qui n'est pas forcée d'en tirer une moisson de  
scandales, de ragots ou de bla-bla-bla.
-280-

280



SEMINAIRE 15

NOTES 8 ET 15 MAI 1968
Lacan s'étant  tenu au mot d'ordre de grève du S.N.E.S.,  il  se refuse de tenir  son  
séminaire les  8 et 1 S mai, mais est présent, sachant qu'une partie de son auditoire  
serait  là.  Il  insiste  sur  le  fait  que  son  discours  s'adresse  uniquement  aux  
psychanalystes, et à eux seuls, et sur le fait que ces grèves lui laissent le temps de lire  
ce qu'habituellement il ne juge que sur la signature.
Puis,  quant  à  l'actualité,  il  pointe  l'effet  de  coude  à coude -  de  ceux  qui  se  font  
matraquer en chantant l'Internationale - comme surface ceux qui sont dans ce champ  
se laissent porter par elle dans un sentiment de communauté absolue.
Il pose la question, que les événements du moment font ressurgir, de la responsabilité  
des  psychanalystes.  Ils  ne  sont  pas  à  l'université,  et  pourtant  la  question  de  
l'enseignement fait nœud pour eux. Il évoque alors son texte de 1966 K La Science et  
la Vérité " comme d'actualité pour ce qui ne saurait être des turbulences, ainsi que  
voudrait  le  laisser entendre M. Raymond Aron.  Contrairement  à  ce  dernier,  pour  
Lacan il s'agit d'un phénomène structural, où les rapports du désir et du savoir sont  
mis en question.  Ces rapports qui  sont  ceux de la transmission du savoir,  la psy-
chanalyse les établit du niveau de la carence, de l'insuffisance.
Au moment où il est question de dialogue, l'appui est à prendre sur une logique, même  
logicienne, mais en tout cas pas sur une énergétique. Evoquant alors les rapports  
d'attente  entre  psychanalystes  et  insurgés,  il  dit  que  si  les  psychanalystes  doivent  
attendre quelque chose de l'insurrec- 281 -

281



SEMINAIRE 15

tion, l'insurrection elle n'attend que des lanceurs de ces pavés qui, comme les bombes  
lacrymogènes, occupent la fonction d'objets « a ».
Toute cette insurrection s'est frayée à la cité universitaire de Nanterre, avec les idées  
de  Reich.  Idées  dit  Lacan,  démontrables  comme  fausses.  Et  ça  intéresse  les  
psychanalystes, car ça conduit au fait que n'importe qui peut dire n'importe quoi, et  
que le témoignage des psychanalystes, quant à ce qu'ils peuvent dire d'une expérience  
de langage intéressant les rapports de l'un à l'autre sexe, et non seulement passé sous  
silence ou noyé dans un flot d'autres choses par les psychanalystes eux-mêmes mais  
quand c'est dit, ça n'est pas pris en compte. Tout se passe comme s'il n'y avait jamais  
eu de psychanalystes.
Lacan insiste sur ce qui l'a toujours conduit dans son enseignement : de poser des  
repères, pour que ce qui insiste puisse être entendu. Et son échec par lequel, il ouvre  
sa  publication  est  que  les  psychanalystes  en  font  des  choses  sans  portée.  Les  
psychanalystes ne veulent pas être à la hauteur de ce qu'ils ont en charge.
Les choses existent et ont des effets. Il faudra bien qu'il y ait des gens pour prendre en  
compte ces effets et opérer dans leur champ.
-282-

282



SEMINAIRE 15

RENCONTRE 15 MAI 1968

Je suis venu aujourd'hui comme il y a huit jours, prévoyant qu'il y aurait ici un certain 
nombre de personnes, de façon à garder le contact. Pas plus qu'il y a huit jours le ne  
ferai ce que j'ai ici l'habitude de faire sous le nom de cours ou de séminaire, ceci dans  
la mesure où je me tiens au mot d'ordre de grève qui, je pense, à cette heure subsiste  
du Syndicat National de l'Enseignement Supérieur.
Cela, c'est une simple question de discipline. Ce n'est pas pour autant être, si on peut 
dire ce qui serait souhaitable, à la hauteur des événements. En vérité, ce n'est pas bien 
commode pour beaucoup. Comme quant à moi, je n'ai à m'occuper - je le souligne 
toujours depuis bien longtemps, ça n'est pas pour renier maintenant ce que j'ai toujours 
pris soin de répéter - que des psychanalystes, que je m'adresse aux psychanalystes, que 
c'est  pour  les psychanalystes  que je crois soutenir  depuis de nombreuses  années  -  
travail qui n'est pas mince, je dirai même jusqu'à un certain point que ça m'est une  
occasion de m'en apercevoir parce que le seul fait de n'avoir pas à préparer un de ces  
séminaires (puisqu'il  était  déjà préparé pour la dernière fois)  je sens combien c'est  
allégeant pour moi.
Naturellement, ça ouvre la porte à toutes sortes de choses. Du même coup, je peux 
m'apercevoir de quelque chose que l'effort et le travail masquent toujours, à savoir 
mes insatisfactions;  ça me donne l'occasion aussi peut-être de lire des articles que 
forcément  je  laisse  passer  comme  ça,  rien qu'à  voir  leur  signature.  Il  faut  lire  les  
articles même des gens dont on sait -283-

283



SEMINAIRE 15

d'avance ce qu'on peut attendre. Il m'est arrivé comme ça d'être très étonné. (Je parle 
d'articles de mes collègues, bien sûr!)
Enfin, pour l'instant, pour être à la hauteur des événements, je dirai que, encore que les 
psychanalystes apportent leur témoignage de sympathie à ceux qui se sont trouvés pris 
dans des contacts assez durs, pour lesquels il convenait d'avoir - ce qu'il faut souligner 
- un très très grand courage, il faut avoir reçu, comme il peut nous arriver, à nous  
psychanalystes, la confidence de ce qui est ressenti dans ces moments là pour mesurer 
mieux,  à  sa  plus  juste  valeur,  ce  que  représente  ce  courage parce que du  dehors, 
comme ça, on admire, bien sûr, mais on ne se rend pas toujours compte que le mérite 
n'est pas moins grand à ce que vraiment des gars à certains moments soient vraiment  
emportés  par  quelque  chose  qui  est  le  sentiment  d'être  absolument  soudé  aux 
camarades, qu'ils expriment ça comme ils veulent, que ce qu'il y a d'exaltant à chanter 
l'Internationale  au  moment  où  on  se  fait  matraquer,  c'est  cette  surface;  parce 
qu'évidemment, l'Internationale, c'est un très beau chant, mais je ne crois pas qu'ils 
auraient ce sentiment absolument irrépressible qu'ils ne peuvent pas être ailleurs que là 
où ils sont s'ils ne se sentaient pas portés par un sentiment de communauté absolue, là,  
dans l'action avec ceux avec qui ils sont coude à coude, c'est quelque chose qui devrait 
être exploré - comme on dit sans savoir ce qu'on dit - en profondeur.
Je veux dire qu'il ne me semble pas, pour revenir à nos psychanalystes, que le fait de  
signer, à ce propos, même si on est là aussi, très coude à coude (mais enfin ce n'est pas  
tout à fait de la même nature) on peut se mettre à 75 puisque c'est, paraît-il, le chiffre, 
disait-on hier soir, à signer un texte de protestation contre le régime et ses opérateurs  
(je parle de ses opérateurs policiers) bien sûr, c'est méritoire et on ne saurait détourner  
personne  d'appliquer  sa  signature  en  bas  d'une  pareille  protestation,  mais  c'est  
légèrement inadéquat, c'est insuffisant justement; si on signe ça tous, des gens venus 
de  toutes  les  origines  et  de  tous  les  horizons,  très  bien,  mais  signer  au  titre  de 
psychanalystes  - d'ailleurs très rapidement aussi ouvert du côté des psychologues - 
cela  me  paraît  une façon assez  aisée  de faire  ce  que je  disais  tout  à  l'heure  :  de 
considérer comme s'être acquitté avec les événements.
Il semble que quand il se produit quelque chose de cet ordre, d'une
nature aussi sismique, on pourrai peut-être s'interroger quand on a eu -284-

284



SEMINAIRE 15

soi-même  une  responsabilité;  parce  qu'enfin  les  psychanalystes,  ça  a  eu  une 
responsabilité dans, on ne peut pas dire l'enseignement puisqu'ils ne sont pas, aucun 
d'entre  eux moi  comme  ça,  sur  les  bords,  sur  la  marge,  aucun d'entre  eux n'est  à 
proprement parler dans l'Université, mais enfin il n'y a pas que l'Université qui est 
responsable au niveau de l'enseignement; peut-être qu'après tout on pourrait se dire 
que les psychanalystes ne se sont pas beaucoup occupés de ce qui pouvait pourtant de 
connoter aisément à un niveau de rapports qui, pour être des rapports collectifs, ne  
tombaient pas moins directement sous un certain chef, sous un certain champ, sous un 
certain nœud qui est le leur; essayons d'appeler ça sans trop lourdement insister sur le 
fait qu'après tout nous-mêmes, nous l'avons pointé, que quelque part, dans nos Écrits,  
il y a un texte qui s'appelle La science et la Vérité qui n'est pas complètement hors de 
saison, pour avoir une petite idée, qu'on ne saurait réduire ce qui se passe à ce que 
nous appellerions des effets de turbulence, un peu partout.
Il y a quelqu'un que je ne peux pas dire que je n'estime pas, c'est un de mes camarades, 
nous  étions  sur  les  mêmes  bancs,  avec  des  liens  ensemble,  et  on  a  fait  bien 
connaissance; c'est un ami, M. Raymond Aron, qui a fait ce matin un article dans un 
journal qui reflète la pensée des gens honnêtes, et qui dit: ça se produit partout. Mais 
en disant ça, pour lui ça veut dire justement, ils sont partout un peu remuants; il faut 
que chacun les calme selon ce qui ne va pas dans chaque endroit;  c'est parce que, 
paraît dans chaque endroit il y a toujours quelque chose qui va pas, que c'est à cause 
de ça qu'ils se remuent. Ça commence bien sûr, comme vous le savez, à Columbia, 
c'est-à-dire en plein New York (j'en ai eu des échos très précis tout récents) et puis ça 
va jusqu'à Varsovie, je n'ai pas besoin de faire la cartographie; qu'on ne veuille pas au  
moins se demander, où tout au moins résolument qu'on écarte, comme c'est le sens de 
cet article, écrit d'un très bon ton, qu'il doit y avoir là un phénomène beaucoup plus 
structural; et puisque j'ai fait allusion à ce coin, à ce nœud, à ce champ, pour moi il est  
bien  clair  que  les  rapports  du  désir  et  du  savoir  sont  mis  en  question,  que  la 
psychanalyse aussi permet de nouer ça à un niveau de carence, d'insuffisance qui est à  
proprement  parler  stimulée,  évoquée  par  ces  rapports  qui  sont  les  rapports  de  la 
transmission du savoir. En écho retentissent toutes sortes de courants, d'éléments, de  
forces comme on dit, toute une dynamique, et là-dessus je ferai allusion de nouveau à  
cet article -285-

285



SEMINAIRE 15

que j'ai lu récemment. On insistait sur le fait que, dans un certain ordre d'enseignement  
- le mien pour le nommer - on négligerait la dimension énergétique.
J'admire  beaucoup  que  ces  énergétistes  ne  se  soient  pas  du  tout  aperçus  des 
déplacements d'énergies qui peuvent être là sous-jacentes; peut-être que cette énergie a 
un certain intérêt  d'évocation théorique,  mais  de nouer  les  choses au niveau d'une 
référence logique et même logicienne, dans une occasion où on parle beaucoup de 
dialogue, ça pourrait avoir un certain intérêt.
En tout cas je pense, et je suis, il me semble, confirmé par l'événement dans le fait que  
trouver que là est le maniable, l'articulable de ce à quoi nous avons affaire, je n'ai pas  
tort d'y appuyer tant que je peux; là où on s'en passe, ou on croit même devoir s'en 
passer, où on parlera volontiers d'intellectualisation - c'est le grand mot comme vous 
savez - on ne fait pas preuve d'un particulier sens de l'orientation quant à ce qui se 
passe ni non plus d'une juste estime des poids en cause et de l'énergétique authentique 
et véritable de la chose.
Je note en passant un simple petit épinglage pour information : nous avons eu dans 
une réunion de cette chose qui s'appelle mon École et qui avait lieu hier soir, une des  
têtes de cette insurrection,  pas du tout  une tête mal  faite;  en tout  cas ce n'est  pas  
quelqu'un qui se laisse berner ni non plus qui dit des choses sottes; il sait très bien 
répondre du tac au tac et quand on lui pose une question, je dois dire, assez touchante 
comme celle-ci
« Dite-nous, cher ami, du point où vous êtes, qu'est-ce que vous pourriez attendre des 
psychanalystes  ? » ce qui est vraiment  une façon de poser la question absolument 
folle!  Je  suis  en train de me tuer  à dire  que les  psychanalystes  devraient  attendre 
quelque chose de l'insurrection; il y en a qui rétorquent : qu'est-ce que l'insurrection 
voudrait attendre de nous ? L'insurrection leur répond : ce que nous attendons de vous 
pour l'instant, c'est à l'occasion de nous aider à lancer des pavés!
Histoire d'alléger un peu l'atmosphère, je fais remarquer à ce moment là - c'est une  
indication discrète - qu'au niveau du dialogue, le pavé remplit exactement une fonction 
prévue, celle que j'ai appelée l'objet a. J'ai déjà indiqué qu'il y a une certaine variété 
dans l'objet a. C'est que le pavé est un objet a qui répond à un autre vraiment alors, lui, 
capital pour toute idéologie future du dialogue quand elle part d'un certain niveau :  
c'est ce qu'on appelle la bombe lacrymogène!
-286-

286



SEMINAIRE 15

Laissons cela. Mais nous avons su en effet, de la bouche autorisée (qui s'est trouvée  
prendre évidemment un avantage immédiat sur ce qui aurait pu se dérouler autrement) 
que, au départ, tout ce qui s'est remué au départ dans un certain champ, et nommément  
à Nanterre (c'était vraiment une information) nous avons appris que les idées de Reich 
- vous m'en croirez si vous voulez, beaucoup de gens ici sont disposés à m'en croire 
puisque je le leur transmets, ça m'étonne mais c'est un fait - ont été pour eux frayantes, 
et ceci autour de conflits trop précis qui se manifestaient dans le champ d'une certaine 
cité  universitaire.  C'est  quand  même  intéressant.  C'est  intéressant  pour  des 
psychanalystes par exemple qui peuvent considérer - moi, c'est ma position - que les 
idées  de  Reich  ne  sont  pas  simplement  incomplètes,  qu'elles  sont  foncièrement 
démontrables comme fausses.
Toute l'expérience analytique, si nous voulons bien justement l'articuler et non pas la 
considérer  comme  une  espèce  de  lieu  de  tourbillons,  de  forces  confuses,  une 
énergétique des instincts de vie et des instincts de mort qui sont là à se coétreindre, si  
nous  voulons  bien  mettre  un  peu  d'ordre  dans  ce  que  nous  objectivons  dans  une 
expérience qui est une expérience de langage, nous verrons que la théorie de Reich est 
formellement contredite par notre expérience de tous les jours.
Seulement, comme les psychanalystes ne témoignent absolument rien de choses qui 
pourraient vraiment intéresser tout le monde précisément sur ce sujet, des rapports de 
l'un à  l'autre  sexe,  les  choses  dans cet  ordre  sont  vraiment  ouvertes,  à  savoir  que 
n'importe qui peut dire n'importe quoi, et que ça se voit à tous les niveaux.
Je lisais  hier  -  puisqu'on me laisse du temps pour la lecture -  un petit  organe qui 
s'appelle Concilium (ça se passe au niveau des Curés). Il y avait deux articles assez 
brillants sur l'accession de la femme aux fonctions du sacerdoce, dans lesquels étaient 
remuées  un  certain  nombre  de  catégories,  celle  des  rapports  de  l'homme  et  de  la  
femme. C'est exactement, bien sûr, comme si les psychanalystes, là-dessus, n'avaient 
jamais  rien  dit;  non  pas,  bien  sûr,  que  les  auteurs  ne  lisent  pas  la  littérature  
psychanalytique;  ils  lisent  tout;  mais  s'ils  lisent  cette  littérature,  ils  ne  trouveront 
absolument rien qui leur apporte quoi que ce soit de nouveau par rapport à ce qui se  
remue depuis toujours sur cette notion confuse: qui est-ce qui, de l'homme et de la 
femme, est, au regard de tout ce que vous voudrez, de l'Être, -287-

287



SEMINAIRE 15

le plus supérieur, le plus digne et tout ce qui s'en suit. Parce que, enfin de compte, il 
est tout de même frappant que ce qui, par les psychanalystes, a été dénoté au niveau de  
l'expérience, a été par eux-mêmes si parfaitement bien noyé qu'en fin de compte c'est  
exactement comme s'il n'y avait jamais eu de psychanalystes.
Évidemment, tout ça est un point de vue que vous pouvez peut-être considérer comme 
un peu personnel. Il  est évident que sous cette espèce de note par laquelle j'ai  cru  
devoir ouvrir d'un certain ton une certaine publication qui est la mienne et qui est celle  
que j'accentue d'une dénotation que j'appelle échec, à savoir qu'à peu près tout ce que 
j'ai essayé, moi, d'articuler, et que, je dois le dire, il suffira qu'on ait un tout petit peu 
de recul pour s'apercevoir que non seulement c'est articulé mais que c'est articulé avec 
une certaine force, et que ça restera comme ça, attaché, comme témoignage de quelque 
chose où on peut se retrouver, où il y a un nord, un sud, un est un ouest, on s'en  
apercevra  peut-être  en  somme  quand les  psychanalystes  ne  seront  plus  là  pour  le 
rendre, du seul fait de ce qu'ils en font, absolument sans portée.
En attendant, on signe des manifestes de solidarité avec les étudiants comme on le 
ferait aussi pareil, on, n'importe qui, dans une échauffourée, pourrait se faire tabasser.
Bref tout de même il y a ce quelque chose qui se réalise, quelque chose qu'on peut 
trouver bien écrite d'avance. J'ai dit que de toute façon, même si les psychanalystes ne  
veulent pas être, à aucun prix, à la hauteur de ce qu'ils ont en charge, ce qu'ils ont en 
charge n'en existe pas moins, et, de toute façon, ne s'en fera pas moins sentir dans ses 
effets - première partie de mes propositions, nous y sommes - et qu'il faudra bien tout 
de même qu'il y ait des gens qui essaient d'être à la hauteur d'un certain type d'effets 
qui sont ceux qui étaient là, en quelque sorte, offerts et prédestinés à être traités par 
certains dans un certain cadre; si ce n'est pas ceux-là, c'en sera forcément d'autres,  
parce qu'il n'y a pas d'exemple que quand des effets deviennent un peu insistants, il  
faut tout de même bien s'apercevoir qu'ils sont là et essayer d'opérer dans leur champ.
Je vous ai dit ça comme ça, pour que vous ne vous soyez pas dérangés pour ne rien 
entendre.
-288-

288



SEMINAIRE 15

ANNEXES 
-289-

289



SEMINAIRE 15

290

290



SEMINAIRE 15

ANNEXE I CONFÉRENCE DU 19 JUIN 1968
Je ne suis pas un truqueur; je ne veux pas avertir que je dirai quelques mots d'adresse  
pour clore l'année présente, comme s'exprime le papier de l'École pour vous faire ce 
qu'on  appelle  un  séminaire.  J'adresserai  quelques  mots  plutôt  de  l'ordre  de  la  
cérémonie.
J'ai fait cette année quelque part, si je me souviens bien, allusion au signe d'ouverture 
de  l'année  commençante  dans  les  civilisations  traditionnelles.  Celui-là,  c'est  pour 
l'année scolaire qui se termine.
Il  peut  rester  un  regret  qu'après  avoir  ouvert  un  concept  comme  celui  de  l'acte  
psychanalytique,  le sort ait voulu que vous n'ayez sur ce sujet pu apprendre que la 
moitié de ce que j'avais l'intention d'en dire ; la moitié... à vrai dire un peu moins parce 
que la procédure d'entrée, pour quelque chose d'aussi nouveau, jamais articulé comme 
dimension, que l'acte psychanalytique, ça a demandé en effet quelque temps d'ouvert.
Les choses, pour tout dire, ne conservent pas la même vitesse; c'est plutôt quelque 
chose qui ressort à ce qui se passe quand un corps choit, est soumis à la même force; 
au cours de sa chute, son mouvement, comme on dit, s'accélère, de sorte que vous 
n'aurez pas eu du tout la moitié de ce qu'il y avait à dire sur l'acte psychanalytique;  
disons que vous en aurez eu un petit peu moins du quart.
C'est bien regrettable par certains côtés car, à vrai dire, il n'est pas dans mes us de  
terminer  plus  tard  et  en  quelque  sorte  par  raccroc  ce  qui  se  trouve  d'une  façon 
quelconque, quelle qu'en soit la cause, interne ou externe, avoir été interrompu.
-291-

291



SEMINAIRE 15

A vrai dire, mon regret n'est pas sans s'accompagner par un autre côté de quelque 
satisfaction car enfin dans ce cas là, le discours n'a pas été interrompu par n'importe 
quoi, et de l'avoir été par quelque chose qui met en jeu, certainement à un niveau très  
bébé, mais qui met en jeu quand même quelque dimension qui n'est pas tout à fait sans  
rapport avec l'acte, eh bien mon Dieu ce n'est pas tellement insatisfaisant.
Évidemment, il y a une petite discordance dans tout cela. L'acte psychanalytique, cette 
dissertation que je projetais, était forgée pour les psychanalystes, comme on dit, mûris 
par l'expérience. Elle était destinée avant tout à leur permettre, et du même coup à 
permettre  aux autres,  une  plus  juste  estime  du  poids  qu'ils  ont  à  soulever,  quand 
quelque chose précisément marque une dimension de paradoxe, d'antinomie interne de 
profonde  contradiction  qui  n'est  pas  sans  permettre  de  concevoir  la  difficulté  que 
représente pour eux d'en soutenir la charge.
Il faut bien le dire, ça n'est pas ceux qui, cette charge, la connaissent mieux dans sa  
pratique, qui ont marqué pour ce que je disais le plus vif intérêt. A un certain niveau, 
je dois dire qu'ils se sont vraiment distingués par une absence qui n'était certes point 
due au hasard. De même, puisqu'on y est, je vous raconterai incidemment une petite 
anecdote à laquelle j'ai déjà fait allusion, mais je vais tout à fait l'éclairer. Une de ces 
personnes à qui j'envoyais galamment un poulet pour lui demander si cette absence 
était un acte, m'a répondu: « Qu'allez-vous penser! Que nenni ! Ni un acte, ni un acte 
manqué. Il se trouve que cette année, j'ai pris à onze heures et demie rendez-vous pour  
un long travail (il s'agissait de se refaire faire la denture) avec le praticien adéquat, à 
onze heures et demie tous les mercredis ». Ce n'est pas un acte, comme vous voyez.  
C'est une pure rencontre!
Ceci tempère pour moi le regret que quelque chose puisse rester en quelque sorte en 
suspens dans ce que j'ai à transmettre à la communauté psychanalytique et tout à fait  
spécialement à celle qui s'intitule du titre de mon École.
Par contre, une certaine dimension de l'acte qui a, elle aussi, son ambiguïté, qui n'est 
pas forcément faite d'actes manqués, malgré bien sûr qu'elle donne du fil à retordre à 
ceux qui aimeraient penser les choses en termes traditionnels de la politique, quand 
même, il s'est trouvé quelque chose, je
l'ai dit à l'instant, que les bébés ont relevé un beau jour du titre d'acte et -292-

292



SEMINAIRE 15

qui pourrait bien, comme ça, donner dans les années qui vont suivre, à quelques gens  
du fil à retordre.
En  tout  cas  la  question  -  et  c'est  pour  ça  qu'aujourd'hui  j'ai  voulu  vous  adresser 
quelques mots est justement de savoir si j'ai raison de trouver là comme une espèce de 
petite balance ou compensation, de me sentir en quelque sorte un tout petit peu allégé 
de ma propre charge.
Car enfin,  si  c'est  à propos de la psychanalyse,  ou plus exactement  sur le support 
qu'elle m'offrait et parce que ce support était le seul, qu'il n'était pas possible ailleurs 
de saisir un certain nœud ou si vous voulez une balle, quelque chose de singulier, de 
pas repéré jusqu'alors dans ce à quoi il n'est pas facile de donner une étiquette de nos 
jours, étant donné qu'il y a un certain nombre de termes traditionnels qui s'en vont un 
tout petit peu à vau l'eau : l'homme la connaissance, la connaissance, comme vous 
voudrez, ce n'est pas tout à fait de ça qu'il s'agit, ce certain nœud dont là-bas au crayon 
rouge j'ai pu aussi sur cette espèce de noeud-bulle que vous connaissez bien c'est le 
fameux  huit  intérieur  que  j'ai  fomenté  déjà  depuis  quelque  huit  ans,  ces  termes  :  
savoir, vérité, sujet et le rapport à l'Autre, voilà, il n'y a pas de mot pour les mettre  
ensemble  tous  les  quatre,  ces  quatre  termes  sont  pourtant  devenus  essentiels  pour 
quelque chose qui  est  à  venir,  un avenir  qui  peut  nous intéresser,  nous autres qui 
sommes ici, dans un amphithéâtre, pas simplement pour faire de la clamation de la 
réclamation mais avec un souci de savoir justement, cet enseignement qui a manifesté  
je ne sais pas quoi d'insatisfaisant, nous pouvons peut-être avoir souci de ce que, à la 
suite de cette grande déchirure de ce côté patent qu'il y a quelque chose de ce côté là 
qui  ne  va  plus,  que  ce  qui  coiffait  d'un  terme  qui  n'est  pas  du  tout  de  hasard 
l'Université, ça s'autorise de l'Univers, c'est justement ici de ça qu'il s'agit.
Est-ce que ça tient, l'Univers ? L'Univers a fait beaucoup de promesses, mais il n'est  
pas sûr qu'il les tienne. Il s'agit de savoir si quelque chose qui s'annonçait, qui était une 
espèce d'ouverture sur la béance de l'univers se soutiendra assez longtemps pour qu'on 
en voie le fin mot.
Cette question passe par ce que nous avons vu se manifester dans ces derniers mois,  
dans un endroit, comme ça, bizarrement permanent dans l'histoire. Nous avons vu se 
ranimer une fonction de lieu. C'est curieux. C'est essentiel. Peut-être qu'on n'aurait pas 
vu la chose se cristalliser si vivement s'il n'y avait pas eu un lieu où ils revenaient 
toujours pour se faire tabasser.
-293-

293



SEMINAIRE 15

Il ne faut pas vous figurer que ce qui s'ouvre, ce qui s'est ouvert comme question dans 
ce lieu, ce soit de notre tissu national le privilège. J'ai été, histoire de prendre l'air,  
passer  deux  jours  à  Rome  où  des  choses  semblables  ne  sont  pas  concevables 
simplement parce qu'à Rome il n'y a pas de Quartier Latin. Ce n'est pas un hasard! 
C'est drôle mais enfin c'est comme ça.
J'ai eu comme ça des choses qui m'ont bien plu. C'est plus facile de les repérer là-bas, 
ceux qui savent ce qu'ils font. Un petit groupe. Je n'en ai pas vu beaucoup mais je n'en 
aurais vu qu'un que ça suffirait. Ils s'appellent les Oiseaux, Uccelli.
Comme je l'ai dit à quelques uns de mes familiers, je suis en Italie - à ma stupeur, il  
faut bien le dire, c'est le terme qu'on emploie : (j'ai honte!) - populaire. Ça veut dire 
qu'ils savent mon nom. Ils ne savaient bien sûr rien de ce que j'ai écrit! Mais, c'est ça 
qui est curieux, ils savent que les Écrits existent.
Il faut croire qu'ils n'en ont pas besoin, pour que les Uccelli, les Oiseaux en question, 
par  exemple  sont  capables  d'actions  comme  celle-là  qui  évidemment  a  avec 
l'enseignement lacanien le rapport qu'ont les affiches des Beaux-Arts avec ce dont il 
s'agit politiquement, vraiment, mais ça veut dire qu'ils ont un rapport tout à fait direct :  
quand le doyen de la  Faculté  de Rome,  accompagné d'un représentant  éminent  de 
l'intelligence  vaticane,  va  leur  faire  à  tous  réunis  parce  qu'il  y  a  des  assemblées 
générales aussi là-bas où on leur parle, on est pour le dialogue, du côté bien entendu  
où ça sert - alors les Uccelli viennent avec un de ces grands machins comme il y en a, 
quand on va dans des restaurants à la campagne, au centre d'une table ronde, c'est un 
énorme parapluie, ils se mettent tous dessous à l'abri, disent-ils, du langage!
J'espère que vous comprenez que ça me laisse espoir. Ils n'ont pas encore lu les Écrits 
mais ils les liront! En ont-ils vraiment besoin puisqu'ils ont trouvé ça? Après tout, ce 
n'est pas le théoricien qui trouve la voie,  il  l'explique. Évidemment, l'explication est 
utile pour trouver la suite du chemin. Mais, comme vous voyez, je leur fais confiance. 
Si j'ai écrit quelque petites choses qui auraient pu servir aux psychanalystes, ça servira 
à d'autres dont la place, la détermination est tout à fait précisée par un certain champ, 
le champ qui est cerné par ce petit nœud (voir schéma) qui est fait d'une certaine façon 
de couper dans une certaine bulle extraordinaire-294-

294



SEMINAIRE 15

ment purifiée par les antécédents de ce qui a abouti à cette aventure et qui est ce que je  
me suis efforcé de repérer devant vous comme étant le moment d'engendrement de la  
science.

Donc, cette année, à propos de l'acte psychanalytique, j'en étais au moment où j'allais 
vous montrer ce que comporte d'avoir à prendre place dans le registre du sujet supposé  
savoir,  et ceci justement quand on est psychanalyste, non pas qu'on soit le seul mais 
qu'on  soit  particulièrement  bien  placé  pour  en  connaître  la  radicale  division.  En 
d'autres termes cette position inaugurale à l'acte psychanalytique qui consiste à jouer 
sur  quelque  chose  que  votre  acte  va démentir.  C'est  pour  cela  que j'avais  réservé 
pendant des années, mis à l'abri, mis à l'écart le terme de Verleugnung qu'assurément 
Freud  a fait  surgir  à propos de tel  moment  exemplaire de la  Spaltung  du sujet;  je 
voulais le réserver, le faire vivre là où assurément il est poussé à son point le plus haut 
de pathétique, au niveau de l'analyste lui-même.
- 295-

295



SEMINAIRE 15

A cause de ça, il a fallu que je subisse, pendant des années, le harcèlement de ces êtres 
qui suivent la trace de ce que j'apporte pour tâcher de voir où est ce qu'on pourrait 
bricoler un petit morceau, où j'achopperais. Alors quand je parlais de Verwerfung qui 
est un terme extrêmement précis et qui situe parfaitement ce dont il s'agit quant à la 
psychose, on rappelait que ce serait beaucoup plus malin de se servir de Verleugnung;  
enfin on trouve de tout  cela  des  traces  dans de pauvres  conférences  et  médiocres  
articles. Le terme de Verleugnung eût pu prendre, si j'avais pu cette année vous parler 
comme il était prévu, sa place authentique et son poids plein.
C'était le pas suivant à faire. Il y en avait d'autres que je ne peux même pas indiquer. 
Assurément, une des choses dont j'aurai été le plus frappé au cours d'une expérience 
d'enseignement sur lequel vous pourrez bien permettre de jeter aujourd'hui un regard 
en arrière, et ceci justement dans ce tournant, c'est la violence des choses que j'ai pu 
me  permettre  de  dire.  Deux  fois  à  Sainte-Anne  par  exemple,  j'ai  dit  que  la 
psychanalyse,  c'était  quelque  chose  qui  avait  ça  au  moins  pour  elle  que  dans son 
champ - quel privilège! - la canaillerie ne pouvait virer qu'à la bêtise. Je l'ai répété 
deux années de suite comme ça, et je savais de quoi je parlais!
Nous vivons dans une aire de civilisation où, comme on dit, la parole est libre, c'est-à-
dire que rien de ce que vous dites ne peut avoir de conséquence. Vous pouvez dire 
n'importe  quoi  sur  celui  qui  peut  bien  être  l'origine  de  je  ne  sais  quel  meurtre 
indéchiffrable; vous faites même une pièce de théâtre là-dessus. Toute l'Amérique -  
new-yorkaise,  pas  plus  -  s'y  presse.  Jamais  auparavant  dans  l'histoire  une  chose 
pareille n'eût été concevable sans qu'aussitôt on ferme la boîte. Dans le pays de la 
liberté, on peut tout dire, puisque ça n'entraîne rien.
Il  est assez curieux qu'à partir simplement  du moment où quelques petits pavés se 
mettent à voler, pendant au moins un moment tout le monde ait le sentiment que toute  
la société pourrait s'en trouver intéressée de la façon la plus directe dans son confort 
quotidien et dans son avenir.
On a même vu les psychanalystes s'interroger l'avenir du métier. A mes yeux, ils ont 
eu tort de s'interroger publiquement. Ils auraient mieux fait  de garder ça pour eux, 
parce que quand même, les gens qui les ont vu s'interroger là-dessus, justement, alors 
qu'ils les interrogeaient sur tout autre chose, ça les a un peu fait marrer. Enfin on ne 
peut pas dire que la cote de la psychanalyse a monté!
-296-

296



SEMINAIRE 15

J'en veux au Général. Il m'a chopé un mot que depuis longtemps j'avais - et ce n'était  
pas pour l'usage bien sûr qu'il en a fait : la chienlit psychanalytique. Vous ne savez pas 
depuis combien d'années j'ai envie de donner ça comme titre à mon séminaire. C'est 
foutu maintenant!
Puis  je  vais  vous  dire,  je  ne  regrette  pas  parce  que  je  suis  trop  fatigué;  c'est 
suffisamment visible comme ça; je n'ai pas besoin d'y ajouter un commentaire.
Enfin ce serait une chose quand même que j'aimerais bien - tout le monde n'aimerait 
pas ça mais moi j'aimerais bien - l'enseignement de la psychanalyse à la Faculté de  
Médecine.
Vous savez, il y a comme ça des types très remuants. Je ne sais pas quelle mouche les 
pique,  qui  se  pressent  pour  être  là,  à  cette  place;  je  parle  de  personne  de  l'École  
freudienne de Paris. Je sais bien qu'à la Faculté de Médecine, on connaît l'histoire des 
doctrines médicales; ça veut dire qu'on en a vu passer des choses, de l'ordre, à nos  
yeux, avec le recul de l'histoire, de l'ordre de la mystification. Mais ça ne veut pas dire 
que la psychanalyse telle qu'elle est enseignée là où elle est enseignée officiellement - 
on  vous  parle  de  la  libido  comme  de  quelque  chose  qui  passe  dans  les  vases  
communicants, comme s'exprimait, au début du temps où j'ai commencé à essayer de 
changer un peu ça, un personnage absolument incroyable, une hydraulique libidinale - 
enseigner la psychanalyse comme on l'enseigne disons le mot, à l'Institut, ça serait for-
midable, surtout à l'époque où nous vivons où quand même les enseignés comme on 
dit, se mettent à avoir quelque exigence. Je trouve ça merveilleux. Qu'on voie ce qu'on 
peut faire d'un certain côté comme enseignement de la psychanalyse, après avoir fait 
ce petit tour d'horizon et vous avoir montré les espoirs de bon temps que la suite de 
ces choses réserve à certains; vous me direz, bien sûr que le personnage par exemple  
en question pourrait toujours se mettre à enseigner du Lacan. Évidemment, ce serait 
mieux! Mais faudrait-il encore qu'il le puisse parce qu'il y a un certain article paru 
dans Les cahiers de psychanalyse sur l'objet a à propos duquel, (je regrette de le dire, 
ça va encore choquer quelques-uns de mes plus proches et plus chers collègues), ça n'a 
été  qu'une  longue  petite  fusée  de  rires  chez  ces  damnés  Normaliens,  comme  par 
hasard.  Moi-même,  j'ai  été forcé dans une petite note  discrète,  quelque part,  juste 
avant que paraissent mes Écrits, d'indiquer que, quel que soit le besoin - 297-

297



SEMINAIRE 15

qu'on a de travailler le marketing psychanalytique, il ne suffit pas de parler de l'objet a 
pour que ce soit tout à fait ça!
En tout cas, je voudrais prendre les choses d'un peu plus haut et puisque j'ai préparé 
quelques mots  -  par ceux-là,  je  dois dire que je me suis laissé un peu aller  vu la 
chaleur, la familiarité, l'amitié que dégagent cette ambiance, à savoir ces figures dont  
il n'y a pas une que je ne reconnaisse pour l'avoir vue dans les débuts de cette année - 
puisque j'ai parlé de ces quatre termes, repérons, histoire pour ceux qui sont un peu 
dans  la  courte  vue  et  qui  ne  se  rendraient  pas  compte  de l'importance tout  à  fait  
critique d'une certaine conjoncture, rappelons en, les principales articulations. A savoir 
d'abord le savoir car, en fin de compte, c'est tout de même assez curieux du côté du 
savoir jusqu'à présent des classiques qu'on soit sage, et une partie de la position sage  
est évidemment de se tenir tranquille. Que ce soit au niveau et comme on le dit très 
justement à un niveau privilégié de la transmission du savoir qu'il se passe tellement 
de choses, ça vaut peut-être la peine qu'on bénéficie d'un peu de recul dans le regard.
Voilà il y a une fonction, naturellement, je m'excuse auprès des personnes qui sont ici 
- il y en a peu - qui viennent ici pour la première fois, et qui viennent histoire de voir  
un peu ce que je pourrais raconter si on m'interrogeait sur les événements; je ne vais  
pas pouvoir faire la théorie de l'Autre, et c'est bien ça déjà qui rend très difficile un tel 
entretien, une interview; il faudra expliquer ce que c'est, l'Autre. Nous commençons 
par là parce que c'est la clé. Donc pour les personnes qui ignorent ce que c'est que 
l'Autre, je peux dire d'un côté que je l'ai défini strictement comme un lieu, le lieu où la  
parole vient prendre place. Ça ne se livre pas tout de suite, ça: lieu où la parole vient  
prendre place. Mais enfin c'est une fonction topologique tout à fait indispensable pour 
dégager la structure logique radicale dont il s'agit dans ce que j'ai appelé tout à l'heure 
ce nœud ou cette bulle, ce creux dans le monde à propos de quoi s'évoque cette vieille  
notion du sujet; vieille notion du sujet qui n'est plus réductible à l'image du miroir ni  
de quoi que ce soi de l'ordre d'un reflet omniprésent. Mais effectivement cette bulle est 
vagabonde encore grâce à quoi ce monde n'est plus à proprement parler un monde. Cet 
Autre, il est là depuis un bout de temps, bien sûr. On ne l'avait pas vraiment dégagé 
parce que c'est une bonne place et qu'on y avait installé quelque chose qui y est encore  
pour la plupart d'entre vous, qui s'appelle Dieu. Il vecchio con la -298-

298



SEMINAIRE 15

barba! Il est toujours là. Les psychanalystes n'ont vraiment pas ajouté grande chose à 
la question de savoir, point essentiel, s'il existe ou s'il n'existe pas. Tant que ce ou sera 
maintenu, il sera toujours là.
Néanmoins,  grâce  à  la  bulle,  nous  pouvons  faire  comme  s'il  n'était  pas  là.  Nous 
pouvons traiter de sa place. A sa place, justement, il n'a jamais fait de doute que gîtait 
ce dont il s'agit quant au savoir. Tout savoir nous vient de l'Autre - je ne parle pas de  
Dieu, je parle de l'Autre. Il y a toujours un Autre où est la tradition, l'accumulation, le 
réservoir.
Sans  doute  on  soupçonnait  qu'il  peut  se  passer  des  choses;  on  appelait  ça  la 
découverte,  ou  même  encore  de  ces  variations  dans  l'éclairage,  de  ces  façons  de 
dispenser l'enseignement qui en changeaient, en quelque sorte, l'accent et le sens, ce  
qui justement a fait pendant un certain temps que l'enseignement, ça tenait encore. Est-
ce que vous avez jamais aperçu que ce qui fait qu'un enseignement a une prise, c'est  
peut-être que justement dans une certaine façon de le redistribuer, il s'inscrit dans son 
dessin, dans son tracé, dans sa structure quelque chose qui n'est pas immédiatement 
dit, mais que c'est ça qui est entendu? Pourquoi, après tout depuis un certain temps 
cette corde ne paraîtrait-elle pas un peu usée à ceux qui sont sur les bancs ? Je veux 
dire que ce qui n'est pas dit pour être entendu, il faudrait encore que ce soit quelque 
chose qui en vaille la peine et pas une simple hypocrisie par exemple, que c'est peut-
être pour quelque chose, au fait,  que ce soit  au niveau des Facultés des Lettres ou 
encore des Écoles d'Architecture que ce soit mis à flamber.
Dans  ce  rapport  du  sujet  avec  l'Autre,  la  psychanalyse  apporte  une  dimension 
radicalement  neuve.  C'est  plus  que  ce  que  j'ai  appelé  à  l'instant  comme  ça  une 
découverte;  découverte,  ça  garde  encore  quelque  chose  d'anecdotique.  C'est  un 
profond remaniement de tout le rapport.
Il y a un mot que j'ai fait rentrer ici il y a quelques années dans cette dialectique, c'est  
le mot la vérité. Et puis à vrai dire avant de l'articuler précisément comme je l'ai fait 
ici un certain jour et comme en porte la marque parfaitement logicisée l'article qui 
s'appelle, dans mes  Écrits, La vérité et la science,  j'avais donné à ce mot une autre 
fonction, dans un article qui s'appelle La chose freudienne, où on peut lire ces termes : 
Moi la vérité je parle.
Qui? ce je qui parle? Ce morceau, à la vérité une prosopopée, un de ces
jeux enthousiastes il se trouve que je me suis permis de l'articuler pour le -299-

299



SEMINAIRE 15

centenaire de Freud, et à Vienne c'était un cri plutôt de l'ordre de ce qu'un Münch a si 
bien mis dans une gravure célèbre, cette bouche qui se tord où nous voyons surgir 
l'anéantissement sublime de tout un paysage.
Il y a très longtemps, à Vienne, j'ai dit spécialement là où l'on ne l'avait point entendu 
depuis longtemps le mot de vérité. C'est un mot très dangereux; mis à part l'usage que 
l'on en fait  quand on le châtre, à savoir dans les traités de logique, on sait  depuis 
longtemps qu'on ne sait pas ce que cela veut dire.
Qu'est-ce que la vérité? C'est précisément la question qu'il ne faut pas poser. J'ai fait 
allusion à Lyon quand j'y ai parlé en octobre dernier à un certain morceau de Claudel, 
très brillant, que je vous recommande. Je n'ai pas eu le temps d'en relever pour vous 
avant  de  venir  ici  -  je  ne  savais  pas  que  j'en  parlerais  -  les  pages,  mais  vous  le  
trouverez  en  cherchant  bien  dans  la  table  des  matières  des  proses  de  Claudel,  en 
cherchant à Ponce Pilate naturellement.
Il  décrit,  ce  texte,  tout  ce  qu'il  arrive de  malheur  à  ce  bienveillant  administrateur 
colonial pour avoir prononcé mal à propos cette question « Qu'est-ce que la vérité? »
Chez des gens pour l'instant qui se situent bien sûr dans cette zone futile de ces zèbres 
auxquels  il  est  dangereux  d'énoncer  la  vérité  psychanalytique,  qui  donnent  une 
application terrible à ces mots recueillis au tournant d'une de mes pages Moi la vérité  
je parle, ils vont dire la vérité dans des endroits où on n'en a aucun besoin mais où elle 
porte.
Il est très possible qu'une certaine chose qu'on avait réussi si bien à tamponner sous le  
nom de lutte des  classes  en devienne tout  d'un coup quelque chose de tout  à fait  
dangereux. Bien sûr, on peut compter si de saines fonctions existant depuis toujours 
pour le maintien de ce dont il s'agit, à savoir de laisser les choses dans le champ du  
partage du pouvoir.
Il faut bien le dire, les gens qui s'y connaissent un peu en fait de maniement de la 
vérité ne sont pas aussi imprudents. Ils ont la vérité, mais ils enseignent: tout pouvoir 
vient de Dieu. Tout. Ça ne vous permet pas de dire que c'est seulement le pouvoir qui 
leur convient. Même le pouvoir qui est contre Dieu il vient de Dieu, pour l'Église.  
Dostoïevski avait très bien aperçu ça. Comme il croyait à la vérité, Dieu lui faisait une  
peur bleue. C'est pour ça qu'il a écrit  le Grand Inquisiteur.  C'était la conjonction en 
somme prévue à l'avance de Rome et de Moscou. Je pense que -300-

300



SEMINAIRE 15

quand même quelques-uns d'entre vous ont lu ça. Mais c'est quasiment fait, mes petits 
amis, et vous voyez bien que ce n'est pas si terrible que ça! Quand on est dans l'ordre  
du pouvoir, tout s'arrange!
C'est bien pour ça qu'il est utile que la vérité soit quelque part, dans un coffre-fort. Le 
privilège, la révélation, ça, c'est le coffre-fort.
Mais si  vous prenez au sérieux la prosopopée  Moi la vérité je parle  ça peut avoir 
d'abord hélas pour celui qui se met dans cette voie de grands inconvénients.
Voyons  quand même  ce  que  nous,  analystes,  pouvons  peut-être  avoir  apporté  là-
dessus de nouveau. Évidemment notre champ est très limité. Il est au niveau de la 
bulle.
La bulle, comment elle se définit? Elle a une portée très limitée. Si après tant d'années,  
après  en  avoir  montré  ce  qui  en  est  proprement  la  structure,  c'est  maintenant  de 
logique que je vous parle, ce n'est pas un hasard; c'est parce que tout de même il est  
clair que ce savoir qui nous intéresse, nous, analystes n'est proprement que ce qui se 
dit.  Si je dis que  l'inconscient est structuré comme un langage,  c'est parce que cet 
inconscient qui nous intéresse est ce qui peut se dire et que se disant, il engendre le  
sujet.
C'est parce que le sujet est une détermination de ce savoir qu'il est ce qui court sous ce 
savoir mais qu'il n'y court pas librement, qu'il y rencontre des butées. C'est en cela et 
en rien d'autre que nous avons affaire à un savoir. Qui dit le contraire est amené sur les  
voies  que  j'ai  appelées  tout  à  l'heure  celles  de  la  mystification.  C'est  parce  que 
l'inconscient est la conséquence de ce qui a pu se cerner qui a montré que ce rapport 
au discours a des conséquences beaucoup plus complexes que ce qu'on avait vu jusque 
là, c'est nommément que le sujet d'être second par rapport au savoir, il apparaît qu'il ne  
dit pas tout ce qu'il sait, point dont on ne se doutait pas, même si depuis longtemps on 
soupçonnait qu'il ne sait pas tout ce qu'il dit.
Tel est le point qui a permis la constitution de la bulle; il réside très précisément en 
ceci qu'à ce propos nous apercevons comment se produit la dimension de la vérité. La 
vérité, c'est ce que nous apprend la psychanalyse, elle gît au point où le sujet refuse de 
savoir. Tout ce qui est rejeté du symbolique reparaît dans le réel. Telle est la clé de ce 
qu'on appelle le symptôme. Le symptôme, c'est ce nœud réel où est la vérité du sujet.
-301-

301



SEMINAIRE 15

Au début - très tôt - de ces menus épisodes, je vous ai dit : « Ils sont la vérité ». Ils 
sont la vérité ça ne veut pas dire qu'ils la disent. La vérité, ce n'est pas quelque chose 
qui se sait comme ça, sans labeur. C'est même pour cela qu'elle prend ce corps qui  
s'appelle le symptôme, qu'elle démontre où est le gîte de ce qui s'appelle vérité.
Alors ce savoir refusé que vous venez chercher dans l'échange psychanalytique, est-ce 
que c'est le savoir du psychanalyste? Illusion. Le psychanalyste sait peut-être quelque 
chose; il sait ça en tout cas concernant la nature de la vérité. Mais pour la suite, à  
savoir du savoir refusé, là il n'en sait pas lourd. C'est pour cela que l'enseignement de 
la psychanalyse prise au niveau de ce qui serait substantiel apparaîtrait comme que ça 
est : une pantalonnade. La libido dont je vous parlais tout à l'heure par exemple, si ça  
veut  dire  ce  que  j'appelle  le  désir,  il  est  vraiment  assez  piquant  que  ça  ait  été 
découvert, suivi à la trace chez le névrosé, c'est-à-dire celui dont le désir ne se soutient 
que soutenu de fiction. Dire qu'ils sont la vérité n'est certes pas vous la livrer, ni à  
vous,  ni  à  eux.  Mais  il  a  peut-être  son  poids  que  l'on  sache  ce  mécanisme  d'un  
échange, échange étrange qui est celui qui fait que ce qui est dit par le sujet, quoi que 
ce soit, qu'il le sache ou non, ne devient savoir que d'être reconnu par l'Autre. Et c'est  
là précisément d'ailleurs ce que veut dire la notion tout à fait primitive, taillée à la  
hache, qui s'appelle la censure. C'est l'Autre, pendant longtemps, pendant les temps 
d'autorité, qui a toujours défini ce qui peut être dit et ce qui ne le peut pas. Mais il  
serait tout à fait vain de lier cela à des configurations dont l'expérience montre bien 
que puisqu'elles peuvent être caduques, elles l'étaient déjà quand elles fonctionnaient.
C'est d'une façon structurale que ce n'est qu'au niveau de l'Autre que ce qui détermine  
le sujet s'articule en savoir; que l'énonciation qui est celle dont le sujet n'est pas du tout 
forcément celui qui parle que l'énonciation - par l'autre - trouve désigné celui-là l'a dit; 
l'Autre a d'abord été celui qu'il est toujours quand l'analyste interprète, et qui dit au  
sujet  « vous je » (ce je qui  est  vous) je dis :  c'est  ça.  Et  il  arrive que ça ait  des  
conséquences. C'est cela qui s'appelle l'interprétation. Pendant un temps cet Autre qui 
était philosophe, a forgé, lui, le sujet supposé savoir. C'était déjà une tromperie comme 
il suffit d'ouvrir Platon pour s'en apercevoir. Il lui faisait dire, au pauvre sujet, tout ce 
qu'il voulait qu'il dise. A la fin, le sujet a appris; il a appris à dire tout seul « Je dis : 
noir n'est pas blanc » par -302-

302



SEMINAIRE 15

exemple. « Je dis ou c'est vrai ou c'est faux ». Mais le total de ce que je dis là, est  
certainement vrai car : ou c'est vrai ou c'est faux.
Naturellement, c'est bébé comme le mouvement du 22 mars. Ce n'est pas vrai que : ou 
c'est vrai ou c'est faux. Mais ça se soutient. Le sujet a appris à endosser d'un je dis -  
quelque chose dont il se déclarait prêt à répondre dans un débat dont les règles étaient 
fixées à l'avance, et c'est cela qui s'appelle la logique.
Chose étrange, c'est de ce qui s'est purifié de cette voie de l'isolement de l'articulation 
logique, du détachement du sujet de tout ce qui peut se passer entre lui et l'Autre (et  
Dieu sait qu'il peut s'en passer, des choses, jusques et y compris la prière) qu'est sortie  
la science, le savoir. Non pas n'importe quel savoir, un savoir pur qui n'a rien à faire 
avec le réel,  ni,  du même coup, avec la vérité,  car le savoir de la science est,  par  
rapport au réel,  ce qu'on appelle en logique le complément  d'un langage. Ça fonc-
tionne à côté du réel. Mais sur le réel, ça mord. Ça introduit la bulle, c'est-à-dire après 
tout quelque chose qui,  du point de vue de la connaissance, n'a pas beaucoup plus 
d'importance qu'un gag. Mais ça donne finalement la seule chose qui incarne après  
tout vraiment les lois de Newton, à savoir le premier spoutnik, qui est assurément le 
meilleur gag que nous ayons vu puisque ça fout le monde en l'air, le gagarine. Car  
qu'est-ce que ça a à faire avec le cosmos, en tant que nous avons avec lui un rapport, 
qu'on puisse se mettre à faire six fois le tour de la terre en vingt-quatre heures, d'une 
façon qui assurément dépassait tout à fait l'entendement de ceux qui croyaient que le 
mouvement, ça a un rapport avec l'effort?
Enfin la bulle a fait d'autres siennes depuis. Seulement il en reste un résidu, en quelque 
sorte. C'est que celui qui parle, n'est pas toujours capable de dire  je dis  comme le 
prouve - c'est en ceci que nous sommes des témoins, nous, psychanalystes - que nous, 
psychanalystes, qui sommes capables de le lui dire, ce qu'il dit, nous sommes capables 
dans un petit nombre de cas, surtout s'ils y mettent énormément de bonne volonté, s'ils 
viennent  chez  nous  énormément  parler,  il  arrive  ceci  que  nous  leur  interprétons 
quelque  chose.  Et  qu'est-ce  que  c'est  qu'interpréter  quelque  chose?  Nous  ne  leur 
interprétons jamais  le monde;  nous leur apportons comme ça un petit  morceau de 
quelque chose qui a l'air d'être quelque chose qui aurait tenu sa place sans qu'ils le 
sachent dans leur discours. D'où est-ce que nous, analystes,  nous tirons ça? Il  y a  
quelque chose sur -303-

303



SEMINAIRE 15

quoi  j'aurais  aimé  cette  année  vous  faire  méditer,  ce  sont  les  paroles  gelées  de 
Rabelais. A la vérité, comme beaucoup de choses, c'est déjà écrit il y a longtemps,  
mais  personne  ne  s'en  est  aperçu.  J'ai  mis  beaucoup  l'accent  sur  un  certain  M.  
Valdemar décrit par Poe. J'en ai fait un usage si l'on peut dire satirique. J'ai parlé à ce 
propos de quelque chose qui n'était rien d'autre que ce que je dénonçais ici une fois de 
plus, à savoir cette survivance quasi-hypnotiseuse du discours freudien et des sociétés 
mortes qu'elle a l'air de maintenir parlantes.
C'est un mythe qui va plus loin. Ce que décèle l'interprétation n'est pas toujours bien 
net quant à ce dont il s'agit si ce sont des réalités de vie ou de mort. Ce vers quoi, je 
vous  aurais  [menés  ?]  cette  année,  si  j'eusse  pu  parler  de  l'acte  psychanalytique 
jusqu'au terme, ç'aurait été pour vous dire que ce n'est pas pour rien si je vous ai parlé  
du désir du psychanalyste, car il est impossible de tirer d'ailleurs que du fantasme du 
Psychanalyste, et c'est cela qui peut assurément donner un petit peu le frisson, mais  
nous n'en sommes pas à ça près par le temps qui court - que c'est du fantasme du 
psychanalyste à savoir de ce qu'il y a de plus opaque, de plus fermé, de plus autiste 
dans sa parole que vient le choc d'où se dégèle chez l'analysant la parole, et où vient 
avec insistance se multiplier cette fonction de répétition où nous pouvons lui permettre 
de saisir ce savoir dont il est le jouet.
Ainsi  se confirme que la vérité se fait  savoir  par l'Autre. Ceci justifie que ce soit  
toujours ainsi qu'elle soit sortie. Ce que nous savons de plus, c'est que c'est dans un 
rapport à l'Autre qui n'a plus rien de mystique ni de transcendantal que ceci se produit  
et  le  nœud dont  j'ai  dessiné la courbe sur ce tableau sous la forme de cette petite 
boucle qui est là et dont pour un rien vous verrez qu'elle pourrait se refermer de façon  
à n'apparaître plus que comme un cercle, se souder dans sa duplicité de boucle, c'est ce 
que nous donne l'expérience, à savoir que le sujet supposé savoir, là où il est vraiment, 
c'est-à-dire non pas nous, l'analyste, mais en effet ce que nous supposons qu'il sait, ce 
sujet, ceci en tant qu'il est inconscient se redouble avec ce sur quoi la pratique, cette 
pratique qui est un petit peu en rase-mottes, lui met  en parallèle, à savoir ce  sujet  
supposé demande -  n'ai-je  pas  vu quelqu'un qui  paraissait  tout  fier  d'interroger un 
membre du mouvement du 22 mars, ne le nommons pas - pour lui demander
« Qu'est-ce que vous nous demandez, à nous, analystes? » J'ai écrit -304-

304



SEMINAIRE 15

quelque part que l'analyste était ce personnage privilégié assurément comique qui avec 
de l'offre, faisait de la demande. Il est bien évident que là ça n'a pas marché, mais ça 
ne prouve pas que nous n'ayons rien à voir avec ce qui se passe à ce niveau. Ça veut  
dire qu'ils ne nous demandent rien. Et après! C'est justement l'erreur de l'analyste que 
de croire que ce où nous avons à intervenir comme analystes, c'est au niveau de la 
demande,  ce qui  ne cesse pas de se théoriser  alors que ce dont  il  s'agit,  c'est  très 
précisément  de  cet  intervalle  entre  le  sujet  supposé  savoir  et  le  sujet  supposé 
demande, et en ceci que l'on connaît pourtant depuis longtemps que le sujet ne sait pas 
ce qu'il demande. C'est ce qui permet qu'ensuite il ne demande pas ce qu'il sait.
Cet intervalle, cette béance, cette bande de Moebius pour la reconnaître là où elle est, 
dans ce petit nœud griffonné comme j'ai pu au tableau, à la vérité je n'y ai pas mis  
beaucoup de soin c'est ce qu'on appelle ce résidu, cette distance, cette chose à quoi se 
réduit entièrement pour nous l'Autre, à savoir l'objet a.
Ce rôle de l'objet a qui est de manque et de distance et non du tout de médiation, c'est  
sur cela que se pose, que s'impose cette vérité qui est la découverte, la découverte 
tangible - et puissent ceux qui l'auront touchée ne pas l'oublier - qu'il n'y a pas de 
dialogue, le rapport du sujet à l'Autre est d'ordre essentiellement dissymétrique, que le 
dialogue est une duperie.
C'est au niveau du sujet en tant que le sujet s'est purifié, que s'est instituée l'origine de 
la science. Qu'au niveau de l'Autre, il n'y a jamais rien eu de plus vrai que la prophétie.  
C'est par contre au niveau de l'Autre que la science se totalise, c'est-à-dire que par 
rapport  au  sujet,  elle  s'aliène  complètement.  Il  s'agit  de  savoir  où  peut  encore  au 
niveau du sujet résider quelque chose qui soit justement de l'ordre de la prophétie.
-305-

305



SEMINAIRE 15

306

306



SEMINAIRE 15

ANNEXE II

-307-

307



SEMINAIRE 15

308

308



SEMINAIRE 15

ANNEXE III RÉSUMÉ
du séminaire rédigé par Lacan pour l'annuaire de
l'École pratique des Hautes Études
L'acte psychanalytique, ni vu ni connu hors de nous, c'est-à-dire jamais repéré, mis en 
question bien moins  encore, voilà que nous le supposons du moment  électif où le 
psychanalysant passe au psychanalyste.
C'est là le recours au plus communément admis du nécessaire à ce passage, toute autre 
condition restant contingente auprès.
Isolé ainsi de ce moment d'installation, l'acte est à portée de chaque entrée dans une 
psychanalyse.
Disons d'abord: l'acte (tout court) a lieu d'un dire, et dont il change le sujet. Ce n'est  
acte, de marcher qu'à ce que ça ne dise pas seulement « ça marche »,  ou même « 
marchons », mais que ça fasse que « j'y arrive » se vérifie en lui.
L'acte psychanalytique semble propre à se réverbérer de plus de lumière sur l'acte, de 
ce qu'il soit acte à se reproduire du faire même qu'il commande.
Par là remet-il à l'en-soi d'une consistance logique, de décider se le relais peut être pris 
d'un acte tel qu'il destitue en sa fin le sujet même qui l'instaure.
Dès  ce  pas  s'aperçoit  que  c'est  le  sujet  ici  dont  il  faut  dire  s'il  est  savoir.  Le  
psychanalysant, au terme de la tâche à lui assignée, sait-il « mieux que personne » la 
destitution subjective où elle a réduit celui-là même qui la lui a commandée? Soit : cet  
en-soi  de  l'objet  a  qui  à  ce  terme  s'évacue  du  même  mouvement  dont  choit  le 
psychanalysant pour ce qu'il ait dans cet objet, vérifié la cause du désir.
-309-

309



SEMINAIRE 15

Il y a là savoir acquis, mais à qui?
A qui paie-t-il le prix de la vérité dont à la limite le sujet traité serait l'incurable ?
Est-ce de cette limite qu'un sujet se conçoit qui s'offre à reproduire ce dont il a été 
délivré?
Et quand ceci même le soumet à se faire la production d'une tâche qu'il ne promet qu'à 
supposer le leurre même qui pour lui n'est plus tenable ?
Car c'est à partir de la structure de fiction dont s'énonce la vérité,  que de son être 
même il va faire étoffe à la production... d'un irréel.
La destitution subjective n'est pas moindre à interdire cette passe de ce qu'elle doive,  
comme la mer, être toujours recommencée.
On soupçonne pourtant que l'écart ici révèle de l'acte à la dignité de son propos, n'est à 
prendre qu'à nous instruire sur ce qui en fait le scandale : soit la faille aperçue du sujet 
supposé savoir.
Toute une endoctrination, psychanalytique de titre, peut ignorer encore qu'elle néglige 
là  le  point  dont  toute  stratégie  vacille  de  n'être  pas  encore  au  jour  de  l'acte 
psychanalytique.
Qu'il y ait de l'inconscient veut dire qu'il y a du savoir sans sujet. L'idée de l'instinct  
écrase la découverte : mais elle survit de ce que ce savoir ne s'avère jamais que d'être  
lisible.
La ligne de la résistance tient sur cet ouvrage aussi démesurément avancé que peut  
l'être une phobie. C'est dire qu'il est désespéré de faire entendre qu'on n'a rien entendu 
de l'inconscient, si l'on n'est pas allé plus loin.
C'est à savoir que ce qu'il introduit de division dans le sujet de ce qu'un savoir qui tient  
au reste, ne le détermine pas, suppose, rien qu'à ce qu'on l'énonce ainsi, un Autre, qui, 
lui, le sait d'avant qu'on ne s'en soit aperçu. On sait que même Descartes se sert de cet  
Autre pour garantir au moins la vérité de son départ scientifique.
C'est  là  par  quoi  toutes  les  -logies  philosophiques,  onto-,  théo-,  cosmo-,  comme 
psycho-,  contredisent  l'inconscient.  Mais comme l'inconscient  ne s'entend qu'à être 
écrasé d'une des notions les plus bâtardes de la psychologie traditionnelle, on ne prend 
même pas garde que l'énoncer rend impossible cette supposition de l'Autre. Mais il 
suffit qu'elle ne soit pas dénoncée, pour que l'inconscient soit comme non avenu.
-310-

310



SEMINAIRE 15

D'où l'on voit que les pires peuvent faire leur mot d'ordre du « retour à la psychologie 
générale ».
Pour dénouer ceci, il faut qu'une structure de l'Autre s'énonce qui n'en permette pas le 
survol. D'où cette formule : qu'il n'y a pas d'Autre de l'Autre, ou notre affirmation qu'il  
n'y a pas de métalangage.
Confirmons  cette  dernière  du  fait  que  ce  qu'on  appelle  métalangage  dans  les 
mathématiques n'est rien que le discours dont un langage veut s'exclure, c'est-à-dire 
s'efforce au réel. La logique mathématique n'est pas, comme on ne peut nous l'imputer  
que de mauvaise foi, une occasion de rajeunir un sujet de notre cru. C'est du dehors 
qu'elle atteste un Autre tel que sa structure, et justement d'être logique, ne va pas à se 
recouvrir elle-même: c'est l'S (λ) de notre graphe.
Qu'un tel Autre s'explore, ne le destine à rien savoir des effets qu'il comporte sur le 
vivant  qu'il  véhicule en tant  que sujet-à ses effets.  Mais si  le  transfert  apparaît  se  
motiver déjà suffisamment de la primarité signifiante du trait unaire, rien n'indique 
que l'objet a n'a pas une consistance qui se soutienne de logique pure.
Il est dès lors à avancer que le psychanalyste dans la psychanalyse n'est pas sujet, et  
qu'à situer son acte de la topologie idéale de l'objet a, il se déduit que c'est à ne pas 
penser qu'il opère.
Un « je ne pense pas » qui est le droit, suspend de fait le psychanalyste à l'anxiété de  
savoir où lui donner sa place pour penser pourtant la psychanalyse sans être voué à la 
manquer.
L'humilité  de  la  limite  où  l'acte  s'est  présenté  à  son  expérience,  lui  bouche  de  la 
réprobation dont il s'énonce qu'il est manqué, les voies plus sûres qu'elle recèle pour 
parvenir à ce savoir.
Aussi bien sommes-nous partis, pour lui rendre courage, du témoignage que la science 
peut donner de l'ignorance où elle est de son sujet par l'exemple du départ pavlovien, 
repris à le faire illustrer l'aphorisme de Lacan: qu'un signifiant est ce qui représente un 
sujet pour un autre signifiant. Où l'on voit que c'est d'en saisir la rampe quand elle était 
encore dans le noir, que l'expérimentateur s'est fait espoir à bon marché d'avoir mis le  
chapeau dans le  lapin.  Cette ingéniosité de lapsus suffit  pourtant  à rendre  compte 
d'une assez ample adéquation des énoncés pavloviens, où l'égarement de qui ne pense 
qu'aux  berges  où  faire  rentrer  la  crise  psychanalytique,  trouve  un  bon  alibi 
universitaire.
-311-

311



SEMINAIRE 15

Est donc encore bien naïf celui qui prend écho de tout cet apologue pour rectifier que 
le sujet de la science n'est jamais où on le pense, puisque c'est là précisément notre 
ironie...
Il reste à trouver appel là où l'affaire a lieu. Et ce ne peut être que dans la structure que  
le psychanalyste monte en symptôme, quand frappé soudain d'une Grâce inversée, il 
vient à élever une prière idolâtrique à « son écoute », fétiche en son sein surgi d'une 
voie hypocondriaque.
Il y a une aire de stigmates qu'impose l'habitation du champ, par faute du sens repéré  
de l'acte psychanalytique. Elle s'offre assez péniblement à la pénombre des conciles où 
la collection qui s'en identifie, prend figure d'Eglise parodique.
Il  n'est certes pas exclu que s'y articulent des aveux propres au recueil. Telle cette 
forgerie qui se prononce du : The Self, première peut-être de cette surface à sortir de la 
liste des morphèmes que rend tabous qu'ils soient de Freud.
C'est  qu'elle  a  pris  son  poids,  si  ce  n'est  même  sa  trouvaille,  du  psychanalyste  à 
rencontrer  pour  vous  imposer  le  respect  de  l'empreinte  reçue  de  la  passion  de  la 
psychanalyse.
Nous avons fait  vivre  l'écrit  où il  affile  au clair  du  self  comme  rendu tangible  et 
s'avérant d'être un effet de compression, l'aveu que sa passion n'a placé et vertu qu'à  
sortir  des  limites  fort  bien rappelées  comme  étant  celles  de la  technique.  Elles  le 
serviraient mieux pourtant à s'inscrire dans la charte de l'acte une fois remise à cette  
page qui ne saurait être tournée que d'un geste changeant le sujet, celui là même dont 
le psychanalyste se qualifie en acte.
Ce Self lancé sera pourtant, - le thème prolifère, et dans le sens de l'auspice dont il est 
né -, la perte du psychanalyste, disqualifié par lui. L'élément culte de sa profession est 
comme en autre cas, le signe d'une inégalité à l'acte.
Aussi bien l'acte lui-même ne peut-il fonctionner comme prédicat. Et pour l'imputer au 
sujet  qu'il  détermine,  convient-il  de  reposer  de  nouveaux  termes  toute  l'inventio  
medii : c'est à quoi peut s'éprouver l'objet a.
Que peut-on dire de tout psychanalyste, sinon à rendre évident qu'il n'en est aussi bien 
aucun?
Si d'autre part rien ne peut faire qu'il existe un psychanalyste, sinon la -312-

312



SEMINAIRE 15

logique dont  l'acte s'articule d'un avant  et  d'un après,  il  est  clair  que les prédicats  
prennent ici la dominance, à moins qu'ils ne soient liés par un effet de production.
Si le psychanalysant fait le psychanalyste, encore n'y a-t-il rien d'ajouté que la facture. 
Pour qu'elle soit redevable, il faut qu'on nous assure qu'il a du psychanalyste.
Et c'est à quoi répond l'objet a.
Le psychanalyste se fait de l'objet a. Se fait, à entendre : se fait produire; de l'objet a :  
avec de l'objet a.
Ces propos frôlent trop l'endroit où paraissent achopper les quantificateurs logiques, 
pour  que  nous  n'ayons  pas  fleureté  de  leur  instrument.  Nous  sentons  l'acte 
psychanalytique céder à rompre la prise dans l'universel à quoi c'est leur mérite de ne 
pas satisfaire.
(Et  voilà  qui  va  excuser  Aristote  d'osciller,  plus  généralement  qu'il  n'a  su  isoler 
l'upokeimenon à ne pouvoir faire que d'y récupérer l'ousia par intervalle.)
Car ce que cet acte aperçoit, c'est le noyau qui fait le creux dont se motive l'idée de  
tout, à la serrer dans la logique des quantificateurs.
Dès  lors  peut-être  permet-il  de  la  mieux  dénommer  d'une  désaïfication.  Où  le 
psychanalyste  trouve  compagnie  de  faire  la  même  opération.  Est-ce  au  niveau  du 
quartier libre offert à cette fin au discours ?
Tel est bien en effet l'horizon que trace la technique, mais son artifice repose sur la 
structure logique à laquelle il est fait confiance à juste titre, car elle ne perd jamais ses 
droits. L'impossibilité éprouvée du discours pulvérulent est le cheval de Troie par où 
rentre dans la cité du discours le maître qu'y est le psychotique.
Mais là encore comme ne voit-on que le prélèvement corporel est déjà fait dont est à 
faire du psychanalyste, et que c'est à quoi il faut accorder l'acte psychanalytique.
Nous ne pouvions de l'acte dessiner l'abrupt logique qu'à tempérer ce qu'il soulève de 
passion dans le champ qu'il commande, même s'il ne le fait qu'à s'y soustraire. C'est  
sans  doute  faute  d'apporter  ce  tempérament,  que  Winnicott  s'est  cru  devoir  d'y 
contribuer de son self à lui. Mais aussi d'en recevoir cet objet transitionnel des mains 
plus distantes de l'enfant, qu'il nous faut bien rendre ici, puisque c'est à partir de lui  
que nous avons d'abord formulé l'objet a.
-313-

313



SEMINAIRE 15

Ramenons donc l'acte psychanalytique à ce que laisse à celui qu'il allège ce qu'il a 
pour lui mis en route : c'est qu'il lui reste dénoncé que la jouissance, privilégiée de 
commander le rapport sexuel, s'offre d'un acte interdit, mais que c'est pour masquer  
que ce rapport ne s'établit que de n'être pas vérifiable à exiger le moyen terme qui se 
distingue d'y manquer : ce qu'on appelle avoir fait de la castration sujet.
Le bénéfice en est clair pour le névrosé puisque c'est là résoudre ce qu'il représentait  
comme passion.
Mais l'important est qu'à quiconque il s'en livre que la jouissance tenue perverse, est 
bel et bien permise par là puisque le psychanalyste s'en fait la clef, il est vrai pour la 
retirer aux fins de son opération. Par quoi il n'y a qu'à la lui reprendre pour lui rendre 
son emploi vrai, qu'il en soit ou non fait usage.
Ce  solde  cynique  doit  bien  marquer  le  secondaire  du  bénéfice  passionnel.  Que 
l'axiologie  de  la  pratique  psychanalytique  s'avère  se  réduire  au  sexuel,  ceci  ne 
contribue à la subversion de l'éthique qui tient à l'acte inaugural, qu'à ce que le sexuel 
se montre de négativités de structure.
Plaisir, barrière à la jouissance (mais non l'inverse). Réalité faite du transfert (mais  
non l'inverse). Et principe de vanité, suprême, à ce que le verbe ne vaille qu'au regard  
de la mort, (regard, à souligner, non mort, qui se dérobe).
Dans l'éthique qui s'inaugure de l'acte psychanalytique,  moins  étiquette qu'on nous 
pardonne  qu'il  n'en  fut  jamais  entrevu  à  ce  qu'on  soit  parti  de  l'acte,  la  logique 
commande, c'est sûr de ce qu'on y retrouve ses paradoxes.
A moins, sûr aussi, que des types, des normes s'y rajoutent comme purs remèdes.
L'acte psychanalytique, pour y maintenir sa chicane propre, ne saurait y tremper.
Car de ses repères s'éclaire que la sublimation n'exclut pas la vérité de jouissance, en 
quoi les héroïsmes, à mieux s'expliquer, s'ordonnent d'être plus ou moins avertis.
Aussi bien l'acte psychanalytique lui-même est-il toujours à la merci de l'acting out 
dont nous avons assez dépeint plus haut sous quelles figures il grimace. Et il importe  
de relever combien de nature à nous en prévenir est l'approche de  Freud  lui-même 
quand ce n'est pas tellement du mythe qu'il -314-

314



SEMINAIRE 15

l'a  soutenue  d'abord,  mais  du  recours  à  la  scène  Oedipe,  comme  Agamemnon 
représentent  des  mises  en  scène.  On  en  voit  aujourd'hui  la  portée  à  ce  que  s'y  
cramponne  l'arriération  qui  a  voulu  faire  signature  de  malencontre  à  s'aventurer 
d'exégèse sur l'objet a.
Car si l'acte moral s'ordonne de l'acte psychanalytique, c'est pour recevoir son En-Je 
de  ce  que  l'objet  a  coordonne  d'une  expérience  de  savoir.  C'est  de  lui  que  prend 
substance l'insatiable exigence que Freud articule, le premier, dans Le malaise de la  
civilisation. Nous relevons d'un autre accent cet insatiable de ce qu'il trouve sa balance 
dans l'acte psychanalytique. Pourquoi ne pas porter à l'actif de cet acte que nous en 
ayons introduit le statut même à temps ?
Ni reculer, cet à temps, à le proférer dès six mois, dont non seulement théorique mais  
effective au point  d'être,  en notre  École,  d'effraction,  sa  proposition a devancé un 
déchaînement  qui  d'accéder  à  notre  entour,  nous  fait  oser  le  reconnaître  pour 
témoigner d'un rendez-vous.
Suffira-t-il de remarquer qu'en l'acte psychanalytique l'objet a n'est censé venir qu'en 
forme de production pour quoi le moyen, d'être requis par toute exploitation supposée, 
se supporte ici du savoir dont l'aspect de propriété est proprement ce qui précipite une  
faille sociale précise ?
Irons-nous  à  interroger  si  c'est  bien  l'homme  qu'un  antiéros  réduirait  à  une  seule 
dimension qui dans l'insurrection de mai se distingue?
Par contre la mise à la masse de l'En-Je par une prise dans le savoir dont ce n'est pas la  
démesure qui tant écrase, que l'apurement de sa logique qui du sujet fait pur clivage,  
voilà où se conçoit un changement dans l'amarrage même de l'angoisse dont il faut 
dire que pour l'avoir doctrinée de n'être pas sans objet, nous avons là aussi de justesse  
saisi ce qui déjà passe au-delà d'une crête.
Voilà-t-il pas assez pour que l'acte exigé dans le champ du savoir, fasse rechute à la  
passion du signifiant, qu'il y ait quelqu'un ou personne pour faire office de starter.
Pas de différence une fois le procès engagé entre le sujet qui se voue à la subversion 
jusqu'à produire l'incurable où l'acte trouve sa fin propre, et ce qui du symptôme prend 
effet révolutionnaire, seulement de ne plus marcher à la baguette dite marxiste.
Ce qu'on a  cru épingler  ici  de  la  vertu d'une prise  de parole,  n'est  qu'anticipation 
suspecte du rendez-vous qu'il y a bien, mais où la parole -315-

315



SEMINAIRE 15

n'advient que de ce que l'acte était là. Entendons : était là un peu plus, ne fût-elle pas 
arrivée, était là à l'instant qu'elle arrivait enfin.
C'est bien en quoi nous nous tenons pour nous, n'avoir pas manqué à la place que nous 
confère  en  ce  déduit  le  drame  des  psychanalystes  d'aujourd'hui,  et  pour  devoir 
reconnaître que nous en savons un peu plus que ceux qui ridiculement n'ont pas raté 
cette occasion de s'y montrer en acteurs.
Nous la trouvons bien là de toujours cette avance dont c'est assez qu'elle existe pour  
qu'elle ne soit pas mince, quand nous nous souvenons de l'appréciation, faite par tel,  
que  dans  le  cas  d'où  reste  provenir  tout  ce  que  nous  savons  de  la  névrose 
obsessionnelle, Freud avait été « fait comme un rat ». C'est là en effet ce qu'il suffisait 
de  savoir  lire  de  L'homme  aux  rats,  pour  qu'on  se  soutint  au  regard  de  l'acte 
psychanalytique.
Mais qui entendra, même parmi ceux-là qui sortant de notre méditation de cet acte, ce 
qui pourtant s'indique en clair dans ces lignes même, d'où demain viendra à être relayé  
le psychanalyste, comme aussi bien ce qui dans l'histoire en tint lieu ?
Nous sommes peu fier, qu'on le sache, de ce pouvoir d'illecture que nous avons su 
maintenir  inentamé  dans  nos  textes  pour  parer  ici  par  exemple  à  ce  que 
l'historialisation d'une situation offre d'ouverture, bénie, à ceux qui n'ont de hâte qu'à 
l'histrioniser pour leurs aises.
Donner trop à comprendre est faire issue à l'évitement et c'est s'en faire le complice 
que  de  la  même  livraison  qui  remet  chacun  à  sa  déroute,  fournir  un  supplément 
d'Ailleurs pour qu'il s'empresse de s'y retrouver.
Nous  fussions  nous  si  bien  gardé  à  approcher  ce  qui  s'impose  d'avoir  situé  l'acte 
psychanalytique : d'établir ce qui, lui même, le détermine de la jouissance et les façons 
du même coup dont il lui faut s'en préserver ? On en jugera par les miettes qui en sont 
retombées sur l'année suivante.
Là encore nous ne trouvons pas d'augure nul que la coupure se soit faite pour nous en 
dispenser.
Que l'intérêt reste en deçà pour ne pas manquer à ce qui prolifère d'ignorer simplement  
une lemme comme celui-ci par nous léguée du passage à l'acte, de ce séminaire, « qu'il 
n'y a pas de transfert du transfert ». C'est bien pourtant à quoi se bute sans la moindre 
idée de ce qu'il articu- 316 -

316



SEMINAIRE 15

le, le rapport d'un prochain Congrès (cf.  The non-transferences relationship in I.J.P. 
69, part. I, vol. 50).
Si n'était  pas irrémédiable de s'être employé  dans le commerce du vrai sur le vrai 
(troisième de manque), ce congrès de Rome eût pu recueillir un peu plus de ce qui une  
fois la fonction connue du champ que détermine le langage, s'y est proféré en acte.
-317-

317



SEMINAIRE 15

318

318



SEMINAIRE 15

INDICATIONS BIBLIOGRAPHIQUES 

ABRAHAM K.,
Œuvres complètes,  4 vol.  traduction  Ilse  Barande et  coll.,  Payot,  1966 -  Actes du 
Congrès de Bonneval, (30 octobre au 2 novembre 1960), éd. Desclée de Brouwer 1966
- BOUVET M.,
Œuvres psychanalytiques, I. « De la relation d'objet », éd. Payot,1967 – 
CANTOR,
Zur Lehre von Transfiniter,1892; trad. : Théorie des ensembles transfinis, éd. J. Gabay
-  Concilium, Revue internationale de théologie,  dir.  A. Mame, N° 1, janvier 1965, 
Tours - Dalbiez,
La méthode psychanalytique et la doctrine freudienne 2e éd. Desclée de Brouwer, 2 
vol. 1950
- DAMOURETTE et PICHON,
Des mots à la pensée. Essai de grammaire de la langue française; Tome 1, chap. VII 
pp. 114 à 119, « La négation » ; éd. d'Arthrey, 1968 – 
DESARGUES Girard,
Œuvres  réunies  et  analysées  par  M.  Poudra,  éd.  Leiber,  Paris,  1864,  2  vol.  - 
FENICHEL Otto,
Problèmes de technique psychanalytique, trad. A. Berman, PUF, 1953 – 
FLOURNOY Théodore,
Esprits et médiums, mélanges de métapsychique et de psychologie, Genève, 1911
-319-

319



SEMINAIRE 15

- FOUCAULT M.,
Histoire de la folie, Plon 1961 Naissance de la clinique, PUF 1964 - FREGE G.,
Begriffschrift,  eine  der  arithmetischen  nachgebildete  Formelsprache  des  reinen  
Denkens,  Halle, 1879; reprod. photogr. Darmstadt 1964; trad.  anglaise in:  A  source  
book in mathematical logic, Harvard, 1967; trad. Imbert, éd. du Seuil

- GAUSS,
Recherches arithmétiques, éd. J. Gabay – 
GLUCKSMANN,
Le discours de la guerre, 10/18 – 
GREENACRE Ph.,
« General  problems  of  acting out  »,  in  Psychanalytic Quarterley IV,  volume XIX, 
1950

- HUME,
Inquiry concerning the human understanding, 1748 – 
JAKOBSON R.,
Shifters, verbal categories, and the russian verb, Department of slavic languages and 
literatures, Harvard University, 1957, tome I « Fundamentals of language », trad. N. 
Ruwet, 2 vol. éd. de Minuit 1963/1973

- KLEIN F.,
Considérations comparatives sur les recherches géométriques modernes, programme 
publié  à  l'occasion  de  l'entrée  à  la Faculté  de  philosophie  et au  sénat  de  l'Université 
d'Erlangen en 1873, trad. M.H. Parlé
- KLEIN M.,
La psychanalyse des enfants, PUF
Essais de psychanalyse (1921/1945), Payot, 1967 - KoYRE A.,
From the closed Work to the infinite Universe, John Hopkins Press, Baltimore, 1957, 
trad. R. Tarr, Du monde clos à l'univers infini, PUF 1962 Introduction à la lecture de  
Platon, suivi de Entretiens sur Descartes, NRF Gallimard
- LOCKE,
Essay  concerning  Human  Understanding,  Essai  philosophique  concernant 
l'entendement humain, 1690, trad. française chez Vrin, 1989 -320-

320



SEMINAIRE 15

MARX K.,Œuvres, 4 vol. trad La Pléiade – 
MASSERMANN J. H.,
« Language,  behavior and dynamic  psychiatry »,  in  Intern.  Journal  of  Psychiatry,  
1944 (vol. 1/2, pp. 1/8)
- NASSIF J.,
Résumé de séminaire in Bulletin de l'École Freudienne – 
PAVLOV I. P,
Les  réflexes  conditionnels,  Étude  objective  de  l'activité  nerveuse  supérieure  des  
animaux, trad. N. et G. Gricouroff, Paris, Alcan 1927; nouvelle trad. Masson 1962 
(Réflexes conditionnés)
- PEIRCE Ch. S.,
Collected papers,  Harvard  University  Press  vol.  II,  Book  111, 1960. Voir trad. in « 
l'Identification » pp. 415/418

- RANK O.,
Influence de la vie  prénatale  sur la vie  psychique individuelle et  collective,  étude  
psychanalytique, trad. Jankelevitch, Payot (1928/1968, nouvelle éd.)

- REICH W.,
« L'analyse caractérielle », in Int. Zeitschrift für Ärztl. psychoan., 1928, 14 N° 2; trad. 
angl. In  The psychoanalytic reader,  Hogarth  Press  Londres, 1950 ; trad.  Kamnitzer, 
Payot 1971
SPINOZA, Éthique, III – Les Stoïciens (Sextus Empiricus), Textes choisis par J. Brun, 
PUF, 1973

 – STOPPARD T,
Rosencrantz and Guildenstern are dead – 
WINNICOTT D. W.,
Transitional objects and transitional phenomena ; trad. in La psychanalyse, vol. V,  
PUF
De la psychiatrie à la psychanalyse, trad. Kalmanovitch (109/124), Payot, 1969
-321-

321



SEMINAIRE 15

322

322



SEMINAIRE 15

TABLE DES MATIÈRES
Note liminaire . ...... ......................... ........... ........ . ............ ……….7
Leçon I 15 novembre 1967..........................................…..... 9
Leçon II 22 novembre 1967 .................................................25
Leçon III 29 novembre 1967 ............................. ................... 43
Leçon IV 6 décembre 1967...............................................….. 61
Leçon V 10 janvier 1968 ................................................….. 75
Leçon VI 17 janvier 1968 ................................................….. 91
Leçon VII 24 janvier 1968.............................................…….107
Leçon VIII 31 janvier 1968...............................................….. 123
Leçon IX 7 février 1968 ..............................................……..143
Leçon X 21 février 1968......................................…….…....159
Leçon XI 28 février 1968..............................................….....179 
Leçon XII 6 mars 1968 ...........................................................207
 Leçon XIII 13 mars 1968 .................................................…... 223
Leçon XIV 20 mars 1968 ..................................................….. 239
Leçon XV 27 mars 1968 .........................................................257 
Notes 8 et 15 mai 1968 ....................................................................281
Rencontre du 15 mai 1968 ..................................................... 283 
Annexes ........ ............. ..................... ....... . . ........... .... .…….…...289
 I - Conférence du 19 juin 1968 .......................................................291
 II - La logique de Frege et la logique de Lacan ..............…........... 307
 III - Résumé du séminaire rédigé par Lacan
pour l'annuaire de l'École pratique des Hautes Études .......…..….. 309
 Indications bibliographiques ..........................................................319

 -323-

323



SEMINAIRE 15

Ont participé
à l'établissement du texte de cette édition privée des séminaires de Lacan
les membres suivants de l'Association Freudienne Internationale. ANQUETIL Nicole

HASENBALG Virginia
ARNOux Marion HILTENBRAND Jacqueline
BALBURE Brigitte HILTENBRAND Jean-Paul
BEAUMONT Jean-Paul JEANVOINE Michel
BENRAIS François LACHAuD Denise
CAPRON Claudine LASKA Francine
CESBRON-LAVAU Henri LEFORT Brigitte
CZERMAK Marcel LLEIDA-ROCH Claudine
DAVION Frédéric LETUFFE Gilbert
DELAFOND Nathalie MARCHIONI-EPPE Janine
DORGEUILLE Claude MARTIN Dominique
DORGEUILLE Marie-Germaine PARIENTE Guy
DUPUIS Perla PASMANTIER-SEBBA Jacqueline
DuPuis René RICARD Hubert
EMERICH Choula SALAMA Silvia
FERRON Catherine SORMANO Elena
FRIGNET Henry TRUMEL Christian
GHEÜX Chantal TYSZLER Jean-Jacques
GORGES Pierre VINCENT Denise
 -325-

324


