SEMINAIRE 15

Jacques Lacan
L' acte psychanalytique

Séminaire
1967-1968
Publication hors commerce. Document interne a l'Association freudienne
internationale et destiné a ses membres.

(Table des matiéres, page 323
Note liminaire, page 7
Premiére lecon, page 9)



SEMINAIRE 15
L"ACTE PSYCHANALYTIQUE

2



SEMINAIRE 15
L'ACTE PSYCHANALYTIQUE

3



SEMINAIRE 15
L'ACTE PSYCHANALYTIQUE

4



SEMINAIRE 15
L'ACTE PSYCHANALYTIQUE

5



SEMINAIRE 15
L'ACTE PSYCHANALYTIQUE

6



SEMINAIRE 15

NOTE LIMINAIRE

Ce séminaire est contemporain dans l'élaboration de Lacan de la mise en place de la
procédure de la passe. Le premier texte qui en définit les modalités est d'octobre 1967
et le vote interviendra a la fin de 1969. C'est donc d'une certaine faCon le cadre dans
lequel cette expérience va étre amenée a se dérouler qui est ici mis en place.
De facon imprévue les événements de mai 1968 sont venus interrompre ce séminaire
qui est ainsi inachevé, cas unique dans les vingt-cing ans d'enseignement de Lacan.
C'est en tant qu'enseignant de psychanalyse qu'il a estimé devoir se montrer solidaire
du mouvement né chez les étudiants.

Nous publions en annexe la conférence du 19 juin qui n'est pas une legon de ce
séminaire et dans laquelle il fait savoir que les dernieres lecons de celui-ci devaient
étre consacrées a la Verleugnung.

En deuxiéme annexe nous donnons le résumé, exigé par I'Ecole Pratique des Hautes
Etudes de tous ses enseignants et publié dans son annuaire. CD.

-7-



SEMINAIRE 15



SEMINAIRE 15

LECON I 15 NOVEMBRE 1967
J'ai choisi cette année pour sujet, l'acte psychanalytique. C'est un couple de mots
étrange, qui, a vrai dire, n'est pas usité jusqu'ici. Assurément ceux qui ont suivi depuis
un certain temps ce que j'énonce ici, peuvent n'étre pas étonnés de ce que j'introduis
sous ces deux termes.
Ce sur quoi s'est clos mon discours de I'année dernicre a l'intérieur de cette logique du
fantasme dont j'ai essayé d'apporter ici tous les linéaments, ceux qui m'ont entendu
parler d'un certain ton et dans deux registres de ce que peut, de ce que doit vouloir dire
le terme également couplé de I'acte sexuel, ceux-la peuvent se sentir en quelque sorte
déja introduits a cette dimension que représente l'acte psychanalytique. Pourtant, il me
faut bien faire comme si une partie de cette assemblée n'en savait rien et introduire
aujourd'hui de ce qu'il en est de cet emploi que je propose. La psychanalyse, il est
entendu, au moins en principe, il est supposé, au moins par le fait que vous étes la
pour m'entendre, que la psychanalyse, ca fait quelque chose. Ca fait, ¢ca ne suffit pas,
c'est essentiel, c'est au point central, c'est la vue poétique a proprement parler de la
chose, la poésie aussi, ¢a fait quelque chose. J'ai remarqué d'ailleurs en passant, pour
m'étre intéressé un peu ces derniers temps a ce champ de la poésie, qu'on s'est bien
peu occupé de ce que ga fait et a qui, et plus spécialement, pourquoi pas, aux poetes.
Peut-étre se le demander serait-il une forme d'introduction a ce qu'il en est de l'acte
dans la poésie. Mais ce n'est pas notre affaire aujourd’hui puisqu'il s'agit de la
psychanalyse qui fait quelque chose, mais certainement pas au niveau, au plan, au sens
de la poésie.
9.



SEMINAIRE 15

Si nous devons introduire, et trés nécessairement au niveau de la psychanalyse, la
fonction de l'acte, c'est pour autant que ce faire psychanalytique implique
profondément le Sujet. Qu'a vrai dire, et grace a cette dimension du sujet qui rénove
pour nous complétement ce qui peut étre énoncé du sujet comme tel et qui s'appelle
l'inconscient, ce sujet, dans la psychanalyse, y est comme je l'ai déja formulé, mis en
acte.

Je rappelle que cette formule je 1'ai déja avancée a propos du transfert, disant dans un
temps déja ancien et a un niveau de formulation encore approximative, que le transfert
n'était autre que la mise en acte de I'inconscient. Je le répéte, ce n'est 1a qu'approche et
ce que nous aurons cette année a avancer sur cette fonction de l'acte de la
psychanalyse nous permettra d'y apporter une précision digne des pas nombreux et je
l'espére, certains décisifs, que nous avons pu faire depuis.

Approchons simplement par la voie d'une certaine évidence, si nous nous en tenons a
ce sens qu'a le mot d'acte, qui peut se constituer - par rapport a quoi ? laissons-le de
cOté - peut constituer un franchissement, il est siir que nous rencontrons l'acte a
l'entrée d'une psychanalyse. C'est tout de méme quelque chose qui mérite le nom
d'acte de se décider, avec tout ce que cela comporte, de se décider a faire ce qu'on
appelle une psychanalyse. Cette décision comporte un certain engagement. De toutes
les dimensions qui, d'ordinaire, sont acceptées, a l'usage commun, a I'emploi courant
de ce mot d'acte, nous les rencontrons la. Il y a aussi un acte qui peut se qualifier,
l'acte par lequel le psychanalyste s'installe, en tant que tel, voila quelque chose qui
mérite le nom d'acte, jusques et y compris que cet acte peut s'inscrire quelque part : M.
Untel, psychanalyste.

A la vérité, il ne parait pas insensé, démesuré, hors de propos, de parler d'acte
psychanalytique de la méme fagon qu'on parle d'acte médical. Qu'est-ce que c'est que
l'acte psychanalytique a ce titre ? On pourrait dire que ¢a peut s'inscrire sous cette
rubrique au registre de la Sécurité Sociale. L'acte psychanalytique est-ce la séance par
exemple? Je peux demander en quoi il consiste. Dans quelle sorte d'intervention.
Puisque aprés tout on ne rédige pas une ordonnance. Qu'est-ce qui est a proprement
parler l'acte ? Est-ce que c'est l'interprétation ? Ou est-ce que c'est le silence ? Ou quoi
que ce soit que vous voudrez désigner dans les instruments de la fonction. Mais, a la
vérité, ce sont 1a éclairages qui ne nous font guére avancer et

pour passer a 'autre bout du point d'appui que nous pouvons choisir, -10-

10



SEMINAIRE 15

pour présenter, pour introduire 1'acte psychanalytique, nous ferons remarquer que dans
la théorie psychanalytique précisément, on en parle. Nous ne sommes pas d'ailleurs
encore en état de spécifier cet acte d'une facon telle que nous puissions en aucune
maniére faire sa limite avec ce qui s'appelle d'un terme général et, ma foi, inusité dans
cette théorie psychanalytique : l'action.

L'action, on en parle beaucoup et elle joue un role de référence. Un rdle de référence
d'ailleurs singulier puisque aussi bien, pour prendre le cas, on s'en sert avec un grand
accent, a savoir quand il s'agit de rendre compte, j'entends théoriquement et pour un
champ assez large des théoriciens qui s'expriment en termes analytiques, pour
expliquer la pensée, comme par une sorte de besoin, de sécurité, cette pensée dont
pour des raisons auxquelles nous aurons a faire, on ne veut pas faire une entité¢ qui
paraisse par trop métaphysique, on essaie de rendre compte de cette pensée sur un fon-
dement qu'a cette occasion on espére €tre plus réel, et on nous expliquera la pensée
comme représentant quelque chose qui se motive, qui se justifie de son rapport avec
l'action, par exemple sous la forme de ce que c'est une action plus réduite, une action
inhibée, une action ébauchée, un petit modele d'action, voire qu'il y a dans la pensée
quelque chose comme une sorte de gustation de ce que l'action qu'elle supposerait ou
qu'elle rend immanente pourrait &tre.

Ces discours sont pour tous connus, je n'ai pas besoin de les illustrer par des citations,
mais si quelqu'un veut aller voir de plus pres ce que je laisse entendre, j'évoquerai non
seulement un célébre article, mais tout un volume écrit la-dessus par M. Rappaport,
psychanalyste de la Société de New York [lapsus de J. Lacan ?]. Ce qui est frappant,
c'est qu'assurément pour qui s'introduit sans préjugé dans cette dimension de l'action,
la référence, en l'occasion, ne me parait pas plus claire que ce a quoi on se référe et
qu'éclairer la pensée par l'action, supposerait peut-étre que d'abord on ait une idée
moins confuse que celles qui dans ces occasions se manifestent, sur ce qui constitue
une action, pour autant qu'une action semble bien si nous y méditons un instant,
supposer en son centre la notion d'acte.

Je sais bien qu'il y a une fagon qui est aussi bien celle a quoi se cramponnent, je veux
dire s'appuient énergiquement ceux qui essaient de formuler les choses dans le registre
que je viens de dire, c'est d'identifier I'action a la motricité. Il nous faut bien ici faire
au début de ce que nous -11-

11



SEMINAIRE 15

introduisons une opération, appelez-la comme vous voudrez, de simple élucidation ou
de balayage, mais elle est trés essentielle. En effet, il est bien connu et aprés tout mon
Dieu, pourquoi pas, acceptable, qu'on veuille ici appliquer d'une fagon qui est admise,
d'étre de routine, de faire ou méme seulement de faire semblant d'obéir a la régle de ne
pas expliquer ce qu'on continue d'appeler, d'ailleurs pas toujours avec tellement de
fondement le supérieur et I'inférieur, de ne pas, dis-je, expliquer l'inférieur par le supé-
rieur mais comme on dit, on ne sait plus trop maintenant pourquoi, que la pensée est
supérieure, de partir de cet inférieur qui serait la forme la plus élémentaire de réponse
de I'organisme c'est a savoir ce fameux cercle dont je vous ai donné sous le nom d'arc
réflexe le modéle, a savoir le circuit qu'on appelle selon les cas stimulus-réponse,
quand on est prudent et qu'on identifie au couple excitation sensorielle quelle qu'elle
soit, et déclenchements moteurs qui jouent ici le réle de réponse. Outre que dans ce
fameux arc il n'est que trop certain que la réponse n'est pas du tout forcément et
obligatoirement motrice mais que des lors par exemple, si elle est excrétoire, voire
méme sécrétoire, que la réponse soit ¢a que ¢a mouille, eh bien la référence a ce
modele pour y situer, pour y prendre comme départ le fondement de la fonction que
nous pouvons appeler action, apparait assurément beaucoup plus précaire. Au reste on
peut remarquer que la réponse motrice, si nous ne I'épinglons que de la liaison définie
par l'arc réflexe, n'a vraiment que trés peu de titre a nous donner le modele de ce qu'on
peut appeler action puisque ce qui est moteur, a partir du moment ou vous 1'insérez
dans l'arc réflexe, apparait tout aussi bien comme un effet passif, comme une pure et
simple réponse au stimulus, réponse qui ne comporte rien d'autre qu'un effet de
passivité.

La dimension qui s'exprime dans une certaine fagon de concevoir la réponse comme
une décharge de tension, terme qui est également courant aussi dans I'énergétique
psychanalytique, nous présenterait donc l'action ici, comme rien d'autre que comme
une suite voire une fuite consécutive a une plus ou moins intolérable sensation, disons
au sens plus large de stimulus pour autant que nous y fassions intervenir d'autres
¢léments que ceux que la théorie psychanalytique introduit sous le nom de stimulation
intermittente.

Nous voila donc assurément dans une posture a ne pas pouvoir situer

l'acte de cette référence, ni a la motricité ni a la décharge dont il faut au -12-

12



SEMINAIRE 15

contraire a partir de maintenant se demander pourquoi la théorie a, et manifeste encore
un tellement grand penchant pour s'en servir comme d'appui pour y retrouver 1'ordre
originel ou s'instaurerait, d'ou partirait, ou s'installerait comme une doublure, celui de
la pensée.

Il est clair que je ne fais ce rappel que parce que nous allons avoir a nous en servir.
Rien de ce qui se produit dans I'ordre de 1'¢laboration, si paradoxal que ¢a se présente
a étre vu d'un certain point, n'est pas pourtant sans nous laisser 1'idée que quelque
motivation est la pour soutenir ce paradoxe, et que de cette motivation méme, c'est 1a
la méthode a quoi la psychanalyse ne manque jamais, de cette motivation méme nous
pouvons tirer quelque fruit.

Que la théorie s'appuie occasionnellement donc, sur quelque chose qu'elle
précisément, la théorie analytique, est mieux faite pour connaitre n'étre qu'un court-
circuit au regard de ce qu'il lui faut bien établir comme statut de 1'appareil psychique,
que non seulement les textes de Freud mais toute pensée analytique ne puissent se
soutenir qu'a mettre a I'écart, dans l'intervalle, entre I'¢élément afférent de l'arc réflexe
et son ¢lément efférent, ce fameux systéme psy des premiers écrits freudiens, mais que
néanmoins elle éprouve le besoin de maintenir 1'accent sur ces deux éléments, c'est
assurément la le témoignage de quelque chose qui nous incite a marquer sa place, (je
dis a la théorie analytique), par rapport a ce que nous pouvons appeler, a un plus vaste
titre, la théorie physiologisante concernant 'appareil psychique. Il est clair qu'ici nous
voyons se manifester un certain nombre d'édifices mentaux fondés en principe sur un
recours a l'expérience et qui tentent d'user, de se servir de ce modele premier donné
comme le plus élémentaire, quoique nous le considérions au niveau de la totalité d'un
micro-organisme, [le] processus stimulus-réponse au niveau de I'amibe par exemple,
et d'en faire en quelque sorte une homologie, la spécification pour un appareil qui en
concentrerait, tout au moins sur certain point, puissamment organisateur, de la réalité
sur l'organisme, a savoir au niveau de cet arc réflexe dans 'appareil nerveux une fois
différencié.

Voila ce dont nous avons a rendre compte dans cette perspective, que cette différence
persiste @ un niveau, dans une technique, la psychanalyse, qui semble étre a
proprement parler, la moins appropriée a y recourir, étant donné ce qu'elle implique
d'une tout autre dimension, de s'opposer -13-

13



SEMINAIRE 15

en effet radicalement a cette référence qui résulte d'une conception manifestement
boiteuse de ce qu'il peut en étre de l'acte, non satisfaisante d'une fagon interne, tout
opposée en effet & ce que nous avons a faire, a cette position de la fonction de l'acte
que j'ai évoquée d'abord sous ses aspects de pure évidence, et dont on sait bien que
c'est celle-1a qui nous intéresse dans la psychanalyse.

J'ai parlé tout a 'heure d'engagement, que ce soit celui de I'analysé ou de l'analyste,
mais apres tout, pourquoi ne pas poser la question de l'acte de naissance de la
psychanalyse, car dans la dimension de l'acte, tout de suite vient au jour ce quelque
chose qu'implique un terme comme celui dont je viens de parler, a savoir l'inscription
quelque part, le corrélat de signifiant qui, a la vérité, ne manque jamais dans ce qui
constitue un acte. Si je peux ici marcher de long en large en vous parlant, ¢a ne
constitue pas un acte, mais si un jour c'est de franchir un certain seuil ou je me mets
hors la loi, ce jour-1a ma motricité aura valeur d'acte.

J'ai avancé ici, dans cette salle méme, que c'est simplement recourir a un ordre
d'évidence admise, des dimensions a proprement parler langagicres concernant ce qu'il
en est de l'acte et qui permet de rassembler de fagon satisfaisante tout ce que ce terme
peut présenter d'ambiguité et qui va de I'un a l'autre bout de la gamme que j'ai évoquée
d'abord, y incluant non seulement, au-dela de ce que j'ai appelé a l'occasion l'acte
notari€, j'ai fait mention de ce terme : I'acte de naissance de la psychanalyse. Pourquoi
pas ? C'est ainsi qu'il a surgi a tel tournant de mon discours, mais aussi bien a nous y
arréter un peu, nous allons voir s'ouvrir facilement la dimension de I'acte concernant le
statut méme de la psychanalyse. Car aprés tout, si j'ai parlé d'inscription, qu'est-ce a
dire ? Ne restons pas trop prés de cette métaphore, néanmoins celui dont I'existence est
consignée dans un acte quand il vient au monde, il est 1a avant l'acte. La psychanalyse
n'est point un nourrisson. Quand on parle d'acte de naissance de la psychanalyse ce qui
a bien un sens car elle est apparue un jour justement, c'est la question qui s'évoque :
est-ce que ce champ qu'elle organise, sur lequel elle régne en le gouvernant plus ou
moins, est-ce que ce champ existait avant? C'est une question qui vaut bien d'étre
évoquée quand il s'agit d'un tel acte. C'est une question essentielle & poser a ce
tournant, bien sir, il y a toutes les chances que, ce champ existant avant, nous n'allons
certes point contester que l'inconscient ne fit sentir ses effets avant l'acte de nais-14-

14



SEMINAIRE 15

sance de la psychanalyse. Mais tout de méme si nous faisons trés attention, nous
pouvons voir que la question : qui le savait? n'est peut-&tre pas 1a sans portée.

En effet, cette question n'a-t-elle pas d'autre portée que I'époché, la suspension
idéaliste, celle qui se fonde sur l'idée, prise comme radicale, de la représentation,
comme fondant toute connaissance et qui deés lors demande hors de cette
représentation ou est la réalité.

11 est absolument certain que la question que je Iéve sous la forme du qui le savait? ce
champ de la psychanalyse n'a absolument rien a faire avec I'antinomie fallacieuse ou
se fonde l'idéalisme, il est clair qu'il n'est pas question de contester que la réalité est
antérieure a la connaissance. La réalité, oui! mais le savoir? Le savoir, ce n'est pas la
connaissance et pour toucher les esprits les moins préparés a soupgonner cette
différence, je n'ai qu'a faire allusion au savoir-vivre, ou au savoir-faire. La, la question
de ce qu'il en est avant, prend tout son sens. Le savoir-vivre ou le savoir-faire, ¢a peut
naitre a un moment donné et puis si tant est que I'accent que je mets depuis toujours
sur le langage ait fini par prendre pour un certain nombre d'entre vous sa portée, il est
clair qu'ici la question prend tout son poids, celle de savoir précisément ce qu'il en
était de quelque chose que nous pouvons appeler manipulation de la lettre, selon une
formalisation dite logicienne, par exemple, avant qu'on s'y soit mis. Le champ de
l'algebre, avant l'invention de l'algébre c'est une question qui prend toute sa portée,
avant qu'on sache manipuler quelque chose qu'il faut bien appeler par son nom, des
chiffres, et non pas simplement des nombres, je dis des chiffres; sans pouvoir ici
m'étendre, je fais appel aux quelques-uns que je suppose exister parmi vous, qui ont
suffisamment lu dans un coin de revue ou des bouquins de vulgarisation, comment
procéde M. Cantor pour vous démontrer que la dimension du transfini dans les
nombres n'est absolument pas réductible a celle de l'infinité de la suite des nombres
entiers, a savoir qu'on peut toujours fabriquer un nouveau nombre qui n'aura pas été
inclus de principe dans cette suite des nombres entiers, si étonnant que ceci vous
paraisse, et ceci, rien que d'une certaine fagon d'opérer avec la suite des chiffres selon
une méthode qu'on appelle diagonale. Bref, 'ouverture de cet ordre assurément
contrdlable et qui a droit, tout simplement au méme titre que tout autre terme, a la
qualification de véridique, est-ce que cet ordre était 13, attendant I'opération de M.
Cantor de toute éternité ? Voila -15-

15



SEMINAIRE 15

bien une question qui a sa valeur et qui n'a rien a faire avec celle de I'antériorité de la
réalité par rapport a sa représentation. Question qui a tout son poids. C'est une
combinatoire et ce qui s'en déploie d'une dimension de vérité, voila qui laisse surgir de
la facon la plus authentique ce qu'il en est de cette vérité qu'elle détermine, avant que
le savoir n'en naisse.

C'est bien pourquoi un élément de cette combinatoire peut venir a jouer le role de
représentant de la représentation et ce qui justifie l'insistance que je mets a ce que ce
soit ainsi traduit le terme allemand dans Freud de Vorstellungsreprdsentanz, que ce
n'est pas en raison d'une simple susceptibilité personnelle que chaque fois que je vois
ressurgir dans telle ou telle note marginale, la traduction de représentant-représentatif,
je n'y dénonce, je n'y désigne, d'une fagon tout a fait valable, une intention, cette
intention précisément confusionnelle, dont il s'agit de savoir pourquoi tels ou tels s'en
font les tenants sur certaine place du champ analytique. Dans cet ordre les querelles de
forme ne sont pas vaines puisque justement, elles instaurent, avec elles, tout un
présupposé subjectif qui est a proprement parler en question. Nous aurons par la suite
a apporter tels ou tels épinglages qui, sur ce point, nous permettront de nous orienter;
ce n'est pas mon objet aujourd'hui ou, je vous l'ai dit, il ne s'agit que d'introduire la
fonction que j'ai a développer devant vous. Mais déja, j'indique qu'a simplement
marquer de trois points de référence celui qui a la fonction d'un terme comme celui
d'ensemble, dans la théorie mathématique, d'en montrer la distance, la distinction de
celui en usage depuis bien plus longtemps de classe, et y accrocher dans un rapport
d'articulation qui montre que ce que je vais dire s'y insére d'une certaine différence
articulée, et qui l'implique dans le méme ordre, cet ordre des positions subjectives de
I'étre qui était le vrai sujet, le titre secret de la seconde année d'enseignement que j'ai
fait ici, sous le nom de Problemes cruciaux, de référer a la distinction de I'ensemble et
de la classe, la fonction de l'objet en tant que a prend toute sa valeur d'opposition
subjective. C'est ce que nous aurons a faire en son temps, je ne fais ici que le marquer
a la maniére d'une borne dont vous retrouverez l'indication et du méme coup I'essence,
au moment ou nous aurons a en repartir. Pour aujourd'hui donc, ayant marqué ce dont
il s'agit, je veux repartir de la référence physiologisante pour vous montrer ce quelque
chose qui, peut-étre, va éclairer au maximum d'efficace ce que j'entends sous le terme
d'acte psychanalytique. Et -16-

16



SEMINAIRE 15

puisque nous avons fait si aisément la critique de l'assimilation du terme d'action avec
celui de la motricité, il nous sera peut-étre plus aisé, plus facile, de nous apercevoir de
ce qu'il en est de ce modele fallacieux, car de le supporter de quelque chose qui est de
pratique quotidienne, comme par exemple le déclenchement d'un réflexe tendineux, je
crois qu'a partir de maintenant, il vous sera peut-étre plus ais¢ de voir qu'il constitue
un fonctionnement dont on ne sait pas pourquoi on l'appelle automatique, puisque
I'automation a bel et bien dans son essence une référence au hasard, alors que ce qui
est impliqué dans la dimension du réflexe, c'est précisément le contraire. Mais
laissons.

N'est-il pas évident que nous ne saurions concevoir d'une fagon rationnelle ce qu'il en
est de l'arc réflexe, que comme quelque chose ou I'élément moteur n'est autre que ce
qui est a situer dans le petit instrument, le marteau avec lequel on le déclenche, et que
ce qui est recueilli n'est rien d'autre qu'un signe, un signe, en l'occasion, de ce que
nous pouvons appeler l'intégrité d'un certain niveau de l'appareil médullaire, et a ce
titre un signe dont il faut bien dire que ce qu'il a de plus indicatif c'est précisément
quand il est absent, a savoir quand il dénonce la non intégrité de cet appareil. Car sur
le sujet de ce qu'il en est de cette intégrité, il ne nous livre pas grand chose ; par
contre, sa valeur de signe, de défaut, de 1ésion, ce qui a valeur positive, oui, 1a, il prend
toute sa valeur.

Faire de ce quelque chose qui n'a d'entité et de signification que d'étre quelque chose
d'isolé dans le fonctionnement de I'organisme, d'isolé en fonction d'une certaine
interrogation que nous pouvons appeler interrogation clinique, qui sait? Nous pouvons
pousser plus loin : voire méme désir du clinicien, voila quelque chose qui ne donne a,
cet ensemble que nous appelons arc réflexe, aucun titre spécial a servir de modele
conceptuel a quoi que ce soit qui soit considéré comme fondamental, ¢lémentaire,
réduction originale d'une réponse de I'organisme vivant.

Mais allons plus loin, allons a quelque chose qui est infiniment plus subtil que ce
modele élémentaire, a savoir la conception du réflexe au niveau de ce que vous me
permettrez bien d'appeler puisque c'est a cela que je vais m'intéresser: l'idéologie
pavlovienne.

Ceci est dire que j'entends ici l'interroger, non point certes du point de vue d'aucune
critique absolue, mais pour, vous allez voir, ce qu'elle nous apporte de suggestion
quant a ce qui est de la position analytique. Je ne -17-

17



SEMINAIRE 15

songe certes pas a déprécier 'ensemble des travaux qui se sont inscrits dans cette
idéologie. Je ne dis rien non plus qui ne s'avance par trop, en disant qu'il procéde d'un
projet d'élaboration matérialiste, et il 1'avoue, de quelque chose qui est une fonction
dont il s'agit précisément de réduire la référence qui pourrait étre faite - comme si il
s'agissait la encore d'un terrain ou il faille combattre - a quelque entité¢ de 'ordre de
l'esprit.

La visée de I'idéologie pavlovienne, en ce sens, elle, est beaucoup mieux accommodée
que ce premier ordre de référence que j'ai indiqué avec l'arc réflexe, et que nous
pourrions appeler la référence organo-dynamique. Cette visée est beaucoup mieux
accommodée en effet, parce qu'elle s'ordonne de la prise du signe sur une fonction,
elle, ordonnée autour d'un besoin. Je n'ai pas besoin, je pense, vous avez tous fait assez
d'études secondaires pour savoir que le modele courant par lequel il est introduit dans
les manuels, et dont aussi bien nous nous servons maintenant pour appuyer ce que
nous voulons dire, de 1'association de fait d'un bruit de trompette par exemple, a la
présentation d'un morceau de viande devant un animal, carnivore, bien entendu, est
cens¢ obtenir, aprés un certain nombre de répétitions, le déclenchement d'une
sécrétion gastrique, pourvu que l'animal en question ait en effet un estomac, et ceci,
méme, aprés dénouement, libération de I'association, laquelle se fait bien entendu dans
le sens du maintien du seul bruit de trompette, I'effet étant manifesté aisément par
l'installation a demeure d'une fistule stomacale. Je veux dire qu'on y recueille le suc
qui est émis au bout d'un certain nombre de répétitions a la seule émission du bruit de
trompette.

Cette entreprise pavlovienne, j'oserai la qualifier au regard de sa visée,
d'extraordinairement correcte. Car en effet ce qu'il s'agit de fonder, quand il s'agit de
rendre compte de la possibilité des formes élevées de tel fonctionnement de 1'esprit,
c'est évidemment de cette prise sur l'organisation vivante de quelque chose qui, ici, ne
prend valeur illustrative que de n'étre pas stimulation adéquate au besoin qu'on
intéresse dans l'affaire; et méme a proprement parler de ne se connoter dans le champ
de perception, que d'étre vraiment détachée de tout objet de fruition éventuelle,
fruition ca veut dire, jouissance. Je n'ai pas voulu dire jouissance, car comme j'ai déja
mis un certain accent sur le mot jouissance, je ne veux pas l'introduire ici avec tout son
contexte; fruit est le contraire d'utile. Ce n'est pas méme d'un objet usager qu'il s'agit,
c'est d'objet de 'appétit fond¢ sur les besoins élémentaires du -18-

18



SEMINAIRE 15

vivant; c'est en tant que le bruit de trompette n'a rien a faire avec quoi que ce soit qui
puisse intéresser un chien, par exemple, tout au moins dans le champ ou son appétit
est éveillé par la vue du morceau de viande, que c'est légitimement que Pavlov
l'introduit dans le champ de I'expérience.

Seulement si je dis que cette fagon d'opérer est extraordinairement correcte, c'est tres
précisément dans la mesure ou Pavlov s'y révele, si je puis dire structuraliste au
départ. Au départ de son expérience, il est structuraliste avant la lettre, du
structuralisme de la plus stricte observance a savoir, de I'observance lacanienne, en
tant que précisément ce qu'il y démontre, ce qu'il y tient en quelque sorte pour
impliqué, c'est tres précisément ceci qui fait que le signifiant, a savoir que le signifiant
est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant.

Voici en effet, comment illustrer ce que je viens d'avancer, le bruit de trompette ne
représente ici rien d'autre que le sujet de la science a savoir Pavlov lui-méme. Il le
représente pour qui? Pour quoi? Manifestement pour rien d'autre que pour ceci, qui
n'est point un signe, mais un signifiant, a savoir, ce signe de la sécrétion gastrique, qui
ne prend sa valeur trés précisément que de ce fait qu'il n'est pas produit par I'objet dont
on attend qu'il le produise, qu'il est un effet de tromperie, que le besoin en question est
adultéré et que la dimension dans laquelle s'installe ce qui se produit au niveau de la
fistule stomacale, est que ce dont il s'agit, a savoir l'organisme, est a cette occasion
trompé.

Il y a donc bien en effet, démonstration de quelque chose qui, si vous y regardez de
plus pres, n'est pas, bien entendu, qu'avec un chien; vous pouvez le faire avec une tout
autre espéce d'animal. Toute I'expérimentation pavlovienne n'aurait vraiment aucun
intérét, s'il ne s'agissait pas d'édifier la possibilité essentielle de la prise de quelque
chose, qui est bel et bien, et pas autrement a définir que comme 1'effet de signifiant,
sur un champ qui est le champ vivant, ce qui n'a d'autre retentissement, j'entends
retentissement théorique, que de permettre de concevoir comment, 1a ou est le
langage, il n'y a aucun besoin de chercher une référence dans une entité spirituelle.
Mais qui y songe maintenant? Et qui est-ce que ¢a peut intéresser? Il faut tout de
méme relever que ce qui est démontré par I'expérience pavlovienne, a savoir qu'il n'y a
pas d'opération intéressant comme telle les signifiants qui n'implique la présence du
sujet, n'est pas tout a fait ce qu'au premier chef un vain peuple pourrait penser.

-19-

19



SEMINAIRE 15

Cette preuve ¢a n'est nullement le chien qui la donne et méme pas pour M. Pavlov, car
M. Pavlov construit cette expérience précis€ément pour montrer qu'on se passe
parfaitement d'hypothése sur ce que pense le chien. Le sujet dont I'existence est
démontrée, ou plutdt la démonstration de son existence, ce n'est nullement le chien qui
la donne, mais, comme personne n'en doute, M. Pavlov lui-méme, car c'est lui qui
souffle dans la trompette, lui ou un de ses aides, peu importe. J'ai fait incidemment
une remarque, disant que, bien entendu, ce qui est impliqué dans cette expérience, ce
qui est impliqué, c'est la possibilité de quelque chose qui démontre la fonction du
signifiant et son rapport au sujet, et j'ai ajouté que bien entendu personne n'avait
l'intention d'obtenir par la, quoi que ce soit de I'ordre d'un changement dans la nature
de la béte. Ce que je veux dire par 1a, c'est quelque chose qui a bien son intérét, c'est
qu'on n'obtient méme pas une modification de I'ordre de celles qu'il nous faut bien
supposer avoir eu lieu, au temps ou on a fait passer cet animal qui s'appelle le chien a
I'état domestique.

Il faut bien admettre que le chien n'est pas domestique depuis le paradis terrestre.
Dong, il y a eu un moment ou on a su faire de cette béte non pas, certes, un animal
doué de langage mais un animal dont, peut-étre, il me semble qu'il serait peut-étre
intéressant de sonder si cette question, celle qui se formule ainsi, a savoir si le chien
peut étre dit en quelque fagon savoir que nous parlons, comme il y a toute apparence,
quel sens la donner au mot savoir? Ca paraitrait étre une question tout aussi
intéressante a tout le moins que celle soulevée par le montage du réflexe conditionnel,
ou conditionné.

Ce qui me frappe plutdt, c'est la fagon dont, au cours de ces expériences, nous ne
recevons jamais des expérimentateurs le moindre témoignage de ce qu'il en est et qui,
pourtant, doit exister, des relations personnelles, si je puis dire, entre la béte et
I'expérimentateur. Je ne veux pas jouer sur une corde de la Société Protectrice des
Animaux, mais avouez que ce serait quand méme bien intéressant, et que peut-&tre 1a,
on en apprendrait un petit peu plus sur ce qui peut se dénommer névrose au niveau des
animaux, que ce qu'on enregistre dans la pratique; car on y vise, dans la pratique de
ces stimulations expérimentales, quand on les pousse jusqu'au point de produire ces
sortes de désordres divers qui vont de l'inhibition a l'aboiement désordonné, et qu'on
qualifie de névrose -20-

20



SEMINAIRE 15

sous le seul prétexte de ceci, qui est premi¢rement provoqué, deuxiemement devenu
compleétement inadéquat au regard des conditions extérieures comme si depuis
longtemps, 1'animal n'était pas en dehors de toutes ces conditions, et qui en aucun cas,
bien slir, n'a droit & aucun titre a étre assimilé a ce que justement l'analyse peut
permettre de qualifier comme constituant la névrose chez un étre qui parle.

En somme, nous le voyons, non seulement ici M. Pavlov se démontre dans
l'instauration fondamentale de son expérience, comme je l'ai dit, étre structuraliste et
de la meilleure observance, mais on peut dire que, méme ce qu'il recoit comme
réponse, a vraiment tous les caractéres de ce que nous avons défini comme
fondamental dans le rapport de 1'étre parlant au langage, a savoir qu'il regoit son
propre message sous une forme inversée. Ma formule émise depuis longtemps
s'applique ici tout a fait a 'occasion, car qu'est-ce qui se passe? Ce qu'il a accroché,
mis en second

le bruit de trompette si on peut dire, d'abord, pour illustrer par rapport a la séquence
physiologique montée par lui au niveau de 1'organe, une fistule stomacale, qu'est-ce
qu'il obtient maintenant? Ce qu'il obtient est une séquence inverse ou c'est, accrochée
a ce bruit de trompette, que se présente la réaction de I'animal. Il n'y a 1a pour nous
dans tout ceci qu'un mystére assez mince, qui d'ailleurs n'Gte rien a la portée des
bénéfices qui ont pu, au niveau de tel ou tel point du fonctionnement cérébral, se pro-
duire dans cette sorte d'expérimentation, mais ce qui nous intéresse c'est sa visée. Que
sa visée ne soit obtenue qu'au prix d'une certaine méconnaissance de ce qui constitue
au départ la structure de 1'expérience, voila qui est fait pour nous alerter quant a ce que
cette expérience signifie en tant qu'acte, car ce sujet, ici Pavlov qui a cette occasion ne
fait que trés exactement et sans s'en apercevoir, recueillir sous la forme la plus correc-
te le bénéfice d'une construction qui est trés exactement assimilable a celle qui
s'impose a nous, dés lors qu'il s'agit du rapport de 1'étre parlant au langage, voila qui,
en tous les cas, mérite d'étre mis en évidence, ne serait-ce que pour étre défalqué de la
pointe démonstrative, si I'on peut dire, de toute I'opération.

A propos de tout un champ des activités dites scientifiques dans une certaine période
historique, cette visée de réduction dite « matérialiste » mérite bien d'étre prise comme
telle, pour ce qu'elle est, a savoir symptomatique. Fallait-il que ¢a criit en Dieu,
m'écrierai-je! Mais, a la vérité c'est si -21-

21



SEMINAIRE 15

vrai que toute cette construction dite matérialiste ou organiciste disons-le encore, en
médecine, est fort bien recue des autorités spirituelles.

Au bout du compte, tout ceci nous méne a I’ceccuménisme. Il y a une certaine fagcon
d'opérer la réduction du champ divin qui, en son dernier terme, en son dernier ressort,
est tout a fait favorable a ce que la poissonnaille soit ramassée enfin dans le méme
grand filet. Ceci qui est méme manifestement plus sensible, s'étale - si je puis dire -
devant nous, ceci, fait sensible qui s'é¢tale manifestement devant vos yeux, devrait
quand méme nous inspirer un certain recul quant a ce qu'il en est - si je puis dire - des
rapports a la vérité dans un certain contexte.

Si des élucubrations de logiciens dans un temps périmé, considéré comme relégué
dans l'ordre des valeurs de la pensée, qui s'appelle le Moyen-Age, si de simples
¢lucubrations de logiciens pouvaient entrainer des condamnations majeures, et si sur
tel ou tel point qui sont de doctrine sur le champ sur lequel nous opérons, et qui
s'appelait les hérésies, les gens en venaient trés rapidement a s'étrangler a s'entre-
massacrer, pourquoi penser que ce soient 1a effets, comme on dit, effets du fanatisme?
Pourquoi l'invocation d'un tel registre, alors que peut-¢tre il suffirait d'en conclure que
tels ou tels énoncés sur les relations du savoir pouvaient communiquer, étre infiniment
en ce temps, plus sensibles, dans le sujet, a des effets de vérité.

Nous ne gardons plus de tous ces débats qu'on appelle a tort ou a raison théologiques,
nous aurons a revenir la-dessus, sur ce qu'il en est de la théologie, que des textes que
nous savons plus ou moins bien lire et qui ne méritent, dans beaucoup de cas,
nullement le titre de poussiéreux; ce que nous ne soupgonnons peut-&tre pas, c'est que
¢a avait peut-&tre des conséquences immédiates, directes sur le marché, a la porte de
I'école, ou au besoin dans la vie du ménage, dans les rapports sexuels. Pourquoi la
chose ne serait-elle pas concevable? Il suffirait d'introduire une autre dimension que
celle du fanatisme, celle du sérieux par exemple.

Comment est-ce qu'il se fait que, pour ce qui s'énonce dans le cadre de nos fonctions
enseignantes et de ce qu'on appelle I'Université, comment se fait-il que dans
l'ensemble, les choses soient telles qu'il ne soit pas absolument scandaleux de formuler
que tout ce qui nous est distribué par /'Universitas litterarum, la Faculté des Lettres,
qui a encore la haute main sur ce qu'on appelle noblement Sciences Humaines, c'est un
savoir dosé -22-

22



SEMINAIRE 15

de facon telle qu'il n'ait en fait, en aucun cas, aucune espéce de conséquence. Il est vrai
qu'il y a l'autre coté, /'universitas ne garde plus trés bien son assiette car il y a quelque
chose d'autre qui s'y introduit et qu'on appelle la Faculté des Sciences.

Je vous ferai remarquer que du c6té de la Faculté des Sciences, en raison du mode
d'inscription du développement de la science comme telle, les choses ne sont peut-étre
pas si distantes, car 14, il s'est avéré que la condition du progrés de la science, c'est
qu'on ne veuille rien savoir des conséquences que ce savoir de la science comporte au
niveau de la vérité. Ces conséquences, on les laisse se développer toutes seules.
Pendant un temps considérable du champ historique, des gens qui méritaient d'ores et
déja bel et bien le titre de savant y regardaient a deux fois a mettre en circulation
certains appareils, certains modes du savoir qu'ils avaient parfaitement entrevus. Il y a
un certain M. Gauss, par exemple, assez connu, qui la-dessus avait des vues assez
anticipatoires. Il a laissé¢ d'autres mathématiciens les mettre en circulation une
trentaine d'années apres, alors que c'était déja dans ses petits papiers. Il lui était apparu
que, peut-étre, les conséquences au niveau de la vérité méritaient d'étre prises en
considération.

Tout ceci pour vous dire que la complaisance, enfin la considération dont jouit la
théorie pavlovienne, au niveau de la Faculté des Sciences ou elle a le plus grand
prestige, tient peut-étre a ceci, dont je donne 'accent, et qui est a proprement parler sa
dimension futile. Futile, vous ne savez peut-étre pas ce que ¢a veut dire, d'ailleurs, moi
non plus, je ne le savais pas jusqu'a un certain moment, jusqu'au moment ou je me suis
trouvé, trouvé tomber par hasard sur I'emploi du mot futilis dans un coin d'Ovide, ou
¢a veut dire a proprement parler : un vase qui fuit.

La fuite, j'espére I'avoir suffisamment cerné, se trouve a la base de 1'édifice pavlovien,
a savoir que ce qu'il s'agit de démontrer n'a pas a étre démontré, puisque c'est dit déja
dans le départ, que simplement M. Pavlov s'y démontre structuraliste, a ceci pres qu'il
ne le sait pas lui-méme, mais que ¢a 6te évidemment toute portée a ce qui pourrait
prétendre étre 1a démonstration quelconque, et que d'ailleurs tout ce qui est a
démontrer n'a vraiment qu'un intérét tres réduit, étant donné que la question de savoir
ce qu'il en est de Dieu, se cache tout a fait ailleurs. Et pour tout dire, tout ce que recele
de fondements pour la croyance d'espérance de -23-

23



SEMINAIRE 15

connaissance, d'idéologie de progreés, dans le fonctionnement pavlovien, si vous y
regardez de preés, ne réside qu'en ceci : que les possibilités que démontre
I'expérimentation pavlovienne sont supposées étre 1a déja dans le cerveau.

Qu'on obtienne de la manipulation du chien dans ce contexte de l'articulation
signifiante, des effets, des résultats, qui suggerent la possibilit¢ d'une plus haute
complication de ces réactions, voila qui n'a rien d'étonnant puisque cette complication,
nous l'introduisons. Mais ce qui est impliqué est tout entier dans ce que je mettais en
évidence tout a I'heure, a savoir si les choses qu'on révéle auparavant sont déja la.

Ce dont il s'agit quand il s'agit de la dimension divine et généralement de celle de
l'esprit, tourne tout entier autour de ceci : qu'est-ce que nous supposons étre déja la
avant que nous en fassions la trouvaille ? Si sur tout un champ il s'avére qu'il serait
non pas futile, mais 1éger, de penser que ce savoir est déja la a nous attendre avant que
nous le fassions surgir, ceci pourrait étre de nature a nous faire faire une tellement plus
profonde remise en question.

C'est bien ce dont il va s'agir a propos de 'acte psychanalytique. L'heure me force a
pointer la le propos que je tiens devant vous aujourd'hui, vous verrez la prochaine fois
en rapprochant ce qu'il en est de l'acte psychanalytique, de ce modéle idéologique,
dont je vous ai dit que sa constitution paradoxale est faite de ceci, que quelqu'un peut
fonder une expérience, peut fonder une expérience sur des présupposés qu'il ignore
lui-méme profondément - et qu'est-ce que ca veut dire qu'il l'ignore ? - ceci n'est pas la
seule dimension a mettre en jeu, celle de l'ignorance, j'entends concernant les propres
présupposés structuraux de l'instauration de l'expérience; il y a une autre dimension
beaucoup plus originale, et a laquelle j'ai fait depuis longtemps allusion, c'est celle que
la prochaine fois je me permettrai d'introduire a son tour.

24-

24



SEMINAIRE 15

LECON II 22 NOVEMBRE 1967
Je ne peux pas dire que votre affluence cette année ne me pose pas de probleme.
Qu'est-ce que ¢a veut dire pour un discours qui, si l'on en doutait, je 1'ai assez répété
pour qu'on le sache, qui, essentiellement s'adresse aux psychanalystes. Il est vrai que
ma place ici, celle d'ou je vous parle, témoigne déja assez de quelque chose d'advenu
qui me pose vis-a-vis d'eux en position excentrique. Celle-la méme ou depuis des
années en somme, je ne fais qu'interroger ce que j'ai pris cette année pour sujet ./'acte
psychanalytique. 11 est clair que ce que j'ai dit la derniére fois, ne pouvait rencontrer
que cette rumeur de satisfaction qui m'est parvenue concernant l'opinion générale de
l'assistance, si je puis m'exprimer ainsi, qui a la vérité pour une part (ceux, il faut bien
qu'il y en ait vu ce nombre, qui viennent ici pour la premicre fois) pour une part donc,
qui venait pour voir parce qu'on leur avait dit qu'ils n'allaient rien comprendre. Eh
bien! ils ont eu une bonne surprise.
A la vérité comme je I'ai indiqué au passage, parler de Pavlov a I'occasion comme je le
faisais, c'était bien tendre la perche au sentiment de compréhension; comme je l'ai dit,
rien n'est plus estimé que l'entreprise pavlovienne, tout spécialement a la Faculté des
Lettres. Mais c'est tout de méme de ce coté 1a que dans I'ensemble vous me venez. Est-
ce a dire que ce soit cette sorte de satisfecit qui, d'aucune fagon, me comble ? Vous
vous doutez : certainement pas, puisque apres tout, aussi bien ce n'est pas ce que non
plus vous venez chercher.
Pour aller au vif, il me semble que si quelque chose peut expliquer -25-

25



SEMINAIRE 15

décemment cette affluence, c'est quelque chose qui en tout cas ne reposerait pas sur ce
malentendu auquel je ne me préte pas, d'ou la fagon d'attente a laquelle je faisais
allusion tout a I'heure, c'est tout de méme quelque chose qui, lui, n'est pas malentendu,
et qui m'incite a faire de mon mieux pour faire face a ce que j'ai appelé cette affluence.
C'est que, a plus ou moins haut degré, ceux qui viennent, dans I'ensemble, c'est parce
qu'ils ont le sentiment qu'ici s'énonce quelque chose qui pourrait bien, qui sait, tirer a
conséquence.

11 est évident que, s'il en est ainsi, cette affluence est justifiée puisque le principe de
I'enseignement que nous qualifierons, histoire de situer grossiérement les choses,
enseignement de Faculté, c'est précisément que quoi que ce soit de tout ce qui touche
aux sujets les plus brilants, voire d'actualité, politique par exemple, tout cela soit
présenté, mis en circulation précisément de telle facon que ¢a ne tire pas a
conséquence. C'est tout au moins la fonction a quoi satisfait depuis longtemps dans les
pays développés l'enseignement universitaire. C'est bien pour ¢a d'ailleurs que 1'uni-
versité y est chez elle, car 1a ou elle ne satisfait pas, dans les pays sous-développés, il y
a tension. C'est donc qu'elle remplit bien sa fonction dans les pays développés. C'est
qu'elle a ceci de tolérable : que quoi que ce soit qui s'y profére n'entrainera pas de
désordre.

Bien stir, ce n'est pas sur le plan du désordre que nous considérerons les conséquences
de ce que je dis ici, mais le public soupgonne qu'a un certain niveau qui est
précisément celui de ceux a qui je m'adresse, a savoir les psychanalystes, il y a
quelque chose de tendu. C'est en effet ce dont il s'agit quant a I'acte psychanalytique,
car aujourd'hui nous allons nous avancer un peu plus loin, nous allons voir ce qu'il en
est de ceux qui, cet acte, le pratiquent, c'est-a-dire, c'est cela qui les définit, qui d'un tel
acte sont capables, et capables de facon telle qu'ils puissent s'y placer comme on dit
entre les autres actes, sports ou techniques, en tant que professionnels.

Assurément, de cet acte, en tant qu'on en fait profession, il résulte une position dont il
est naturel qu'on se sente assuré pour ce qu'on sait, ce qu'on tient de son expérience.
Néanmoins, c'est 1a une des fagons, un des intéréts de ce que j'avance cette année, il
résulte de la nature propre de cet acte un champ dont, il est inutile de le dire, je n'ai
méme pas la derniére fois effleuré les bords; il tient a la nature de cet acte des
conséquences plus -26-

26



SEMINAIRE 15

sérieuses quant a ce qui en résulte de la position qui est a tenir d'étre habile a l'exercer.
C'est 1a que prend place, singuliérement, vous allez le voir, que je puisse a d'autres
qu'a des analystes, a des non-analystes, donner & concevoir ce qu'il en est de cet acte
qui, tout de méme les regarde.

L'acte psychanalytique regarde, et fort directement, et d'abord dirai-je, ceux qui n'en
font pas profession. Suffira-t-il ici d'indiquer que s'il est vrai, comme je l'enseigne,
qu'il s'agit 1a de quelque chose comme d'une conversion dans la position qui résulte du
sujet quant a ce qu'il en est de son rapport au savoir, comment ne pas aussitot admettre
qu'il ne saurait que s'établir une béance vraiment dangereuse a ce que seuls certains
prennent une vue suffisante de cette subversion, puisque je 'ai appelée ainsi, du sujet.
Est-il méme concevable que ce qui est subversion du sujet, et non pas de tel ou tel
moment €lu d'une vie particuliére, soit quelque chose de méme imaginable comme ne
se produisant qu'ici ou la, voire en tel point de rassemblement ou tous ceux qui
n'auraient pas subi ce tournant, 'un l'autre se réconfortent ?

Que le sujet ne soit réalisable que chez chacun, bien siir, ne laisse pas moins intact son
statut comme structure précisément, et avancé dans la structure. Dés lors, il apparait
déja que faire entendre non pas hors, mais dans un certain rapport a la communauté
analytique ce qu'il en est de cet acte qui intéresse tout le monde, ne peut, a l'intérieur
de cette communauté, que permettre de voir plus clairement ce qui est désiré¢ quant au
statut que peuvent se donner ceux qui, de cet acte, font profession agissante. C'est
ainsi que l'abord que nous nous trouvons cette année avoir pris de son bord, comme
nous avons pu la derniére fois en avancer d'abord ce qui s'impose, précisément de
distinguer, tel qu'on peut, a feuilleter des pages, le voir présenter quelquefois, 1'acte de
la motricité. Et aussitot tentant de franchir quelques échelons qui ne se présentent en
aucun cas selon une marche apodictique, qui ne peut pas, qui ne veut pas surtout,
prétendre procéder par une sorte d'introduction qui serait d'échelle psychologique de
plus ou moins grande profondeur, c'est au contraire dans la présentation des accidents
concernant ce qui s'énonce de cet acte, que nous allons chercher 1'éclair diversement
situé¢ de lumicre qui nous permette d'apercevoir ou en est véritablement le probléme.
Ainsi pour avoir parlé de Pavlov, je ne cherchais nulle référence classique a ce propos,
mais a faire -27-

27



SEMINAIRE 15

remarquer ce qui est en effet dans le coin de pas mal de mémoires, a savoir la
convergence notée dans un ouvrage classique, celui de Dalbiez, entre
'expérimentation pavlovienne et les mécanismes de Freud. Bien sfir, ¢a fait toujours
son petit effet, surtout étant donné I'époque. Vous n'imaginez pas, étant donné 1'arricre
fond de la position psychanalytique, combien elle est sentie précaire, quelle joie ont
éprouvée certains a 1'époque, comme on dit, c'est-a-dire vers 28 ou 30, qu'on parlat de
la psychanalyse en Sorbonne. Quel que soit 1'intérét de cet ouvrage, fait, je dois dire,
avec un grand soin, et plein de remarques pertinentes, la sorte de confort qui peut se
tirer du fait que M. Dalbiez articule, mon Dieu pertinemment, qu'il y a quelque chose
qui ne déroge pas au regard de la psychologie, de la physiologie pavlovienne et des
mécanismes de l'inconscient, est extrémement faible, extrémement faible pourquoi?
Pour ce que je vous ai fait remarquer la derniére fois, a savoir que la liaison de
signifiant a signifiant en tant que nous la savons subjectivante de nature est introduite
par Pavlov dans l'institution méme de I'expérience, et dés lors il n'y a rien 1a d'étonnant
a ce que ce qui s'en édifie rejoigne les structures analogues a ce que nous trouvons
dans 'expérience analytique pour autant que vous avez vu que je pouvais y formuler la
détermination du sujet comme fondée sur cette liaison de signifiant a signifiant.

Il n'en reste pas moins, qu'a ceci preés qu'elles se trouveront plus proches l'une de
I'autre que chacune de la conception de Pierre Janet, c'est bien la que Dalbiez met
I'accent. Nous n'aurons pas d'un tel rapprochement, fondé¢ sur la méconnaissance
justement de ce qui le fonde, gagné grand-chose. Mais ce qui nous intéresse bien plus
encore, c'est la méconnaissance par Pavlov de l'implication que j'ai appelée, plus ou
moins humoristiquement, structuraliste, pas du tout humoristiquement quant a ce
qu'elle soit structuraliste, humoristiquement en tant que je 1'ai appelée structuraliste
lacanienne de l'aventure. C'est 1a que je me suis arrété, suspendant autour de la
question : qu'en est-il de ce qu'on peut appeler ici, d'une certaine perspective, quoi ?
une forme d'ignorance? est-ce suffisant? Non. Nous n'allons tout de méme pas, du fait
qu'un expérimentateur ne s'interroge pas sur la nature de ce qu'il introduit dans le
champ de l'expérimentation, (il est légitime qu'il le fasse, mais qu'il n'aille pas plus
loin dans cette question en quelque sorte préalable!) nous n'allons tout de méme pas
ici introduire ces fonctions de 1'inconscient.

08-

28



SEMINAIRE 15

Quelque chose d'autre est nécessaire qui, a la vérité, nous manque. Peut-&tre cette
autre chose nous sera-t-elle livrée de fagon plus maniable a voir, quelque chose de tout
différent, a savoir, allons tout de suite gros, un psychanalyste qui, devant un public, il
faut toujours tenir compte a quelle oreille s'adresse une formule quelconque, un
psychanalyste qui avance ce propos qui me fut récemment rapporté : «je n'admets
aucun concept psychanalytique, que je ne l'aie vérifié sur le rat! ».

Méme a une oreille prévenue, et c'était le cas, au moment de cet énoncé, c'était une
oreille si I'on peut dire, et a I'époque, car ce propos s'est tenu a une époque déja
lointaine, disons d'une quinzaine d'années, c'était & un ami communiste, puisque c'est
lui qui aprés 15 années me le rapportait, c'est a lui que s'adressait le psychanalyste en
cause; méme a une oreille qui aurait pu y voir je ne sais quoi, comme une
réminiscence, le propos paraissait un peu gros.

La chose donc me fut rapportée récemment et loin d'émettre un doute, je me mis a
réver tout haut, et m'adressant a quelqu'un qui était a ma droite lors de cette réunion, je
dis : Un tel est tout a fait capable d'avoir tenu ce propos. Je le nomme, je ne le
nommerai pas ici, c'est celui que dans mes Ecrits j'appelle le « benét ».

« Benét », dit le dictionnaire excellent dont je vous parle souvent, celui de Bloch et
von Wartburg, est une forme tardive de benoit, lequel vient de benedictus, et son
acception moderne est une allusion fine, qui résulte de ce propos inscrit au chapitre 5
paragraphe 3 de Matthieu : « Heureux, bénis soient les pauvres en esprit », a la vérité,
ce qui me fait épingler du nom de benét la personne dont il s'agit, dont il s'est trouvé
aussitot que mon interlocuteur m'a dit : « mais oui, c'est lui qui me 1'a dit ». Jusqu'a un
certain point, il n'y avait que lui qui avait pu dire ¢a.

Je ne tiens pas forcément en mésestime la personne qui peut dans 1'énoncé théorique
de la psychanalyse, tenir de si étonnants propos. Je considére le fait plutét comme un
fait de structure qui, a la vérité, ne comporte pas a proprement parler la qualification
de pauvreté d'esprit. Ce fut plutdt pour moi un geste charitable que de lui imputer le
bonheur réservé aux dits pauvres d'esprit. Je suis a peu prés slir qu'a prendre telle
position ce n'est pas d'un heur quelconque, ni bon, ni mauvais, dont il s'agit, ni
subjectif, ni objectif, mais qu'a la vérité c'est plutdt hors de tout heur qu'il

doit se sentir pour en venir a de telles extrémités. Et aussi bien d'ailleurs -29-

29



SEMINAIRE 15

peut-on voir que son cas, loin d'étre unique, si vous vous reportez a telle page de mes
Ecrits, celle du discours de Rome ou je fais état de ce qu'avance un certain
Massermann qui aux Etats-Unis a la position de ce que dans Alain on appelle un
Important. Cet Important, dans la méme recherche sans doute de confort, fait état avec
gloire des recherches d'un Monsieur Hudgins a propos desquelles je me suis arrété a
I'époque, c'est déja bien loin, c'est 1'époque méme du propos que je vous ai rapporté
tout a I'heure; il fait état avec gloire de ce qu'il a pu obtenir d'un réflexe lui aussi
conditionnel construit chez un sujet, lui, humain, de fagon telle qu'une contraction
pupillaire venait a se produire réguliérement a 1'énoncé du mot contract. Les deux
pages d'ironie sur lesquelles je m'étends, parce qu'il fallait le faire a 1'époque pour étre
méme entendu, a savoir si la liaison prétendument ainsi déterminée entre le son et ce
qu'il croit étre le langage, lui paraissait aussi bien soutenu si l'on substituait au
contract, marriage-contract, ou bridge-contract, ou breach of contract ou méme si on
concentrait le mot jusqu'a ce qu'il se réduise a sa premic¢re syllabe, est évidemment
signe qu'il y a la quelque chose sur la bréche de quoi il n'est pas vain de se tenir,
puisque d'autres le choisissent comme un point clé de la compréhension de ce dont il
s'agit.

Peut-étre apres tout ce personnage me dirait-il que je ne peux qu'y voir un appoint
pour cette dominance que j'accorde au langage dans le déterminisme analytique. Cela
montre bien en effet a quel degré de confusion on peut en arriver dans une certaine
perspective.

L'acte psychanalytique, vous le voyez donc, ¢a peut consister a interroger d'abord, et a
partir - bien sir, il le faut bien - de ce que 1'on considére comme a écarter, 'acte tel
qu'il est congu effectivement dans le cercle psychanalytique, avec la critique de ce que
cela peut comporter. Mais cela peut tout de méme aussi, cette conjonction de deux
mots, l'acte psychanalytique, nous évoquer quelque chose de bien différent, a savoir
l'acte tel qu'il opére psychanalytiquement, ce que le psychanalyste dirige de son action
dans l'opérance psychanalytique. Alors 1a bien slir, nous sommes a un tout autre
niveau.

Est-ce que c'est l'interprétation? Est-ce que c'est le transfert & quoi nous sommes ainsi
portés? Quelle est 1'essence de ce qui du psychanalyste en tant qu'opérant est acte ?
Quelle est sa part dans le jeu ? Voila ce sur quoi les psychanalystes ne manquent pas
en effet, entre eux, de s'interro-30-

30



SEMINAIRE 15

ger. Voila a propos de quoi, Dieu merci, ils avancent des propositions plus pertinentes,
quoique loin d'étre univoques ni méme progressives dans la suite des ans.

Il y a autre chose, a savoir 'acte, dirai-je, tel qu'il se lit dans la psychanalyse. Qu'est-ce
pour le psychanalyste qu'un acte ? Il suffira, je pense, pour me faire entendre a ce
niveau, que j'articule, que je rappelle, ce que tous et chacun vous savez, nul n'en
ignore; en notre temps, a savoir ce qu'on appelle l'acte symptomatique, si
particuliérement caractérisé par le lapsus de la parole ou aussi bien de ce niveau qui en
gros peut étre classé du registre comme on dit de 1'action quotidienne, d'ou le terme si
facheux de Psychopathologie de la vie quotidienne, de ce qui a proprement parler a
son centre de ce qu'il s'agisse toujours, et méme quand il s'agit du lapsus de la parole,
de sa face d'acte.

C'est bien ici que prend son prix le rappel que j'ai fait de 'ambiguité laissée a la base
conceptuelle de la psychanalyse entre motricité et acte et c'est assurément en raison de
ces points de départ théoriques que Freud favorise ce déplacement juste au moment
ou, dans le chapitre auquel j'aurai peut-étre le temps de venir tout a I'heure, concernant
ce qu'il en est de la méprise, Vergreifung, comme il la désigne, il rappelle qu'il est bien
naturel qu'on en vienne la aprés 7 ou 8 chapitres sur le champ de l'acte, puisque
comme le langage, dit-il, nous resterons la sur le plan du moteur. Par contre, il est bien
clair que tout ce qui sera dans ce chapitre et dans celui qui le suit, celui des actions
accidentelles ou encore symptomatiques, il ne s'agira jamais que de cette dimension
que nous avons posée comme constitutive de tout acte, a savoir sa dimension
signifiante; rien dans ces chapitres qui ne soit introduit concernant 1'acte sinon ceci
qu'il y est posé comme signifiant.

Néanmoins, ce n'est pas si simple, car s'il prend son prix, son articulation d'acte
significatif au regard de ce que Freud alors introduit comme inconscient ce n'est certes
pas qu'il s'affiche, qu'il se pose comme acte. C'est tout le contraire. Il est 1a comme
activité, plus qu'effacée et, comme le dit l'intéressé, l'activité pour boucher un trou qui
n'est 1a que si I'on n'y pense pas, dans la mesure ou 1'on ne s'en soucie pas, qui n'est 1a
ou il s'exprime, pour toute une partie de ses activités, que pour occuper les mains
supposées distraites de toute relation mentale, ou bien encore cet acte va mettre son
sens précisément sur ce qu'il s'agit d'attaquer, d'ébranler, son -31-

31



SEMINAIRE 15

sens a 1'abri de la maladresse, du ratage. Voila ce qu'est l'intervention analytique, 'acte
donc, renversement semblable a celui que nous avons fait la derniére fois concernant
celui de la face motrice méme du réflexe que Pavlov appelle absolu; cette face motrice
n'est pas dans le fait que la jambe s'étende parce que vous tapez un tendon; cette face
motrice c'est la ou on tient le marteau pour le provoquer. Mais si l'acte est dans la
lecture de l'acte, est-ce a dire que cette lecture soit simplement surajoutée et que ce
soit d'acte réduit nachtrdglich (aprés coup) qu'elle prenne sa valeur? Vous savez
l'accent que j'ai mis depuis longtemps sur ce terme qui ne figurerait pas au vocabulaire
freudien, si je ne l'avais pas extrait du texte de Freud, moi le premier et d'ailleurs a la
vérité pour un bon bout de temps le seul.

Le terme a bien son prix. Il n'est pas seulement freudien; Heidegger I'emploie, il est
vrai dans une visée différente quand il s'agit pour lui d'interroger les rapports de 1'étre
a la Rede. L'acte symptomatique, il faut bien qu'il contienne déja en soi quelque chose
qui le prépare au moins a cet accés, a ce qui pour nous, dans notre perspective,
réalisera sa plénitude d'acte, mais aprés coup. J'y insiste, et il est important deés
maintenant de le marquer, quel est ce statut de 1'acte ? Il faut le dire nouveau, et méme
inoui si 1'on donne son sens plein, celui d'ou nous sommes partis, celui qui vaut depuis
toujours concernant le statut de I'acte.

Et puis quoi ? Apres ces trois acceptions le psychanalyste, dans ses actes d'affirmation,
a savoir ce qu'il profere quand il a a rendre compte tout spécialement de ce qu'il en est
pour lui de ce statut de l'acte, et la la faveur des choses fait que tout récemment
justement on a eu dans un certain cadre, qui s'appelle celui des psychanalystes de
langue romane, a faire rapport, compte-rendu de ce qu'on envisage du point de vue du
psychanalyste autorisé concernant le passage a l'acte, et encore ['acting out. Voila
apres tout, pourquoi pas, un trés bon exemple a prendre ce que j'ai fait d'ailleurs,
puisqu'il est & notre portée, j'ai ouvert le rapport de I'un d'eux qui s'appelle Olivier
Flournoy, nom célebre, troisieme génération de grands psychiatres, le premier étant
Théodore, le second Henri, et vous savez le cas célébre par quoi Théodore reste
immortel dans la tradition analytique, cette clairvoyante délirante au nom merveilleux
dont il a fait tout un ouvrage et dont vous ne sauriez trop profiter si l'ouvrage vous
tombe sous la main, je crois qu'il n'est pas courant pour l'instant. Donc a la troisiéme
génération, ce gargon nous avance quelque chose qui consis-32-

32



SEMINAIRE 15

te a prendre au moins une partie du champ, celle que n'a pas pris l'autre rapporteur, qui
parlait de /'acting-out, lui il va se porter sur l'agir, et comme agir il y a, sans doute
croit-on non sans fondement concernant le transfert, il avance sur le transfert quelques
questions qui, aussi bien, valent propositions.

Je ne vous en donnerai pas, bien siir, lecture, car rien n'est plus difficile a tenir qu'une
lecture devant un aussi large public, néanmoins pour en donner le ton, je vous prendrai
le premier paragraphe qui s'énonce a peu prés ainsi

« De cette revue de 1'évolution récente des idées dont on retire toujours I'impression de
quelque chose d'obscur et d'insatisfaisant... mais pourquoi une régression implique-t-
elle le transfert, c'est-a-dire l'absence de remémoration et l'agir sous forme de
transformation de l'analyste, par projection et introjection, et pourquoi n'implique-t-
elle pas seulement une conduite régressive ? C'est-a-dire sa propre structure. En
d'autres termes, pourquoi évoque-t-elle le transfert? Pourquoi une situation
infantilisante implique-t-elle le transfert, et non pas une conduite infantile basée sur le
modeéle d'une conduite enfant-parents, faisant allusion & un autre registre qui met
l'accent sur le développement et sur les antécédents du développement et non plus sur
la catégorie propre de la régression qui fait allusion aux phases repérées dans
l'analyse, voire, ajoute-t-il, répétant une situation conflictuelle et méme y puisant ses
forces ».

Est-ce la assez pour conférer a cette conduite 1'épithete du transfert ? Que veux-je dire,
en vous annongant déja la question introduite sur ce ton, c'est assurément et toute la
suite nous le démontre, un certain ton, un certain mode d'interroger le transfert, je
veux dire, a prendre les choses assez vivement, et en mettant son concept méme aussi
radicalement que possible en question, c'est 13, chose que j'ai faite moi-méme il y a
trés exactement 9 ans ou plus exactement 9 ans et presque une demi année dans ce que
j'ai intitulé Direction de la cure et principe de son pouvoir.

A la vérité vous pourrez y trouver au chapitre III page 602, ou en eston avec le
transfert, les questions qui se sont posées 1a, posées et développées avec infiniment
plus d'ampleur et d'une fagon qui a I'époque, était absolument sans équivalent. Je veux
dire que ce qui depuis a fait son chemin, je ne dis certes pas grice a mon frayage mais
par une espeéce de convergence des temps, ce qui a fait par exemple qu'un nommé
Sachs a -33-

33



SEMINAIRE 15

posé les questions les plus radicales concernant le statut du transfert, et méme je dirai,
si radicales qu'a la vérité, le transfert est considéré comme tellement & la merci du
statut méme de la situation analytique qu'il est proprement posé comme le concept
méme qui rendrait la psychanalyse digne d'objection. Car les choses en sont au point
qu'un psychanalyste de la plus stricte observance et fort bien situ¢ dans la hiérarchie
américaine ne trouve rien de mieux a dire, pour définir le transfert, que c'est un mode
de défense de I'analyste, que c'est pour tenir a distance les réactions, quelles qu'elles
soient, qui s'obtiennent dans la situation et qui pourraient lui paraitre l'intéresser trop
directement, le concerner, relever de sa responsabilité, a proprement parler, que
l'analyse forge, invente ce concept de transfert, grace a quoi il tranche, il juge de telle
fagon qu'il dit, en somme, essenticllement dans le fondement radical de ce concept
n'avoir lui-méme aucune part dans les dites réactions et nommément pas en étant 1a
comme analyste, mais simplement étre capable d'y pointer ce qu'elles ont en elles de
reprise, de reproduction de comportement antérieur, d'étapes vivantes du sujet, qui se
trouve les reproduire, les agir au lieu de les remémorer.

Voila ce dont il s'agit et ce a quoi Flournoy s'affronte, sans doute avec quelque
tempérament, mais donnant toute sa place a la conception, ou a l'extréme de la
position a quoi semblent réduits a l'intérieur méme de la psychanalyse, ceux qui se
croient en place de la théoriser.

Si cette position, extréme, qui dés lors qu'elle est introduite va a ses conséquences, je
veux dire que pour Sachs tout reposera donc en derniére analyse sur la capacité
d'objectivité stricte de l'analyste, et comme ce ne peut étre 1a en aucun cas qu'un
postulat, toute I'analyse de ce coté est vouée a une interrogation radicale, & une mise
fonciére en question de tout point ou elle intervient.

Dieu sait que je n'ai jamais été si loin, et pour cause, dans la mise en question de
I'analyse et il est en effet remarquable aussi bien qu'étrange, que dans les cercles ou
l'on s'attache le plus a maintenir socialement son statut, les questions puissent en
somme a l'intérieur du dit cercle étre poussées si loin qu'il ne s'agisse de rien moins
que de savoir si I'analyse en elle-méme est fondée ou illusoire.

I1 y aurait 1a un phénomeéne treés troublant si nous ne trouvions pas dans

le méme contexte, si I'on peut dire, le fondement de ce qu'on appelle I'in-34-

34



SEMINAIRE 15

formation, qui est institué sur la base de la totale liberté. Seulement, ne I'oublions pas,
nous sommes dans le contexte américain, et chacun sait que quelle que soit 1'ampleur
d'une liberté de penser, une liberté de jugeote et de toutes les formes sous lesquelles
elle s'exprime, nous savons trés bien ce qu'il en est, c'est a savoir que, en somme, on
peut dire n'importe quoi, que ce qui compte c'est ce qui est déja bel et bien installé. Par
conséquent a partir du moment ou les sociétés psychanalytiques sont fermement
assises sur leur base, on peut aussi bien dire que le concept de transfert est une
foutaise. Ca n'affecte rien. C'est de cela qu'il s'agit. Trés précisément c'est aussi bien la
que, pour suivre un autre ton, notre conférencier s'engouffre et que, dés lors, nous
allons voir le concept de transfert remis a la discrétion d'une référence a ce qu'on peut
bien appeler tout de méme une historiette, celle dont sans doute, apparemment, il est
sorti, a savoir l'histoire de Breuer, de Freud et d'Anna O. qui, entre nous, montre des
choses beaucoup plus intéressantes que ce qu'on en fait a cette occasion, et ce qu'on en
fait a cette occasion, va fort loin; je veux dire qu'on nous mettra en valeur la relation
tierce, bien entendu, le fait que Freud a pu d'abord se protéger, se défendre lui-méme
comme on dit, et sous le mode du transfert, en se mettant a I'abri du fait que, comme il
le dit a sa fiancée, car il y a aussi la fiancée naturellement dans 1'explication dont il
s'agit, car il va s'agir de rien de moins que ce que j'appelais l'autre jour l'acte de
naissance de la psychanalyse, il va dire a sa fiancée que c'est des choses bien slir qui
ne peuvent arriver qu'a un type comme Breuer.

Un certain style de pertinence, voire d'audace a bon marché, celui qui va nous faire
apparaitre le transfert comme lié entiérement a ces conjonctions accidentelles, voire
plus tard comme l'annonce l'un d'entre eux, un spécialiste de I'hypnose, que lorsque
plus tard l'incident se reproduira avec Freud lui-méme, a ce moment-la est entrée la
bonne. Qui sait, si la bonne n'était pas rentrée, ce qui se serait passé ? Alors la Freud a
pu rétablir la situation tierce; le surmoi bonnique a joué son réle et lui a permis de
rétablir ce qu'il en est dés lors, de la défense naturelle - c'est écrit dans ce rapport -
quand une femme au sortir de I'hypnose vous saute au cou, c'est de se dire : « mais je
l'accueille comme une fille ».

Cette sorte de miihen des bagatelles, c'est évidemment ce qui fait de plus en plus la loi
de ce que j'ai appelé tout a I'heure l'acte d'affirmation de 1'analyste. Plus on s'affirme
de bagatelles, plus on engendre de respect. -35-

35



SEMINAIRE 15

Il est tout de méme singulier que ce rapport qui, sans doute ceci se voit a bien des
signes, et c'est en ce sens que je vous prie a l'occasion d'en prendre connaissance, - ¢a
fera monter l'achat de la prochaine Revue de psychanalyse, organe de la Société
Psychanalytique de Paris -, de voir s'il n'y a pas quelque rapport entre cette méditation
hardie et ce que j'énoncais 9 ans auparavant. A la vérité, la question restera
éternellement intranchée puisque l'auteur dans ces lignes n'en donne aucun
témoignage, mais quelques lignes quelques pages plus loin, il lui arrive quelque chose,
a savoir qu'au moment ou il parle, mon Dieu, de ce qui est en question - car c'est une
avancée personnelle -, le ton qu'il vient donner aux choses, consiste & y mettre en
valeur ce qu'il appelle noblement la relation intersubjective.

Chacun sait que si on lit hativement Le discours de Rome on peut croire que c'est de ¢a
que je parle. On peut découvrir la dimension de la relation intersubjective par d'autres
truchements que moi, puisque cette erreur, ce contresens qui consiste a croire que c'est
ce que j'ai réintroduit dans une psychanalyse qui l'ignorait trop, a été fait par maintes
personnes qui m'entouraient alors, et qu'a étre formé par icelles on peut bien en effet
avancer l'expérience intersubjective comme référence a rappeler dans ce contexte.

... « C'est ce contexte intersubjectif écrit-on, qui me parait original dans l'analyse, il
fait éclater les camisoles de force des diagnostics dits "d'affection mentale", non pas
que la psychopathologie soit un vain mot, elle est a coup slir indispensable pour
I'échange entre individus hors de l'expérience, mais son sens s'évanouit pendant la
cure ». Vous voyez le ton a ceci prés que entre « non pas que la psychopathologie soit
un vain mot », et « elle est a coup sir indispensable », une parenthése éclate dont je
vous demande ce qui la justifie 1. « A ce propos en relisant un Ecrit de Lacan, j'ai été
étonné de voir qu'il parlait du malade, lui qui s'oriente vers le langage avant tout »...
C'est dans mon propos vous allez voir; je dois dire que je ne sais pas dans lequel de
mes Ecrits je parle du malade, ce n'est en effet pas tout a fait ma facon. Je n'y verrais
pas en tous les cas d'objection, mais 1'idée de refeuilleter les 950 pages de mes Ecrits
pour savoir ou je parle du malade ne me serait assurément pas venue.

A la page 70 par contre, je trouve : « le désir », désir de ce qu'on n'est

pas, désir qui ne peut pas étre satisfait, ou méme désir d'insatisfaction tel -36-

36



SEMINAIRE 15

que Lacan, Lacan dans le méme écrit cité... (Ah soulagement, nous allons pouvoir
aller voir)... dans le méme écrit cité le présente lestement a propos de la bouchere; et il
y a une petite note (ce que je dis de la bouchére, qui est assez connu, car c'est un
morceau plutét brillant, on pourrait s'attendre que ce soit a ¢a qu'on renvoie, pas du
tout, on renvoie a la bouchére dans Freud). Bon a moi ¢a me sert. Je peux aller
chercher non pas le passage de la bouchére que vous trouverez page 620, mais ce dont
il s'agit

. « Cette théorie, (je prends la seconde théorie du transfert) a quelque point de
ravalement qu'elle soit venue ces derniers temps en France, - il s'agit de la relation
d'objet, et comme je m'explique, il s'agit de Maurice Bouvet - a, comme le génétisme,
son origine noble ». C'est Abraham qui en a ouvert le registre, la notion d'objet partiel
est sa contribution originale. Ce n'est pas ici le lieu d'en démontrer la valeur. Nous
sommes plus intéressés a en indiquer la liaison a la partialité¢ de l'aspect qu'Abraham
détache du transfert pour le promouvoir dans son opacité comme la capacité d'aimer,
comme si c'était 1a, (cette capacité d'aimer), « une donnée constitutionnelle chez le
malade ou puisse se lire le degré de sa curabilité »...
Je vous passe la suite, ce « chez le malade » est donc mis a I'actif d'Abraham.
Je m'excuse d'avoir développé devant vous une histoire aussi longue, mais c'est pour
faire le lien entre ce qu'a l'instant j'appelais le psychanalyste dans ses actes
d'affirmation et l'acte symptomatique sur lequel je mettais 1'accent l'instant d'avant.
Car qu'est-ce que Freud nous apporte dans La psychopathologie de la vie quotidienne
a propos justement des erreurs et proprement de cette espéce ?
C'est, nous dit-il, et il le dit savamment, & propos des trois erreurs qu'il fait dans
l'interprétation des réves. Il les lie expressément au fait qu'au moment ou il analyse les
réves en question il y a quelque chose qu'il a retenu, mis en suspens du progres de son
interprétation. Quelque chose était retenu en ce point précis vous le verrez au chapitre
X, qui est celui des erreurs, a propos de trois de ces erreurs, nommément celle de la
fameuse station Marburg, qui était Marbach, d'Hannibal qu'il a transformé en
Hasdrubal et de je ne sais quel Médicis qu'il a attribu¢ a I'histoire de Venise, ce qui est
en effet singulier; c'est toujours a propos de quelque chose ou en somme il retenait
quelque vérité qu'il a été induit a commettre ces erreurs.
-37-

37



SEMINAIRE 15

Le fait que ce soit précisément apres avoir fait cette référence a la belle bouchére qui
était bien difficilement évitable étant donné que suit un petit morceau qui est ainsi
écrit : « Désir d'avoir ce que l'autre a pour étre ce que 1'on n'est pas; désir d'étre ce que
l'autre est pour avoir ce que I'on n'a pas, voire désir de ne pas avoir ce que 1'on a » etc.
c'est-a-dire, un tres direct extrait, - et je dois le dire un petit peu amplifié¢, mais
amplifié d'une fagon qui ne I'améliore pas -, de ce que j'ai écrit justement autour de
cette direction de la cure, quant a ce qu'il s'agit de la fonction phallique. Ne voila-t-il
pas touché le fait qu'il est singulier qu'on soit reconnaissant, par cette erreur
évidemment, sinon par la référence irrépressible a mon nom, méme si on le met sous
la rubrique de je ne sais quel achoppement incompréhensible de la part de quelqu'un
qui parle du langage avant tout, comme il s'exprime, est-ce qu'il n'y a pas la quelque
chose qui nous fait nous interroger? Sur quoi ? Sur ce qu'il en est de ceci qu'au regard
d'une certaine analyse, d'un certain champ de l'analyse, qu'on ne puisse, méme a
s'appuyer expressément sur ce que j'avance, le faire qu'a condition de le renier, dirai-
je. Est-ce qu'a soi tout seul ceci ne nous pose pas un probléme qui n'est autre que le
probléme, dans l'ensemble, du statut que recoit 1'acte psychanalytique, d'une certaine
organisation cohérente et qui est, pour l'instant, celle qui régne dans la communauté
qui s'en occupe.

Faire cette remarque, manifester le surgissement, a un niveau qui n'est certes pas celui
de l'inconscient, d'un mécanisme qui est précisément celui que Freud met en valeur au
regard de l'acte, je ne dirai pas le plus spécifique, mais de la nouvelle dimension de
l'acte qu'introduit l'analyse, ceci méme, je veux dire faire ce rapprochement, et en
poser la question, ceci méme est un acte, le mien. Je vous demande seulement pardon
qu'il m'ait pris pour se clore un temps qui a pu vous paraitre démesuré; mais ce que je
voudrais ici introduire. c'est quelque chose qui m'est bien difficile a introduire devant
une assemblée justement aussi nombreuse, ou les choses peuvent retentir de mille
facons déplacées. Je ne voudrais pas, pourtant, que soit déplacée la notion que je veux
introduire. J'aurai sans doute a la reprendre. Elle a vous allez voir, son importance.
Elle n'est pas sans que depuis longtemps sous ses formes clefs que j'emploie, je n'en
aie annoncé la venue un beau jour.

Eloge de la connerie.

Il y a longtemps que j'en ai produit le projet, 1I’ceuvre éventuelle, disons qu'aprées tout,
a notre époque ce serait 1a chose a mériter le succes vérita-38-

38



SEMINAIRE 15

blement prodigieux dont on ne peut se surprendre qui est celui qui fait que dure encore
dans la bibliothéque de tout un chacun, médecin, pharmacien, dentiste, L'éloge de la
folie d'Erasme qui, Dieu sait, ne nous atteint plus.

L'éloge de la connerie serait assurément opération plus subtile & mener car, a la vérité,
qu'est-ce que la connerie ? Si je l'introduis au moment de faire le vrai pas essentiel
concernant ce qu'il en est de l'acte analytique, c'est pour faire remarquer que ce n'est
pas une notion. Dire ce que c'est est difficile. C'est quelque chose comme un nceud, un
nceud autour de quoi s'édifient bien des choses, et se déléguent toutes sortes de
pouvoirs, qui est assurément quelque chose de stratifié, et on ne peut pas la considérer
comme simple. A un certain degré de maturité, si je puis dire, c'est plus que
respectable. Ca n'est peut-étre pas ce qui mérite le plus de respect mais c'est
assurément ce qui en recueille.

Je dirai que ce respect reléve d'une fonction particuliére, qui est tout a fait liée a ce que
nous avons a mettre ici en relief une fonction de « déconnaissance » si je puis
m'exprimer ainsi, et si vous me permettez de m'amuser un peu, de rappeler qu'« il
déconnait » dit-on. Est-ce qu'il n'y a pas la un cryptomorphéme ? Est-ce que c¢a ne
serait pas a le prendre au présent que surgirait le statut solidement établi de la connerie
9

On croit toujours que c'est un imparfait : « il déconnait a plein tuyaux... » par exemple.
Mais c'est qu'a la vérité, c'est 1a un terme qui, comme le terme de « je mens » fait
toujours obstacle a étre employé au présent.

Quoi qu'il en soit, il est fort difficile de ne pas voir que le statut de la connerie en
question en tant qu'institué sur le « il déconnait » ne revét pas seulement le sujet que le
dit verbe comporte. Il y a 1a dans cet abord je ne sais quoi d'intransitif et de neutre du
genre « il pleut » qui fait toute la portée du dit morphéme.

L'important, c'est : il déconnait quoi ? Eh bien, c'est 1a ce par quoi se distingue ce que
j'appellerai la vraie dimension de la connerie. C'est que ce « elle déconnait », c'est
quelque chose qui, a la vérité, est ce qui mérite d'étre affecté de ce terme, a savoir de
s'appeler la connerie. La vraie dimension de la connerie est indispensable a saisir
comme étant ce a quoi a a faire 'acte psychanalytique. Car si vous y regardez de pres
et nommément dans ces chapitres que Freud nous met sous la rubrique de la mépri-39-

39



SEMINAIRE 15

se et sous celle des actes accidentels et symptomatiques, ces actes se distinguent tous
et tout un chacun par une grande pureté. Mais observez quand il s'agit par exemple de
la célébre histoire de tirer ses clés devant telle porte, qui sont justement celles qui ne
conviennent pas; prenons les cas dont Jones parle, parce que Freud a montré la
signification et la valeur de ce que peut avoir ce petit acte, Jones va nous raconter une
histoire qui se termine par : « J'aurais aimé étre ici comme chez moi ». Dix lignes plus
loin nous sommes a la cloture d'une autre histoire qui interpréte le méme geste a dire:
« J'aurais été mieux chez moi ». Ce n'est tout de méme pas pareil!

De la pertinence de la notation de cette fonction de lapsus, du ratage dans l'usage de la
clé a son interprétation flottante, équivoque, est-ce qu'il n'y a pas l'indication que vous
retrouverez facilement a considérer mille autres des faits rassemblés dans ce registre et
nommément les quelque vingt-cinq ou trente premiers que Freud nous collectionne?
C'est qu'en quelque sorte, ce que l'acte nous transmet, c'est quelque chose qu'il nous
figure assurément de fagon signifiante et pour laquelle I'adjectif qui conviendrait serait
de dire qu'elle n'est pas si conne.

C'est bien la l'intérét fascinant de ces deux chapitres. Mais que tout ce qui essaie de s'y
adapter comme qualification interprétative représente déja cette certaine forme de dé-
connaissance, de chute et d'évocation ou il faut bien le dire, dans plus d'un cas ici tout
a fait radical de ce qui ne peut se sentir que comme connerie; méme si l'acte, ce qui ne
fait pour nous aucun doute car a ce point de surgissement de ce qu'il y a d'original
dans l'acte symptomatique, il ne fait aucun doute qu'il y a 1a une ouverture, un trait de
lumiére, quelque chose d'inondant et qui pour longtemps ne sera pas refermé.

Quelle est la nature de ce message dont Freud nous souligne qu'a la fois, il ne sait pas
qu'il se le donne a lui-méme et que pourtant il tient a ce qu'il ne soit pas connu. Qu'est-
ce qui se gite au dernier terme dans cet étrange registre qui, semble-t-il, ne peut étre
repris dans l'acte psychanalytique qu'a déchoir de son propre niveau?

C'est pourquoi je voudrais aujourd'hui introduire, avant de vous quitter, ce terme
glissant, ce terme scabreux qui, a la vérité, n'est pas aisément maniable dans un
contexte social aussi large, qu'on note bien sir d'injure et de péjoration qui s'attache
dans la langue francaise a cet étrange mot « le con » qui, soit dit entre parenthéses,
n'est trouvable ni dans Littré ni dans -40-

40



SEMINAIRE 15

Robert, seul le Bloch et von Wartburg, toujours honneur a lui, nous donne son
étymologie: cunnus (latin).

Assurément, pour développer ce qu'il en est en frangais de la fonction de ce mot « le
con », pourtant dans notre langue et nos échanges si fondamental, c'est bien le cas ou
le structuralisme aurait lieu de s'articuler de ce qui lie I'un a l'autre, le mot et la chose.
Mais comment faire? Comment faire, sinon a introduire ici, je ne sais quoi qui serait
l'interdiction aux moins de 18 ans, a moins que ce soit aux plus de 40.

C'est pourtant ce dont il s'agit, et quelqu'un dont nous avons les paroles dans un livre
qui se distingue par la toute spéciale - jamais je crois personne n'a fait cette remarque -
absence de la connerie, a savoir les Evangiles, a dit: « Rendez a César ce qui est a
César et a Dieu ce qui est a Dieu ». Observez naturellement que jamais personne ne
s'est apercu que c'est absolument énorme de dire : « Rendez a Dieu » ce qu'il a mis
dans le jeu. Qu'importe. Pour le psychanalyste, la loi est différente. Elle est : « Rendez
a la vérité ce qui est a la vérité, et a la connerie ce qui est a la connerie ».

Eh bien, ce n'est pas si simple. Parce qu'elles se recouvrent et que s'il y a une
dimension qui est la, propre a la psychanalyse, ce n'est pas tant la vérité¢ de la connerie
que la connerie de la vérité.

Je veux dire, que mis a part les cas ou nous pouvons aseptiser, ce qui revient a dire
asexuer, la vérité, c'est-a-dire a non plus faire comme en logique, qu'une valeur avec
un grand V qui fonctionne en opposition & un grand F, partout ou la vérité est en prise
sur autre chose, nommément sur notre fonction d'étre parlant, la vérité se trouve mise
en difficulté de l'incidence ou quelque chose qui est le centre dans ce que je désigne,
dans I'occasion, sous le terme de la connerie, et qui veut dire ceci - je vous montrerai
la prochaine fois que Freud le dit aussi dans ce méme chapitre, encore que quiconque
le laisse passer - et qui veut dire, c'est que l'organe qui donne si je puis dire, sa
catégorie a l'attribut dont il s'agit, est justement marqué de ce que j'appellerai une
inappropriation particuliére a la jouissance. Que c'est de 1a que prend son relief ce dont
il s'agit, a savoir le caractére irréductible de l'acte sexuel a toute réalisation véridique;
que c'est de cela qu'il s'agit dans l'acte psychanalytique, car l'acte psychanalytique
assurément s'articule a un autre niveau; et ce qui a cet autre niveau répond a cette
déficience qu'éprouve la vérité de son approche du champ sexuel, voila ce qu'il nous
faut interroger dans son statut.

41-

41



SEMINAIRE 15

Pour vous suggérer ce dont il s'agit, je prendrai un exemple : un jour j'ai recueilli de la
bouche d'un charmant gargon qui avait tous les droits a ce qu'on l'appelle un con
'anecdote suivante. 11 lui était arrivé une mésaventure : il avait rendez-vous avec une
petite fille qui l'avait laissé tomber comme une crépe. «J'ai bien compris me dit-il
qu'encore une fois c'était une femme de non-recevoir ». Il appelait ¢a comme ca.
Qu'est-ce que c'est cette charmante connerie, car il le disait comme ¢a, de tout son
cceur. Il avait entendu se succéder trois mots, il les appliquait. Mais supposez qu'il 'ait
fait expres, ce serait un trait d'esprit. A la vérité le seul fait que je vous le rapporte, que
je le porte au champ de I'Autre en fait un trait d'esprit, effectivement. C'est tres drole,
pour tout le monde, sauf pour lui et pour celui qui le regoit face a face de lui. Mais dés
qu'on le raconte, c'est extrémement amusant. De sorte qu'on aurait tout a fait tort de
penser que le con manque d'esprit, méme si c'est d'une référence a 1'Autre que cette
dimension s'ajoute.

Pour tout dire, ce qu'il en est de notre position vis-a-vis de cette petite historiette
amusante, c'est exactement toujours ce a quoi nous avons affaire chaque fois qu'il
s'agit de mettre en forme ce que nous saisissons comme dimension, non pas au niveau
de tous les registres de ce qui se passe dans l'inconscient, mais a trés proprement
parler dans ce qui ressortit a l'acte psychanalytique.

Je voulais simplement introduire aujourd'hui ce registre assurément, vous le devinez,
scabreux. Mais, vous le verrez, il est utile.

-42-

42



SEMINAIRE 15

LECON III 29 NOVEMBRE 1967
Au début d'un article sur le contre-transfert publi¢ en 1960, un bon psychanalyste
auquel nous ferons une certaine place aujourd'hui, le Docteur Winnicott, écrit que le
mot de contre-transfert doit étre rapporté a son usage original et, & ce propos, pour
l'opposer, fait état du mot self. Un mot comme self dit-il, 1a il faut que j'use de
I'anglais: Naturally knows more than we do : en sait naturellement plus que nous ne
pouvons faire, ou que nous ne faisons. C'est un mot qui, dit-il, uses us and commands
us, nous prend en charge, peut nous commander si je puis dire.
C'est une remarque, mon Dieu, qui a bien son intérét a voir sous une plume qui ne se
distingue pas par une référence spéciale au langage, comme vous allez le voir.
Ce trait m'a paru piquant et le sera encore plus de ce que j'en aurai a évoquer devant
vous aujourd'hui de cet auteur. Mais aussi bien, pour vous, prend-il son prix de ce que,
que vous le soupgonniez ou pas, vous voila intégrés dans un discours qu'évidemment
beaucoup d'entre vous ne peuvent voir dans son ensemble.
Je veux dire que ce que j'avance cette année n'a son effet que de ce qui a précéde, et ce
n'est pas pour autant que de 1'aborder maintenant - si tel est le cas de certains d'entre
vous - vous soumet moins & son effet. Curieusement, en raison de ceci, c'est qu'en
somme ce discours - vous trouverez peut-&tre qu'un peu j'insiste dans ce sens - ne vous
est pas en somme directement adressé. Il est adressé a qui ? mon Dieu je le répéte a
chaque fois : a des psychanalystes, et dans des conditions telles qu'il faut -43-

43



SEMINAIRE 15

bien dire qu'il leur est adressé a partir d'une certaine atopie. Atopie qui serait la
mienne propre et donc qui a a dire ses raisons. C'est précisément ces raisons qui vont
se trouver ici, j'entends aujourd'hui, un peu plus accentuées. Il y a une rhétorique, si je
puis dire, de 1'objet de la psychanalyse, dont je prétends qu'elle est liée a un certain
mode de I'enseignement de la psychanalyse qui est celui des sociétés existantes. Cette
relation peut ne pas paraitre immédiate, et en effet, pourquoi le serait-elle pourvu
qu'au prix d'une certaine investigation on puisse en sentir la nécessité.

Pour partir de 13, a savoir d'un exemple de ce que j'appellerai un savoir normatif sur ce
qui est une conduite utile avec tout ce que cela peut comporter d'extension sur le bien
général, et sur le bien particulier, je prendrai un échantillon qui vaudra ce qu'il vaudra,
mais qui vaudra du fait qu'il est typique et que relevant de la plume d'un auteur bien
connu, simplement, pour si peu que vous soyez initiés a ce qu'il en est de la méthode
analytique en tant qu'a savoir en gros de quoi il s'agit, de parler pendant des semaines
et des mois a raison de plusieurs séances par semaine, et de parler d'une certaine fagon
particuliérement dénouée, dans des conditions qui, précisément, s'abstraient de toute
visée concernant cette référence a la norme, a l'utile, précisément, peut-étre, pour y
revenir, mais d'abord a s'en libérer de fagon telle que le circuit, avant d'y revenir, soit
le plus simple qui se puisse.

Je crois que les lignes que j'ai choisies, prises ou elles se trouvent, a savoir en téte d'un
article trés expressément sous la plume d'un auteur qui l'a publi¢ en l'année 1955, ont
mis en question le concept de caractére génital. Voici a peu prés d'ou il part pour
effectivement apporter une critique sur laquelle je n'ai pas a m'étendre : aujourd'hui
c'est du style qu'il s'agit. C'est un morceau du classique M. Fenichel, d'autant que de
I'aveu de l'auteur, je veux dire l'auteur le précisant bien, Fenichel fait partie de la base
de cet enseignement de la psychanalyse dans les instituts.

Un caractére normal, génital, est un concept idéal, dit-il lui-méme; cependant il est
certain que l'achévement de la primauté génitale comporte une avance décisive dans la
formation du caractére. Le fait d'étre capable d'obtenir pleine satisfaction par
'orgasme génital rend la régulation de la sexualité, régulation physiologique possible,
et ceci met un terme au timing

up, c'est-a-dire a la barriére, a I'endiguement des énergies instinctuelles -44-

44



SEMINAIRE 15

avec leurs effets malheureux sur le comportement de la personne. « Il fait aussi
quelque chose pour le plein développement du love, de 'amour et de la haine » ajoute-
t-on entre parenthéses, c'est-a-dire le surmontement de l'ambivalence. En outre, la
capacité de décharger de grandes quantités d'excitation signifie la fin des reaction
formations, des formations réactionnelles, et un accroissement de la capacité¢ de
sublimer.

Le complexe d (Edipe et les sentiments inconscients de culpabilité de source infantile
peuvent maintenant étre réellement dépassés quant aux émotions; elles ne sont plus
gardées en réserve mais peuvent étre mises en valeur par l'ego; elles forment une part
harmonieuse de la personnalité totale. Il n'y a plus aucune nécessité de se garder des
impulsions prégénitales encore impératives dans l'inconscient, leur inclusion dans la
totale personnalité - je m'exprime comme le texte - et sous la forme de traits ou de
poussées de la sublimation, devient possible. Cependant, dans les caractéres
névrotiques, les impulsions pré-génitales retiennent leurs caractéres sexuels et
troublent les relations rationnelles avec les objets, « cependant que c'est comme ¢a
chez les neurotics », dans le caractére normal elles servent comme partielles le but de
pré-plaisir ou de plaisir préliminaire, sous la primauté de la zone génitale. Mais pour
autant qu'elles viennent dans une plus grande proportion elles sont sublimées et
subordonnées a l'ego, et a reasonableness, la raisonnabilité, je crois qu'on ne peut pas
traduire autrement.

Je ne sais pas ce que vous inspire un tableau si enchanteur et s'il vous parait alléchant.
Je ne crois pas que quiconque - analyste ou pas - pour peu qu'il ait un peu d'expérience
des autres et de soi-méme, puisse un instant prendre au sérieux cette étrange
berquinade. La chose est, a proprement parler, fausse, tout & fait contraire a la réalité
et a ce qu'enseigne l'expérience.

Je me suis livré aussi, dans mon texte, dans un texte que j'évoquais l'autre jour, celui
de La direction de la cure évidemment, a quelques dérisions de ce qui avait pu en étre
amené, dans un autre contexte et sous une forme méme littérairement beaucoup plus
vulgaire - le ton dont on pouvait parler a une certaine date, justement celle de ce texte,
vers 1958 - de la primauté de la relation d'objet et des perfections ou elle atteignait les
effusions de joie interne qui ressortaient d'étre parvenues a cet état sommet, a
proprement parler ridicule, et a la vérité ne valant méme pas la peine d'étre ici reprise
sous quelque plume qu'elle ait été¢ émise alors.

-45-

45



SEMINAIRE 15

La singularité est de se demander comment de telles énonciations peuvent garder, je
ne dirai pas l'aspect de sérieux, en fait elles ne l'ont pour personne, mais paraissent
répondre a une certaine nécessité concernant, comme on le disait au début de ce qui
est ici énoncé, d'une sorte de point idéal qui aurait au moins cette vertu de représenter
sous une forme négative l'absence donc de tous les inconvénients qui seraient
apportés, qui seraient l'ordinaire des autres états. Il n'en vient pas a 1'idée d'autre
raison.

Ceci est naturellement a relever pour autant que nous pouvons saisir le mécanisme en
son essence a savoir nous rendre compte dans quelle mesure le psychanalyste est en
quelque sorte appelé, voire contraint, a des fins qu'on appelle abusivement
didactiques, de tenir un discours qui en somme, on pourrait dire, n'a rien a faire avec
les problémes que lui propose et de la fagon la plus aigué, la plus quotidienne, son
expérience.

La chose, a la vérité, a une certaine portée pour autant qu'elle permettrait de
s'apercevoir qu'un discours, dans la mesure - et ce n'est rien en dire - d'ou sort un
certain nombre de clichés, ne s'en trouve pas moins, jusqu'a un certain point, inopérant
a les réduire, dans le contexte psychanalytique, et encore bien plus quant a ce qui est
de l'organisation de l'enseignement. Bien sir, personne ne croit plus a un certain
nombre de choses, ni non plus n'est bien a l'aise dans un certain style classique. Mais
au fond sur beaucoup de points, de plans d'application, il n'en reste pas moins que cela
ne change rien. Je veux dire qu'aussi bien peut-on voir simplement dans mon discours
repris, je veux dire dans certaines de ses formes, de ses phrases, de ses énoncés, voire
ses tournures, repris dans un contexte qui, quant a son fond, ne change guére.

Javais demandé, il y a assez longtemps, & une personne qu'on a pu voir dans d'autres
temps plus récents ici fréquenter assidiment ce que j'essayais d'ordonner, j'avais
demandé : «Apres tout, vu vos positions générales, qu'est-ce que vous pouvez trouver
d'avantageux a suivre mes conférences ? » Mon Dieu, avec le sourire de quelqu'un qui
s'entend, je veux dire de quelqu'un qui sait bien ce qu'il veut dire : « Personne, me
répondit-il, ne parle de la psychanalyse comme ¢a ». Grace a quoi, bien s, cela lui
donne matiére et choix a adjoindre a son discours un certain nombre d'ornements, de
fleurettes, ce qui ne l'empéche pas a l'occasion, de rapporter radicalement a la
tendance supposée par lui constitutive d'une certaine inertie psychique, de rapporter
radicalement le statut, I'or-46-

46



SEMINAIRE 15

dinateur de la séance analytique en elle-méme - j'entends dans sa nature, dans sa
finalité aussi - a un retour qui se produisait par une sorte de penchant, de glissement
tout ce qu'il y a de plus naturel vers cette fusion ou quelque chose qui fut
essenticllement de sa nature, cette prétendue fusion supposée a l'origine entre 1'enfant
et le corps maternel, et c'est a l'intérieur de cette sorte de figure, de schéma
fondamental, que se produirait quoi? Mon fameux ¢a parle.

Vous voyez bien l'usage qu'on peut faire d'un discours a le répandre sectionné de son
contexte qui €tait qu'a dire ¢a parle a propos de l'inconscient, le n'ai strictement jamais
voulu parler du discours de l'analysé, - comme on dit de fagon impropre, il vaudrait
mieux dire l'analysant - nous reviendrons la-dessus dans la suite, mais assurément qui,
méme, sauf a vouloir abuser de mon discours, peut supposer qu'il y ait quoi que ce soit
dans l'application de la régle qui reléve en soi du ¢a parle qui le suggere, qui l'appelle.
En aucune fagon, du moins, voyez-vous, aurais-je eu ce privilége d'avoir renouvelé
apres Freud, aprés Breuer, le miracle de la grossesse nerveuse, si cette facon d'évoquer
la concavité du ventre maternel peut représenter ce qui se passe a l'intérieur du cabinet
de l'analyste, est bien en effet ce qui se trouve justifié¢ a un autre niveau, ce miracle, je
l'aurais renouvelé, mais sur les psychanalystes. Est-ce a dire que j'analyse les analystes
?

Parce qu'aprés tout on pourrait dire cela, c'est méme tentant, il y a toujours des petits
malins pour trouver des formules élégantes comme cela qui résument la situation.
Dieu merci, j'ai mis une barriére a l'avance aussi de ce c6té 1a en écrivant je crois
quelque part - je ne sais pas si c'est encore paru - & propos d'un rappel, il s'agissait d'un
petit compte rendu que j'ai fait de mon séminaire de l'année derniére, d'un rappel de
ces deux formules qu'il n'y a pas dans mon langage d'Autre de 1'Autre, I'Autre dans ce
cas étant écrit avec un grand A. Qu'il n'y a pas, pour répondre a un vieux murmure de
mon séminaire de Sainte-Anne, hélas, je suis bien au regret de le dire, de vrai sur le
vrai. De méme n'y a-t-il nullement & considérer la dimension du transfert du transfert.
Ceci veut dire d'aucune réduction transférentielle possible, d'aucune reprise analytique
du statut du transfert lui-méme.

Je suis toujours un peu embarrass¢, vu le nombre de ceux qui occupent cette salle cette
année, quand j'avance de pareilles formules, parce qu'il -47-

47



SEMINAIRE 15

peut y en avoir certains qui n'ont aucune espéce d'idée de ce qu'est le transfert, apres
tout. C'est méme le cas le plus courant, surtout s'ils en ont entendu parler. Vous allez
le voir, dans la suite de ce que j'ai a dire aujourd'hui.

Pointons ici que, je 1'ai tout de méme déja avancé la derniére fois, que l'essence de
cette position du concept du transfert est ce que ce concept permet a l'analyste; c'est
méme ainsi que certains analystes, ai-je avancé la derni€re fois, et mon Dieu, combien
vainement, se croient en devoir de justifier le concept du transfert au nom de quoi,
mon Dieu, quelque chose qui leur parait & eux-mémes bien menacé, bien fragile, a
savoir d'une sorte de supériorité dans la possibilité d'objectiver, d'objectivation, ou de
qualit¢ d'objectivité éminente qui serait ce qu'aurait acquis l'analyste et qui lui
permettrait dans une situation apparemment présente d'étre en droit de la référer a
d'autres situations qui l'expliquent et qu'elle ne fait que reproduire avec donc cet
accent d'illusoire ou d'illusions que ceci comporte.

Jai déja dit que, loin que cette question qui parait s'imposer, qui parait méme
comporter une certaine dimension de rigueur chez celui qui en avance en quelque
sorte l'interrogation, la critique, elle, est purement superflue et vaine pour la simple
raison que le transfert, sa manipulation, comme telle, la dimension du transfert, la
premiére face strictement cohérente a ce que je suis en train d'essayer de produire cette
année devant vous sous le nom d'acte psychanalytique. Hors de ce que j'ai appelé
manipulation du transfert, il n'y a pas d'acte analytique.

Ce qu'il s'agit de comprendre, ce n'est pas la légitimation du transfert dans une
référence qui en fonderait 1'objectivité, c'est de s'apercevoir qu'il n'y a pas d'acte
analytique sans cette référence. Et, bien sir, I'énoncer ainsi n'est pas dissiper toute
objection, mais c'est justement parce que 1'énoncer ainsi n'est pas, a proprement parler,
désigner ce qui fait l'essence du transfert, c'est pour cela que nous avons a y avancer
plus loin.

Que nous soyons forcés de le faire, que je sois nécessité a le faire devant vous, au
moins suggere que cet acte analytique c'est précisément ce qui aurait été le moins
¢lucidé par le psychanalyste lui-méme. Bien plus, que ce fit ce qui fut plus ou moins
complétement éludé; et pourquoi pas, pourquoi ne pas en tout cas s'interroger de
savoir si la situation n'est pas ainsi, parce que cet acte il ne peut que 1'étre, éludé, apres
tout. Pourquoi -48-

48



SEMINAIRE 15

pas? Pourquoi pas jusqu'a Freud et son interrogation de la Psychopathologie de la vie
quotidienne, ce que nous appelons maintenant, ce qui est courant, ce qui est a la portée
de nos modestes entendements sous le nom d'acte symptomatique, d'acte manqué, qui
elit songé, et méme qui songe encore a leur donner le sens plein du mot acte ?

Malgré tout, l'idée de ratage dont Freud dit que ce n'est qu'un abri derriére lequel se
dissimule ce qui est & proprement appeler des actes, cela ne fait rien, on continue a les
penser en fonction du ratage, sans donner un sens plus plein au terme d'acte.

Pourquoi donc n'en serait-il pas de méme de ce qu'il en est de l'acte analytique ?
Assurément ce qui peut nous éclairer c'est si nous pouvons, nous, en dire quelque
chose qui aille plus loin. En tous les cas, il se pourrait bien qu'il ne puisse étre
qu'éludé, si par exemple ce qui arrive quant il s'agit d'acte, c'est qu'il soit en
particulier, tout a fait insupportable, insupportable quant a quoi? Il ne s'agit pas de
quelque chose d'insupportable, subjectivement tout au moins je ne le suggére pas.
Pourquoi pas insupportable comme il convient aux actes en général, insupportable en
quelqu'une de ses conséquences. J'approche, vous le voyez, par petites touches, je ne
peux pas dire ces choses en termes tout de suite affichés - si I'on peut dire - non pas du
tout qu'a l'occasion je ne le pratique pas, mais parce qu'ici en cette matiére qui est
délicate, ce qu'il s'agit d'éviter avant tout, c'est le malentendu.

Cette conséquence de l'acte analytique, me direz-vous, elle devrait étre bien connue,
elle devrait étre bien connue par l'analyse didactique; seulement moi, je parle de l'acte
du psychanalyste. Dans la psychanalyse didactique, le sujet qui, comme il s'exprime,
s'y soumet, l'acte psychanalytique, 1a, n'est pas sa part. Ce n'est pas pour autant qu'il ne
pourrait avoir soupcon de ce qui résulte pour l'analyste de ce qui se passe dans la
psychanalyse didactique.

Seulement voila, les choses jusqu'a présent sont telles que tout est fait pour que lui soit
dérobé, mais d'une fagon tout a fait radicale, ce qu'il en est de la fin de la psychanalyse
didactique du c6té du psychanalyste.

Ce masquage qui est fonciérement lié¢ a ce que j'appelais tout a I'heure 1'organisation
des sociétés psychanalytiques, cela pourrait étre en somme une pudeur subtile, une
fagon délicate de laisser quelque chose

a sa place, supréme raffinement de politesse extréme-orientale. Il n'en -49-

49



SEMINAIRE 15

est rien. Je veux dire que ce n'est pas tout a fait sous cet angle que les choses doivent
étre considérées, mais plutot sur ce qui en rejaillit sur la psychanalyse didactique elle-
méme, c'est & savoir qu'en raison méme de cette relation, cette séparation que je viens
d'articuler, il en résulte que le méme black out existe sur ce qu'il en est de la fin de la
psychanalyse didactique.

On a quand méme écrit un certain nombre de choses insatisfaisantes, incomplétes sur
la psychanalyse didactique. On a écrit aussi des choses bien instructives par leurs
défauts sur la terminaison de I'analyse, mais on n'a strictement jamais encore réussi a
formuler - je veux dire noir sur blanc - je ne dis pas quoi que ce soit de valable, quoi
que ce soit, oui ou non... mais rien, sur ce qui peut étre la fin, dans tous les sens du
mot de la psychanalyse didactique.

Je laisse ici seulement ouvert le point de savoir s'il y a un rapport, il y a le rapport le
plus étroit entre ce fait et le fait que rien n'a jamais non plus été articulé sur ce qu'il en
est de 'acte psychanalytique.

Je le répéte, si l'acte psychanalytique est trés précisément ce a quoi le psychanalyste
semble opposer la plus forcenée méconnaissance, ceci est li¢ non pas tant a une sorte
d'incompatibilité subjective, le c6té subjectivement intenable de la position de
l'analyste, ce qui, assurément peut étre suggéré, Freud n'y a pas manqué, et bien plus
dis-je, de ce qui, une fois la perspective de l'acte acceptée, en résulterait quant a
l'estimation que peut faire l'analyste de ce qu'il recueille quant a lui, dans les suites de
l'analyse, dans I'ordre a proprement parler du savoir.

Puisque aprés tout j'ai ici un public ou semble-t-il, - quoique depuis deux ou trois fois
je ne repere plus bien - ou il y a une certaine proportion de philosophes, j'espére qu'on
ne m'en voudra pas trop, c'est arrivé, méme a Sainte-Anne, d'obtenir une tolérance qui
aille aussi loin: il m'est arrivé de parler tout un trimestre et méme un peu plus du
Banquet de Platon, justement a propos du transfert.

Eh bien! je demanderai aujourd'hui au moins a quelques uns, si cela peut les
intéresser, d'ouvrir un dialogue qui s'appelle le Menon. 1l m'est arrivé de parler tout un
trimestre du Banquet de Platon a propos du transfert. Aujourd'hui je vous demanderai
d'ouvrir le Menon.

I1 est méme arrivé autrefois que mon cher ami Alexandre Koyré avait bien voulu nous
faire I'honneur et la générosité de nous parler du Menon. -50-

50



SEMINAIRE 15

Can'a pas fait long feu. Les psychologues qui étaient la ont dit : « C'est bon pour cette
année, mais fini, hein maintenant! Mais non, mais non, mais non, mais non. Entre gens
sérieux, ce n'est pas de cette eau-la que nous nous chauffons ».

Pourtant je vous assure que vous n'aurez rien a perdre a le pratiquer un tout petit peu,
tout simplement a le rouvrir. J'ai trouvé au paragraphe 85 selon la numérotation
d'Henri Estienne

Oukon oudenos didaksantos all épotésantos épistétai analabon autos eks auton ten
épistémen

« 1l saura donc sans avoir eu de maitre, grice a de simples interrogations, ayant
retrouvé de lui-méme en lui-méme sa science ».

Et la réplique suivante

« Mais retrouver de soi-méme en soi sa science, n'est-ce pas précisément se resouvenir
? ». Cette science qu'il a maintenant, ne faut-il pas ou bien qu'il l'ait recue a un certain
moment, ou bien qu'il l'ait toujours eue ?

Tout de méme, pour des analystes, poser la question en ces termes, est ce qu'on n'a pas
le sentiment qu'il y a 1a quelque chose dont on n'est pas bien sir que cela s'applique, je
veux dire de la fagon dont c'est dit dans ce texte, mais enfin que c'est fait pour nous
rappeler quelque chose ?

En fait, c'est un dialogue sur la vertu. Appeler ca la vertu, ce n'est pas plus mal
qu'autre chose. Pour beaucoup, ce mot et les mots qui y ressemblent ont résonné
diversement depuis, a travers les siécles. Il est certain que le mot vertu a maintenant
une ouverture, une résonance, qui n'est pas tout a fait celle de I'areté dont il s'agit dans
le Menon, puisque aussi bien l'arete irait plutét du coté de la recherche du bien. On est
frappé de la saisir, au sens du bien profitable et utile comme on dit. Ce qui est fait pour
nous faire apercevoir que nous aussi nous avons fait un retour 1a, que ce n'est pas tout
a fait sans rapport avec ce qu'apres ce long détour nous est parvenu a se formuler dans
le discours d'un Bentham. J'ai déja fait référence a l'utilitarisme, au temps déja passé,
lointain méme, ou j'ai pris en charge d'énoncer pendant une année quelque chose qui
s'appelait ['"Ethique de la psychanalyse.

-51-

51



SEMINAIRE 15

C'était, si mon souvenir est bon, l'année 7958-1959; a moins que ce ne soit pas tout a
fait cela; puis I'année suivante, ce fut le Transfert. Comme depuis quatre ans que je
parle ici, une certaine correspondance pourrait se faire de chacune de ces années avec
deux, et dans l'ordre, des années de mon enseignement précédent, nous arriverions
donc au niveau de cette année quatrieme a quelque chose qui répond a la septiéme et a
la huitiéme année de mon séminaire précédent, faisant écho en quelque sorte a l'année
sur I'Ethique, ce qui se lit bien dans mon énoncé méme de !'acte psychanalytique et de
ce que cet acte psychanalytique que ce soit de quelque chose de tout a fait lié
essentiellement au fonctionnement du transfert, voila qui permettra a certains tout au
moins de s'y retrouver dans une certaine marche qui est la mienne.

Dong, il s'agit de l'areté et d'une areté qui au départ nous pose sa question dans un
registre qui n'est pas du tout pour désorienter un analyste puisque aussi bien ce dont il
s'agit c'est un premier modéle donné de ce que veut dire ce mot dans le texte
socratique de la bonne administration politique, c'est-a-dire de la cité. Quant a ce qui
est de I'homme, il est curieux que dés le premier temps apparaisse la référence a la
femme disant que, mon Dieu, la vertu de la femme c'est la bonne ordonnance de la
maison. Moyennant quoi, les voila tous les deux du méme pas sur le méme plan, il n'y
a pas de différence essentielle et en effet, si c'est comme cela qu'on le prend, pourquoi
pas?

Je ne rappelle ceci que parce que, parmi les mille richesses qui vous seront suggestives
de ce texte, si vous voulez bien le lire de bout en bout, vous pourrez toucher 1a du
doigt que la caractéristique d'une certaine morale, proprement la morale traditionnelle,
a toujours été d'éluder, mais c'est fait admirablement en l'espéce, d'escamoter au départ
dans les premiéres répliques, de sorte qu'on n'a plus a en parler, de ne méme pas poser
la question justement tellement intéressante pour nous, analystes, en tant que nous
sommes analystes, bien silir, de savoir s'il n'y a pas un point ou la morale de I'homme
et de la femme pourrait peut-étre se distinguer, au moment ou 1'on se trouve ensemble
dans un lit, ou séparément.

Mais ceci est promptement ¢ludé quant a ce qui est d'une vertu que nous pouvons déja
situer sur un terrain plus public, plus environnemental. Et de ce fait, les questions qui
se posent peuvent procéder d'une fagon qui est celle dont Socrate procéde, et qui vient
vite a poser la question de -52-

52



SEMINAIRE 15

savoir, comment on peut jamais arriver a connaitre par définition ce qu'on ne connait
pas puisque la premicre condition de savoir, de connaitre, est de savoir de quoi on
parle. Si l'on ne sait pas au départ de quoi on parle, comme il s'avére aprés un long
échange de répliques avec son partenaire qui est le Menon en question, surgit ce que
vous connaissez et ce qui vient dans les deux phrases ou les trois que je vous ai lues
tout a 1'heure, a savoir la théorie de la réminiscence.

Vous savez de quoi il s'agit, mais je vais le reprendre. I est temps de le développer, de
montrer ce que ¢a veut dire, ce que ¢a peut vouloir dire pour nous, ce en quoi cela
mérite par nous d'étre relevé.

Qu'on dise, qu'on exprime que I'dme - comme on s'exprime, c'est le langage dont on
use en tout cas en ce dialogue - ne fait rien quand elle est enseignée que de se
resouvenir, ceci comporte, mais dans ce texte comme dans le nétre, l'idée d'une
étendue sans fin ou plutét d'une durée sans limites quant a ce qu'il en est de cette ame.
C'est un peu ce que nous aussi sortons quand nous nous trouvons un peu a bout
d'arguments auxquels faire référence, puisqu'on ne voit pas trés bien comment cela
peut se passer dans l'ontogeneése pour que des choses, toujours les mémes et si
typiques se reproduisent, a faire appel a la phylogenése, je ne vois pas beaucoup de
différence.

Puis, quoi encore, ou est-ce qu'on va la chercher cette ame pour démontrer qu'il n'est
que resouvenir quant a tout ce qu'elle peut apprendre ? C'est bien en fait le geste
significatif a son époque qui est celui de Socrate : Vois Menon, je vais te montrer; tu
vois, tu as la ton esclave, il n'a jamais rien appris, bien entendu, chez toi, un esclave
complétement crétin.

On l'interroge et avec une certaine fagon en effet de l'interroger, on arrive a lui faire
sortir des choses mon Dieu assez sensées, qui ne vont pas trés loin, dans le domaine de
la mathématique. 1l s'agit de ce qui arrive ou de ce qu'il faut faire pour faire une
surface double de celle dont on est parti s'il s'agit d'un carré. L'esclave reprendra
comme cela tout a trac, qu'il suffit que le c6té du carré soit deux fois plus long. I est
vite ais¢ de lui faire sentir qu'avec un c6té deux fois plus long la surface sera quatre
fois plus grande. Moyennant quoi en procédant de méme par interrogation nous
trouverons vite la bonne fagon d'opérer qui est d'opérer par la diagonale, de prendre un
carré dont le coté est la diagonale du précédent.

Qu'est-ce que nous avons dans toutes ces amusettes, ces récréations des -53-

53



SEMINAIRE 15

plus primitives qui ne vont méme pas aussi loin que déja a cette époque on avait pu
aller quant au caractére irrationnel de la racine de 2, c'est que nous avons pris un sujet
hors classe, un esclave, un sujet qui ne compte pas.

Il y a quelque chose de plus ingénicux et de meilleur qui vient ensuite quant a ce qu'il
s'agit de soulever, c'est a savoir si la vertu est une science. Tout bien pris, c'est
certainement la meilleure partie, le meilleur morceau du dialogue : il n'y a pas de
science de la vertu. Ce qui se démontre aisément par I'expérience, se démontrant que
ceux qui font profession de l'enseigner sont des maitres fort critiquables - il s'agit des
sophistes - et que quant a ceux qui pourraient l'enseigner, c'est-a-dire ceux qui sont
eux-mémes vertueux, j'entends vertueux au sens ou le mot vertu est employé dans ce
texte, a savoir la vertu du citoyen, et celle du bon politique, il est trés manifeste que
ceci est développé par plus d'un exemple : ils ne savent méme pas la transmettre a
leurs enfants. IIs font apprendre autre chose a leurs enfants.

De sorte que nous en arrivons a la fin de ceci que la vertu est bien plus prés de
l'opinion vraie, comme on s'exprime, que de la science. Or l'opinion vraie, d'ou nous
vient-elle ? Eh bien, du ciel. Voila la troisiéme caractéristique de quelque chose qui a
ceci de commun, c'est que ce a quoi nous nous référons, c'est a savoir ce qui peut
s'apprendre.

Vous sentez combien c'est prés - je suis prudent - de la notation que je fais sous le
terme de sujet. Ce qui peut s'apprendre, c'est un sujet qui déja a ce caracteére premier
d'étre universel : tous les sujets 1a-dessus sont au méme point de départ; leur extension
leur est d'une nature telle que cela leur suppose un passé infini, et donc probablement
un avenir qui ne l'est pas moins, encore que la question ne soit pas tranchée dans ce
dialogue sur ce qu'il en est de la survie.

Nous ne sommes pas dans le mythe d'Er I'Arménien mais assurément que l'ame ait
depuis toujours, et d'une fagon a proprement parler immémoriale, emmagasiné ce qui
I'a formée au point de la rendre capable de savoir, voila ce qui ici n'est pas seulement
contesté, mais au principe méme de l'idée de la réminiscence.

Que ce sujet soit hors classe, voila un autre terme, qu'il soit absolu au sens ou il n'est
pas, c'est exprimé dans le texte, comme la science marque de ce qu'on y appelle d'un
terme qui fait écho vraiment a tout ce qu'ici nous pouvons dire, qu'il n'y est pas
marqué de concaténation, d'articula-54-

54



SEMINAIRE 15

tion logique du style méme de notre science. Cette « opinion vraie », est-ce quelque
chose qui fasse qu'elle soit bien plus, et c'est dit encore, de 1'ordre de la poiesis, de la
poésie? Voila a quoi nous sommes amenés par l'interrogation socratique.

Si j'ai mis autant de soin a ce rappel, c'est pour vous noter ce que peut signifier, en ce
point archaique mais resté présent de l'interrogation sur le savoir, ce que peut signifier
ceci qui n'a pas été isolé avant que je ne le fasse, proprement a propos du transfert, la
fonction qu'a, non pas méme dans l'articulation, les présupposés, de toute question sur
le savoir, ce que j'appelle le sujet supposé savoir. Les questions sont posées a partir de
ceci qu'il y a quelque part cette fonction, appelez-la comme vous voudrez, ici elle
apparait sous toutes ses faces, évidente d'étre mythique, qu'il y a quelque part quelque
chose qui joue fonction de sujet supposé savoir.

J'ai déja ici mis en avant ceci, comme un point d'interrogation a propos de telle ou telle
avancée, percée, poussée d'un certain secteur de notre science. Est-ce que la question
ne se pose pas d'ou était, de comment nous pouvons concevoir avant que telle ou telle,
par exemple, dimension nouvelle dans la conception mathématique de l'infini, est-ce
qu'avant d'étre forgée, cette dimension, nous pouvons la concevoir comme ayant été
quelque part sue, est-ce que nous pouvons déja la rapporter comme sue depuis
toujours ? C'est la la question. Il ne s'agit pas de savoir si I'ame existait avant de
s'incarner, c'est simplement de savoir si cette dimension du sujet en tant que support
du savoir est quelque chose qui doit étre en quelque sorte pré-établi aux questions sur
le savoir.

Remarquez, quand Socrate interroge 1'esclave, qu'est-ce qu'il fait? Il apporte, méme s'il
ne le fait pas au tableau, comme c'est un dessin trés simple, on peut dire qu'il apporte
le dessin de ce carré, et d'ailleurs de la fagon dont il raisonne, a savoir sous le mode
premier d'une géométrie métrique, a savoir par décomposition en triangles et
comptage des triangles d'égale surface. Moyennant quoi il est aisé de manifester que le
triangle construit sur la diagonale comprendra juste le nombre de petits carrés qu'il
faut par rapport au premier nombre, et que si le premier nombre était de quatre carrés
il y en aura huit en procédant de cette fagon. Tout de méme, il s'agit bien d'un dessin
et, interrogeant l'esclave, la question, ce n'est pas nous qui l'inventons, il a été
remarqué depuis bien longtemps que ce procédé n'a rien de bien démonstratif, pour
autant que bien loin -55-

55



SEMINAIRE 15

que Socrate puisse tirer argument du fait que I'esclave n'a jamais fait de géométrie et
que depuis on ne lui a pas donné de lecons, rien que la fagon d'organiser le dessin de la
part de Socrate, c'est déja donner a I'esclave, comme il est fort sensible, une lecon de
géométrie. Mais la question n'est pas 1a, pour nous.

Elle est, si je puis dire, a considérer dans ces termes : Socrate apporte un dessin. Si
nous disons que dans l'esprit de son partenaire, il y a déja tout ce qui répond a ce que
Socrate apporte, cela peut vouloir dire deux choses que j'exprimerai ainsi : ou bien
c'est un dessin, je ne dirai pas une doublure, ou, pour employer un terme moderne qui
répond a ce qu'on appelle une fonction, a savoir la possibilité de I'application du dessin
de Socrate sur le sien ou inversement, il n'est pas, bien entendu, du tout nécessaire
qu'il s'agisse de carrés corrects, ni dans un cas, ni dans l'autre, mais disons que dans un
cas ce soit un carré selon une projection de Mercator, c'est-a-dire un carré carré, et
dans l'autre cas quelque chose de diversement tordu, il n'en restera pas moins que la
correspondance point par point, voila ce qui donne a la relation de ce qu'apporte
Socrate, a ce par quoi lui répond son interlocuteur, une valeur trés particuliére qui est
celle du décryptage. Ceci nous intéresse, nous autres analystes, puisque d'une certaine
fagon c'est cela que veut dire notre analyse du transfert dans la dimension inter-
prétative. C'est dans la mesure ou notre interprétation lie d'une autre facon une chaine
qui est pourtant une chalne et déja une chaine d'articulation signifiante, qu'elle
fonctionne; et puis, il y a I'autre imagination possible. Au lieu de nous apercevoir qu'il
y a deux dessins qui ne sont pas, du premier abord, le décalque 1'un de l'autre, nous
pouvons supposer une métaphore, a savoir qu'il n'y a rien qui se voit, j'entends du coté
de l'esclave, mais qu'a la facon dont on pourrait dans certains cas dire : ici c'est un
dessin, vous ne voyez rien, mais il faut I'exposer au feu, vous savez qu'il y a des encres
qu'on appelle sympathiques, et le dessin apparait. Il y a alors comme on dit quand il
s'agit d'une plaque sensible, révélation.

Est-ce que c'est entre ces deux termes que se fait le suspense de ce dont il s'agit pour
nous dans l'analyse, d'une retraduction, je dis « re » parce que dans ce cas déja la
premiére inscription signifiante est déja la traduction de quelque chose ? Est-ce que
l'organisation signifiante de l'inconscient structuré comme un langage est ce sur quoi
notre interprétation vient s'appliquer ? Ou est-ce qu'au contraire notre interprétation en
quelque -56-

56



SEMINAIRE 15

sorte est une opération d'un tout autre ordre, celle qui réveéle un dessin jusque-la
caché ?

Ce n'est trés évidemment pas cela, ni I'un ni l'autre, malgré ce que peut-étre cette
opposition a pu suggérer de premicre réponse, a certains que enseigne.

11 s'agit de ceci qui rend la tdche pour nous beaucoup plus difficile c'est a savoir qu'en
effet les choses ont a faire avec l'opération du signifiant, ce qui rend éminemment
possible la premicre référence, le premier modéle a donner de ce qu'est un décryptage.
Seulement voila, le sujet, disons l'analysant, n'est pas quelque chose a plat suggéré par
l'image du dessin. Il est lui-méme a l'intérieur, le sujet comme tel est déja déterminé et
inscrit dans le monde comme causé par un certain effet de signifiant.

Ce qui en résulte, c'est ceci: c'est qu'il ne s'en faut pas de beaucoup que ce soit
réductible a I'une des situations précédentes. Il ne s'en faut que de ceci : que le savoir,
en certains points qui peuvent bien slr étre toujours méconnus, fait faille. Et ce sont
précisément ces points qui, pour nous, font question sous le nom de vérité.

Le sujet est déterminé dans cette référence d'une fagon qui le rend inapte, ce que
démontre notre expérience, a restaurer ce qui s'est inscrit de par l'effet signifiant, de sa
relation au monde, a le rendre en certains points inadéquats a se fermer, a se compléter
d'une fagon qui soit, quant a son statut a lui de sujet, satisfaisante. Et ce sont les points
qui le concernent en tant que qu'il a a se poser comme sujet sexué.

Devant cette situation, ne voyez-vous pas ce qui résulte de ce qui va s'établir si le
transfert s'installe comme il s'installe en effet parce que c'est la mouvement de
toujours, vraiment mouvement institué de l'inhérence traditionnelle ? Le transfert
s'installe en fonction du sujet supposé savoir, exactement de la méme facon qui fut
toujours inhérente a toute interrogation sur le savoir, je dirais méme plus, que du fait
qu'il entre en analyse, il fait référence a un sujet supposé savoir mieux que les autres.
Cela ne veut pas dire d'ailleurs, contrairement a ce qu'on croit, qu'il l'identifie a son
analyste. Mais c'est bien 1a le nerf de ce que je veux aujourd'hui devant vous désigner,
c'est qu'immanent au départ méme du mouvement de la recherche analytique, il y a ce
sujet supposé savoir, et comme je le disais a l'instant, supposé savoir mieux encore, de
sorte que 1'analyste se soumet a la régle du jeu, et que je peux poser la question de -57-

57



SEMINAIRE 15

savoir, quand il répond a la fagon dont il devrait répondre s'il s'agissait de l'esclave de
Socrate et qu'on dise a I'esclave de mouffeter a son gré. Ce qu'on ne fait pas bien sir
au niveau de 'expérience ménonienne.

La question de l'intervention de I'analyste se pose en effet dans le suspense que j'ai dit
tout a l'heure: les deux cartes qui se correspondent point par point ou au contraire une
carte que grace a telle ou telle manipulation on révele dans sa nature de carte. C'est
bien ainsi que tout est congu, de par en quelque sorte les données mises a 1'origine du
jeu.

L'anamnése est faite en tant que ce dont on se souvient, ce n'est pas tellement des
choses, que de la constitution de l'amnésie ou le retour du refoulé, ce qui est
exactement la méme chose, c'est-a-dire la fagon dont les jetons se distribuent a chaque
instant sur les cases du jeu, je veux dire sur les cases ou il y a a parier. De méme les
effets de I'interprétation sont regus au niveau de quoi? de la stimulation qu'elle apporte
dans l'inventivité du sujet. Je veux dire de cette poésie dont j'ai parlé tout & I'heure.

Or, que veut dire l'analyse du transfert ? Si elle veut dire quelque chose, elle ne peut
étre que ceci: I'élimination de ce sujet supposé savoir. Il n'y a pas pour l'analyse, il n'y
a pas, bien moins encore pour l'analyste, nulle part - et 1a est la nouveauté - de sujet
supposé savoir. Il n'y a que ce qui résiste a I'opération du savoir faisant le sujet, a
savoir ce résidu qu'on peut appeler la vérité.

Mais justement, c'est 1a que peut surgir la question de Ponce Pilate qu'est-ce que la
vérité ? Qu'est-ce que la vérité est proprement la question que je pose et pour
introduire ce qu'il en est de 1'acte proprement psychanalytique.

Ce qui constitue l'acte psychanalytique comme tel est trés singulierement cette feinte
par ou l'analyste oublie que, dans son expérience de psychanalysant, il a pu voir se
réduire a ce qu'elle est, cette fonction du sujet supposé savoir. D'ou, a chaque instant,
toutes ces ambiguités, qui transférent ailleurs, par exemple vers la fonction de
I'adaptation a la réalité. La question de ce qu'il en est de la vérité, est de feindre aussi
que la position du sujet supposé savoir soit tenable parce que c'est la le seul accés a
une vérité dont ce sujet va étre rejeté pour étre réduit a sa fonction de cause d'un
procés en impasse.

L'acte psychanalytique essentiel du psychanalyste comporte ce quelque

chose que je ne nomme pas, que j'ai ébauché sous le titre de feinte, et qui -58-

58



SEMINAIRE 15

devient grave si ceci devient oubli, de feindre d'oublier que son acte est d'étre cause de
ce proces. Qu'il s'agisse 1a d'un acte, ceci s'accentue d'une distinction qui est ici
essentielle a faire.

L'analyste, bien siir, n'est pas sans besoin, je dirai méme, de se justifier a lui-méme
quant a ce qui se fait dans l'analyse. Il se fait quelque chose, et c'est bien cette
différence du faire a un acte qu'il s'agit. Ce au banc de quoi I'on attelle, 'on met le
psychanalysant, c'est au banc d'un faire. Lui fait quelque chose. Appelez-le comme
vous voudrez, poésie ou mangge, il fait; et il est bien clair que justement une part de
l'indication de la technique analytique consiste dans un certain laisser-faire, mais est-
ce la suffisant pour caractériser la position de l'analyste quand ce laisser-faire com-
porte jusqu'a un certain point la maintenue intacte en lui de ce sujet supposé savoir
pour autant que de ce sujet il connait d'expérience la déchéance et 1'exclusion, et ce qui
résulte du co6té du psychanalyste ?

Ce qui en résulte, je ne l'avance pas aussitot aujourd'hui puisque ce sera précisément
ce que nous devons dans la suite articuler plus avant. Mais je terminerai en indiquant
l'analogie qui se rencontre du fait que pour avancer ce nouveau biais d'interrogation
sur l'acte, je dois m'adresser a ces tiers que vous constituez, de ce registre que j'ai déja
introduit sous la fonction du nombre. Le nombre n'est pas la multitude, car il n'en faut
pas beaucoup pour introduire la dimension du nombre. Si c'est dans une telle référence
que j'introduis la question de savoir ce qu'il peut en étre du statut du psychanalyste, en
tant que son acte le met dans un porte-a-faux radical au regard de ces préalables, c'est
pour vous rappeler que c'est une dimension commune de l'acte, de ne pas comporter
dans son instant la présence du sujet.

Le passage de l'acte c'est ce au-dela de quoi le sujet retrouvera sa présence en tant que
renouvelée, mais rien d'autre.

Je vous donnerai la prochaine fois, puisque le temps m'a manqué cette fois-ci, ce qui
en est l'illustration, le Winnicott par lequel j'ai introduit a propos de ce mot de self
I'exemple d'une sorte de touche juste au regard d'un certain effet du signifiant. Ce
Winnicott nous donnera l'illustration de ce qu'il en advient de l'analyste a mesure
méme de l'intérét qu'il prend & son objet. Il nous fera toucher que justement, dans la
mesure ou c'est quelqu'un dans la technique qui se distingue comme éminent pour
avoir choisi un objet pour lui privilégié, celui qu'il qualifie a peu prés de cette -59-

59



SEMINAIRE 15

psychose latente qui existe en certains cas, c'est toute la technique analytique en elle-
méme qu'il va se trouver trés singuliérement désavouer.

Or ceci n'est point un cas particulier mais un cas exemplaire. Si la position de
l'analyste ne se détermine de rien que d'un acte, elle ne peut pour Iui s'enregistrer
d'effet que de fruit d'acte et pour employer ce mot, fruit, j'ai rappelé déja la dernicre
fois son écho de fruition. Ce que l'analyste enregistre de majeur comme expérience ne
saurait dépasser ce tournant que je viens d'indiquer de sa propre présence.

Quels seraient les moyens pour que puisse étre recueilli ce qui, par le procés déchainé
de l'acte analytique, est enregistrable de savoir, c'est 1a ce qui pose la question de ce
qu'il en est de I'enseignement analytique. Dans toute la mesure ou l'acte
psychanalytique est méconnu, dans cette mesure s'enregistrent les effets négatifs quant
au progreés de ce que l'analyse peut totaliser de savoir, que nous avons constaté, que
nous pouvons toucher du doigt, ce qui se manifeste et s'exprime dans maints autres
passages et dans toute l'ampleur de la production de la littérature analytique, déficit au
regard de ce qui peut étre totalisé, de ce qu'elle pourra emmagasiner de savoir.

-60-

60



SEMINAIRE 15

LECON IV 6 DECEMBRE 1967
- « Dis-moi quelle est la premicre chose dont tu te souviennes ? »
- « Qu'est-ce que tu veux dire », répond l'autre, « la premiére qui me vient a l'esprit ? »
- « Non, le premier souvenir que tu aies eu ». Longue réflexion... - « J'ai di l'oublier ».
- « Justement le premier que tu n'aies pas oublié ». Longue réflexion... - « J'ai oublié la
question ».
Ces quelques répliques que j'ai extraites pour vous (vous aurez mes sources) d'une
petite piéce fort habile et méme pénétrante, qui m'avait attirée par son titre qui contient
deux personnages pour moi, assez plein de sens: Rosencrantz et Guildenstern, 1'an et
l'autre, nous dit ce titre, sont morts. Plit au ciel que ce fit vrai! Il n'en est rien,
Rosencrantz et Guildenstern seront toujours la. Ces répliques sont bien faites pour
évoquer I'écart, la distance qu'il y a entre trois niveaux de mathésis, d'appréhension
savante. La premicre, dont la théorie de la réminiscence que je vous ai représentifiée la
derniére fois par 1'évocation du Menon, donne l'exemple. Je la centrerai sur un « je lis
» a une épreuve révélatrice. La seconde, différente, qui est présentifiée dans le ton -
c'est le mot propre - du progrés de notre science, est un « j'écris ». J'écris méme quand
c'est pour suivre la trace d'un écrit déja marqué, le dégagement de l'incidence
signifiante comme telle signifie notre progres dans cette appréhension de ce qui est
savoir.

61-

61



SEMINAIRE 15

Ce que j'ai voulu vous rappeler par, non pas cette anecdote, mais ces répliques tres
bien forgées qui, en quelque sorte, désignant leur place elle-méme d'aller se situer
dans un nouveau maniement de ces marionnettes essentielles a la tragédie qui est
vraiment la ndtre propre, celle d'Hamlet, celle sur laquelle je me suis longuement livré
au repérage de la place comme telle du désir, désignant par 1a ceci qui a pu paraitre
étrange jusque-la que, trés exactement, chacun y ait pu lire le sien.

Ces trois répliques désignent donc ce mode propre de I'appréhension sachant qu'il est
celui de I'analyse et qu'il commence au « je perds ». Je perds le fil. La commence ce
qui nous intéresse, a savoir, - qui s'en étonne, ou ferait a cette occasion de grands
yeux, montrerait bien qu'il oublie ce qui a été I'entrée dans le monde des premiers pas
de l'analyse - le champ du lapsus, de I'achoppement, de l'acte manqué.

Je vous en ai rappelé la présence dés mes premiers mots de cette année. Vous verrez
que nous aurons a y revenir et que ce repere est essentiel a maintenir toujours au
centre de notre visée si nous voulons ne pas perdre nous, la corde, quand il s'agit dans
sa forme la plus essentielle de ce que j'appelle cette année 1'acte psychanalytique. Mais
aussi m'avez-vous vu presque a chaque reprise, et d'abord, le mode de quelque
embarras dont je m'excuse, I'occasion n'était personne d'autre que votre assistance gra-
cieuse. Je me suis posé sous une forme qui aujourd'hui se centre, la problématique de
mon enseignement. Que veut dire ce qu'ici je produis, depuis maintenant quatre ans
passés ? Il vaut bien d'en poser la question. Est-ce acte psychanalytique ? Cet
enseignement se produit devant vous, a savoir public, comme tel il ne saurait étre acte
psychanalytique.

Que veut dire des lors que j'en aborde la thématique ? Est-ce a dire, que je pense ici le
soumettre a une instance critique ? C'est une position qui, aprés tout serait assumable
et d'ailleurs qui a été assumée bien des fois, méme si a proprement parler ce n'est pas
de ce terme d'acte dont on s'est servi. Il est assez frappant que la tentative, chaque fois
qu'elle a été¢ faite par quelqu'un de I'extérieur, n'ait donné que des résultats assez
pauvres. Or je suis psychanalyste, et dans I'acte psychanalytique je suis moi-méme
pris. Peut-il y avoir chez moi un autre dessein que de saisir l'acte psychanalytique du
dehors ? Oui. Et voici comment ce dessein s'institue. Un enseignement n'est pas un
acte, il ne I'a jamais été. Un enseignement est une thése, comme on I'a toujours tres
bien formulé au temps ou on savait -62-

62



SEMINAIRE 15

ce que c'était un enseignement dans 1'Université, au beau temps ou ce mot avait un
sens, ¢a voulait dire thése. Theése suppose anti-theése. A 1'antithése peut commencer
l'acte. Est-ce a dire que je l'attends des psychanalystes ? La chose n'est pas si simple a
l'intérieur de l'acte psychanalytique, mes théses impliquent parfois des conséquences.
Il est frappant que ces conséquences y rencontrent, je dis a l'intérieur, des objections
qui n'appartiennent ni a la thése ni a aucune autre antithése formulable que les us et
coutumes régnant parmi ceux qui font profession de l'acte psychanalytique. Il est
singulier donc qu'un discours qui n'est point jusqu'ici, a l'intérieur de ceux qui sont
dans I'acte psychanalytique ais¢ a contredire, rencontre dans certains cas obstacle qui
n'est pas de contradiction. L'hypothese qui guide chez moi la poursuite de ce discours
est celle-ci, non pas certes qu'il y ait indication de critiquer 1'acte psychanalytique, et
je vais dire pourquoi, mais au contraire de démontrer, j'entends dans l'instance de cet
acte, que ce qu'elle méconnait c'est qu'a n'en pas sortir on irait beaucoup plus loin. Il
faut donc croire qu'il y a quelque chose en cet acte d'assez insupportable, intenable a
qui s'y engage, pour qu'il redoute d'approcher, faut-il dire, de ses limites, puisque aussi
bien ce que je veux introduire c'est cette particularité de sa structure aprés tout assez
connue pour qu'elle soit a chacun saisissable, mais qu'on ne formule presque jamais.

Si nous partons de la référence que j'ai donnée tout a 1'heure, a savoir que la premiére
forme de l'acte que l'analyse ait pour nous inaugurée, c'est cet acte symptomatique
dont on peut dire qu'il n'est jamais si bien réussi que quand il est un acte manqué.
Quand l'acte manqué est supposé, est controlé, il se révele ce dont il s'agit, épinglons-
le de ce mot dont j'ai déja suffisamment insisté pour qu'il en sorte ravivé, la vérité.
Observez que c'est de cette base que nous partons, nous, analystes pour avancer. Il n'y
aurait méme sans cela aucune analyse possible, en ceci que tout acte méme qui ne
porte pas ce petit indice du ratage, autrement dit, qui se donne a lui-méme un bon
point quant a l'intention, n'en tombe pas moins exactement sous le méme ressort, a
savoir que peut étre posée la question d'une autre vérité que celle de cette intention.
D'ou il résulte que c'est proprement 1a dessiner une topologie qui peut s'exprimer ainsi,
qu'a seulement dessiner la voie de sa sortie, on y entre méme sans y penser et -63-

63



SEMINAIRE 15

qu'apres tout la meilleure fagon d'y rentrer d'une fagon certaine c'est d'en sortir pour de
bon.

L'acte psychanalytique désigne une forme, une enveloppe, une structure telle qu'en
quelque sorte il suspend tout ce qui s'est institué jusqu'alors, formulé, produit comme
statut de 1'acte, a sa propre loi. C'est aussi bien ce qui, du point ou se tient celui qui a
un titre quelconque s'engage dans cet acte, dans une position ou il est difficile de
glisser le biais d'aucun coin, ce qui, dés lors suggeére que quelque mode de
discernement doit étre introduit. Il est facile d'épingler a reprendre les choses au début,
que s'il n'y a rien de si réussi que le ratage quant a l'acte, ce n'est pas dire pour autant
qu'une réciprocité s'établisse et que tout ratage en soi soit le signe de quelque réussite,
j'entends réussite d'acte.

Tous les trébuchements ne sont pas des trébuchements interprétables, c'est bien
évident. Ce qui s'impose au départ d'une simple remarque qui est d'ailleurs aussi bien
la seule objection qui ait jamais été produite dans l'usage. Il suffit de commencer,
aupres de quelqu'un de « bon sens » comme I'on dit, a introduire - s'il est neuf, s'il n'a
pas encore été immunisé, s'il a gardé quelque fraicheur - la dimension des cogitations
analytiques pour que les gens vous répondent: « Mais qu'est-ce que vous venez me
raconter tant de choses sur ces bétises que nous connaissons bien et qui simplement
sont vides de tout appui saisissable, qui ne sont que du négatif ! ».

Il est siir qu'a ce niveau, le discernement n'a pas de regle siire, et c'est bien ainsi qu'on
constate qu'a se tenir en effet au niveau de ces phénomeénes exemplaires, le débat reste
en suspens. Il n'est pas inconcevable que, 1a ou 'acte psychanalytique prend son poids
c'est-a-dire ou pour la premiére fois au monde il y a des sujets dont c'est l'acte que
d'étre psychanalystes, c'est-a-dire qui la-dessus organisent, groupent, poursuivent une
expérience, prennent leurs responsabilités en quelque chose qui est d'un autre registre
que celui de 'acte, a savoir un faire. Mais attention : ce faire n'est pas le leur.

La fonction de la psychanalyse se caractérise clairement en ceci: qu'instituant un faire
par quoi le psychanalysant obtient une certaine fin, que personne n'a encore pu
clairement fixer, on peut le dire si I'on se fie a l'oscillation véritablement désordonnée
de l'aiguille qui se produit dés que la-dessus on interroge les auteurs.

-64-

64



SEMINAIRE 15

Ce n'est pas le moment de vous donner un éventail de cette oscillation, vous pouvez
m'en croire et contrdler dans la littérature. La loi, la régle comme on dit, qui cerne
I'opération appelée psychanalyse structure et définit « un faire ». Le patient, comme on
s'exprime encore, le psychanalysant comme j'en ai introduit récemment le mot, épingle
qui s'est diffusée rapidement, ce qui prouve qu'il n'est pas si inopportun et que
d'ailleurs il est évident. Dire « le psychanalysé », laisse sur I'achévement de la chose
toutes les équivoques pendant qu'on est en psychanalyse. Le mot psychanalyse n'a de
sens que d'indiquer une passivité qui n'est nullement évidente, c'est plutot le contraire,
puisque celui qui parle tout le temps c'est bien le psychanalysant. C'est déja un indice.
Ce psychanalysant dont 'analyse est menée a un terme dont, je viens de le dire,
personne n'a strictement défini encore la portée de fin dans toutes les acceptions de ce
mot, mais néanmoins il est supposé que peut-étre un faire réussit. L'épingler d'un mot
comme : €tre, pourquoi pas, il reste pour nous assez blanc, ce terme, et assez plein
pourtant pour qu'il puisse ici nous servir de repére. Qu'est-ce que serait la fin d'une
opération qui assurément a a faire au moins au départ avec la vérité si le mot étre
n'était pas évocable a son horizon.

L'est-il pour l'analyste? A savoir celui qui est supposé avoir franchi un tel parcours sur
les principes qu'il suppose et qui sont apportés par I'acte du psychanalyste. Inutile de
s'interroger si le psychanalyste a le droit, au nom de quelque objectivité, d'interpréter
le sens d'une figure donnée dans cette opération poétique par le sujet faisant. Inutile de
se demander s'il est 1égitime ou non d'interpréter ce « faire » comme confirmant le fait
du transfert. Interprétation et transfert sont impliqués dans l'acte par quoi 'analyste
donne a ce faire support et autorisation. C'est fait pour ¢a. C'est tout de méme donner
quelque poids a la présence de l'acte méme si l'analyste ne fait rien. Donc cette
répartition du faire et de l'acte est essentielle au statut de l'acte lui-méme. L'acte
psychanalytique, ou est-il saisissable qu'il manifeste quelque achoppement?
N'oublions pas que le psychanalyste est supposé parvenu en ce point ou, si réduit soit-
il, s'est pour lui produit cette terminaison que comporte 1'évocation de la vérité.

De ce point d'étre, il est supposé I'Archimede capable de faire tourner tout ce qui se
développe dans cette structure premiérement évoquée dont le cernage d'un « je perds »
par quoi j'ai commencé, donne la clé.

-65-

65



SEMINAIRE 15

Peut-il étre intéressant d'y voir se reproduire cet effet de perte au-dela de I'opération
que centre l'acte analytique ? Je pense qu'a poser la question en ces termes, il vous
apparaitra aussitot qu'il n'est pas douteux que c'est dans les insuffisances de la
production dirai-je, analytique, que doit se lire quelque chose qui répond a cette
dimension d'achoppement. Au-dela d'un acte supposé¢ faire fin mais dont il faut bien
supposer ce point magistral si nous voulons pouvoir parler de quoi que ce soit le
concernant, et aussi bien n'y a-t-il rien d'abusif a I'évoquer quand les analystes eux-
mémes et qui peuvent tomber le plus sous le coup de la désignation de cet
achoppement - 1a ou je propose qu'on aille chercher l'incidence qui puisse compléter
I'appui, voire l'instaurer - de notre critique. Il n'y a rien d'abusif a parler de ce point
tournant, a parler du passage du psychanalysant au psychanalyste, puisque par les
psychanalystes eux-mémes, ceci méme que je viens d'évoquer, la référence en est
constante et donnée comme condition de toute compétence analytique.

Ce pourrait étre un travail infini de mettre a 'épreuve la littérature analytique, aussi
bien en ai-je déja pointé quelques exemples a I'horizon. J'ai cité dans mon premier
cours de cette année 1'article de Rappaport qui pourrait s'appeler en francais (il est paru
dans ['International Journal) « statut analytique du penser » : Thinking, participe
présent. Il serait dans une assemblée aussi large, fastidieux, inefficace je pense, de
prendre un tel article pour y voir manifester une extréme bonne intention, si je puis
dire, une sorte de mise a plat de tout ce qui peut, de I'énoncé freudien lui-méme,
s'organiser d'une énonciation concernant ce qu'il en est de la fonction de la pensée
dans 1'économie dite analytique. Le frappant en serait que les déchirures qui se
marquent a tout instant, l'impossibilité de ne pas faire partir par exemple ce montage
ou démontage, comme on voudra, du thinking, du processus primaire lui-méme et au
niveau de ce que Freud désigne comme I'hallucination primitive, celle qui est liée a la
premiere recherche pathétique, celle supposée par 'existence simplement d'un systeme
moteur qui, dés lors qu'il ne rencontre pas I'objet de sa satisfaction, serait - au principe
de l'explication du processus primaire - responsable de ce processus régressif qui fait
apparaitre 1'image fantasmatique de ce qui est a chercher.

La compléte incompatibilité de ce registre qui est pourtant & mettre au

tableau de la pensée, avec ce qui, au niveau du processus secondaire, est -66-

66



SEMINAIRE 15

instauré d'une pensée qui est une sorte d'action réduite, d'action au petit pied qui force
a passer dans un tout autre registre que celui qui a été évoqué d'abord, a savoir
l'introduction de la dimension de I'épreuve de la réalité, ne manque pas d'étre noté au
passage par l'auteur qui, poursuivant imperturbablement son chemin, en arrivera a
s'apercevoir que non seulement il n'y a pas deux modes et deux registres de pensée
mais qu'il y en a une infinité qui sont a peu pres a échelonner dans ce qu'auparavant
les psychologues ont noté des étagements de la conscience et par conséquent de
complétement réduire le relief de ce qui a été apporté par Freud a ce qu'on appelle la
réduction a la psychologie générale, c'est-a-dire & son abolition. Ce n'est 1a qu'un
exemple léger et vous pouvez chacun, chacun a votre gré, aller le confirmer. Si
d'autres voyaient intérét a ce que se tienne un séminaire ou quelque chose comme ceci
serait suivi dans ses détails - pourquoi pas - l'important me semble-t-il est qu'il soit
complétement ¢éludé dans cette perspective de réduction, avec échec conséquent. Ce
qui est frappant, saillant, énorme, impliqué dans la dimension du processus primaire,
c'est quelque chose qui peut a peu pres s'exprimer ainsi, non pas « au commencement
est l'insatisfaction », ce qui n'est rien. Ce n'est pas que l'individu vivant court aprés sa
satisfaction ce qui est important, c'est qu'il y ait un statut de la jouissance qui soit
l'insatisfaction.

A Tl'¢luder comme originelle, comme impliquée dans la théorie de celui qui I'a
introduite, cette théorie peu importe qu'il 1'ait ou non exprimée comme ¢a, mais s'il I'a
faite comme c¢a, c'est-a-dire s'il a formulé le principe du plaisir comme jamais on ne
l'avait formulé avant lui, car le plaisir servait de toujours a définir le bien, il était en
lui-méme satisfaction. A ceci prés que personne ne pouvait y croire, parce que tout le
monde a su depuis toujours, qu'étre dans le bien ce n'est pas toujours satisfaisant.
Freud introduit cette autre chose : il s'agit de voir quelle est la cohérence de cette
pointe avec celle qui d'abord s'indique dans la dimension de la vérité.

J'ai ouvert par hasard une revue, je ne sais pas ce que c'est, un hebdomadaire, un
trisannuel, dans lequel j'ai vu des signatures distinguées, 1'une d'un c6té de 1'horizon ou
la bataille divine bat toujours son plein, celle pour le bien précisément, j'ai vu un
article qui commengait par une sorte d'incantation autour du « le symbolique,
l'imaginaire et le réel »... A quoi la personne referait I'illumination qu'avait apportée
dans le monde cette tripartition de quoi je suis responsable et de conclure
vaillamment: a nous -67-

67



SEMINAIRE 15

ca dit ce que ca dit, le Réel, c'est Dieu. Voila comme on peut dire que je suis un
appoint pour la foi théologique.
Ca m'a quand méme incit¢é a quelque chose que j'essaierai pour ceux qui sont
nombreux a voir que ¢a se mélange, que ce qu'on peut indiquer, si on prend ces termes
autrement que dans l'absolu, c'est ceci
Le symbolique, on va le mettre, si vous voulez comme ca.

Symbolique

Imaginaire Réel

L'imaginaire, on va le mettre par 1a et le réel... c'est complétement idiot, comme ¢a.
Il n'y aurait vraiment rien a en faire, surtout pas un triangle rectangle, si, peut-étre
enfin, pour nous permettre un peu de poser les questions.

S

a I (trait unaire)

I R
$

Vous n’allez pas vous promener avec ¢a sur un papier en vous disant :
dans quel carré on va étre! Mais enfin quand méme.

— 68 —

68



SEMINAIRE 15

Si nous nous souvenons de ce que j'enseigne concernant le sujet comme déterming par
deux signifiants ou plus exactement par un signifiant comme le représentant a un autre
signifiant, pourquoi ne pas mettre le Sujet barré comme une projection sur l'autre
coté ? cela permettra de se demander ce qu'il en est du rapport du Sujet entre
I'Imaginaire et le Réel.

D'autre part ce I du trait unaire, celui dont on part pour voir comment effectivement
dans le développement du mécanisme, ce mécanisme de l'incidence du signifiant dans
le développement, se produit, a savoir : la premiére Identification. Nous le mettrons
aussi comme une projection sur l'autre coté.

La troisiéme fonction me sera donnée par ce a qui est quelque chose comme une chute
du Réel sur le vecteur tendu du Symbolique a I'Imaginaire, a savoir comment le
signifiant peut trés bien prendre son matériel, qu'est-ce qui y verrait obstacle, dans des
fonctions imaginaires, c'est-a-dire dans la chose la plus fragile, la plus difficile a saisir,
quant a ce qui est de I'homme, non pas qu'il n'y ait pas chez lui des images primitives
destinées a nous donner un guide dans la nature, mais justement, comme le signifiant
s'en empare, c'est toujours bien difficile a repérer dans son co6té cru.

Vous voyez que la question peut se poser de ce que représentent les vecteurs unissant
chacun de ces points repérés. Ca va avoir un intérét - c'est pour ¢a bien siir que je vous
prépare a ce petit jeu - c'est que tout de méme depuis que nous parlons de I'acte
analytique, nous n'avons pu faire que réévoquer les dimensions ou se sont déployés
nos repérages concer-69-

69



SEMINAIRE 15

nant la fonction du symptome quand nous l'avons mis comme échec de ce qui est
sachable, le savoir, ce qui toujours représente quelque vérité. Nous mettrions ici ce qui
constitue le pdle tiers a savoir: la jouissance.

Ceci introduit plus justement une certaine attache fondamentale de 1'esprit humain a
l'imaginaire, ceci introduit quelque chose qui peut vous aider a la fagon des points
cardinaux et qui peut-étre pourrait servir de support chaque fois que j'évoquerai un de
ces poles, par exemple comme aujourd’hui, je pose la question de ce qu'il en est de
l'acte de 'analyste par rapport a la vérité.

Au départ la question peut et doit se poser, est-ce que l'acte psychanalytique prend en
charge la vérité ? Il a bien l'air, mais qui oserait prendre en charge la vérité sans
s'attirer la dérision ? Dans certains cas je me prends pour Ponce Pilate, il y a une jolie
image de Claudel, Ponce Pilate qui n'a eu que le tort de poser cette question, il tombait
mal, c'est le seul qui l'ait posée devant la vérité. Ca I'a foutu un peu de co6té. D'ou il
résulte, (1a je reste dans le registre de Claudel, c'est lui qui a inventé ¢a) que quand il
se promenait par la suite, toutes les idoles (c'est toujours Claudel qui parle) voyaient
leur ventre s'ouvrir dans une dégringolade avec un grand bruit de machine a sous.

Je ne pose pas la question, ni dans un tel contexte ni avec une telle vigueur pour que
j'obtienne ce résultat, mais enfin quelquefois ¢a approche. Le psychanalyste ne prend
pas en charge la vérité. Il ne prend pas en charge la vérité parce qu'aucun des poles
n'est jugeable en fonction de ce qu'il représente de nos trois sommets de départ, c'est a
savoir que la vérité, c'est au lieu de I'Autre, l'inscription du signifiant. C'est-a-dire que
ce n'est pas la

70



SEMINAIRE 15

comme ¢a la vérité, pas plus que la jouissance d'ailleurs, qui a certainement rapport
avec le Réel, mais dont justement le principe du plaisir est fait pour nous séparer.
Quant au Savoir, c'est une fonction imaginaire, une idéalisation incontestablement,
c'est ce qui rend délicate la position de I'analyste qui est au milieu, ou c'est le vide, le
trou, la place du désir.

Mais cela comporte un certain nombre de points tabous, en quelque sorte, de
discipline, a savoir que puisqu'on a a répondre a quelque chose, je veux dire ceux qui
viennent consulter I'analyste pour trouver plus d'assurance, eh bien mon Dieu, il arrive
qu'on fasse une théorie des conditions de l'assurance qui doit arriver a quelqu'un qui se
développe normalement. C'est un trés beau mythe.

Il y a un article d'Eric Erikson sur le réve de l'injection d'Irma qui n'est pas fait
autrement. [l énumere par €tape, comment doit s'édifier I'assurance du petit bonhomme
qui a eu d'abord une mamie convenable, celle qui a bien entendu bien appris sa legcon
dans les livres des psychanalystes, et il y a un échelonnement qui va tout a fait au
sommet, a nous donner (je l'ai déja évoqué quelquefois) un QI parfaitement assuré.
C'est constructible. Tout est constructible en terme de psychologie. Il s'agit de savoir
en quoi l'acte psychanalytique est compatible avec de tels déchets. Faut croire qu'il a
quelque chose a faire, et le mot déchet n'est pas a prendre 1a comme venant au hasard.
Peut-étre qu'a épingler comme il convient certaines productions théoriques, on
pourrait tout de suite repérer sur cette carte, puisque carte il y a, si socratique que ce
n'est pas plus que celle que j'évoquais l'autre jour a propos du Menon, ¢a n'a pas plus
de portée, portée d'exercice, mais a voir le rapport que peut avoir une production qui,
en aucun cas, n'a fonction par rapport a la pratique, que méme les analystes les plus
effervescents dans ces constructions en général optimistes ne respectent pas moins, nul
psychanalyste ne va, sauf exces ou exception, a y croire quand il intervient.

La relation de ces productions avec le point naturel ici du déchet a savoir le a, peut
peut-étre nous servir a progresser quant a ce qu'il en est de la relation de la production
analytique avec tel autre terme; par exemple, de I'idéalisation de sa position sociale
que nous mettrions du c6té du L.

Bref, I'inauguration d'une méthode de discernement quant a ce qu'il en

est des productions de l'acte analytique, de la part de perte, peut-étre -71-

71



SEMINAIRE 15

nécessaire je ne dis pas, qu'il comporte, ceci peut étre de nature non point seulement a
éclairer d'une vive lumiere ce qu'il en est de 'acte analytique, du statut qu'il suppose et
qu'il supporte dans son ambiguité déployée; et pourquoi s'arréter en un point
quelconque, de I'étendue de cette ambiguité, jusqu'a, si je puis dire, ce que nous
soyons revenus a notre point de départ, s'il est vrai qu'il n'y a pas moyen d'en sortir,
autant vaudrait en faire le tour.

C'est ce a quoi nous allons essayer de donner cette année une premiére image
d'épreuve. Pour ceci, par exemple, je n'irai pas prendre les plus mauvais exemples bien
entendu, il y a déchet et déchet, il y a des déchets ininterprétables, encore faites
attention que cette désignation de l'ininterprétable n'est pas ici prise au sens propre.
Prenons un auteur excellent, M. Winnicott. Il est remarquable que cet auteur auquel on
doit une découverte des plus fines, je me souviens, et ne manquerai jamais d'y revenir
en hommage dans mon souvenir, de ce que I'objet transitionnel comme il 1'a donné a
pu m'apporter de secours au moment ou je m'interrogeais sur la fagon de démystifier
cette fonction de 1'objet dit partiel, telle que nous la voyons soutenir pour en supporter
la théorie la plus abstruse, la plus mythifiante, la moins clinique sur les prétendues
relations développementales du prégénital par rapport au génital.

La seule introduction de ce petit objet qu'on appelle chez M. Winnicott I'objet
transitionnel, ce tout petit bout de chiffon dont le bébé, dés avant ce drame autour
duquel se sont accumulées tant de nuées confuses, dés avant ce drame de sevrage qui,
quand nous I'observons n'est pas du tout forcément un drame, comme me le faisait
remarquer quelqu'un qui n'est pas sans pénétration, il se peut que le sevrage, la
personne qui le ressente le plus c'est la mére. La présence, la seule présence dans ce
cas qui semble étre en quelque sorte I'appui, I'arche fondamentale grace a quoi tout ne
sera plus jamais ensuite développé qu'en terme de rapport duel, le rapport de I'enfant et
de la mere, il est tout de suite interféré par ces fonctions de ce menu objet dont
Winnicott va nous articuler le statut.

Je reprendrai l'année prochaine (le 10 janvier) ces traits dont on peut dire que la
description est exemplaire. Il suffit de lire M. Winnicott pour en quelque sorte le
traduire. Il est clair que ce petit bout de chiffon ou de drap, morceau souillé a quoi
I'enfant se cramponne, dont en quelque sorte il n'est pas rien de voir ici, le rapport
avec ce premier objet de -72-

72



SEMINAIRE 15

jouissance qui n'est pas du tout le sein de la mére, n'est jamais la a demeure, mais celui
qui est toujours a portée : le pouce de la main de l'enfant. Comment les analystes
peuvent-ils & ce point écarter de leur expérience ce qui leur est apporté au premier chef
de la fonction de la main, au point que pour eux que I'humain devrait s'écrire I'hu-main
(avec un trait d'union au milieu).

Cette lecture que je vous conseille est dans le N° 5 de cette revue qui est passée
longtemps pour la mienne, qui s'appelle : La psychanalyse. Il y a une traduction de cet
objet transitionnel de Winnicott. Lisez ¢a. Rien de plus fatigant qu'une lecture et de
moins propice a retenir l'attention. Mais si quelqu'un la prochaine fois veut bien la
faire, qui n'entendra pas que tout cela pour dire ce qu'est ce petit objet a, il n'est ni a
l'intérieur, ni a l'extérieur, ni réel, ni illusoire. Il n'entre dans rien de toute cette
construction artificieuse que le commun de I'analyse édifie autour du narcissisme en y
voyant tout autre chose que ce pour quoi c'est fait, a savoir non pas pour faire deux
versants moraux a savoir: d'un coté 'amour de soi-méme et de l'autre celui de I'Objet,
comme on dit.

11 est tres clair, je 1'ai déja fait ici, a lire ce que Freud a écrit du Real Ich et du Lust Ich,
que c'était pour nous de démontrer que le premier objet était le Lust Ich, a savoir moi-
méme la régle de mon plaisir et que ¢a le reste.

Alors toute cette description aussi précieuse que fine de l'objet a, il ne lui manque
qu'une chose, c'est qu'on voit que tout ce qui s'en dit ne veut rien dire que le bourgeon,
la pointe, la premiére sortie de terre de quoi? de ce que l'objet @ commande a savoir le
Sujet. Le Sujet comme tel, qui fonctionne d'abord au niveau de cet objet transitionnel.
Ce n'est certes pas l1a épreuve faite pour diminuer ce qui peut se faire de production
autour de l'acte analytique. Mais vous allez voir ce qu'il en est quand Winnicott pousse
les choses plus loin, a savoir quand il est non pas l'observateur du petit bébé (il en est
plus qu'un autre capable), mais en repérant sa propre technique concernant ce qu'il
cherche, lui, a savoir, d'une fagon patente, je vous l'ai indiqué la dernicre fois a 'orée
de la conférence, a savoir: La Vérité.

Ce Self dont il parle comme ce quelque chose qui est la depuis toujours, en arriere de
tout ce qui se passe, avant méme que d'aucune fagon le sujet se soit repéré, quelque
chose est capable de geler, écrit-il la situation du manque. Quand I'environnement
n'est pas approprié dans les premiers jours, dans les premiers mois du bébé, quelque
chose peut -73-

73



SEMINAIRE 15

fonctionner, qui fait ce fieezing, cette gélation, assurément c'est 1a quelque chose ou
seule l'expérience peut trancher. Et 1a encore il y a au regard de ces conséquences
psychotiques quelque chose que Winnicott a fort bien vu. Mais derriére ce freezing, il
y a, nous dit Winnicott ce Self qui attend. Ce Self qui, de s'étre gelé, constitue le faux-
self auquel il faut que M. Winnicott raméne par un procés de régression dont ce sera
I'objet de mon discours la prochaine fois, de vous montrer le rapport a l'agir de
l'analyste. Derriére ce faux-self attend, quoi ? le vrai pour repartir. Qui ne voit quand
déja nous avons dans la théorie analytique ce Real Ich, ce Lust Ich, cet ego, ce id,
toutes ces références déja assez articulées pour définir notre champ, que l'adjonction
de ce Self ne représente rien d'autre que comme c'est avoué dans le texte avec false et
true, la vérité ? Mais qui ne voit aussi bien qu'il n'y a d'autre true-self, derriére cette
situation que M. Winnicott lui-méme, qui la se pose comme présence de la vérité.

Ce n'est rien dire qui comporte en quoi que ce soit une dépréciation de ce a quoi cette
position le méne. Comme vous le verrez la prochaine fois, extrait de son texte lui-
méme, c'est a une position qui s'avoue devoir en tant que telle et de fagon avouée sortir
de l'acte analytique, prendre la position de faire, par quoi il assume, comme s'exprime
un autre analyste, de répondre a tous les besoins du patient.

Nous ne sommes pas ici pour entrer dans le détail de a quoi ceci meéne, nous sommes
ici pour indiquer comment la moindre méconnaissance, - et comment n'existerait-elle
pas puisqu'elle n'est pas encore définie - la moindre méconnaissance de ce qu'il en est
de l'acte analytique, entraine aussitot qui l'assume et d'autant mieux qu'il est plus sdr,
plus capable, - je cite cet auteur parce que je considére qu'il n'y en a pas qui I'approche
en langue anglaise - qu'aussitot il soit porté, noir sur blanc, a la négation de la position
analytique.

Ceci a soi tout seul me parait confirmer, donner amorce, sinon appui encore a ce que
j'introduis comme méthode d'une critique par les expressions théoriques de ce qu'il en
est du statut de l'acte psychanalytique.

T4-

74



SEMINAIRE 15

LECON V 10 JANVIER 1968
Je vous présente mes veeux pour la nouvelle année comme on dit. Pourquoi « nouvelle
» ? Elle est comme la lune pourtant, quand elle a fini elle recommence. Et ce point de
finition et de recommencement on pourrait le placer n'importe ou, peut-étre, a la
différence de la lune qui a été faite, comme chacun sait, et comme une locution
familiére le rappelle, a l'intention de pas n'importe qui. Et il y a un moment ou la lune
disparait, raison pour la déclarer nouvelle, apres.
Mais pour I'année, et pour beaucoup d'autres choses et généralement ce qu'on appelle
le réel, elle n'a pas de commencement assignable. Pourtant, il faut qu'elle en ait un a
partir du moment ou elle a été dénommée « année », en raison du repérage signifiant
de ce qu'on se trouve, pour une part de ce réel, définir comme cycle.
C'est un cycle pas tout a fait exact, comme tous les cycles dans le réel. Mais a partir du
moment ou on le saisit comme cycle, il y a un signifiant qui ne colle pas tout a fait
avec le réel. On le corrige en parlant par exemple de grande année a propos d'une
petite chose qui varie d'année en année jusqu'a faire 28 000 ans. Bref, on se recycle.
Et alors, le commencement de I'année par exemple, ou le placer? C'est la qu'est 'acte.
C'est tout au moins une des facons d'aborder ce qu'il en est de I'acte, structure dont, si
vous cherchez bien, vous vous apercevrez qu'on a, somme toute, peu parlé.
La nouvelle année me donne I'occasion de 1'aborder par ce bout. -75-

75



SEMINAIRE 15

Un acte, c'est lié¢ a la détermination du commencement, et tout a fait spécialement 1a
ou il y a besoin d'en faire un, parce que, précisément, il n'y en a pas. C'est pour cela
qu'en somme, ¢a a un certain sens ce que j'ai fait au début: de vous présenter mes
veeux de bonne année, ¢a rentre dans le champ de 1'acte. Bien siir, un petit acte, un trés
laic résidu d'acte. Mais n'oubliez pas que si nous nous faisons ces petits salamalecs,
d'ailleurs toujours plus ou moins en voie de désuétude, mais qui subsistent, c'est ce
qu'il y a de remarquable, c'est en écho a des choses dont on parle comme si elles
étaient passées, a savoir, des actes cérémoniels qui, dans un cadre qu'on peut appeler
I'Empire, des actes qui consistaient a ce que ce jour-la I'empereur manipulait de ses
propres mains la charrue.

C'est un acte ordonné qui a marqué un commencement pour autant qu'il était essentiel
a un certain ordre d'empire que cette fondation renouvelée au début de chaque année
fiit marquée. Nous voyons 13, la dimension de ce qu'on appelle I'acte traditionnel, celui
qui se fonde dans une certaine nécessité de transférer quelque chose qui est considéré
comme essentiel dans l'ordre du signifiant. Qu'il faille le transférer suppose appa-
remment que c¢a ne se transfére pas tout seul, que commencement est bien
effectivement renouvellement, ce qui ouvre la porte méme par la voie d'une opposition
a ceci : qu'il est concevable que 'acte constitue, si 1'on peut s'exprimer de cette fagon,
sans guillemets, un vrai commencement. Qu'il y ait pour tout dire, un acte, qui soit
créateur et que ce soit la le commencement.

Or, il suffit d'évoquer cet horizon de tout fonctionnement de l'acte pour s'apercevoir
que c'est bien évidemment la que réside sa vraie structure, ce qui est tout a fait
apparent, évident et ce qui montre la fécondité, d'ailleurs, du mythe de la création.

1l est un peu surprenant qu'il ne soit pas venu d'une fagon maintenant qui soit courante,
admise dans la conscience commune, qu'il y a une relation certaine entre la cassure qui
s'est produite dans I'évolution de la science au début du XVlle siécle et la réalisation,
I'avénement de la portée véritable de ce mythe de la création, qui aura donc mis seize
siécles a parvenir dans sa véritable incidence, a ce qu'on peut, a travers cette époque,
appeler la conscience chrétienne. Je ne saurais trop revenir sur cette remarque qui, je
le souligne, n'est pas de moi mais d'Alexandre Koyré «Au commencement était
l'action » dit Goethe, un peu plus tard, on croit -76-

76



SEMINAIRE 15

que c'est la contradiction de la formule johannique : « Au commencement était le
Verbe ». C'est ce qui nécessite qu'on y regarde d'un peu plus prés. Si vous vous
introduisez dans la question par la voie que je viens d'essayer de vous ouvrir sous une
espece familiére, il est tout a fait clair qu'il n'y a pas entre ces deux formules la
moindre opposition : au commencement était l'action parce que sans acte il ne saurait
tout simplement étre question de commencement. L'action est bien au commencement
parce qu'il ne saurait y avoir de commencement sans action.

Si nous nous apercevons par quelque biais de ce qui n'est ou n'a jamais été mis
jusqu'ici tout a fait en avant comme c'est nécessaire, c'est qu'il n'y a point d'action qui
ne se présente avec une pointe signifiante d'abord et avant tout, que c'est ce qui
caractérise l'acte, sa pointe signifiante, et que son efficience d'acte n'a rien a faire avec
l'efficacité d'un faire. Quelque chose qui atteint a cette pointe signifiante. On peut
commencer a parler d'acte simplement, sans perdre de vue (il est assez curieux que ce
soit un psychanalyste qui puisse pour la premicre fois mettre sur ce theéme de l'acte cet
accent, plus exactement ce qui en constitue le trait étrange donc problématique et
double) d'une part, que ce soit dans le champ analytique, a savoir a propos de l'acte
manqué, qu'il soit apparu justement qu'un acte qui se présente lui-méme comme
manqué soit un acte et uniquement de ceci qu'il soit signifiant, ensuite qu'un
psychanalyste préside, précisément, (limitons-nous a ce terme pour l'instant) a une
opération dite psychanalyse qui, dans son principe, commande la suspension de tout
acte.

Vous sentez que quand nous allons maintenant nous engager dans cette voie,
d'interroger d'une facon plus précise, plus insistante que nous n'avons pu le faire dans
les séances introductives du dernier trimestre, ce qu'il en est de I'acte psychanalytique,
je veux tout de méme un peu plus que je n'ai pu le faire dans ces premiers mots,
pointer qu'a notre horizon, nous savons ce qu'il peut en étre de tout acte, de cet acte
dont j'ai montré tout a 'heure le caractére inaugural, et dont si I'on peut dire le type,
est véhiculé pour nous a travers cette méditation vacillante qui se poursuit autour de la
politique par l'acte dit du Rubicon, par exemple. Derricre lui d'autres se profilent :
Nuit du quatre Aott, Jeu de Paume, Journées d'Octobre...

Ou est ici le sens de I'acte ?

Certes nous touchons, nous sentons, que le point ou se suspend -77-

77



SEMINAIRE 15

d'abord l'interrogation, c'est le sens stratégique de tel ou tel franchissement. Dieu
merci, ce n'est pas pour rien que j'ai évoqué d'abord le Rubicon. C'est un exemple
assez simple et tout marqué des dimensions du sacré. Franchir le Rubicon n'avait pas
pour César une signification militaire décisive. Mais par contre, le franchir c'était
rentrer sur la terre-mere, la terre de la République, celle qu'aborder, c'était violer.
C'était 1a quelque chose de franchi. Dans le sens de ces actes révolutionnaires que je
me trouve - bien slr pas sans intention - avoir profilés la derriére. L'acte est-il au
moment ou Lénine donne tel ordre, ou au moment ou des signifiants ont été lachés sur
le monde, qui donnent a tel succes précis dans la stratégie son sens de commencement
déja tracé? Quelque chose ou la conséquence d'une certaine stratégie pourra venir
prendre sa place, et y prendre sa valeur de signe.

Apres tout, la question vaut bien d'étre posée ici, a un certain départ, car il y a dans la
facon dont je vais m'avancer sur le terrain de l'acte, aussi un certain franchissement
d'évoquer cette dimension de l'acte révolutionnaire et de 1'épingler de ceci de différent
de toute efficacité de guerre et qui s'appelle susciter un nouveau désir.

« Un coup de ton doigt sur le tambour décharge tous les sons et commence la nouvelle
harmonie.

Un pas de toi c'est la levée des nouveaux hommes et leur enmarche.

Ta téte se détourne : le nouvel amour! Ta téte se retourne - le nouvel amour? »

Je pense qu'aucun de vous n'est sans entendre ce texte de Rimbaud que je n'achéve pas
et qui s'appelle A une raison.

C'est la formule de 'acte.

L'acte de poser l'inconscient peut-il étre congu autrement, et spécialement a partir du
moment ou je rappelle que l'inconscient est structure de langage, ou, I'ayant rappelé
sans en enregistrer d'ébranlements bien profonds chez ceux que cela intéresse, je
reprends et parle de son effet de rupture sur le Cogito.

Ici, je reprends, je souligne, il se trouve que dans un certain champ je puis formuler :
Jje pense, ¢a en a tous les caracteéres : ce que j'ai révé cette -78-

78



SEMINAIRE 15

nuit, ce que j'ai raté ce matin, voire hier par quelque trébuchement incertain, ce que j'ai
touché sans le vouloir en faisant ce qu'on appelle un mot d'esprit parfois sans le faire
expres.

Est-ce que dans ce je pense, j'y suis ? 11 est tout a fait certain que la révélation du je
pense de l'inconscient implique, (tout le monde sait ¢a qu'on ait fait de la psychanalyse
ou pas, il suffit d'ouvrir un bouquin et de voir de quoi il s'agit), quelque chose qui, au
niveau de ce que le Cogito de Descartes nous fait toucher de I'implication du donc je
suis est cette dimension que j'appellerai de désamorgage qui fait que 1a ou le plus siire-
ment je pense, & m'en apercevoir, j'y étais, mais exactement comme on dit - vous savez
que j'ai déja usé de cet exemple, mais l'expérience m'apprend qu'il n'est pas vain de se
répéter - c'est au méme sens ou selon l'exemple extrait des remarques du linguiste
Guillaume, au méme sens que cet emploi tres spécifique de 1'imparfait en frangais qui
fait toute 'ambiguité de I'expression « un instant plus tard la bombe éclatait ». Ce qui
veut dire que, justement, elle n'éclate pas.

Permettez-moi de la rajouter, de la plaquer, cette nuance, sur le wo Es war allemand
qui ne la comporte pas et d'y ajouter de ce fait l'utilisation renouvelée qu'on peut
donner du wo Es war soll Ich werden. La ou c'était, ou ce n'est plus que 13, parce que
je sais que je l'ai pensé, soll Ich werden, Ich, il y a longtemps que je 1'ai souligné ne
peut que se traduire par le sujet, le sujet doit advenir. Seulement, le peut-il ? Voila la
question!

La ou c'était... traduisons : je dois devenir, continuez, « psychanalyste », seulement du
fait - c'est la question que j'ai posée de cet Ich traduit par le sujet - comment le
psychanalyste va-t-il pouvoir trouver sa place dans cette conjoncture? C'est celle que
I'année derniére, cette conjoncture, j'ai expressément articulée au titre de la logique du
fantasme, par la conjonction disjonctive d'une disjonction trés spéciale qui est celle
que j'ai, depuis plus de trois ans introduite en y faisant novation du terme d'aliénation,
c'est a savoir celle qui propose ce choix singulier dont j'ai articulé les conséquences,
que ce soit un choix forcé est forcément perdant. La bourse ou la vie, la liberté ou la
mort. Le dernier que nous introduisons ici et que je raméne pour y montrer son rapport
a l'acte psychanalytique est : ou je ne pense pas ou je ne suis pas, si vous y ajoutez,
comme je l'ai fait tout a I'heure au soll Ich werden, le terme qui est bien ce qui est en
question dans I'acte psychanalytique, le terme psychanalyste, il suffit de faire marcher
-79-

79



SEMINAIRE 15

cette petite machine. Evidemment il n'y a pas a hésiter: si d'un coté je ne suis pas
psychanalyste, il en résulte que je ne pense pas.

Bien siir ceci n'est pas d'un intérét seulement humoristique. Ca doit bien nous conduire
quelque part et particuliérement a nous demander ce qu'il en est seulement de notre
expérience de l'année dernicre, que ce que j'appellerai cette supposition de départ qui
est constituée par l'ou je ne pense pas, ou je ne suis pas, comment se fait-il qu'elle se
soit non seulement avérée efficace mais nécessaire a ce que j'ai appelé 'année dernicre
une logique du fantasme, a savoir une logique, telle qu'elle conserve en elle la
possibilité de rendre compte de ce qu'il en est du fantasme et de sa relation a
l'inconscient.

Pour étre la comme inconscient, il ne faut pas encore que je pense comme pensée ce
qu'il en est de mon inconscient. La ou je le pense, c'est pour ne plus étre chez moi. Je
n'y suis plus. Je n'y suis plus en terme de langage de la méme fagon que quand je fais
répondre par la personne qui répond a la porte : « Monsieur n'y est pas », c'est un je
n'y suis pas en tant qu'il se dit. C'est bien cela qui fait son importance. C'est bien cela
qui fait en particulier, qui fait que comme psychanalyste je ne peux pas le prononcer.
Voyez l'effet que ¢a ferait sur ma clientéle! C'est aussi ¢a qui me coince dans la
position du je ne pense pas. Tout au moins si ce que j'avance ici comme logique est
capable d'étre suivi dans son vrai fil. Je ne pense pas pourrait étre - ayant dessiné les
deux cercles en-dessous et leur intersection (cf. schéma) j'ai marqué avec tous les
guillemets de la prudence, et pour vous dire qu'il ne faut pas trop vous alarmer - ce
faux-étre, c'est notre étre a tous. On n'est jamais si solide dans son étre que pour autant
qu'on ne pense pas. Chacun sait ca.

Seulement quand méme, je voudrais bien marquer la distinction de ce que j'avance
aujourd'hui.

Il y a deux faussetés distinctes. Chacun sait que quand je suis entré dans la
psychanalyse avec une balayette qui s'appelait le stade du miroir, j'ai commencé par
repérer, - parce qu'apres tout, c'était dans Freud, c'est dit, repéré, séri¢ - j'ai pris le
stade du miroir pour faire un porte manteau. Il est méme beaucoup plus accentué, tout
de suite, que je n'ai jamais pu le faire au cours d'énonciations qui ménageaient les
sensibilités, qu'il n'y a pas d'amour qui ne reléve de cette dimension narcissique. Que
si I'on sait lire Freud, ce qui s'oppose au narcissisme, ce qui s'appelle la libido objec-
80-

80



SEMINAIRE 15

tale, ce qui concerne en bas, au coin a gauche l'objet a, car c'est ¢a la libido objectale
ca n'a rien a faire avec l'amour puisque l'amour c'est le narcissisme et que les deux
s'opposent : la libido narcissique et la libido objectale.

Donc quand je parle du faux-étre il ne s'agit pas de ce qui vient se loger 1a en quelque
sorte par-dessus, comme les moules sur la coque du navire si vous voulez. Il ne s'agit
pas de 1'étre bouffi de 1'imaginaire. Il s'agit de quelque chose en dessous qui lui donne
sa place. Il s'agit du je nepense pas dans sa nécessité structurante en tant qu'inscrite a
cette place de départ sans laquelle nous n'aurions su, l'année derniére, articuler la
moindre chose de ce qu'il en est de la logique du fantasme.

-81-

81



SEMINAIRE 15

Naturellement, c'est une place commode, ce je ne pense pas. Il n'y a pas que I'étre
bouffi dont je parlais a 'instant, qui y trouve sa place. Tout y vient, le préjugé médical
dans l'ensemble, le préjugé psychologique ou psychologisant, pas moins. Dans
I'ensemble observez ceci en tout cas : a ce je ne pense pas est particuliérement sujet le
psychanalyste, parce qu'il est habité par tout ce que je viens d'énoncer, d'épingler
comme préjugés, en les qualifiant de leur origine; il a en plus des autres, par exemple
sur les médecins, 1'avantage si je puis dire, quand le préjugé médical 1'occupe et Dieu
sait s'il I'occupe bien par exemple, pour ne prendre que celui-1a. Eh bien! justement ils
n'y pensent pas, les médecins encore ca les tracasse, pas le psychanalyste. Il le prend
comme ¢a, justement dans la mesure ou il a cette dimension que ce n'est qu'un préjugé,
mais puisqu'il s'agit de ne pas penser il est d'autant plus a l'aise avec lui.

Avez-vous sauf exception vu un psychanalyste qui se soit interrogé sur ce qu'est
Pasteur dans l'aventure médicale ? Ce n'est pas un sujet a la mode Pasteur, mais ¢a
aurait pu retenir justement un psychanalyste. Ca ne s'est jamais vu. On verra si ¢a
change. Dans tous les cas, il faudrait ici se proposer ce petit exercice : qu'est-ce que ce
point initial ? Il faut quand méme bien se poser la question si, comme nous l'avons
entrevu au départ, c'est I'axe aujourd'hui de notre progreés, 1'acte en soi est toujours en
rapport avec un commencement. Ce commencement logique, c'est a dessein que je
n'en ai pas posé la question 'année derniére, parce qu'a la vérité comme plus d'un oint
de cette logique du fantasme, nous aurions di le laisser en suspens. Epinglons-le
d'arché(?), puisque c'est ainsi que nous sommes entrés aujourd’hui, par le
commencement. C'est une arché(?), un initium, un commencement, mais en quel sens?
Est-ce au sens du zéro sur un petit appareil de mesure? Un étre, par exemple, tout
simplement. Ce n'est pas un mauvais départ de se poser cette question, parce que déja
il semble, il se voit méme tout de suite, que poser la question ainsi c'est exclure que ce
soit un commencement au sens du non marqué.

Nous touchons méme du doigt que le seul fait qu'il nous faille interroger ce point
d'arché(?), de savoir s'il est le zéro, c'est qu'en tout cas il est déja marqué, et qu'apres
tout, ¢ca va quand méme assez bien car de 1'effet de la marque, il parait trés satisfaisant
de voir découler l'ou je ne pense pas ou je ne suis pas, « ou je ne suis pas cette marque
» « ou je ne suis rien que cette -§2-

82



SEMINAIRE 15

marque », c'est-a-dire que je ne pense pas. Pour le psychanalyste par exemple ¢a
s'applique tres bien.

Il a le label, ou bien il ne I'est pas.

Seulement il ne faut pas s'y tromper : comme je viens tout de suite de le marquer, au
niveau de la marque, nous ne voyons que le résultat justement nécessaire de
l'aliénation, a savoir qu'il n'y a pas le choix entre la marque et 1'étre, de sorte que si ¢a
doit se marquer quelque part, c'est justement en haut a gauche (cf. schéma du je ne
pense pas), I'effet aliénatoire est déja fait et nous ne sommes pas surpris de trouver 1a,
sous sa forme d'origine, l'effet de la marque, ce qui est suffisamment indiqué dans
cette déduction du narcissisme que j'ai faite dans un schéma dont je sais qu'au moins
une partie d'entre vous le connait, celui tel qu'il met en rapport dans leur dépendance
le moi idéal et I'idéal du moi.

Donc il reste en suspens de savoir de quelle nature est le point de départ logique en
tant qu'il tient encore dans la conjonction d'avant la disjonction, le je ne pense pas et le
je ne suis pas. Assurément, l'année derniere c'est 1a ce vers quoi, puisque c'était notre
départ, et si je puis dire 'acte initial de notre déduction logique, nous ne pouvions pas
y revenir si nous n'avions eu ce qui constitue 'ouverture, la béance toujours nécessaire
a retrouver dans tout exposé du champ analytique, qui nous a fait, apres avoir édifié le
temps de la logique du fantasme, fait passer le dernier trimestre autour d'un acte
sexuel, précisément défini de ceci : qu'il constitue une aporie.

Reprenons donc, a partir de 'acte psychanalytique, cette interrogation de ce qu'il en est
de l'initium, de la logique du fantasme qu'il me fallait ici commencer de rappeler. C'est
pourquoi j'ai inscrit au tableau aujourd'hui, cette face que j'en ai articulé l'année
derniére sous les termes de l'opération aliénation, l'opération vérité, 1'opération
transfert, pour en faire les trois termes de ce qu'on peut appeler un groupe de Klein, a
condition bien slir de s'apercevoir qu'a les nommer ainsi, nous n'en voyons pas le
retour, l'opération, de ce qui constitue pour chacune l'opération retour, qu'ici tels qu'ils
sont inscrits avec ces indications vectorielles, ce n'est que, si je puis dire, la moitié
d'un groupe de Klein.

Reprenons I'acte au point sensible ou nous le voyons dans l'institution analytique et
repartons du commencement en tant que ceci aujourd'hui veut dire que l'acte institue le
commencement.

-83-

83



SEMINAIRE 15

Commencer une psychanalyse, oui ou non, est-ce un acte? Assurément oui.
Seulement, qu'est-ce qui le fait, cet acte ? Nous avons tout a I'heure fait remarquer ce
qu'il implique chez celui qui s'engage dans la psychanalyse, ce qu'il implique
justement de démission de l'acte. Il devient trés difficile dans ce sens, d'attribuer la
structure de l'acte pour celui qui s'engage dans une psychanalyse. Une psychanalyse
c'est une tache, et méme certains disent c'est un métier. Ce n'est pas moi qui 1'ai dit,
mais des gens qui quand méme, s'y connaissent. Il faut leur apprendre leur métier, a
ces gens qui ont ou non a suivre la régle de quelque fagcon que vous les définissiez.
Enfin dans ce coin on ne dit pas leur métier de psychanalysant. Il faut [var. : Ils vont]
le dire maintenant puisque le mot court, c'est pourtant ¢a que ¢a veut dire.

Alors, il est clair que s'il y a acte, il faut probablement le chercher ailleurs. Nous
n'avons pas beaucoup quand méme a nous forcer pour nous demander de dire que s'il
n'est pas du c6té du psychanalysant, il est du c6té du psychanalyste. Ca ne fait aucun
doute. Seulement ¢a devient une difficulté. Parce qu'aprés ce que nous venons de dire,
l'acte de poser l'inconscient, est-ce que pour le psychanalyste il faut le reposer a
chaque fois ? Est-ce vraiment possible surtout si nous pensons qu'aprés ce que nous
venons de dire, le reposer a chaque fois, ce serait nous donner a chaque fois une
nouvelle occasion de ne pas penser?

Il doit y avoir autre chose, un rapport de la tache a l'acte qui n'est peut-étre pas saisi
encore et qui peut-étre ne peut pas 1'étre. Il faut peut-étre prendre un détour. On voit
tout de suite ou il nous est fourni, ce détour. A un autre commencement, a ce moment
de commencement ou I'on devient psychanalyste.

Il faut bien que nous tenions compte de ceci qui est 1a, dans les données, qu'a en croire
ce qu'on dit, il faut bien s'y fier dans ce domaine. Commencer d'étre psychanalyste,
tout le monde le sait, ¢ga commence a la fin d'une psychanalyse. Il n'y a qu'a prendre ¢a
comme ¢a nous est donné si nous voulons saisir quelque chose, il faut partir de 1a, de
ce point qui est dans la psychanalyse recu de tous.

Alors, partons des choses comme elles se présentent. On est arrivé a la fin une fois,
c'est la qu'il faut déduire le rapport que ca a avec le commencement de toutes les fois.
On est arrivé a la fin de sa psychanalyse une fois, et c'est cet acte si difficile a saisir au
commencement de chacune des psy-84-

84



SEMINAIRE 15

chanalyses que nous garantissons. Ca doit avoir un rapport avec cette fin une fois.
Alors 1a il faut quand méme que serve a quelque chose ce que j'ai avancé l'année
dernieére, a savoir : la fagon dont se formule dans cette logique la fin de la
psychanalyse.

La fin de la psychanalyse ¢a suppose une certaine réalisation de 'opération vérité, a
savoir que si, en effet, ca doit constituer cette sorte de parcours qui, du sujet installé
dans son faux-étre lui fait réaliser quelque chose d'une pensée qui comporte le je ne
suis pas, ¢a n'est pas sans retrouver comme il convient sous une forme croisée, et
inversée sa place du plus vrai, sa place sous la forme du /a ou c'était au niveau du je
ne suis pas qui se retrouve dans cet objet a dont nous avons beaucoup fait me semble-
t-il pour vous donner le sens et la pratique, et d'autre part, ce manque qui subsiste au
niveau du sujet naturel, du sujet de la connaissance, du faux-étre du sujet, ce manque,
qui, de toujours, se définit comme essence de 'homme et qui s'appelle le désir, mais
qui & la fin d'une analyse se traduit de cette chose non seulement formulée mais
incarnée qui s'appelle la castration.

C'est ce que nous avons d'habitude étiqueté sous la lettre du : -¢@. L'inversion de ce
rapport de gauche a droite qui fait se correspondre le je ne pense pas du sujet aliéné au
la ou c'était de l'inconscient dans la découverte du « 1a ou c'était » du désir chez le
sujet dans le je ne suis pas de la pensée inconsciente. Ceci se retournant est
proprement ce qui supporte l'identification du a comme cause du désir, et du (-(p)
comme la place d'ou s'inscrit la béance propre a 'acte sexuel.

C'est précisément la que nous devons un instant nous suspendre. Vous le voyez, vous
le touchez du doigt, il y a deux wo Es war, deux la ou c'était et qui correspondent
d'ailleurs a la distance qui scinde dans la théorie, l'inconscient du Ca. Il y a le la ou
c'était ici inscrit au niveau du sujet, et je l'ai dit déja, je le répéte pour que vous ne le
laissiez pas passer, ou il reste attaché a ce sujet comme manque. Il y a l'autre /a ou
c'était qui a une place opposée, c'est celui qui est en bas a droite (cf. schéma) du lieu
de l'inconscient qui reste attaché au je ne suis pas de l'inconscient comme objet, objet
de perte.

L'objet perdu initial de toute la genése analytique, celui que Freud martele dans tous
les temps de sa naissance de l'inconscient, il est 1a, cet objet perdu, cause du désir.
Nous aurons a le voir comme au principe de 'acte. -85-

85



SEMINAIRE 15

Mais ceci n'est qu'une annonce. je ne le justifie pas immédiatement, il nous faut un
bout de chemin avant que d'en étre siir, il nous faut nous arréter la un temps. Il ne vaut
en général de s'arréter un temps que pour s'apercevoir du temps que l'on a passé sans
le savoir, dirons-nous d'ailleurs, pour nous reprendre. Passé... il vaudrait mieux dire «
passant » et si vous me permettez de jouer avec les mots : pas sans le savoir.
C'est-a-dire avec le savoir, on l'a passé. Mais justement, c'est parce que je vous ai
exposé le résultat de mes schémas de l'année derniére, supposés sus par vous, si tant
est qu'il n'y ait pas 1a quelque abus. Oui, c'est avec ce savoir que je 1'ai passé ce temps,
trop vite, c'est-a-dire dans la hate. Comme vous le savez la hate c'est ce qui laisse
justement échapper la vérité. Ca nous permet de vivre, d'ailleurs. La vérité c'est que le
manque (d'en haut a gauche), c'est la perte, (d'en bas a droite). Mais la perte elle, elle
est la cause d'autre chose. Nous I'appellerons la cause de soi a condition bien sir que
vous ne vous trompiez pas; Dieu est cause de soi, nous dit Spinoza. Croyait-il si bien
dire ? Pourquoi pas apres tout. C'était quelqu'un de trés fort. Il est bien certain que le
fait de conférer a Dieu d'étre cause de soi, a dissipé par la toute I'ambiguité du Cogito,
ce qui pourrait bien avoir une prétention semblable, au moins dans I'esprit de certains.
S'il y a quelque chose que nous rappelle 1'expérience analytique c'est que si ce mot : «
cause de soi » veut dire quelque chose, c'est précisément de nous indiquer que le soi,
ou ce qu'on appelle tel, autrement dit, le sujet ou il faut bien que tout le monde en
vienne, puisque méme 1a, dans tel champ anglo-saxon ou l'on peut dire que I'on ne
comprend rien a rien, a ces questions, le mot de self a di sortir, qui ne s'adapte nulle
part dans la théorie analytique, rien n'y correspond.

Le sujet dépend de cette cause qui le fait divisé et qui s'appelle 1'objet a. Voila qui
signe ce qu'il est important de souligner: que le sujet n'est pas cause de soi, qu'il est
conséquence de la perte et qu'il faudrait qu'il se mette dans la conséquence de la perte,
celle qui constitue 1'objet g, pour savoir ce qui lui manque.

Voila en quoi je dis que nous allions trop vite dans I'énonciation telle que je l'ai faite
de ces deux pointes de 1'oblique, de gauche a droite (cf. schéma) et de haut en bas, des
deux termes écartelés de la division premicre. La chose est supposée sue dans 1'énoncé
que le la ou c'était est manque a partir du sujet. Elle ne l'est véritablement que si le
sujet se fait -86-

86



SEMINAIRE 15

perte. Or c'est ce qu'il ne peut penser qu'a se faire étre. Je pense, dit-il, donc je suis: il
se rejette invinciblement dans 1'étre de ce faux acte qui s'appelle le Cogito. L'acte du
Cogito, c'est l'erreur sur 1'étre, comme nous le voyons ainsi dans l'aliénation définitive
qui en résulte du corps qui est rejeté dans I'étendue, le rejet du corps hors de la pensée
c'est la grande Verwerfung de Descartes. Elle est signée de son effet qu'il reparait dans
le Réel, c'est-a-dire dans l'impossible. Il est impossible qu'une machine soit corps.
C'est pourquoi le savoir le prouve toujours plus en la mettant en picces détachées.
Dans cette aventure nous y sommes, je n'ai pas besoin je le pense d'y faire des
allusions. Mais laissons la pour aujourd'hui notre Descartes pour revenir a la suite, et a
la ponctuation qu'il nous faut donner aujourd'hui a notre avance.

Le sujet de l'acte analytique, nous savons qu'il ne peut savoir rien de ce qui s'apprend
dans 'expérience analytique, sinon qu'y opere ce qu'on appelle le transfert. Le transfert
je l'ai restauré de fagon compléte, a le rapporter au sujet supposé savoir.

Le terme de l'analyse consiste dans la chute du sujet supposé savoir et sa réduction a
I'avénement de cet objet a, comme cause de la division du sujet qui vient a sa place.
Celui qui, fantasmatiquement, avec le psychanalysant, joue la partie au regard du sujet
supposé savoir, a savoir :l'analyste, c'est celui-la l'analyste, qui vient au terme de
l'analyse a supporter de n'étre plus rien que ce reste. Ce reste de la chose chue, qui
s'appelle I'objet a. C'est 1a ce autour de quoi doit porter notre question.

L'analysant venu a la fin de I'analyse dans I'acte, s'il en est un, qui le porte a devenir le
psychanalyste, ne nous faut-il pas voir qu'il ne 'opére, ce passage, que dans I'acte qui
remet a sa place le sujet supposé savoir.

Nous voyons maintenant cette place ou elle est parce qu'elle peut étre occupée, mais
qu'elle n'est occupée qu'autant que ce sujet supposé savoir, s'est réduit a ce terme que
celui qui l'a jusque la garanti par son acte, a savoir le psychanalyste, lui, le
psychanalyste, I'est devenu ce résidu, cet objet a.

Celui qui a la fin d'une analyse didactique reléve si je puis dire, le gant de cet acte,
nous ne pouvons pas omettre que c'est sachant ce que son analyste est devenu dans
I'accomplissement de cet acte, a savoir : ce résidu, ce déchet, cette chose rejetée. A
restaurer le sujet supposé savoir,

a reprendre le flambeau de I'analyste lui-méme, il ne se peut pas qu'il --87-

87



SEMINAIRE 15

n'installe, fit-ce a ne pas le toucher, qu'il n'installe le a au niveau du sujet supposé
savoir. Ce sujet supposé savoir, qu'il ne peut que reprendre comme condition de tout
acte analytique, lui sait, a ce moment que j'ai appelé dans la passe, lui sait que 1a est le
désétre qui par lui, le psychanalysant, a frappé 1'étre de l'analyste. Je dis, sans le
toucher, que c'est comme cela qu'il s'engage. Car ce désétre institué au point du sujet
supposé savoir, lui le sujet dans la passe au moment de l'acte analytique il n'en sait
rien. Justement parce qu'il est devenu la vérité de ce savoir, et que, si je puis dire une
vérité qui est atteinte « pas sans le savoir », comme je le disais tout a I'heure eh bien!
c'est incurable : on est cette vérité.

L'acte analytique au départ fonctionne si je puis dire, avec le sujet supposé savoir
faussé, car le sujet supposé savoir s'avére maintenant ce qui était bien simple a voir
tout de suite : que c'est lui qui est a I'arché de la logique analytique. Si celui qui
devient analyste pouvait étre guéri de la vérité qu'il est devenu, il saurait marquer ce
qui est arrivé de changement au niveau du sujet supposé savoir, c'est ce que dans notre
graphe nous avons marqué du signifiant, du S (A).

Il faudrait s'apercevoir que le sujet supposé savoir est réduit a la fin de I'analyse au
méme « n'y pas €tre » qui est celui qui est caractéristique de l'inconscient lui-méme, et
que cette découverte fait partie de la méme opération-vérité.

Je le répete, la mise en question du sujet supposé savoir, la subversion de ce
qu'implique, je dirai tout le fonctionnement de savoir et que maintes fois j'ai déja
interrogé devant vous sous cette forme : alors ce savoir, qu'il soit celui du nombre
transfini de Cantor ou du désir de l'analyste, ou était-il avant qu'on sache?

De 1a seulement peut-étre, peut-on procéder a une résurgence de l'étre dont la
condition est de s'apercevoir que si son origine et sa réinterpellation, celle qui pourrait
se faire du signifiant de l'autre enfin évanoui vers ce qui le remplace, puisque aussi
bien c'est de son champ, du champ de 1'Autre que ce signifiant a ét¢ arraché, a savoir
'objet a, ce serait aussi s'apercevoir que I'€tre tel qu'il peut surgir de quelque acte que
ce soit, est &tre sans essence comme sont sans essence tous les objets a. C'est ce qui les
caractérise.

Objets sans essence qui sont ou non, dans l'acte, a réévoquer a partir de -88-

88



SEMINAIRE 15

cette sorte de sujet qui, nous le verrons, est le sujet de 'acte, de tout acte dirai-je en
tant que, comme le sujet supposé savoir au bout de l'expérience analytique, c'est un
sujet qui, dans l'acte n'y est pas.

-89-

&9



SEMINAIRE 15

90



SEMINAIRE 15

LECON VI 17 JANVIER 1968
En parlant de /'acte psychanalytique, j'ai, si je puis dire, deux ambitions . une longue
et une courte, mais forcément la courte est la meilleure; la longue qui ne peut étre
écartée, c'est d'éclairer ce qu'il en est de I'acte; la courte, c'est de savoir en quoi est
l'acte du psychanalyste. D¢ja, dans quelques écrits passés, j'ai parlé du psychanalyste,
j'ai dit que je ne partais que de ceci qu'il y a du psychanalyste. La question de savoir
s'il y a « le » psychanalyste n'est pas non plus du tout & mettre en suspens, mais celle
de savoir comment il y a un psychanalyste. C'est une question qui se pose a peu pres
dans les mémes termes que ce qu'on appelle en logique la question de l'existence.
L'acte psychanalytique, si c'est un acte et c'est bien de la que nous sommes deés I'année
derniére, partis, c'est quelque chose qui nous pose la question de l'articuler, de le dire,
ce qui est légitime et méme allant plus loin, ce qui implique de conséquence d'acte
pour autant que l'acte est lui-méme de sa propre dimension un dire. L'acte dit quelque
chose. C'est de 1a que nous sommes partis.
Cette dimension est apercue depuis toujours. Elle est présente dans le fait, dans
I'expérience. Il suffit d'évoquer méme un instant des formules prégnantes, des
formules qui ont agi, comme celle d'« agir selon sa conscience », pour saisir ce dont il
s'agit. Agir selon sa conscience, c'est bien la une espéce de point-médium autour de
quoi peut étre dit avoir tourné 'histoire de I'acte, ou qu'on puisse prendre comme point
de départ pour la centrer. Agir selon sa conscience, pourquoi et devant qui ?
91-

91



SEMINAIRE 15

La dimension de I'Autre, en tant que I'acte vient témoigner de quelque chose, n'est pas
plus ¢éliminable. Est-ce a dire que ce soit la le vrai tournant, le centre de gravité ?
Pourrons-nous méme un instant le soutenir d'ou nous sommes, c'est-a-dire d'ou la
conscience comme telle est mise en question, mise en question de la mesure qu'elle
peut donner a quoi?, assurément pas au savoir, a la vérité non plus. C'est de la que
nous repartons en prenant la mesure de ce qui n'est point encore défini, de ce qui n'est
point encore vraiment serré, de ce qui est seulement ici introduit, méme pas supposé,
l'acte psychanalytique pour réinterroger ce point d'équilibre autour de quoi se pose la
question de ce qu'est 'acte.

A T'horizon, bien siir, nous le savons, une rumeur, une rumeur qui vient de loin, qui
vient des temps qu'on appelle classiques, ou encore notre Antiquité, ou assurément
nous savons que tout ce qui s'est dit sur le sujet de l'acte exemplaire, de l'acte
méritoire, du Plutarquisme, si vous le voulez, slirement nous sentons déja qu'il y a un
peu trop d'estime de soi & entrer dans le jeu, et pourtant en sommes-nous si distancés ?
Nous pensons qu'aujourd'hui, c'est autour d'un discours sur le sujet que nous reprenons
l'acte, et que notre avantage ne saurait tenir en rien d'autre qu'a ceci, qui nous a fait
rétrécir le point d'appui de ce sujet en nous imposant la plus rude discipline, a ne
vouloir tenir pour siire que cette dimension, par quoi il est : le sujet grammatical.
Entendons bien la que ce n'est pas nouveau, et que I'année derniére dans notre exposé
de la Logique du Fantasme, nous avons marqué a sa place, la place du je ne pense pas,
cette forme du sujet qui apparaissait comme en écornure du champ a lui réservé. Cette
dimension proprement de la grammaire qui faisait que le fantasme pouvait étre dominé
littéralement par une phrase qui ne se soutient pas, qui ne se congoit pas autrement que
de la dimension grammaticale: Ein Kind wird geschlagen, on bat un enfant, nous la
connaissons. C'est 1a le point de donnée le plus siir, autour de quoi, au nom de ceci que
nous posons a titre disciplinaire, qu'il n'y a pas de méta-langage, que la logique elle-
méme doit étre extraite de ce donné qu'est le langage. C'est autour de cette logique par
contre que nous avons fait tourner cette triple opération, a laquelle par une sorte de
tentative d'essai, de divination, de risque, nous avons donné la forme du groupe de
Klein, opération que nous avons commencé par pointer dans le -92-

92



SEMINAIRE 15

cheminement par ou nous l'avons abordée, par les termes d'aliénation, de vérité et de
transfert.

Assurément, ce ne sont 1a qu'épinglages; et a &tre parcourus en un certain sens, nous
sommes - pour nous y retrouver, pour supporter ce qu'ils peuvent pour nous,
représenter - forcés de leur donner un autre nom, et bien sir, a condition de nous
apercevoir qu'il s'agit du méme trajet.

Donc c'est a partir de la subversion du sujet que nous avons déja, depuis quelque dix
ans, suffisamment articulée pour qu'on congoive quel est le sens que prend ce terme,
au moment ou nous disons que c'est de la subversion du sujet que nous avons a
reprendre la fonction de l'acte; pour que nous voyions que c'est entre ce sujet
grammatical, celui qui est 1a, inscrit dans la notion méme d'acte, dans la fagon dont il
nous est présentifié, le je de l'action, et ce sujet articulé dans ces termes glissants,
toujours préts a nous fuir d'un déplacement, d'un saut, a I'un des sommets de ce
tétraédre, en vous rappelant les fonctions de ces termes, a savoir

la position du ou-ou d'ou part l'aliénation originaire, celle qui aboutit au je ne pense
pas, pour qu'il puisse méme étre choisi - et que veut dire ce choix ? -, le je ne suis pas
en articule l'autre terme; ces vecteurs, ou plus exactement ces directions dans
lesquelles sont prises les opérations fondamentales, étant celles que j'ai rappelées tout
a I'heure sous les termes d'aliénation, de vérité et de transfert.

Qu'est-ce que cela veut dire? Ou cela nous conduit-il ?

L'acte psychanalytique, nous le posons comme consistant en ceci, de

supporter le transfert. Nous ne disons pas : qui supporte, qui fait l'acte, le -93-

93



SEMINAIRE 15

psychanalyste donc implicitement. Ce transfert qui serait une pure et simple obscénité,
dirai-je, redouble de bafouillage si nous ne lui redonnons pas son véritable nceud, dans
la fonction du sujet supposé savoir. Ici, nous l'avons fait depuis un temps en
démontrant que tout ce qui s'articule, de sa diversité, comme effet de transfert, ne
saurait s'ordonner qu'a étre rapporté a cette fonction vraiment fondamentale, partout
présente dans tout ce qu'il en est d'aucun progres de savoir, et qui prend ici sa valeur
justement de ce que I'existence de l'inconscient la met en question - question jamais
posée de ce que l'on est toujours 13, si I'on peut dire, implicitement - la réponse est
méme inapercue : du moment qu'il y a savoir, il y a sujet, et il faut quelque décalage,
quelque fissure, quelque ébranlement, quelque moment deje dans ce savoir, pour que
I'on s'avise tout d'un coup, pour qu'ainsi se renouvelle ce savoir, qu'il savait avant.
Ceci est a peine relevé au moment ou cela se passe, mais c'est le champ de la
psychanalyse qui le rend inévitable. Qu'en est-il du sujet, sujet supposé savoir, puisque
nous avons a faire a cette sorte d'impensable qui dans l'inconscient nous situe un
savoir sans sujet? Bien siir, c'est la quelque chose aussi dont on peut ne pas s'aviser, a
continuer de considérer que ce sujet est impliqué dans ce savoir, tout simplement a
laisser fuir tout ce qu'il en est de l'efficience du refoulement, et qu'il n'est point
autrement concevable qu'en ceci, que le signifiant présent dans l'inconscient, et sus-
ceptible de retour, est précisément refoulé en ceci qu'il n'implique point de sujet, qu'il
n'est plus ce qui représente un sujet pour un autre signifiant, qui est ceci qui s'articule a
un autre signifiant sans pour autant représenter ce sujet. Il n'y a d'autre définition
possible de ce qu'il en est vraiment de la fonction de l'inconscient, pour autant que
lI'inconscient freudien n'est pas simplement cet implicite, ou cet obscurci, ou cet
archaique, ou ce primitif. L'inconscient est toujours dans tout autre registre, dans le
mouvement instauré comme faire par cet acte, de supporter, ou d'accepter de supporter
le transfert.

La question est : que devient le sujet supposé savoir? Je vais vous dire qu'en principe,
le psychanalyste le sait, ce qu'il devient. Assurément, il choit. Ce qui est impliqué
théoriquement dans cette suspension du sujet supposé savoir, ce trait de suppression,
cette barre sur le S qui la symbolise dans le devenir de l'analyse, elle se manifeste en
ceci: que quelque chose se produit a une place, certes pas indifférente au
psychanalyste, puisque -94-

94



SEMINAIRE 15

c'est a sa propre place que cette chose surgit. Cette chose s'appelle I'objet petit a.
L'objet petit a est la réalisation de cette sorte de désétre qui frappe le sujet supposé
savoir; que ce soit l'analyste, et comme tel, qui vienne a cette place n'est pas douteux
et se marque dans toutes les inférences ou il s'est senti impliqué au point de ne pouvoir
faire que d'infléchir la pensée de sa pratique dans le sens de la dialectique de la
frustration, vous le savez, liée autour de ceci que lui-méme se présente comme la
substance dont il est jeu et manipulation dans le faire analytique. Mais c'est justement
a méconnaitre ce qu'il y a de distinct entre ce faire et 1'acte qui le permet, I'acte qui
l'institue, celui dont je suis parti tout a l'heure en le définissant comme cette
acceptation, ce support donné au sujet supposé savoir, a ce dont pourtant le
psychanalyste sait qu'il est voué au désétre et qui donc constitue, si je puis dire, un
acte, en porte-a-faux puisqu'il n'est pas le sujet supposé savoir, puisqu'il ne peut pas en
étre. Et s'il est quelqu'un a le savoir, c'est le psychanalyste entre tous.

Faut-il que ce soit maintenant, ou un tout petit peu plus tard, oui mais pourquoi pas
maintenant, pourquoi pas tout de suite, quitte a revenir sur ceci dont j'espere vous le
rendre familier, en vous rappelant les coordonnées dans d'autres registres, dans
d'autres énoncés, faut-il vous rappeler que la tiche analytique, pour autant qu'elle se
dessine de ce point du sujet déja aliéné, dans un certain sens naif dans son aliénation,
celui que le psychanalyste sait étre défini du je ne pense pas, que ce a quoi il le met, a
la tiche, c'est a un je pense qui prend justement tout son accent, de ce qu'il sache le je
ne pense pas inhérent au statut du sujet?

Il le met a la tache d'une pensée qui se présente en quelque sorte dans son énoncé
méme, dans la régle qu'il lui en donne, comme admettant cette vérité fonciére du je ne
pense pas, qu'il associe et librement, qu'il ne cherche pas a savoir s'il y est ou non tout
entier comme sujet, s'il s'y affirme. La tache a laquelle I'acte psychanalytique donne
son statut est une tache qui implique déja cette destitution du sujet, et ou cela nous
meéne-t-il?

11 faut se souvenir, il ne faut pas passer son temps a oublier ce qui s'en articule, ce qui
s'en articule dans Freud, expressément du résultat. Ca a un nom, et Freud ne nous I'a
pas maché, et qui est quelque chose qui est d'autant plus a mettre en valeur que comme
expérience subjective ¢a n'a jamais été fait avant la psychanalyse. Ca s'appelle la
castration, qui est a prendre -95-

95



SEMINAIRE 15

dans sa dimension d'expérience subjective, pour autant que nulle part si ce n'est par
cette voie le sujet ne se réalise, j'entends le sujet bien sir.

Ce sujet ne se réalise exactement qu'en tant que manque, ce qui veut dire que
I'expérience subjective aboutit a ceci que nous symbolisons par -¢, mais si tout usage
de la lettre se justifie de démontrer qu'il suffit du recours a sa manipulation pour ne
pas se tromper, a condition qu'on sache s'en servir, il n'en reste pas moins que nous
sommes en droit d'essayer de pouvoir y mettre un « il existe » - que j'évoquais tout a
I'heure a propos du psychanalyste au début de ce discours d'aujourd'hui - et que cet « il
existe » en question, cet « il existe » d'un manque, il nous faut l'incarner dans ce qui
lui donne effectivement son nom : la castration; c'est a savoir que le sujet réalise qu'il
n'a pas, qu'il n'a pas l'organe de ce que j'appellerai la jouissance unique, unaire,
unifiante. Il s'agit proprement de ce qui fait une la jouissance dans la conjonction de
sujets de sexe opposé, c'est-a-dire ce sur quoi j'ai insisté I'année derniére en relevant
ceci : qu'il n'est pas de réalisation subjective possible du sujet comme ¢élément, comme
partenaire sexué dans ce qui s'imagine comme unification dans l'acte sexuel.

Cette incommensurabilité - que j'ai essayé de serrer devant vous, I'année derniére, en
usant du nombre d'or, pour autant que c'est le symbole qui laisse jouer au plus large,
c'est 1a quelque chose sur lequel je ne puis pas insister, du fait qu'il est du registre
mathématique - cette incommensurabilité, ce rapport du petit a, puisque c'est le petit a
que j'ai repris non sans intention pour le symboliser sous le nombre d'or, du petit a au
1, -96-

96



SEMINAIRE 15

voila ou se joue ce qui apparait comme réalisation subjective au bout de la tiche
psychanalytique, c'est a savoir ce manque, ce n'est pas 1'organe, ceci bien siir n'est pas
sans arriere-plan si nous songeons que l'organe et la fonction sont deux choses
différentes, si différentes que 1'on peut dire que revient de temps en temps le probléme
qui est de savoir quelle fonction il faut donner a chaque organe, et c'est l1a qu'est le vrai
probléme de l'adaptation du vivant. Plus il a d'organes, plus il en est empétré.

Mais suspendons... Il s'agit donc d'une expérience limitée, d'une expérience logique et
apres tout, pourquoi pas ? Puisque un instant nous avons sauté sur l'autre plan, sur le
plan du rapport du vivant a soi-méme, que nous n'abordons que par le schéma de cette
aventure subjective, il nous faut bien rappeler ici que du point de vue du vivant tout
ceci apres tout peut étre considéré comme un artefact; et que la logique soit le lieu de
la vérité n'y change rien, puisque la question qui vient au bout est justement celle-ci, a
laquelle nous saurons donner tout son accent en son temps qu'est-ce que la vérité ?

Il nous importe de voir que de ces deux lignes, celles que j'ai désignées comme la
tache, le chemin parcouru par le psychanalysant en tant qu'il parle, sujet naif qui est
aussi bien le sujet aliéné a cette réalisation du manque, en tant que, je vous l'ai fait
remarquer la derniére fois, il n'est pas, ce manque, ce que nous savons étre a la place
du je ne suis pas, ce manque était la depuis le départ, et que de toujours nous savons
que ce manque est I'essence méme de ce sujet qu'on appelle homme, quelquefois, que
de 'homme c'est le désir, on I'a déja dit, qui est I'essence. Tout simplement ce manque
a fait un progrés dans l'articulation dans sa fonction d'organum, progrés logique
essentiellement dans cette réalisation comme telle du manque phallique (-¢) Mais il
comporte que la perte en tant qu'elle était la d'abord, a ce méme point, avant que le
trajet en soit parcouru, et simplement pour nous qui savons - la perte de 1'objet qui est
a l'origine du statut de l'inconscient, ceci a été€ toujours expressément formulé par
Freud -, soit réalisée autre part. Elle I'est précisément, c'est de 1a que je suis parti, au
niveau du désétre du sujet supposé savoir.

C'est pour autant que celui qui donne le support au transfert est 1a sous la ligne noire,
qui lui sait d'ou il part, non pas qu'il y soit, il le sait trop bien qu'il n'y est pas, qu'il
n'est pas le sujet supposé savoir, mais qu'il est rejoint par le désétre que subit le sujet
sujet supposé savoir, qu'a la fin c'est -97-

97



SEMINAIRE 15
! lui, l'analyste, qui donne corps a ce que ce sujet devient sous la forme de
I'objet petit a. Ainsi, comme il est a attendre, il est conforme a toute notion de
structure que la fonction de l'aliénation qui était au départ, et qui faisait que nous
partions du sommet en haut & gauche d'un sujet aliéné, se retrouve a la fin égale a elle-
méme, si je puis dire, en ce sens que le sujet s'est réalis¢, dans sa castration, par la voie
d'une opération logique, voie aliénée, remet a l'Autre, se décharge, - et c'est 1a la
fonction de l'analyste, - de cet objet perdu, d'ou dans la genése, nous pouvons
concevoir que s'origine toute la structure. Distinction de 1'aliénation, du petit a en tant
qu'il vient ici et se sépare du -, qui a la fin de 'analyse est idéalement la réalisation
du sujet; voici le processus dont il s'agit.

Il y a un deuxiéme temps dans cette énonciation que je fais. J'y ouvre une parenthése
pour loger ce devant quoi tout a I'heure je me suis arrété a en faire ce que j'aurais di en
faire, une introduction, j'en ferai maintenant un rappel, c'est celui-ci : ce n'est pas par
hasard, jeu scolaire, idée de prendre un point familier dont on vous a chatouillé la
cervelle en fin d'enseignement secondaire, que je me référe au cogito de Descartes.
C'est qu'il comporte en lui cet élément particuliérement favorable, a y reloger le détour
freudien, non pas certes a y démontrer je ne sais quelle cohérence historique, comme
si tout ¢a pouvait se rabouter de siecle en siécle en une maniére de progres, quand il
n'est que trop évident que s'il y a quelque chose que ¢a évoque, c'est bien plutot 'idée
du labyrinthe. Qu'importe laissons Descartes. A regarder de prés ce cogito, observez
bien que le sujet qui y est supposé comme étre, il peut bien étre celui de la pensée,
mais de -98-

98



SEMINAIRE 15

quelle pensée en somme ? De cette pensée qui vient de rejeter tout savoir. Il ne s'agit
pas de ce que font aprés Descartes ceux qui méditent sur I'immédiateté du je suis au je
pense : une évidence, qu'a leur gré ils font consistante, fuyante... Il s'agit de I'acte
cartésien lui-méme, en tant qu'il est un acte. Ce qui nous en est rapporté et dit, c'est
précisément a le dire qu'il est acte, c'est de ce point ou s'achéve une mise en suspens
de tout savoir possible, que ce soit la ce qui assure le je suis : est-ce d'étre « pensée »
du cogito ? ou est-ce du rejet du savoir ?

La question vaut bien d'étre posée si I'on pense que ce qu'on appelle dans les manuels
de philosophie les successeurs, la postérité d'une pensée philosophique, comme s'il
s'agissait simplement de reprise, de morceau de mélasse pour en faire un autre
mélange, alors qu'il s'agit a chaque fois d'un renouvellement, d'un acte qui n'est point
forcément le méme, et que si nous appréhendons Hegel, bien sir, la encore comme
partout, nous retrouvons la mise en suspens du sujet supposé savoir, a ceci prés que ce
n'est pas pour rien, que ce sujet est destiné a nous donner, au terme de 'aventure, le
savoir absolu.

Pour voir ce que ca veut dire, il faut y regarder d'un peu plus pres, et pourquoi pas ? y
regarder au départ. Si la Phénoménologie de !'Esprit s'institue expressément de
s'engendrer de fonction d'acte, est-ce qu'il n'est pas visible dans la mythologie de la
lutte & mort de pur prestige, que ce savoir d'origine, a devoir tracer son chemin jusqu'a
devenir cet impensable, ce savoir absolu, ou I'on peut se demander méme - et non sans
titre, a se le demander puisque Hegel le formule - ce qui pourra y tenir, méme un seul
instant, de sujet - que ce savoir de départ, qui nous est présenté comme tel, c'est le
savoir de la MORT, c'est-a-dire une autre forme extréme, radicale, de mise en suspens
comme fondement méme de ce sujet du savoir.

Est-ce qu'a réinterroger du point de vue des conséquences ceci dés lors dont il nous est
facile d'apercevoir que, ce que l'expérience psychanalytique propose comme objet
petit a - dans la voie de mon discours en tant qu'il ne fait que résumer, que pointer, que
donner son signe et son sens a ce qui, de cette expérience s'articule partout - c'est ce
que dans le désordre et la confusion qui 'engendre, cet objet petit a, ne voyons-nous
pas qu'il vient a la méme place ou est au niveau de Descartes ce rejet du savoir, au
niveau de Hegel, ce savoir comme savoir de la mort, dont nous -99-

99



SEMINAIRE 15

savons qu'assurément c'est 1a sa fonction, que ce savoir de la mort articulé précisément
dans cette lutte & mort de pur prestige, en tant qu'elle fonde le statut du maitre, c'est
d'elle que proceéde cette Aufhebung de la jouissance ? Il en est rendu raison. Et c'est
comme renongant en un acte décisif a la jouissance pour se faire sujet de la mort que
le maitre s'institue. Et c'est aussi bien 1a, pour nous, je l'ai souligné en son temps, que
se promeut l'objection que nous pouvons faire a ceci par un singulier paradoxe, un
paradoxe inexpliqué dans Hegel : c'est au maitre que la jouissance ferait retour de
cette Aufhebung. Bien des fois nous avons demandé : et pourquoi ? Pourquoi, si c'est
pour ne pas renoncer a la jouissance, que l'esclave devient esclave? Pourquoi ne la
garderait-il pas ? Pourquoi reviendrait elle au maitre, dont c'est précisément le statut
que d'y avoir renoncé, sinon dans une forme dont peut-étre nous pouvons exiger un
peu plus que le tour de passe-passe, la maestria hégélienne, pour nous en rendre comp-
te? Ca n'est pas un mince test si nous pouvons toucher dans la dialectique freudienne,
un maniement plus rigoureux, plus exact, et plus conforme a l'expérience de ce qu'il en
est du devenir de la jouissance apres la premicre aliénation.

Je I'ai suffisamment déja indiqué a propos du masochisme pour qu'on sache ici ce que
je veux dire et que je n'indique qu'une voie a reprendre. Nous ne pouvons assurément
pas nous y attarder aujourd'hui, mais il fallait que 1'amorce en fiit indiquée a sa place.
Pour poursuivre notre chemin en fonction de ce qu'il en est de 'acte psychanalytique,
nous n'avons rien fait jusqu'ici que de démontrer ce qu'il engendre par son faire; pour
faire un pas plus loin venons-en au seul point ou l'acte peut étre interrogé : en son
point d'origine.

Qu'est-ce qui nous est dit? Je l'ai la derniére fois déja réévoqué. C'est que c'est au
terme d'une psychanalyse supposée achevée que le psychanalysant peut devenir
psychanalyste. Il ne s'agit pas ici du tout de justifier la possibilité de cette jonction. Il
s'agit de la poser comme articulée et de la mettre a l'épreuve de notre schéma
tétraédrique.

C'est le sujet qui a accompli la tdche au bout de laquelle il s'est réalisé comme sujet
dans la castration en tant que défaut fait a la jouissance de 1'union sexuelle, c'est celui-
la que nous devons voir par une rotation, ou une bascule, a un certain nombre de
degrés, telle qu'est dessinée cette figure, a 180° pour voir passer, revenir ce qui s'est ici
réalisé a la position de -100-

100



SEMINAIRE 15

départ, a ceci pres que le sujet qui vient ici (en haut a gauche), sait ce qu'il en est de
I'expérience subjective, et que cette expérience implique aussi qu'a gauche, il reste ce
qu'il en est advenu de celui dont I'acte se trouve responsable du chemin parcouru, en
d'autres termes, que pour l'analyste tel que nous le voyons maintenant surgir au niveau
de son acte, il y a déja savoir du désétre du sujet supposé savoir, en tant qu'il est, de
toute cette logique, la position nécessaire de départ.

C'est précisément pour cela qu'il y a question de ce qu'il en est pour lui de cet acte que
nous avons défini tout a I'heure comme acte en porte-a-faux. Quelle est la mesure de
I'éclairement de son acte? Puisque, de cet acte en tant qu'il a parcouru le chemin qui
permet cet acte, il est d'ores et déja lui-méme la vérité.

C'est la question que la derniere fois j'ai posée, en disant qu'une vérité conquise pas
sans le savoir est une vérité que j'ai qualifiée « d'incurable », si je puis m'exprimer
ainsi. Car si nous suivons ce qui résulte de cette bascule de toute la figure qui est celle
seule ou puisse s'expliquer le passage de la conquéte, fruit de la tiche, a la position de
celui qui franchit l'acte

101



SEMINAIRE 15

1

d'ou cette tiche peut se répéter, c'est ici que vient le $ qui était 1a au départ dans le ou-
ou du ou je ne pense pas ou je ne suis pas et effectivement, pour autant qu'il y a acte
qui se méle a la tiche qui le soutient, ce dont il s'agit est proprement d'une intervention
signifiante; ce en quoi le psychanalyste agit si peu que ce soit, mais ou il agit
proprement dans le cours de la tiche, c'est d'étre capable de cette immixtion
signifiante qui a proprement parler n'est susceptible d'aucune généralisation qui puisse
s'appeler savoir.

Ce qu'engendre l'interprétation analytique, c'est ce quelque chose, qui de I'universel ne
peut étre évoqué que sous la forme dont je vous prie de remarquer combien elle est, a
tout ce qui s'est jusqu'ici qualifié comme tel, contraire; c'est si I'on peut dire, cette
sorte de particulier qu'on appelle clé universelle, la clé qui ouvre toutes les boites.
Comment diable la concevoir? Qu'est-ce que c'est que de s'offrir comme celui qui
dispose de ce qui d'abord ne peut se définir que comme un quelconque particulier?
Telle est la question que je laisse aussi ici seulement amorcée de ce qu'il en est du
statut de celui qui au point de ce sujet $, peut faire qu'il existe quelque chose qui
réponde dans la tache, et non pas dans l'acte fondateur, au sujet supposé savoir, voila
tout a fait précisément ce qui amorce la question : que faut-il qu'il soit possible pour
qu'il y ait un analyste ? Je le répéte, au point en haut et a gauche du schéma, ce dont
nous sommes partis, c'est que pour que toute la schématisation soit possible, pour que
la logique de la psychanalyse existe, il fallait qu'il y ait 1a du psychanalyste.

Quand il se met la, aprés avoir lui-méme parcouru le chemin psychanalytique, il sait
déja ou le conduira alors comme psychanalyste le chemin a reparcourir, au désétre du
sujet supposé savoir, a n'étre que le support de cet objet qui s'appelle 1'objet petit a.
Qu'est-ce que nous dessine cet acte psychanalytique, dont il faut bien rappeler qu'une
des coordonnées, c'est précisément d'exclure de 1'expérience psychanalytique tout acte,
toute injonction d'acte ? Il est recommandé a ce qu'on appelle le patient, le psy-
chanalysant pour le nommer, autant que possible il lui est recommandé d'attendre pour
agir, et si quelque chose caractérise la position du psychanalyste, c'est trés précisément
qu'il n'agit que dans le champ d'intervention signifiante que j'ai délimité a l'instant.
Mais n'est-ce pas la aussi pour nous occasion de nous apercevoir qu'en sort tout a fait
renouvelé le statut de tout acte ? Car la place de I'acte, quel

qu'il soit, et ce sera a nous de nous apercevoir, a la trace, de ce que nous -102-

102



SEMINAIRE 15

voulons dire quand nous parlons du statut de 1'acte, sans méme pouvoir nous permettre
d'y ajouter : de l'acte humain, c'est que, s'il est quelque part ou le psychanalyste a la
fois ne se connait pas, et, c'est aussi le point ou il existe, c'est en tant qu'assurément il
est sujet divisé, et jusque dans son acte, et que la fin ou il est attendu, a savoir cet objet
petit a, en tant qu'il est non pas le sien, mais celui que de Iui comme Autre requiert le
psychanalysant, pour qu'avec lui, il soit de Iui rejeté. N'est-ce pas l1a figure a nous
ouvrir ce qu'il en est du destin de tout acte, et ceci sous diverses figures, depuis le
héros ou I'Antiquité de toujours a essay¢ de placer, dans toute son ampleur, dans tout
son dramatique, ce qu'il en est de 'acte, non pas certes qu'en ce méme temps le savoir
ne se soit point orienté vers d'autres traces, car c'est aussi, et ce n'est pas négligeable
de le rappeler, le temps ou pour ce qu'il en est de l'acte sage on en a cherché, - et a la
vérité il n'y a rien la qui soit a dédaigner -, la raison dans un bien; « le fruit de l'acte »,
voila qui semblait donner sa premiere mesure a I'éthique, je 1'ai reprise en son temps
en commentant celle d'Aristote.

L'Ethique a Nicomaque part de ceci : qu'il y a du bien au niveau du plaisir et qu'une
juste filiére suivie dans ce registre du plaisir nous meénera a la conception du souverain
bien.

Il est clair que c'était la, a sa facon, une sorte d'acte qui a sa place dans le
cheminement de tout acte dit philosophique. La fagcon dont nous pouvons le juger est
ici sans aucune importance. C'est un temps, nous savons que s'y appareillait une toute
autre interrogation, l'interrogation tragique de ce qu'il en était de l'acte, et que c'est
celle-ci qui s'en remettait & un obscur divin. S'il y a une dimension, une force qui
n'était pas supposée savoir, c'est bien celle de I’4Ananke antique, en tant qu'elle était
incarnée par ces sortes de fous furieux qu'étaient les Dieux.

-103-

103



SEMINAIRE 15

Mesurez la distance parcourue de cette visée de l'acte a celle de Kant. S'il y a quelque
chose qui d'une autre maniere rend nécessaire notre énoncé de l'acte comme d'un dire,
c'est bien la mesure qu'en donne Kant, de ce qu'il doit étre réglé par une maxime qui
puisse avoir portée universelle. Est-ce que ce n'est pas la aussi ce que j'ai eu mon aise
a caricaturer, a le conjoindre & une régle telle qu'elle est énoncée dans la fantasmagorie
de Sade ?

N'est-il pas vrai d'autre part qu'entre ces deux extrémes, je parle d'Aristote et de Kant,
la référence a 1'Autre prise comme telle est celle, elle aussi trés bouffonne, qui a été
donnée par une forme au moins classique de la direction religieuse? La mesure de
l'acte aux yeux de Dieu serait donnée par ce qu'on appelle l'intention droite. Est-ce
qu'il est possible d'amorcer une voie de duperie plus installée que celle de mettre cette
mesure au principe de la valeur d'acte?

Est-ce qu'en quoi que ce soit l'intention droite dans un acte, peut un seul instant lever
pour nous la question de ce qu'il en est de son fruit ? Il est siir que Freud n'est pas le
premier a nous permettre de sortir de ces anneaux fermés, que pour mettre en suspens
ce qu'il en est de la valeur d'une bonne intention, nous en avons une critique tout a fait
efficace, explicite et maniable dans ce que Hegel nous articule de la loi du ceeur ou du
délire de la présomption, qu'il ne suffit pas de s'élever contre le désordre du monde,
pour ne pas, de cette protestation méme s'en faire le plus permanent support. De ceci,
la pensée, justement celle qui a succédé a l'acte du cogito, nous a donné maints
modeles. Quand l'ordre, surgi de la loi du cceur, est détruit par la critique de La
phénoménologie de l'esprit, que voyons-nous, sinon le retour, que je ne peux faire
autrement que de qualifier d'offensif, de la ruse de la raison.

C'est la qu'il nous faut nous apercevoir que cette méditation a débouché trés
spécialement sur quelque chose qui s'appelle 1'acte politique et qu'assurément il n'est
pas vain que ce qui s'est engendré non seulement de méditations politiques mais
d'actes politiques, en quoi je ne distingue nullement la spéculation de Marx de la fagon
dont elle a été, a tel ou tel détour de la révolution, mise en acte - est-ce qu'il ne se peut
pas que nous puissions situer toute une lignée de réflexions sur l'acte politique en tant
qu'assurément ce sont des actes au sens ou ces actes étaient un dire et précisément dire
au nom d'un tel qui y ont apporté un certain nombre de -104-

104



SEMINAIRE 15

changements décisifs -. Est-ce qu'il n'est pas possible de les réinterroger dans ce méme
registre qui est celui auquel aboutirait aujourd’hui, ce qui se dessine de l'acte
psychanalytique, 14 ou a la fois il est et il n'est pas, et qui peut s'exprimer ainsi, en
vertu du mot d'ordre que Freud donne a I'analyse de l'inconscient : wo Es war, dit-il et
je vous ai appris a le relire la dernicre fois, soll Ich werden ?

Wo § tat et vous me permettrez d'écrire ce S de la lettre ici barrée, 1a ou le signifiant
agissait au double sens ou il vient de cesser et ou il allait juste agir, non point soll Ich
werden mais muf3 /ch, moi qui agis, moi qui lance dans le monde cette chose a quoi on
pourra s'adresser comme a une raison mull Ich (a) werden, moi de ce que j'introduis
comme nouvel ordre dans le monde, je dois devenir le déchet.

Telle est la nouvelle forme sous laquelle je vous propose de poser une nouvelle facon
d'interroger ce qu'il en est, en notre age, du statut de 'acte, pour autant que cet acte si
singuliérement parent d'un certain nombre d'introductions originelles, au premier rang
desquelles est le cogito cartésien, pour autant que l'acte psychanalytique permet de
reposer la question.

-105-

105



SEMINAIRE 15

106



SEMINAIRE 15

LECON VII 24 JANVIER 1968
I1 va y avoir aujourd'hui quelque chose d'un peu modifi¢ dans notre pacte. Bien sfir, il
est entendu que, selon la bonne loi d'une prestation d'échanges, vous me donnez votre
présence pour quelque chose que vous attendez, qui est supposé sortir d'un certain
fond et avoir été, jusqu'a un certain point - il s'agit de savoir lequel - destiné. Bref vous
attendez une legon, un cours.
A plusieurs reprises, il m'arrive de temps en temps que je me pose la question de
savoir a qui je m'adresse, et (d') ou ca parle. Vous savez combien je prends soin
d'insister sur ceci : c'est que je ne saurais perdre d'aucun instant le repére original qui
est que ce discours fait sur la psychanalyse s'adresse a des psychanalystes. Il y a tant
de monde qui ne le soit pas et qui est ici rassemblé, pour entendre quelque chose, cela
a soi tout seul demande un certain nombre d'explications. On aurait tort a ce propos de
se contenter d'explications historiques, a savoir de la rencontre ou des rencontres, des
effets de poussée dans une foule, ce qui fait que je me suis trouvé a portée d'étre
entendu ailleurs que 1a ou je le faisais originellement. Ca ne suffit évidemment pas a
expliquer les choses. C'est bien la qu'on pourrait comparer les références de 1'histoire -
car aprés tout, ce qu'on appelle en général I'histoire, cette bousculade - et de la
structure.
Il y a évidemment des raisons de structure. Si je parle cette année de l'acte, et que je
pose la question sur l'acte, que je sois arrivé au point de ce que j'ai dit la derniére fois
qu'il m'a semblé par quelques petits échantillons, preuves que j'ai eues qu'au moins
certains se sont apercus de I'importance -107-

107



SEMINAIRE 15

de ce qui avait ét¢ formulé la derniére fois pour autant que ¢a marque un point qui
justifie, qui permet de rassembler au moins en un point-noeud, ce qui a commencé
depuis le début de notre année a étre par moi articulé et qui, bien siir, avait pu laisser
une impression floue, surtout si on part de 1idée que ce qui est dit d'abord c'est
forcément les principes. Dans beaucoup de cas on est forcé de procéder autrement,
méme quand on a une référence structurale et méme surtout quand on 1'a, puisqu'il est
de sa nature de ne pas pouvoir étre donnée d'abord, il faut la conquérir, sinon je ne
vois pas pourquoi le schéma du type groupe de Klein, sur lequel j'essaie pour l'instant
d'articuler ce qu'il en est de l'acte dans la perspective qui ouvre 'acte psychanalytique,
je ne vois pas pourquoi je ne serais pas parti de 1a il y a une quinzaine d'années.
Aujourd'hui, il y aura un point d'arrét dont l'occasion n'est ici que prétexte, encore que
ca ne veuille pas dire pour autant que ce soit latéral. Il est prévu dans le séminaire de
cette année sur l'acte psychanalytique, que le 31 janvier, le 28 février, le 27 mars, le 29
mai, on y entrera sur invitation, ce qui veut dire que ce sera réduit a un certain nombre
de rencontres plus réduites, de fagcon a permettre un entretien.

Ceci a été prévu pour donner un minimum de ce quelque chose qui a été toujours
difficile & manier: la régle des séminaires fermés, avec tout ce que ¢a comporte de
complications dans le mode de choix, il s'établit toujours dans des choses de cet ordre
une espece de concurrence. L'endroit ou on a pas envie d'aller on commence a le
désirer a partir du moment ou le petit copain y va. Tout cela ne rend pas facile le
principe de faire accueil, mais il faut ticher d'établir un milieu d'échanges qui soit d'un
rapport interne un peu différent; j'y ai pensé aujourd'hui parce que personne n'étant
averti, j'avais mes raisons de ne pas le faire, il est certain qu'a part les gens de mon
école qui eux 1'étaient, il ne se sera pas manifesté beaucoup de candidats.

Voila comment je pense résoudre les choses. Quelque chose d'étranger a la série fait
que, ce 31, je n'y serai pas. Ce n'est pas une raison pour qu'il n'y ait pas de séminaire
fermé. 11 était convenu que les membres de 1'Ecole dite Freudienne de Paris dont
chacun sait que je m'occupe, et tout ce qu'il y a de plus légitimement puisque aussi
bien ce sont des psychanalystes, que ce soient ceux-la, dans la mesure ou ils en
manifesteront le désir, qui viendront ici le 31 janvier. Je n'ai méme pas encore
demandé - je le lui demande -108-

108



SEMINAIRE 15

maintenant - au Docteur Melman qu'il soit 1a en somme pour ordonner cette rencontre.
J'avais posé le principe que seuls les membres de 'Ecole qui se seraient ici manifestés
d'une facon suffisamment réguliére pour savoir ce que j'ai énoncé jusque I3,
viendraient a cette réunion. Vous allez voir combien c'est justifié puisque je vais
donner a cette réunion l'objet suivant, 1'idée d'ailleurs n'est pas uniquement mienne,
loin de la, je dirai méme qu'elle m'a ét¢é donnée par le Docteur Melman qui, a
l'intérieur de l'enseignement de 1'Ecole m'avait proposé récemment qu'en cours méme
de ce séminaire, particuliérement important puisque, tout de méme, on voit mal a quel
point on peut toucher a un point plus central pour les psychanalystes que celui de 'acte
psychanalytique lui-méme, a condition bien entendu que ce mot ait un sens, c'est ce
que j'espére qu'il s'est suffisamment dessiné jusqu'a présent dans votre vue, c'est qu'a
tout le moins ce sens, je lui ai donné une forme. On peut l'articuler suivant un certain
nombre de questions et savoir si on peut y répondre et si elles sont méme des
questions, c'est précisément ce qui est ouvert. C'est quand méme comme cela que le
probléme se pose. Je lui ai donné son articulation de départ, moyennant quoi on peut
voir se manifester a son intérieur certains blancs, en d'autres points des cases déja
remplies ou méme surabondamment remplies, ou méme tout a fait débordantes,
déséquilibrées faute d'avoir tenu compte des autres. C'est précisément l'intérét de
l'introduction de ce qu'on appelle « structure ». Il est assez curieux que nous en soyons
encore, et je suis bien forcé de le dire puisqu'il y en a certaines manifestations récentes
au niveau des psychanalystes, a méme de considérer qu'il puisse y avoir une question
au niveau du principe de la structure. Il y a des choses que je n'ai vraiment pas eu le
temps de regarder et qu'il n'est méme pas slir que je regarderai de prés mais dont, bien
stir, j'ai des échos.

On voit de ces personnes pourvues d'une autorité psychanalytique, d'un certain poids,
des praticiens honorables comme on dit, qui se trouvent manifester trés singuliérement
le point ou en sont les choses. Par exemple il y a tout un milieu ou c'était, chacun sait,
interdit méme de venir se mettre a portée de la mauvaise parole. Et puis il y a eu un
temps, un temps fabuleux - mais il faut dire que les choses vont lentement dans ce
milieu trés particulier - vous vous rendez compte, 1960, il y a des gens ici qui a ce
moment la avaient 14 ans : le Congrés de Bonneval, c'est -109-

109



SEMINAIRE 15

immémorial, c'est poussiéreux, incroyable! il faut dire qu'on a mis a peu pres six ans a
en sortir les Actes; il y a des gens qui, pour discuter ce que j'enseigne, ont trouvé ¢a
formidable : reprendre les choses du Congres de Bonneval !

Je remercie beaucoup les personnes de mon école d'avoir fait une revue, qui n'est
manifestement pas la mienne, qui permet cet effet de dépotoir, on ne saurait pas
déverser ¢a ailleurs, ailleurs c'est pas la place. Dans une certaine Revue qu'on appelle
Francaise de Psychanalyse, il n'est pas question qu'on discute de ce que j'enseigne, et
¢a se comprend, puisqu'on n'y parle pas de psychanalyse. Alors, a cet endroit, le vide-
poches d'a c6té, on peut se déverser pour discuter de ce que je dis du signifiant, avec
tout ce que je raconte depuis quatre ans, qui a largement débordé la question s'il faut
savoir si au principe il s'agit du signifiant ou pas.

On remonte au Congres de Bonneval qui était un tunnel, le fameux tunnel ou se
battent les négres, sans savoir qui porte les coups, et ou il y a les élucubrations les plus
farfelues. Il y avait 1a un nommé Lefebvre, des gens incroyables, des gens des plus
sympathiques, notre cher ami Merleau-Ponty qui est intervenu a cette occasion. Mais,
tout le monde a ce moment la, était a c6té de la plaque. Il s'agissait simplement que,
pour la premiére fois, soit discuté publiquement de ce qu'a ce moment-1a j'enseignais
depuis sept ans a Sainte-Anne, pour un petit cercle.

C'est comme ¢a que les choses se produisent, et c'est ce qui rend sensible que, dans
tout discours, il y a des effets d'acte. S'il n'y avait que la dimension du discours, ¢a
devrait se répandre plus vite. Justement, c'est ce qu'il faut remettre en relief : ce
discours qui est le mien, qu'il ait cette dimension d'acte au moment ou je parle de
l'acte, c'est ce qui saute aux yeux. Si on y regarde de prées, c'est la seule raison de la
présence des personnes qui sont ici, car on voit mal, particuliérement au niveau d'un
public jeune, ce qu'il pourrait venir chercher ici : nous ne sommes pas sur le plan des
prestations de service universitaires. Je ne peux rien vous apporter en échange de votre
présence. Ce qui vous amuse c'est que vous sentez qu'il se passe quelque chose. On
n'est pas d'accord. C'est déja un petit commencement dans la dimension de l'acte.

Il est vraiment fabuleux - naturellement ¢a, je ne l'ai que par oui-dire - mais enfin on
m'affirme que ce genre d'auteurs dont je parlais tout a

I'heure, sont de ces gens qui vous font objection a cette structure qui nous -110-

110



SEMINAIRE 15

laisserait, nous qui sommes des personnes, si mal a l'aise. L'étre de la personne serait
quelque chose qui en patirait. Je crains que nous ne soyons la dans quelque chose qui
mérite tout a fait analyse et regard. Ce qu'il en est de 1'étre de la personne du
psychanalyste, c'est justement quelque chose qui ne peut s'apercevoir réellement qu'a
son repérage dans la structure.

Dans ce petit tétraédre sur lequel nous sommes partis ces derniers temps, il faut quand
méme que quelque chose en soit bien sensible, c'est la multiplicité des traductions
auxquelles il préte.

1- le ou-ou

2 - le je ne suis pas -1.e ne pense pas 3 - ce brave inconscient, je ne suis pas

4 - le je ne pense pas, qui n'est pas une place réservée au psychanalyste, quand méme.
Le psychanalyste révele sa nécessité, c'est tout a fait autre chose. Il la révele en ceci :
que s'il est manifestement nécessaire a quelqu'un qui ne s'occupe que des pensées de
ne pas penser, que dire des autres! C'est en ceci que ce point de départ est instructif, et
qu'en somme c'est une chose qui rend tout a fait clair ceci, c'est que ce point en haut a
gauche donc, du choix forcé qui est la définition que j'ai donnée de 1'aliénation dans
son caractére revisé. L'aliénation telle que je vous l'explique ici, petit
perfectionnement donné a la notion d'aliénation telle qu'elle a été découverte avant
nous, elle a d'abord été pointée au niveau de la production, c'est-a-dire au niveau de
l'exploitation sociale.

Ce je ne pense pas est ce qui nous permet de donner son sens, a ce mot véritablement
manipulé d'une facon qui était jusqu'a présent assez abjecte, en ce sens que ¢a réduisait
la position du psychanalysant, le patient, a une attitude que je qualifierais de
dépréciée, si le psychanalysant, qu'on

'appelle le patient a tort ou a raison dans un certain vocabulaire, résistait. - 111 -

111



SEMINAIRE 15

Vous voyez enfin a quoi ¢a ramene l'analyse, a quelque chose que l'analyse n'est
assurément pas, et que personne n'a songé a en faire, a savoir une opération de
colletage, d'extraction du lapin hors du terrier; il résiste. Ce qui résiste n'est
évidemment pas le sujet dans l'analyse. Ce qui résiste est évidemment le discours, et
trés justement dans la mesure du choix dont il s'agit. S'il renonce a la position de je ne
pense pas, je viens de vous le dire, il est quand méme tiré vers le pole opposé qui est
celui du je ne suis pas. Or, le je ne suis pas est a proprement parler inarticulable, il est
certain que ce qui se présente d'abord dans la résistance, c'est que le discours ne sau-
rait aller a étre quelque chose. Quoi ?

Les personnes qui nous parlent de 1'étre de la personne pour en faire objection a la
structure, on aimerait vraiment leur demander d'articuler ce qu'il en est pour elles, de
ce qu'elles appellent a 1'occasion : 1'étre. On ne voit pas trés bien ou elles le placent.
Elles parlent pour elles-mémes. Il y a une certaine fagon de placer de I'étre de la
personne chez les autres qui est une opération de bibelotage assez commode.

Ce que cet acte d'une structure assez exceptionnelle - nous allons essayer de dire en
quoi il l'est - qu'est l'acte psychanalytique, ce qu'il s'agit au moins d'avancer, de
suggérer, de pointer, c'est en quoi il peut présider a un certain renouvellement de ce
qui quand méme reste, et depuis toujours, le point d'orientation de notre boussole, ce
en quoi il peut renouveler la fonction de l'acte éclairé. Il peut y avoir quelque
renouvellement. Si j'emploie le terme éclairé, ce n'est pas sans y voir un écho de
l'Aufkldrung, mais c'est aussi dire que si notre boussole cherche toujours vers le méme
nord, et 1a je I'endosse ce nord, ¢a peut se poser pour nous dans des termes un peu
autrement structurés.

Aux deux pdles que j'ai définis et articulés de la position du psychanalyste, pour autant
que je ne lui refuse pas du tout le droit a la résistance, on ne voit pas pourquoi le
psychanalyste en serait destitué, pour ce psychanalyste en tant qu'il instaure l'acte
psychanalytique, c'est-a-dire qu'il donne sa garantie au transfert, c'est-a-dire au sujet
supposé savoir, alors que tout son avantage, le seul qu'il ait sur le sujet
psychanalysant, c'est de savoir d'expérience ce qu'il en est du sujet supposé savoir -
c'est-a-dire de ce que pour lui, et pour autant qu'il est supposé avoir traversé l'expé-
rience psychanalytique d'une fagon dont le moins qu'on puisse dire sans rentrer plus
loin dans les débats doctrinaux, est qu'elle doit étre une -112-

112



SEMINAIRE 15

fagon disons un peu plus poussée que celle des cures, il doit savoir ce qu'il en est du
sujet supposé savoir - a savoir que pour lui et je vous ai expliqué la derniere fois, voir
schéma, pourquoi c'est ici que vient le sujet supposé savoir - pour lui qui sait ce qu'il
en est de l'acte psychanalytique, le tracé, le vecteur, l'opération de I'acte
psychanalytique doit, ce sujet, le réduire a la fonction de l'objet a. C'est ce que dans
une analyse, celui qui I'a fondée, cette analyse, dans un acte, a savoir son propre psy-
chanalyste, est devenu.

11 I'est devenu précisément en ceci qu'au terme, il s'est conjoint avec ce qu'il n'était pas
d'abord, je parle dans la subjectivité du psychanalysant, il n'était pas d'abord au départ
le sujet supposé savoir. Il le devient, au terme de l'analyse, je dirai par hypothése.
Dans I'analyse, on est la pour savoir quelque chose. C'est au moment ou il le devient
qu'également il se revét pour le psychanalysant de la fonction qu'occupe dans la
dynamique lui, psychanalysant comme sujet, I'objet a.

Cet objet particulier qu'est 1'objet @, je veux dire en ce sens qu'il offre une certaine
diversité qui n'est d'ailleurs pas trés ample puisque nous pouvons la faire quadruple
avec quelque chose de vide au centre en tant que cet objet a est absolument décisif
pour tout ce dont il s'agit concernant la structure de I'inconscient.

Permettez-moi de revenir a ce qui était tout a I'heure mon interrogation concernant
ceux qui sont encore 1a au bord, a hésiter sur ce qu'il y a ou non de recevable dans une
théorie suffisamment développée, pour qu'il ne soit plus question d'en discuter le
principe, mais seulement de savoir si sur tel ou tel point son articulation est correcte
ou critiquable. Est-ce qu'a n'importe qui de ceux qui sont ici, je dirai méme ceux, s'il y
en a, qui arriveraient pour la premiére fois, est-ce que ne tranche pas - ¢ca ne veut pas
dire bien sfir, que ¢a aurait pu se dire aussi simplement avant - est-ce que ne tranche
pas purement et simplement la question de ceci : I'analyse, oui ou non peut-elle dire -
il me semble difficile, de la fagon dont je vais le dire, qu'on ne puisse pas voir ce dont
il s'agit - oui ou non l'analyse veut-elle dire que dans ce que vous voudrez, un étre
comme ils disent, ou un devenir, ou n'importe quoi, quelque chose qui est de l'ordre du
vivant, il y ait, quels qu'ils soient, des événements qui en portent des conséquences ?
C'est 1a le terme de conséquence qui a tout son accent.

-113-

113



SEMINAIRE 15

Y a-t-il conséquence concevable hors d'une séquence signifiante? Du seul fait que
quelque chose se soit passé subsiste dans l'inconscient d'une fagon que l'on peut
retrouver a condition d'en attraper un bout qui permette de reconstituer une séquence,
est-ce qu'il y a une seule chose qui puisse arriver a un animal dont il soit imaginable
que ¢a s'inscrive dans cet ordre ? Est-ce que tout ce qui s'est articulé dans l'analyse
depuis le début n'est pas de I'ordre de cette articulation biographique en tant qu'elle se
référe a quelque chose d'articulable en termes signifiants, que cette dimension est
impossible a en extraire, a en expulser a partir du moment ou, on 1I'a vu, on ne peut
plus la réduire a aucune notion de plasticité ou de réactivité ou de stimulus-réponse
biologique qui, de toute facon, ne seront pas de l'ordre de ce qui se conserve dans une
séquence. Rien de ce qui peut s'opérer de fixation, de transfixion, d'interruption, voire
méme d'appareillage, autour d'un appareil, de ce qui ne sera qu'un appareil, et
nommément nerveux, n'est a soi tout seul capable de répondre a cette fonction de
conséquence. La structure, sa stabilité, le maintien de la ligne sur laquelle elle s'inscrit,
impliquent une autre dimension qui est proprement celle de la structure. Ceci est un
rappel et qui ne vient pas ici au point ou j'en suis parvenu, au moment ou donc je me
suis interrompu pour faire ce rappel.

Nous voici donc en ce point $ qui situe ce qu'il en est spécifiquement de l'acte
psychanalytique, pour autant que c'est autour de lui qu'est suspendue la résistance du
psychanalyste. La résistance du psychanalyste dans cette structuration se manifeste en
ceci, qui est tout a fait constituant de la relation analytique, c'est qu'il se refuse a 'acte.
C'est en effet tout a fait originel pour le statut de ce qu'il en est de la fonction
analytique. Tout psychanalyste le sait, et finalement ca finit par se savoir méme pour
ceux qui n'ont pas approché de son champ. L'analyste est celui qui entoure toute une
zone, qui serait appelée fréquemment par le patient, a l'intervention en tant qu'acte,
non seulement pour autant qu'il puisse y étre appelé de temps en temps a prendre parti,
a étre du coté de son patient par rapport a un proche ou qui que ce soit d'autre, et
méme simplement a faire cette sorte d'acte qui en est en effet bien un, qui consiste a
intervenir par une approbation ou le contraire, conseiller, c'est trés précisément ce que
la structure de la psychanalyse laisse en blanc.

-114-

114



SEMINAIRE 15

C'est treés précisément pour cela que j'ai mis sur la méme diagonale - je dis cela pour
faire image, car bien entendu ce qui se passe sur cette ligne (la diagonale) n'a pas plus
droit a s'appeler diagonale que ce qui se passe sur les autres, il suffit de faire tourner le
tétracdre, pour en faire des lignes horizontales, ou verticales, mais pour des raisons
d'imagination, c'est plus commode & représenter ainsi, il ne faut pas s'y laisser prendre
bien qu'il n'y ait rien de plus diagonal dans le transfert que dans I'aliénation, non plus
que dans ce que j'appelle l'opération vérité s'il y a des diagonales c'est pour des raisons
de schéma - c'est bien parce que l'acte reste en blanc qu'il est aussi celui qui dans
l'autre direction peut étre occupé par le transfert, c'est-a-dire au cours du faire
psychanalysant par la marche vers ce qui en est I'horizon, le mirage, le point d'arrivée
auquel j'ai déja assez défini le rendez-vous en tant qu'il est défini par le sujet supposé
savoir, $, le psychanalysant au départ prend son baton, charge sa besace, pour aller a
la rencontre, au rendez-vous avec le sujet supposé savoir.

C'est ce que seule peut permettre cette soigneuse interdiction que s'impose du cété de
l'acte, l'analyste. Autrement, s'il ne se l'imposait pas, il serait tout simplement un
trompeur, puisque lui sait en principe ce qu'il en est de l'advenir dans l'analyse du
sujet supposé savoir. C'est parce que l'analyse est, comme on en a plus ou moins
I'expérience originelle, cet artefact, ce quelque chose qui dans I'histoire n'apparaitra
peut-€tre, qu'a partir d'un certain moment, comme une espece d'épisode extrémement
limité, de cas extrémement particuliers d'une pratique, qui s'est trouvée par hasard
ouvrir un mode complétement différent des rapports d'acte entre les humains, ce ne
sera pas pour autant son privilége. Je crois vous avoir donné suffisamment
d'indications la derniére fois de ceci, qu'au cours de I'histoire, le rapport du sujet a
l'acte, ¢a se modifie, que ¢a n'est méme pas ce qui traine encore dans les manuels de
morale ou de sociologie qui peut bien nous donner une idée de ce qu'il en est
effectivement des rapports d'acte a notre époque. Par exemple, ce n'est évidemment
pas seulement de devoir vous souvenir de Hegel, de la fagon dont vous en parlent les
professeurs, que vous pouvez mesurer l'importance de ce qu'il en est, de ce qu'il
représente comme virage au regard de l'acte.

Or, je ne sais pas ce que je dois faire a ce tournant, conseiller une lecture est toujours
si dangereux parce que tout dépend du point ot on a été -115-

115



SEMINAIRE 15

auparavant plus ou moins décrassé. Il me parait difficile de ne pas l'avoir été assez
pour pouvoir situer un livre, pour donner un sens a ce que je viens d'énoncer une
portée. Il est paru un petit livre de quelqu'un que je crois avoir vu a ce séminaire en
son temps, qui me 1'a envoyé a ce titre, qui s'appelle le Discours de la Guerre d'André
Glucksmann.

C'est un livre qui peut-étre peut vous donner la dimension sur un certain plan, dans un
certain champ de ce qui peut surgir de quelque chose qui est assez exemplaire et assez
complet pour autant que le rapport de la guerre est quelque chose dont tout le monde
parle a tort et a travers, mais de l'influence du discours de la guerre sur la guerre,
influence qui n'est pas rien du tout, comme vous le verrez a la lecture de ce livre, a
savoir celle qui répond a une certaine facon de prendre le discours de Hegel en tant
qu'il est discours de la guerre et ou I'on voit bien combien il a ses limites du coté du
technicien, du c6té du militaire, et puis a c6té le discours d'un militaire, 1a encore on
aurait tort de mépriser le militaire a partir du moment ou il sait tenir un discours, ¢a
arrive rarement, mais quand ¢a arrive, il est quand méme tout a fait frappant qu'il soit
plutot plus efficace que le discours du psychanalyste.

Le discours de Clausewitz, pour autant qu'il est en conjonction avec celui de Hegel et
pour y apporter sa contrepartie, pourra leur donner quelque idée de ce que dans cette
ligne mon discours pourrait apporter d'un rapport, qui permettrait de croire, qu'a notre
époque, il y a un discours recevable en dehors du discours de la guerre, et qui pourrait
peut-étre aussi rendre compte d'un certain écart entre Hegel et Clausewitz au niveau
du Discours de la Guerre. Bien str, Clausewitz ne connaissait pas 1'objet a, mais si par
hasard l'objet a nous permettait de voir un petit peu plus clair dans quelque chose que
Clausewitz introduit comme la dissymétrie fonciére de deux parties dans la guerre, a
savoir ce qu'il y a d'absolument hétérogene, et cette dissymétrie se trouve dominer
toute la partie entre I'offensive et la défensive, alors que Clausewitz n'était pas préci-
sément quelqu'un a barguigner sur les nécessités de 'offensive. Ce n'est qu'une simple
indication.

je comble en quelque sorte, hativement, un certain nombre de manques dans le fond,
sur ce que j'articule a propos de ce que 'acte psychanalytique nous permet en somme
d'instaurer, ou de restituer, concernant ce qui fait les coordonnées de l'acte, de ce que
nous essayons de frayer cette année.

-116-

116



SEMINAIRE 15

Vous voyez donc que les manques sont plusieurs, d'abord quelque chose qui doit
rester acquis pour notre repérage au niveau du minimum, a savoir, ce qui dans une
structure logique institue par quelque chose de tout a fait privilégié, la psychanalyse en
tant qu'elle constitue la conjonction d'un acte et d'un faire. Cette structure logique, si
nous ne la constituons pas, avec ses parties qui sont dans l'opération vivides et puis
celles qui sont laissées a I'état mort, nous ne pouvons pas nous repérer dans l'opération
analytique. C'est donc quelque chose de primordial et quelque chose, non seulement
d'important pour notre pratique elle-méme, mais aussi pour expliquer les paradoxes de
ce qui se produit dans ses entours, a savoir comment elle peut préter et tout
spécialement de la part de ceux qui y sont engagés, a un certain nombre de
méconnaissances électives, celles qui répondent a ces parties mortes ou mises en
suspens dans l'opération méme dont il s'agit.

Ca fait déja deux versants. Le troisiéme qui n'est pas moins passionnant, c'est ce
quelque chose sur quoi, a la fin de mon discours la derniére fois, je pointais une
indication trop facile, trop tentante, a traduire rapidement, celle dont il m'est revenu un
écho, auquel je ne saurais souscrire et qui est bien amusant, ¢tant parvenu par une de
ces nombreuses voix dont je dispose. C'est quelqu'un, je ne sais plus vraiment qui. Je
ne sais plus qui me I'a répété. Il m'a dit aujourd'hui, décidément, c'est le séminaire «
Che » Guevara, tout ¢a parce qu'a propos du sujet supposé savoir, I'S barré d'en bas a
gauche, j'avais dit que ce qui est peut-&tre, au moins ce modéle en pose-t-il pour nous
la question, la fin, la terminaison, la bascule, la culbute, ce qui est la fin normale en soi
de ce qu'il en est de l'acte, pour autant que si cette psychanalyse nous révele quelque
chose, et ceci au départ, c'est qu'il n'est pas un acte dont quiconque puisse se dire
entiérement maitre - il n'est pas de nature a nous arracher a toutes nos assises, a tout ce
que nous avons dans le fond recueilli de notre expérience, de ce que nous savons de
I'histoire et mille autres choses encore, - que l'acte (tout acte et pas seulement l'acte
psychanalytique), ne promet & celui qui en prend l'initiative que cette fin que [je]
désigne dans l'objet a, et ce n'est pas quelque chose a propos de quoi les tympans vont
sortir de leurs orbites; cela n'est pas la peine pour ¢a de croire que c'est le séminaire «
Che » Guevara. Il y en a eu d'autres avant. Je ne suis pas en train de donner un coup de
brosse au tragique pour le faire briller. Il s'agit peut-étre d'autre chose.

-117-

117



SEMINAIRE 15

1l s'agit de quelque chose, qui est évidemment plus a notre portée, si nous le ramenons
a ce qu'il nous faut connaitre de la structure logique de 'acte pour concevoir vraiment
ce qui se passe dans ce champ limité, qui est celui de la psychanalyse.

C'est 1a, qu'il puisse se formuler des questions a l'intérieur de ceux qui sont de mon
Ecole et qu'on peut présumer pouvoir, ce que j'énonce, le mettre a sa place tout au
long d'une construction dont ils ont pu suivre la nécessité¢ de ces différentes étapes,
m'apporte par l'intermédiaire du Docteur Melman et ceci pas plus tard que mercredi
prochain quelque chose comme un témoignage, un témoignage qu'ils sont capables de
pousser un petit peu plus loin les tournants, les choses qui vivent, les gonds, les portes,
la facon de se servir de cet appareil pour autant qu'il les concerne.

Je veux dire que ce que j'attends de la réunion, ou, je m'en excuse, la plupart de ceux
qui sont ici se trouveront en somme exclus d'avance, c'est un certain nombre de
questions qui me prouvent qu'au moins jusqu'au point ou cette année je suis allé
concernant ce qu'il s'agit de I'acte on peut s'interroger sur quelque chose, proposer une
traduction et a cette traduction une objection : « Si vous traduisez ainsi voila ce que ¢a
annonce », ou « c'est en contradiction avec tel ou tel point de notre expérience » bref
de montrer que jusqu'a un certain point je suis entendu. C'est ce qui servira alors au
séminaire fermé suivant (28-2) pour autant que seuls y seront convoqués ceux de mon
Ecole qui auront fait partie de cette premiére réunion. C'est un acte de se déranger,
c'est surtout un acte de ne pas se déranger. Il arrive par exemple que je puisse
demander pourquoi tel psychanalyste fort averti de ce que j'enseigne et je demande, ne
soit pas précisément cette année a ce que j'énonce sur l'acte. On me dira que des gens
prennent des notes. En passant, je fais remarquer qu'il vaut mieux prendre des notes
que de fumer. Fumer n'est pas tellement un bon signe pour ce qui est d'écouter ce que
je raconte. Je ne désapprouve pas la fumée...

Il me semble que comme j'ai fait allusion au fait que ce qui me parait motiver cette
assistance qui m'honore de sa présence, c'est ce coté frayage de ce qui se passe devant
vous et je ne trouve méme pas que de la part d'analystes, ne pas étre ici présents au
moment ou je parle de l'acte, c'est-a-dire que ce n'est pas n'importe quel discours,
méme si on doit leur passer des notes fideles et averties, il y a quelque chose d'assez
enseignant, significatif, et qui pourrait bien se giter 1a ou j'ai inscrit le terme :
Résistance.

-118-

118



SEMINAIRE 15

Je comptais demander qu'une ou deux trois personnes me posent une ou deux
questions, pour en faire méme un modele d'entrée au séminaire fermé... ce ne serait
pas mal... je sais aussi l'effet de gel qui résulte de ce grand nombre... je propose
cependant qu'il soit établi ceci, a quelques exceptions prés, que pour ce qui est du
réglage du séminaire de l'entrée du 28-2, ce soient ceux qui m'auront envoyé une
question rédigée qui me paraitra étre dans le droit fil de ce que j'essaie de vous
apporter qui se trouvent recevoir la petite carte d'invitation pour le 28-2.

Il ne me reste qu'a épingler quelque chose par-ci par 1a, pour nous avancer quelque
peu, méme si aujourd'hui ce n'est pas de l'ordre ex-cathedra que j'adopte d'habitude,
hélas. Il faut tout de méme remarquer que cette béance, toujours restée entre l'acte et le
faire, c'est de ¢a qu'il s'agit, c'est 1a qu'est le point vif autour de quoi on se casse la téte
depuis un certain nombre trés réduit de siecles, du peu d'arriére, arriere grands-peres
qu'il faudrait pour étre tout de suite a 1'époque de César. Vous ne vous rendez pas
compte a quel point vous étes impliqués dans des choses que seuls les manuels
d'histoire vous font croire étre du passé.

Si on se casse la téte - voyez Hegel - avec la différence du maitre et de 1'esclave, vous
pouvez donner a cela tout le sens élastique que vous voulez, si vous y regardez de bien
pres il ne s'agit de rien d'autre que de la différence entre 'acte et le faire, auquel nous
essayons de donner un autre corps un peu moins simple que le sujet qui pose l'acte. Ce
n'est pas du tout forcément et uniquement - c'est cela qui est troublant - le sujet qui
commande. Pierre Janet a fait toute une psychologie autour de ¢a. Ca ne veut pas dire
qu'il était mal orienté, mais au contraire, seulement ses analyses sont assez
rudimentaires, ¢ca ne permet pas de comprendre grand chose parce que, en dehors du
fait méme de ce qui est représenté sur les bas-reliefs égyptiens, & savoir un pilote,
aussi bien d'ailleurs qu'il y a un chef d'orchestre a Pleyel ou ailleurs, qu'il y a ceux qui
font - ¢a n'explique pas grand chose, parce que la ou il y a vraiment du maitre, ¢a ne
veut pas dire tellement ceux qui se les roulent comme on croit - il y a ceux qui ont
affaire avec l'acte et ceux qui ont affaire avec le faire. Alors il y a un faire et un faire,
c'est 1a qu'on peut commencer de comprendre comment ce faire, malgré son caractére
de futilité, je parle de la psychanalyse, a peut étre plus de chance qu'un autre de nous
permettre I'accés a la jouissance.

-119-

119



SEMINAIRE 15

Regardez le bien, ce faire, dans un trait que je voudrais souligner. Il n'est pas besoin de
dire que c'est un faire de pure parole. C'est quelque chose que je me tue a rappeler
depuis toujours pour essayer de voir sa fonction dans le champ de la parole et du
langage. Ce qu'on n'apercoit pas, c'est que, parce que c'est un faire de pure parole, qu'il
se rapproche de l'acte par rapport a ce qui est du faire commun et qu'on pourrait aussi
bien le traduire par le signifiant en acte. Si nous regardons les choses de bien pres, a
savoir ce qui est vraiment le sens de la régle fondamentale, c'est justement, jusqu'a un
point aussi avancé qu'on peut, c'est ¢a la consigne, que le sujet s'en absente.

Ce signifiant, c'est la tiche, le faire du sujet que de le laisser a son jeu. Le « en acte »
est un truc, mais ce n'est pas l'acte du signifiant. Le signifiant en acte a cette
connotation, cette évocation du signifiant qu'on pourrait appeler dans un certain
registre, en puissance, mais a savoir ce que notre docteur de tout a I'heure voudrait
bien qu'il fat rappelé qu'entre ceux qui mettent l'accent sur la structure, il y en a
tellement 13, préts a papillonner dans la personne. L'étre est tellement surabondant que
d'essayer de nous prendre dans ses rails précis, dans cette logique qui n'est pas du tout
une logique, sur laquelle on ne peut mettre d'aucune facon et en aucun droit le signe
du vide, il n'est pas si facile de faire cette logique, vous voyez ici de quoi il appert.
Disons, qu'un psychanalyste souléve des termes comme « la personne », c'est quelque
chose, a mes oreilles tout au moins, d'exorbitant, mais s'il veut se rassurer, qu'il
observe que cette logique je la définirais un petit peu comme celle qui resterait au plus
proche de la grammaire. Ca vous en fout un coup, j'espere. Alors. Aristote, tout
tranquillement, hein? Pourquoi pas?

Il faut tout simplement essayer de faire mieux. Je vous fais observer que si cette
logique d'Aristote est restée, pendant de longs siécles jusqu'au notre, increvable, c'est
en raison des objections qu'on lui fait d'avoir été, dit-on, une logique qui ne se serait
apergue qu'elle faisait de la grammaire. J'admire énormément les professeurs de
I'Université, qui savent qu'Aristote ne s'apercevait pas de quelque chose. C'est le plus
grand naturaliste qui ait jamais existé. Vous pouvez encore relire son Histoire des
Animaux, ¢a tient le coup. C'est fabuleux. C'est le plus grand pas qui a jamais été fait
dans la biologie. Ce n'est pas qu'on n'en a pas fait depuis. Dans la logique aussi, pas
fait justement a partir de la grammaire. C'est - 120-

120



SEMINAIRE 15

encore celle autour de laquelle nous pouvons nous casser la téte, méme apres y avoir
adjoint des choses trés astucieuses, les quantificateurs par exemple. IIs n'ont qu'un
inconvénient, c'est qu'ils sont tout a fait intraductibles dans le langage. Je ne dis pas
que c¢a ne remet pas au jour la question sur laquelle j'ai pris une espéce de parti
dogmatique, d'étiquette, de banderole, de mot d'ordre: il n'y a pas de métalangage.
Vous pensez bien que ¢a me tracasse, moi aussi, s'il y a en un peut-&tre. Enfin, partons
de l'idée qu'il n'y en a pas. Ca ne sera pas une mauvaise chose. Ca nous évitera de
croire a tort qu'il y en a un.

On n'est pas slir que quelque chose qui ne puisse pas se traduire dans le langage ne
souffre pas d'une carence tout a fait efficiente. Quoi qu'il en soit, a la suite de mes
propos, nous ramenant a la question des quantificateurs, il va évidemment s'agir de
poser certaines questions, qui vont concerner ce qu'il en est, de ce qui va se passer
dans le coin de 1'$ du sujet supposé savoir rayé de la carte. Ce que nous aurons a
élucubrer sur la disponibilité du signifiant en cette place, peut-Etre va nous mener a ce
joint de la grammaire et de la logique, qui est - je le remarque seulement a ce propos et
pour le rappeler a la mémoire - trés précisément le point sur lequel depuis toujours
nous naviguons, cette logique que notre entourage d'alors appelait avec sympathie
tentative d'une logique élastique. Je ne suis pas tout a fait d'accord sur ce terme.
L'élasticité n'est pas ce qu'on peut souhaiter de meilleur pour étalon de mesure.

Le joint entre la logique et la grammaire, voila aussi quelque chose peut-étre qui nous
fera faire quelques pas de plus. En tous les cas, ce que je voudrais dire en terminant,
c'est que je ne saurais trop invoquer les psychanalystes a méditer sur la spécificité de
la position qui se trouve étre la leur, de devoir occuper un coin tout autre que celui la
méme ou ils sont requis, méme s'ils sont interdits d'agir. C'est tout de méme du point
de vue de l'acte qu'ils ont a centrer leur méditation sur leur fonction.

Mais ce n'est pas pour rien qu'il est si difficile de 1'obtenir. Il y a dans la position du
psychanalyste, et par fonction, si ce schéma le rend suffisamment sensible pour qu'on
ne voit 1a nulle offense, quelque chose de tapi. Nous chercherons a déchiffrer quelque
part une « image dans le tapi [variante : tapis] », ou dans les..., comme vous voudrez.
Il y a une certaine fagon pour le psychanalyste de se centrer, de savourer quelque
chose qui se consomme dans cette position de tapi. Ils appellent ¢ca comme ils -121-

121



SEMINAIRE 15

peuvent, ils appellent ¢a écoute, ils appellent ¢a la clinique vous ne savez pas tous les
mots opaques qu'on peut trouver a cette occasion. Car je me demande ce qui peut
d'aucune fagon, ce qui peut permettre de mettre l'accent sur ce qui est tout a fait
spécifique de cette saveur d'une expérience. Ce n'est certainement pas accessible a
aucune manipulation logique. Au nom de cette, je n'ose pas dire jouissance solitaire,
délectation morose, au nom de ceci, se permettre de dire que toutes les théories se
valent, que surtout il ne faut étre attaché a aucune, qu'on traduise les choses en termes
d'instinct, de comportement, de genése, de topologie lacanienne, tout ¢a, nous devons
le trouver a une position équidistante de cette sorte de discussion. Tout ¢a au fond est
jouissance hypocondriaque. Ce coté centré, péristaltique et antipéristaltique a la fois
est quelque chose d'intestinal a I'expérience psychanalytique. C'est bien c¢a
qu'effectivement vous allez voir imagé, qui s'étale sur une tribune, ¢a n'est pas cela
forcément qui est le point le plus facile a remporter par 'effet d'une dialectique, c'est la
le point essentiel autour duquel se joue, hélas, ce que Clausewitz met de dissymétrique
entre l'offensive et la défensive.

-122-

122



SEMINAIRE 15

LECON VIII 31 JANVIER 1968
(séminaire fermé)
- Charles Melman : Dans le cadre de ce qui était un projet d'enseignement pour I'Ecole
freudienne, j'avais suggéré a Jacques Lacan que nous envisagions des réunions qui
pourraient étre a rythme variable, mensuelles par exemple, ou pourraient se retrouver
les gens principalement de I'Ecole qui s'intéressent au séminaire et ol pourraient se
mettre en forme un certain nombre de questions, voire de difficultés qui sont
précisément soulevées par ce séminaire.
Car, en fait, ces discussions entre nous concernant le séminaire ont lieu soit dans des
groupes de travail, soit dans des réunions amicales, ou pas amicales, peu importe, en
tout cas ces discussions ont lieu et il me semblait que ce pourrait étre un juste retour
que d'essayer ensemble de mettre ces questions en forme si cela, bien sir, s'avére soit
réalisable, soit intéressant pour nous.
Aussi n'ai-je sollicité absolument personne pour préparer aujourd’hui quelque chose
sur les premiers séminaires que nous avons eus cette année, concernant ce point
crucial : l'acte psychanalytique.
Ce que je vous propose, c'est donc que nous essayions aujourd'hui de voir si nous
pouvons essayer cette formule de groupe de travail, en tentant de mettre en forme les
questions, les difficultés que nous pose le séminaire.
Pour introduire les choses, je ne ferai pas de triage, de tri dans les argumentations qui
ont été apportées par Jacques Lacan jusqu'ici. Ce tri serait en effet déja, a mon sens,
marqué d'une certaine partialité, d'un certain -123-

123



SEMINAIRE 15

point de vue précis. Je me contenterai donc, pour introduire notre discussion, d'essayer
de reprendre, pour les divers séminaires - peu importe jusqu'oll nous irons ou nous
n'irons pas, nous verrons bien - sous forme de formules tout a fait bréves, ce qu'il a pu
en étre des articulations importantes et nous pourrons, aprés 1'évocation ainsi faite par
moi des problémes soulevés dans les divers séminaires, voir si nous avons ou nous
n'avons pas la-dessus des ¢léments a engager dans une discussion.

Vous savez que Jacques Lacan fait volontiers remarquer que I'obstacle ou les obstacles
que peut rencontrer son enseignement se situent trés rarement, sinon de fagon trés
exceptionnelle, au niveau de ce qui pourrait s'appeler une antithése. Il n'y a peut-étre
pas de raison pour que nous ne puissions pas essayer ici - par exemple - de mettre en
forme ce qui pourrait peut-tre figurer la comme élément essentiel du dialogue.

Dans le premier séminaire par exemple, celui qui s'est tenu le 15 novembre, un certain
nombre de formules qui introduisent la question de I'acte psychanalytique, tel le rappel
de cette formule déja ancienne : « Le Transfert est la mise en acte de l'inconscient »;
d'autre part, qu'est-ce que l'on pourrait considérer comme acte dans un champ
périphérique encore a la psychanalyse: I'entrée dans la psychanalyse, par exemple, est-
ce un acte ? S'installer comme psychanalyste, doit-on le ranger dans la catégorie de
l'acte?

Le rappel que l'acte a volontiers été identifié a I'action, autrement dit a quelque chose
qui concernait essentiellement la motricité et la fonction de la décharge, I'évocation du
processus stimulus-réponse et, cependant, premiére question soulevée : le champ de la
psychanalyse existait-il avant l'acte de sa naissance? Ou était-i1? Ou bien en tout cas,
qui le savait? Donc un premier apergu, un premier flash sur ce qui concerne l'effectua-
tion de l'acte, et ses effets.

Le méme exemple est développé : qu'en était-il du champ de l'algebre avant
l'invention de l'algebre ? Méme question a laquelle est ajoutée par exemple une
réponse de ce type : il n'est pas question de contester que la réalité est antérieure a la
connaissance. Mais, dans ce méme registre, qu'en est-il du savoir?

La deuxiéme partiec de ce premier séminaire est sensiblement concernée par
I'expérimentation pavlovienne ou il est mis en place que la démarche de Pavlov est
une démarche de type structural, que ce que Pavlov, sans se reconnaitre comme tel,
mettait en fait en oeuvre, vis-a-vis de l'animal, vis-a-124-

124



SEMINAIRE 15

vis de son expérimentation, était un systéme qui fonctionnait en fait comme structure,
ne serait-ce que parce que, contrairement au réflexe, la stimulation s'y présentait déja
comme inadéquate a toute fruition essentielle.

Ou bien encore cette formule, toujours dans ce méme registre : le sifflet représente, si
le signifiant est ce qui représente le sujet pour un autre signifiant, le sifflet, dit Lacan,
représente Pavlov pour un signifiant, ce signe de la sécrétion gastrique qui prend sa
valeur d'étre un effet de tromperie.

Et de méme, dans ce systéme, cette remarque qui ne manque pas de saveur et qui, je
crois d'ailleurs a déja été source de plaisanterie, que Pavlov recevait son propre
message sous une forme inversée, autrement dit que c'était a cause de la sécrétion
gastrique que Pavlov en retour soufflait dans sa petite trompette.

Voila par exemple un certain nombre de points que j'ai relevés dans ce premier
séminaire. Il est possible qu'il y en ait d'autres que vous souhaitiez, vous, relever si
vous avez des notes.

Est-ce que, la-dessus, nous pourrions déja engager une discussion ?... Est-ce que tout
ceci vous parait aller de soi et pouvoir étre entériné tel quel ?

- Ginette Michaud : Dans votre énoncé, vous avez dit que Lacan reprend le théme « le
transfert est la mise en acte de l'inconscient ». Or il me semble que, dans les
formulations antérieures a celle-ci, c'était « le transfert est la mise en acte de la réalité
de l'inconscient ». Est-ce que les deux choses veulent dire la méme chose ou bien est-
ce qu'il y a une différence entre ces deux formulations ? Parce que le terme « réalité »
placé 13, ce n'est pas habituellement sans effet que cette formule est utilisée.

- Charles Melman : Qu'en pensez-vous ?

-Jean Oury : Il a méme dit une fois « mise en action de l'inconscient », dans le
séminaire sur l'angoisse. Mais je pense qu'il ne faut pas trop s'arréter a...

- Charles Melman : Ce que souléve Ginette Michaud est quand méme, je crois,
quelque chose qui peut avoir son prix. Je ne suis pas str qu'il y ait antinomie entre ces
deux formulations. Il ne me semble pas du tout qu'elles se contredisent.

- Paul Lemoine : A propos de l'action et du transfert, je voudrais faire -725-

125



SEMINAIRE 15

observer que j'éprouve une difficulté a relier, en quelque sorte, l'action et, d'autre part,
l'acte psychanalytique. parce qu'il se passe ceci, c'est que dans certaines analyses
interminables, ce qui existe, c'est en quelque sorte chez les patients un mécanisme de
répétition qui fait qu'ils parlent sans cesse et qu'ils n'agissent jamais. Alors comment
agir dans le transfert pour obtenir justement que cette mise en acte de l'inconscient
devienne une mise en acte du conscient, ou tout au moins une mise en acte, parce que
pour dire que l'action est du domaine du conscient ou de l'inconscient, je n'en sais rien.
Mais qu'en est-il de l'inhibition ?

- Charles Melman : Voila effectivement aussi une question qui concerne tout a fait
notre propos. Vous demandez comment dans certaines analyses, du type analyse
interminable - vous faites référence par exemple au texte de Freud sur L'analyse finie
et infinie - et vous évoquez le cas de ces patients qui parlent sans cesse et, dites-vous,
n'agissent jamais. Si je vous suis bien, vous posez la question : comment effectivement
passer 1a & ce qui serait l'acte psychanalytique.

- Paul Lemoine : Non. Quelles relations y a-t-il entre l'acte psychanalytique et
l'action? C'est cela.

-Francois Tosquelles : Il me semble que peut-étre les deux formulations premicres que
vous avez reprises «le transfert est la mise en acte de l'inconscient » et « 1'acte d'entrer
dans la psychanalyse » ou « l'acte de devenir analyste », il y a peut-étre des points
communs dans ces mots, mais aussi des points complétement différents.

Le point différent, a discuter d'ailleurs, c'est cette mise en acte du transfert, qui est
plutot quelque chose qui rappelle les actes d'une comédie : ter acte, 2° acte, 3° acte, 4e
acte, c'est-a-dire une sorte de mise en scene, avec des coupures plus ou moins: 1 °r
acte, 2° acte, etc.

Ceci est tout a fait différent de 'acte d'entrée en analyse ou de l'acte inaugural qui est
d'abord, me semble-t-il, peut-étre d'une autre structure. Pour qu'il y ait acte,
contrairement a l'agir dont vous parlez, il me semble que c'était cette comparaison
entre l'acte et 1'agir, agir ne comporte pas de répétition; ¢a va vers la technique si vous
voulez; tandis que l'acte, au fond, c'est quelque chose qui s'inscrit davantage comme
devant un témoin. Il y a toujours trois personnes au moins. Il y a la validation des
actes. Il y a la demande de reconnaissance de l'acte. Si j'ai bien compris certains
aspects de la pensée de Jacques Lacan, ce n'est pas par hasard qu'il -126-

126



SEMINAIRE 15

disait : « l'acte sexuel n'est pas un acte » ; il disait que c'était un agir, en gros, alors
qu'on ne dit pas qu'on fait un agir de mariage. Le mariage est un acte. Le tirer un coup
n'est pas un acte parce que c'est un engagement et une reconnaissance qui, par
définition, comporte la répétition. On inscrit quelque chose chez le maire ou chez le
curé, ou peut-étre entre parentheses chez le grand Autre. Cela veut dire que, quand il y
a contestation, on peut ressortir. Un acte peut toujours ressortir. Il doit ressortir. Il doit
revenir par définition. Tandis qu'un agir ne peut pas revenir. Non pas ne peut pas mais
c'est indépendant, ce n'est pas constitutionnel d'un agir de revenir.

Je voudrais dire un mot sur ce qu'a dit Lacan, et c'est vrai, que dans l'histoire de
Pavlov, il y avait une image structurale inconsciente de la part de Pavlov. Mais comme
il I'a abord¢ la premiere fois dans les premiers mots, c'était précisément dans un autre
contexte, c'est précisément de l'agir, un stimulus-réponse. Dans le fond, la motricité
n'a rien a voir avec l'acte, si j'ai bien compris.

Stimulus-réponse, c'est par 1a qu'il a engagé le probléme de Pavlov, en tant que
stimulus-réponse. Avec la version que vous avez donnée, qui est aussi vraie, il me
semble qu'elle peut nous induire a ne pas saisir le pourquoi d'emblée de poser le
probléme de Pavlov ce jour-la.

- Jacques Rudrauf : Il me semble que, en ce qui concerne le point de départ pour
définir un peu ce qu'on entend par acte, il y a une troisieéme dimension qui n'a pas été
évoquée aujourd'hui encore, qui est pourtant présente a l'esprit et qui est évidente dans
le transfert mise en acte de l'inconscient, c'est la définition de I'acte comme actuel ou
actualisation par rapport au virtuel. L'acte opposé a l'action ou l'acte tel qu'il est en tant
qu'état civil, comme étant répétition; mais la notion d'actualisation par rapport a ce qui
est virtuel est aussi fondamentale.

- Xavier Audouard : Je tendrais a penser que, contrairement a ce qu'a dit M.
Tosquelles, la notion d'acte n'implique nullement la notion de reconnaissance, bien au
contraire.

Je pense que l'acte, en tant qu'il implique la notion de reconnaissance est plus une mise
en condition du sujet qu'une mise en acte du sujet, c'est-a-dire que le conditionnement,
au sens pavlovien du terme, me parait inclure cette réflexion, cette représentation de
soi qui fait que la motricité accepte de se déplacer quant a son objet a partir de quelque
chose qui lui -127-

127



SEMINAIRE 15

est renvoye, et renvoyé par I'Autre puisque, selon Lacan, I'Autre, ici, est présent, a
partir d'une réflexion du sujet par I'Autre, c'est-a-dire par la dimension du miroir. C'est
a ce titre 1a que le sujet peut accepter de se rassurer quant au déplacement de 1'objet de
son acte. Tandis que la mise en acte du sujet, elle, me parait nous renvoyer a l'origine.
J'ai I'impression - et Lacan aussi puisqu'il nous a donné la notion d'acte comme la
notion de pur commencement - que la notion d'acte renvoie le sujet & son origine,
c'est-a-dire a ce lieu ou il ne peut se réfléchir, ou il est justement pur commencement,
c'est-a-dire pur acte de pur sujet.

Je pense que si c'est une condition suffisante que l'acte soit reconnu, ce n'est pas une
condition nécessaire. Je pense que l'acte, si on veut en purifier la notion, au contraire
nous renvoie a une expérience originaire, qui fait qu'un bref instant, le sujet accepte de
ne pas se reconnaitre dans son acte; il se reconnait dans les représentations qu'il en
donne, c'est-a-dire dans les conséquences que son acte peut recevoir. C'est déja un
mécanisme qu'on peut aligner sur la série obsessionnelle, mais en tant qu'il accepte
d'étre acte, il ne peut pas accepter, en méme temps, d'étre représentation de lui
agissant. Autrement dit, je pense que c'est du coté de la mise en condition que se situe
l'imaginaire, et du c6té de la mise en acte que se situe la vie symbolique. C'est une
question que je pose a Tosquelles qui au contraire a insisté, & mon avis, sur l'aspect
imaginaire et intersubjectif de 1'acte qui me parait pouvoir y étre inclus mais qui ne me
parait pas en tout cas lui appartenir de plein droit.

- Iréne Roublef : Je ne voudrais pas dire tout ce que j'ai a dire maintenant, puisque cela
porte sur tout le séminaire de Lacan; en tout cas ¢a tombe dans ce que disait
Tosquelles, dans la différence entre l'acte et 'agir. Je crois d'ailleurs que Lacan dit «
l'acte » et le « faire » qui déterminent tous les deux ensemble I'acte psychanalytique.
Ce dont je voulais parler, c'est des rapports de 'acte psychanalytique avec l'acting out
et le passage a l'acte. Je crois que ce dont parlait Tosquelles, c'était - dans la
perspective de Lacan - ce qu'il appelle !'acting out, c'est-a-dire quelque chose qui se
montre, quelque chose qui veut, en effet, se faire reconnaitre. Mais j'aimerais bien en
reparler tout a I'heure quand on aura vu tous les séminaires.

- Eugénie Lemoine : La réalité comme préexistante au savoir, dont vous

avez dit qu'on ne pouvait pas la mettre en question je crois, il me parait au -128-

128



SEMINAIRE 15

contraire que c'est la seule question. Est-ce qu'il y a antinomie entre la réalité et le
savoir ? Ou est la différence ?

- Charles Melman : La réalité préexistant a la connaissance. Mais, dit Lacan, qu'en
est-il du savoir?

- Fugénie Lemoine : C'est 1a le probléme. C'est cette relation 1a. C'est un gros
probléme.

- Frangois Tosquelles : Je ne suis pas trop étonné de cette incompréhension. Je dirais
que c'est pour ¢a que j'ai parlé avec un accent, pour faciliter I'incompréhension.

Mais, réellement, je ne crois pas que ce soit un probléme d'accent qui a empéché de
tourner les choses de telle fagon que... Par exemple, comme j'ai présenté les choses,
j'ai pu comprendre ce qu'était un acte, j'ai pris cette image de 'acte de mariage, ou de
l'acte de baptéme, ou de I'acte notarial etc. C'était précisément pour montrer que c'est
un acte symbolique et non pas un acte imaginaire. Ce n'est pas imaginaire d'aller se
marier. Le mot « inscrire », quelqu'un a dit « écrire », j'avais prononcé plutot suivant,
je crois, Freud qui parlait tout le temps de l'inscription etc.

Donc, mon intention c'était de dire que précisément l'acte était quelque chose de
fondateur. C'est ainsi que pour reprendre encore I'image exagérée de l'acte sexuel, ce
qui est fondateur, c'est le mariage et non pas le tirage du coup.

- Charles Melman : La question reste posée de savoir si le mariage est un acte ou pas.
- Francgois Tosquelles : A chaque civilisation, il y a ces prises d'acte qui sont
consacrées par un type de coutume déterming, qui se font différemment.

Mais je voudrais dire encore une chose a ce sujet, pour différencier mieux cette
histoire des actes et de l'action, de l'agir. On ne dit pas que nos agir nous suivent,
tandis qu'on dit : nos actes nous suivent. C'est trés important, et une fois de plus cela
pose le probleme de la répétition, de la mémoire etc. L'agir peut nous suivre ou ne pas
nous suivre, tandis que nos actes nous suivent, c'est absolument certain.

Peut-&tre le probléme qui crée un peu plus de confusion est entre acte et action, et non
pas entre acte et agir; parce que dans 'action, par contre,

il y a cette histoire de reconnaissance, de participation, méme dans nos -129-

129



SEMINAIRE 15

actions financiéres; si vous achetez une action financiére, vous n'achetez pas un acte,
vous achetez une action, et vous participez a 1'économie, au bénéfice et a la perte.
C'est précisément ces actions qui sont négociables, transférables. Le travail de
I'ouvrier a l'usine n'est pas transférable ni négociable. C'est I'action qui est négociable.
Il me semble que cela pose le probleme.

- Charles Melman : Je crois, M. Tosquelles, que vous avez bien pu reprendre ce que
vous vouliez dire.

- Paul Lemoine : Je voudrais simplement demander a Tosquelles si un mariage qui
n'est pas consommé est un acte ou un agir.

- Frangois Tosquelles : Il n'y a pas de mariage qui ne soit pas consommé, dit 1'Eglise.
Le mariage est nul s'il n'est pas consommé. Un acte nul. - Paul Lemoine : Qu'est-ce
que c'est que l'agir sexuel dans I'acte du mariage ?

- Charles Melman : En tout cas il y a un mot que je voudrais dire 1a tout de suite. Pour
ma part, je craindrais un peu que nous ne pratiquions une inflation, sous le terme
d'acte, d'un grand nombre d'éléments qui n'ont peut-étre avec lui que des relations
d'homonymie.

Justement, le probléme du séminaire de cette année est, je crois, de parvenir a isoler ce
qui serait la spécificité de l'acte en tant que tel, c'est-a-dire justement ce qui permettrait
de le distinguer radicalement et avec certitude de toute hésitation concernant I'action,
concernant l'agir, concernant les actes d'Etat civil. C'est, je crois et Lacan le souligne,
a partir du champ de la psychanalyse que la question de l'acte se trouve mise en place,
se trouve a la fois éveillée, évoquée, et en méme temps autorise peut-étre les
développements qui nous permettent de le mettre en place.

Or ceci serait peut-étre une premi¢re remarque concernant le risque que nous
n'engouffrions en fin de compte sous ce terme justement ce qui appartient encore et
fort légitimement & toutes nos interrogations. Il est donc a la fois légitime de les
engouffrer mais il est peut-étre aussi légitime de le pointer déja.

-Xavier Audouard : Je voudrais simplement demander a Tosquelles s'il pense que, par
exemple, l'origine du langage est un acte.

De deux choses I'une: ou il le pense, ou il ne le pense pas. S'il le pense, alors il est
d'accord avec moi pour dire que le langage ne pouvant reconnaitre sa propre origine,
sinon dans les philosophies rationalistes dont il -130-

130



SEMINAIRE 15

n'est pas question ici de faire la critique, mais si le langage ne peut reconnaitre sa
propre origine comme telle et que cependant l'origine du langage soit un acte, alors
l'acte échappe a la reconnaissance. Ou il ne pense pas que l'origine du langage soit un
acte, alors, je lui demande de me dire ce qu'il est.

- Themouraz Abdoucheli : Je me demande si la fagon dont tu as introduit les débats,
séminaire par séminaire, est la plus propice, justement, a ne pas créer I'enlisement dont
tu as parlé tout a I'heure.

- Charles Melman : Il n'est pas du tout siir qu'on soit en train de s'enliser.

- Themouraz Abdoucheli : C'est toi qui as parlé de cela. Pour éviter que nous
commencions une discussion sur un point, peut-étre de détail, mais qui parait en fait
un point trés important, je me demande s'il n'y aurait pas lieu de faire un survol rapide,
puisque tu as décidé de commencer ainsi, de tous les séminaires ou des questions
importantes, plutot que de procéder séminaire par séminaire.

- Charles Melman : Est-ce que, toi, tu verrais déja quelles questions appartenant aux
autres séminaires permettraient 1a un désengagement? - Themouraz Abdoucheli : Oui,
j'ai une question effectivement a poser, mais qui pratiquement ne s'inscrit dans aucun
des séminaires en particulier.

- Charles Melman : Aucune importance.

- Themouraz Abdoucheli : C'est une question tres latérale, d'incidence surtout pratique
et qui nous éloigne quand méme beaucoup du probléme de la discussion de I'acte.
Voila ma question; je me suis demandé¢ si l'insistance apportée depuis quelque temps
par Lacan a produire l'objet a ne va pas avoir sur nos cures une incidence trés
particuliére. Je veux dire que la plupart de nos patients sont des névrosés et qu'en tant
que névrosés, comme 1'a trés bien dit Lacan, leur désir, c'est notre demande.

Or voila que va se savoir, et, je crois, de plus en plus, qu'il est demandé, qu'il est exigé
un objet a, bien sir objet cause du désir. Mais cet objet, qui va étre en quelque sorte
demandé, ne risque-t-il pas d'étre a tout coup désormais, et encore plus qu'avant, un
objet anal, ce qui fait que nous aurons toujours et de plus en plus des objets anaux.
Nous serons donc couverts de merde plus que nous ne l'avons jamais été, comme les
pigeons -131-

131



SEMINAIRE 15

avant la campagne de M. Malraux, et j'ai peur que toute cette merde nous empéche un
peu d'y voir clair.

Il y a donc 1a quelque chose qui, sur le plan pratique, me parait digne de réflexion, et
je voudrais poser la question ici : est-ce que déja une incidence de ce genre peut se
manifester dans nos cures ?

- Charles Melman : Il y avait un patient fameux, que tu connais bien, qui justement
avait une certaine difficulté a y voir clair, ce fameux patient qui avait ce voile sur les
yeux qui l'empéchait de prendre contact avec la réalité - ce qu'il appelait la réalité.
C'est un symptdme qui n'est pas rare, qui est bien loin d'étre rare.

Effectivement, le probléme est certainement celui du rapport de cet objet a avec ce
voile sur les yeux.

Maintenant, peut-étre, comme tu le dis, pourrons-nous voir en cours de route ce qui,
dans cette dialectique, permet éventuellement d'y voir clair ou pas, autrement dit quel
risque, éventuellement, faut-il ou ne faut-il pas prendre pour que le dit patient cesse
d'avoir ce voile sur les yeux. C'est une excellente question. Peut-étre avancerons-nous
la, comme tu le souhaites, dans nos interrogations. Remarque que certaine fagon de
ton interrogation n'est pas sans rejoindre celle de Lemoine tout a I'heure, certaine
maniére concernant justement le probléme de ces patients pour qui quelque chose
n'arrive pas a se trancher, disons, et la question du pourquoi et du que faut-il faire?

- Themouraz Abdoucheli : Pour qu'on comprenne bien le sens de ma question : j'ai
peur que quelque chose qui existe déja et qui existe trop souvent, a savoir cette espece
de liaison du désir du sujet a ce qu'il pense &tre la demande éventuelle de 1'analyste, ne
rencontre 1a une structure réelle, 1'analyste lacanien demandant effectivement quelque
chose.

- Charles Melman : C'était L'homme aux loups que j'évoquais a propos de ce voile sur
les yeux.

- Claude Conté : Je voudrais faire une petite remarque a propos de ce que nous
propose Abdoucheli comme sujet de réflexion, pour autant qu'en effet cela suscite un
certain nombre de commentaires, de questions qui surgissent tout de suite.

Par exemple vous avez demandé précisément en quoi il lui semble que l'enseignement
lacanien soit quelque chose qui nous améne, en tant que nous serions situés par le
patient dans son illusion comme demandeurs, en -132-

132



SEMINAIRE 15

quoi l'enseignement de Lacan nous demanderait & demander 1'objet a, en quoi 'objet a
serait 1'objet réel de notre demande. Il me semble qu'il y a un certain franchissement
dans ce que tu dis la-dessus.

- Themouraz Abdoucheli : Bien sir.

- Claude Conté: Autre question, qui va un peu au-dela.

Apres tout, si le patient nous aborde ainsi, sous cette forme de la demande, ma foi, on
peut dire que c'est 1a quelque chose qui est une donnée d'entrée de jeu, et on peut dire
aussi que la logique de l'analyste - ceci Lacan I'a dit - est toujours intégrée aux
fantasmes que l'analysé ou l'analysant construit autour de la cure.

De ce point de vue, je ne vois pas ce que nos positions par rapport a l'enseignement de
Lacan, apporteraient de trés nouveau dans la situation; je dirai méme que si cette
logique que construit Lacan se trouve étre plus proche de la réalité des choses ou de la
dialectique concréte, je vois mal en quoi elle concernerait comme pouvant bloquer la
quelque chose dans la cure.

- Themouraz Abdoucheli : Je ne dis pas que la logique de Lacan puisse bloquer
quelque chose dans la cure, mais je parle de la connaissance qui s'en fait au dehors et
qui s'en fera de plus en plus, la facon dont cette connaissance peut venir géner cette
cure. C'est un probléme pratique que je pose.

- Charles Melman : 1l y a peut-étre une autre question, celle de savoir si 'analyste
lacanien demande quelque chose ou si c'est quelque chose qui se trouve mis en place
par une structure vis-a-vis de laquelle I'analyste comme 1'analysé - c'est ce que Conté
essayait de souligner - se trouvent liés de facon étroitement dépendante. Je veux dire
par 1a que, qu'il s'agisse d'un analyste qui soit lacanien ou pas et qui formule ou non le
concept de l'objet a, la question de 'objet a sera de toute fagon, et nécessairement, et
obligatoirement présente.

11 suffit d'ouvrir un grand nombre d'articles de psychanalystes appartenant a d'autres
écoles pour se rendre compte que la question de I'objet a et du moyen le moins
mauvais de ne pas en faire mauvais usage, est sans cesse posée, méme si elle ne
parvient pas a une formulation qui permette effectivement un aboutissement du type
de celui que souhaitait tout a I'heure Lemoine.

Donc, il me parait que c'est forcer ou dévier les termes que de poser sous cette forme
la question de la relation de 1'analysé a I'analyste lacanien; la question de I'objet a est
posée de toute facon, le seul probléme -133-

133



SEMINAIRE 15

étant de savoir comment s'en servir et quels risques il y a a prendre dans son usage.
Clest la la question.

Autrement dit, on pourrait dire aussi bien a la limite que I'analyste (lacanien ou pas
lacanien, ou peu importe) a priori, lui, ne demande rien. De toute facon, 1'objet a va
venir en circulation.

-Jean Ayme : A propos du dialogue qui vient de se dérouler, la question peut se poser
de savoir - et l'intervention de Conté I'a précisé - si l'analyste, lacanien ou autre, est un
demandeur ou un sujet supposé demandeur. Car c'est bien cela dont il s'agit, et peut-
étre heureusement, cette insistance mise sur I'objet a peut amener un dévoilement de
quelque chose qui se déroule rarement dans les sociétés de psychanalyse et qui est le
statut socio-économique du psychanalyste, puisque aussi bien cette pratique se fait - et
c'est a partir de sa position qu'il la précise - dans un champ de pratique dite libérale
qui, en régime capitaliste, est une pratique commerciale. Il est possible que, s'il ne
tente pas un dévoilement de cette dimension 13, quelque chose risque de mal s'articuler
entre le demandeur vrai et le sujet supposé demandeur.

Je voulais également intervenir sur le séminaire du 15 novembre a propos d'une
interrogation qui était de savoir pourquoi Pavlov était venu la ce jour la, en méme
temps que la formulation du séminaire de cette année ['acte psychanalytique est une
provocation au niveau de ce personnage qui a pour fonction de manier la parole dans
le champ du langage, par référence a cette formule de la sagesse des Nations que les
paroles s'envolent et les écrits restent.

Pour revenir a cette dimension, il y a quelque chose qui me semble avoir été pointé par
Lacan, dans cette problématique qui sous-tend la discussion sur l'acte et l'action, qui
est la vieille problématique philosophique de l'idéalisme et du matérialisme. Il me
semble que c'est pour cela que Pavlov est venu ce jour la. Et tu n'as pas rappelé cette
phrase que j'avais notée: « La ou est le langage, il n'y a aucun besoin de faire référence
a une entité spirituelle ».

Je pense que cette phrase n'était pas inutile a rappeler, pour autant qu'elle peut
permettre d'articuler cette problématique.

- Charles Melman : 1l y a quand méme, pour reprendre ce qui a été soulevé dans les
diverses questions jusqu'ici, ceci : Lacan pose au départ ce paradoxe que ce soit dans
le champ psychanalytique que la question de -134-

134



SEMINAIRE 15

l'acte puisse étre posée, c'est-a-dire dans un champ ou finalement I'acte n'a été jusqu'ici
reconnu comme tel qu'en tant que manqué, que raté, ce qui quand méme est un
premier probléme, et dans un champ aussi ou, justement, la régle veut que I'on
s'abstienne au cours de la cure de tout ce qui serait acte. C'est aussi a partir d'un certain
voilement de ce qu'il en est de l'acte psychanalytique chez les psychanalystes que
Lacan origine ou restitue 1'émergence de son interrogation.

Lemoine a trés bien repris, me semble-t-il, cette question, a ce niveau clinique qui est
précisément celui de la fin de la psychanalyse et de ce qu'il en est, & ce moment 13, de
l'acte.

Je rappelle bien que cela ne concerne pas le premier séminaire, mais je dis bien: peu
importe, Lacan situe bien la une difficulté concernant l'acte psychanalytique dans sa
relation avec les psychanalystes, autrement dit quelque chose qui concerne ce qu'on
pourrait appeler leur sort en ce qui concerne 'acte dont ils font profession.

Un autre point, pour reprendre brievement ce qui a été cette discussion entre
Tosquelles et Audouard, concerne le fait de savoir si l'acte implique ou non
reconnaissance, voire enregistrement. Il me semble que deux choses 1a pourraient a la
fois s'évoquer, a la fois la fonction justement de la Verleugnung qu'Audouard, si je ne
me trompe, a soulevée, a abordée sans citer ce terme, en tant que justement il y aurait
par rapport a l'acte quelque chose qui ferait que le sujet serait amené a le nier; mais,
concernant la reconnaissance de 1'enregistrement, quelque chose qui pourrait peut-étre
aussi se situer du c6té de ce que l'acte inaugure comme champ, comme nouveau
champ. Autrement dit une articulation la peut-étre un peu délicate, s'il fallait se servir
du terme de reconnaissance ou d'inscription, mais en tout cas quelque chose qui, bien
entendu, au niveau de l'acte - c'est en tout cas comme ¢a qu'il est essayé¢ qu'il le soit
spécifié - quelque chose qui marque le commencement, I'ouverture d'un nouveau
champ.

- M. Noyes : Il me semble qu'il y a un mot qui devrait étre introduit a ce moment 13,
vous venez d'ailleurs de l'introduire avec un accent que vous avez dit manqué; je me
demande si ce qui est la spécificit¢ de l'acte analytique et ce qui le distingue des
actions ou des autres actes, en particulier de l'acte médical, c'est que l'acte
psychanalytique présentifie d'emblée, et c'est cela qui fonde la cure, la dimension du
manque.

Ma question serait : est-ce qu'on peut bien reconnaitre ce qu'il y a de -135-

135



SEMINAIRE 15

spécifique dans l'acte psychanalytique, sans introduire non seulement la notion de
manque mais la notion de coupure, car il me semble que la notion de l'acte a été mise,
a la fin du séminaire, avec celle de coupure. Est ce qu'on peut penser acte sans penser
coupure ?

- Ginette Michaud :J'allais a peu prés dire la méme chose. Le démarrage de la
discussion, c'était tout de méme d'articuler le transfert avec l'acte. Or, il ne peut pas y
avoir de transfert s'il n'y a pas de coupure, et il me semble que ce n'est pas le propre de
l'acte psychanalytique que d'étre scandé par une coupure. Il me semble que c'est le
propre de tout acte par rapport a l'agir, justement, de se fermer par une coupure et la
possibilité de se refermer non pas sur un systeme clos mais, si on peut dire, vers une
cléture autant qu'une coupure, pour étre mis en circulation, en ce sens qu'un acte, pour
qu'il vous suive, il est marqué, il est défini, on n'y revient pas. On y revient quand il y
a a 'y revenir, mais il est fermé.

On peut dire que, pour qu'il y ait transfert, transport, tout ce qui est du ressort de la
dynamique dans le transfert, il faut que quelque chose soit coupé, qu'il y ait une césure
a partir d'un moment quelconque, et on peut méme articuler la formation du grand
Autre avec la coupure du premier signifiant et la possibilité comme ¢a, qu'il y ait
permutation, transmutation; on ne peut pas parler de 1'un sans 'autre et de méme, faire
une analogie avec les systémes de troc et la monnaie : a partir du moment ou il y a
l'estampille et la possibilit¢ de mettre en circulation une valeur qui soit une valeur
d'échange.

- Lucien Mélése : Jai été un peu surpris tout a I'heure de la discussion sur
l'introduction du a en circulation dans les milieux psychanalytiques. Il y était avant,
bien slir, mais il y a eu quand méme la coupure de l'acte du séminaire qui lui a apporté
l'estampille de la connaissance, quelque chose 1a qui fait que ce n'est effectivement pas
la méme chose de se référer a un a non nommé, et donc qui circule dans le texte
comme ¢a sans en sortir, et une structure a avec cette structure. Ce n'est pas la méme
chose.

- Jean Oury : Je voudrais ajouter une question a cette liste impressionnante. Tu as cité
la seconde phrase : l'entrée dans la psychanalyse, et puis « s'installer comme
psychanalyste ». C'est quand méme déja un probléme en ce sens qu'il faudrait faire
l'articulation entre « entrer dans la psychanalyse» et «s'installer comme
psychanalyste». Cela pose ce -136-

136



SEMINAIRE 15

fameux probléme de l'analyse didactique. Ce serait intéressant de voir s'il y a une
distinction plus ou moins fine a faire entre l'acte d'entrée en psychanalyse et l'acte
d'aller se présenter a une société¢ de psychanalystes pour étre analyste, qui entre quand
méme dans une perspective strictement analytique. Autrement dit, n'est-ce pas, cet
acte d'aller faire le tour de certains bonshommes dans une société constituée donc
positive, il semble que c'est quand méme un acte, mais qui a une certaine importance
pour étre analyste, et en quoi cela s'articule avec 'acte individuel d'entrer en analyse ?
Il me semble qu'on ne peut certainement pas résoudre la question d'emblée, mais que
se pose a travers cette fausse opposition le probléme de la didactique. Autrement dit
est-ce que c'est la méme chose d'entrer en didactique ou d'entrer en analyse ?

- Claude Dorgeuille : A ce propos, justement, j'avais noté dans le séminaire la formule
suivante : commencer une analyse est effectivement un acte. Mais Lacan avait ajouté «
qui le fait » ? et il avait dit ensuite qu'on ne pouvait pas attribuer la structure d'acte a
celui qui s'y engageait.

- Charles Melman : Oui. Il est bien str qu'un certain nombre de questions, les votres
comme celles du séminaire, concernent ce qui est la relation de I'analyste avec le
savoir, et en particulier avec ce qui se trouve mis en place a partir de I'ouverture de la
cure, c'est-a-dire la présentification d'un sujet supposé savoir et sans aucun doute ce
qui est dans le méme temps l'intimité de l'analyste avec ce sujet supposé€ savoir,
animateur en quelque sorte de la cure.

11 est certain qu'il y a la une situation éminemment pratique, dont les effets peuvent
certainement se suivre trés loin, y compris sans aucun doute au niveau des problémes
marginaux, mais a la limite seulement de 1'organisation des sociétés de psychanalyse.
Il est certain qu'il y a 1a quelque chose qui occupe ce qu'on pourrait & proprement
parler appeler 'essentiel.

-Félix Guattari : Quand Lacan a fondé cette Ecole, en rupture, en coupure d'avec toute
une longue tradition du mouvement psychanalytique dans un certain comportement
d'évitement, justement, relativement a ses responsabilités, il a, pourrait-on dire,
commis un acte qui pese sur chacun d'entre nous, et, je trouve, qui pese singulierement
dans une séance comme celle-1a, avec le coté un peu affligeant d'avoir a dire en
quelques

mots quelque chose - sur quoi? - sur une demande précisément de -137-

137



SEMINAIRE 15

Lacan; demande de quoi? Qu'on lui renvoie l'ascenseur? demande qu'il y ait une sorte
de retour, de réponse a cette question qu'il a posée quand il a dit: «je fonde, seul
comme toujours... » je ne sais plus comment il I'a dit. Et je m'interroge sur la question
de Lemoine. Quand Lacan a baptisé quelque chose qui proceéde de l'objet partiel, a son
origine, il I'a baptisé 1'objet a. Le fait qu'il ait pris cette premiére lettre de 1'alphabet,
qui a donné du méme coup un certain caractere d'inscription, de lettre, enfin I'instance
de la lettre, cet acte de faire passer quelque chose qui était dans le mouvement
psychanalytique dans une certaine dénomination, cet acte de création d'un nom, donc
qui fait qu'il a endossé la paternité d'un certain reclassement rationnel, est quelque
chose qui, en quelque sorte, nous met tous, dans cette Ecole, dans une position
transférentielle, tout particuliérement par rapport a ce qu'il faut bien reconnaitre, a
savoir que Lacan, d'une certaine fagon, a refondé, a remis en acte la psychanalyse
apres Freud.

Or je pense que dans ces conditions, il y a toute une incertitude qui se manifeste dans
le fonctionnement méme de I'Ecole; il en a été parlé lors d'un congrés il y a maintenant
deux ans. Je ne sais pas si les choses ont été tellement reprises, s'il a été tellement tenu
compte des observations, des propositions qui avaient été faites. Toujours est-il que la
Société de Psychanalyse, 1'Ecole Freudienne, en quoi est-ce qu'elles constituent un
répondant de cet acte de reprise du freudisme ?

Je crois que c'est un peu le piege de la séance d'aujourd’hui de savoir comment est-il
possible de parler aprés un acte ? Comment est-il possible de parler aprés cette
responsabilité prise par Lacan d'une coupure et d'une refondation de la psychanalyse?
Et, ma foi, je crois que le renvoi qui nous est fait ici, dans cette séance, devrait au
moins nous porter a aller plus loin qu'a la seule question de l'acte et a tourner autour de
cet acte qui ressemble plus a une inhibition, qui ressemble plus a une incapacité d'aller
dans l'au-dela de I'¢lucidation.

- Charles Melman : Que voyez-vous d'affligeant dans votre propre interrogation ?
-Félix Guattari : C'est le fait que tout ce qui se développe dans L'Ecole Freudienne
depuis, je crois, des années, n'est qu'un strict démarquage des formulations de Lacan
ou alors, dans certains cas, a un certain caractere d'originalité, mais dont l'affirmation
est trés incertaine.

-138-

138



SEMINAIRE 15

Je consideére que Lacan s'est engagé sur un terrain qu'il a longuement préparé a
I'avance, qu'il a longuement construit, a travers toute I'histoire de la psychanalyse, et
j'ai I'impression qu'il y a une sorte d'inhibition - d'ailleurs trés classique dans les
mécanismes de groupe - qui est celle que la plupart d'entre nous, je crois, a
commencer par moi, avons une certaine difficulté a nous mettre en acte du point de
vue analytique dans les champs spécifiques qui ne sont précisément pas spécialement
celui de Lacan, et pas spécialement dans le sillage de Lacan. Il y a ainsi une sorte de
difficulté a parler de ce qu'est notre engagement dans la psychanalyse, ou plutot de ne
vouloir en parler que 1a ou Lacan nous laisse un tout petit joint, un tout petit jeu pour
pouvoir je ne sais pas trop quoi dire... Et je m'interroge trés sincérement sur ce que
nous sommes en train de dire depuis le début de cette séance.

-M. Y :je voudrais reprendre une question qui est peut-étre la méme que celle qui s'est
exprimée : s'agit-il pour nous, depuis le début de cette discussion et de ce séminaire,
d'interroger la psychanalyse a partir du champ général structural du langage ? C'est-a-
dire de demander qu'est-ce qui, dans la psychanalyse, mérite d'étre désigné par ce que
le langage nomme acte, ou est-ce que c'est I'hypothése inverse ? C'est-a-dire est-ce que
nous allons demander a la psychanalyse de nous apprendre véritablement ce qu'est
l'acte et, au besoin, de nous l'apprendre contre le langage, ce que pourraient justement
indiquer les remarques que vous aviez faites, a savoir que c'est dans la psychanalyse
que nous savons que l'acte apparalt comme manqué, comme ce qui doit étre évité
donc, de fagon précise, comme la coupure a 1'égard du langage et a I'égard de ce que le
langage nous entrainerait a comprendre comme acte?

Dans cette seconde hypothése, comment saurons-nous, en fait? Qu'est-ce qui va nous
faire comprendre que le psychanalyste n'est pas en train de se servir du langage pour
échapper a la fois a l'acte et a la vérité de l'acte ? Et ce que nous serions en train de
faire maintenant, est-ce que ce ne serait pas a la fois 1'épreuve et la jouissance de ce
réduit, de cette protection que le langage donne contre I'acte et la vérité de l'acte ?

- Charles Melman : Il y a deux points sur lesquels je donnerai mon opinion, a moins
qu'il y ait d'autres opinions qui souhaitent se formuler?... -Mme X. :J'ai eu l'impression,
en écoutant Lacan que, dans les derniers séminaires, quand il a parlé de l'objet a, il
s'agissait que le sujet supposé savoir devienne 1'objet a en fin de psychanalyse; alors,
cela n'aurait peut-139-

139



SEMINAIRE 15

étre pas l'importance et le sens dans lequel on l'a pris; mais c'est le but de la
psychanalyse qu'a la fin il devienne I'objet a.

- Charles Melman : Oui. Je voudrais dire deux choses. L'une concernant la remarque
de Guattari que, je dois dire, j'ai une grande peine a comprendre et a situer.

Le probléeme n'est pas justement la de savoir ce que Lacan attend d'une réunion de
travail, ni de savoir s'il attend qu'on renvoie un ascenseur. Le probléme est de savoir
ce que nous avons envie de dire 1a-dessus. C'est déja une premicre chose. Nous avons
ou n'avons pas. Si nous avons, on peut envisager qu'on puisse en discuter et qu'on
puisse en parler.

Je ne vois pas la ce qui fait le moindre probléme, je veux dire la moindre ombre.

-Félix Guattari : Ca fait des années que ¢a dure.

- Charles Melman : D'autre part, pour étre concernés par un certain champ,
effectivement, avec ce que ce champ origine, il n'en reste pas moins que, justement,
nous causons, nous parlons, et qu'a la limite, il s'agira méme de favoriser les choses.
Maintenant, pour ce qui concerne la question de l'originalité, c'est une question
absolument passionnante, qui ne manque pas d'intéresser beaucoup de gens. Je dois
dire qu'il faut certainement y réfléchir. Elle est trés délicate. En particulier, on pose la
question de l'originalité par rapport justement a ce qui se trouve effectué ici, c'est-a-
dire la mise en place d'une structure. Qu'est-ce que c'est qu'étre original dans un travail
de recherche et qui concerne une organisation structurée, en mathématiques par
exemple? Un mathématicien fait une découverte passionnante, vraiment tout a fait a la
pointe; il la publie; et huit jours plus tard - il n'en faut pas davantage - un autre mathé -
maticien qui en a pris connaissance en donne une formule plus générale. Qui a fait la
découverte? Quelle est l'originalité de ces deux mathématiciens ?

Cette question, semble-t-il, mérite d'étre posée autrement qu'au niveau de cette sorte
de flou, de vague, de halo - et ¢a nous intéresse, le flou, le vague et le halo - qui
concernent l'originalité. Il faudrait essayer d'élucider ce que c'est que 1'originalité.

Il y a un texte déja ancien ou Lacan parle de la passion de l'unicité. C'est une
interrogation qui a été ouverte par Mme Parisot aux Lectures de Lacan, concernant la
passion de 'unicité.

-140-

140



SEMINAIRE 15

On pourrait peut-étre voir aussi quelque chose qui serait, aprés tout, a mettre entre
guillemets, en tout cas a réfléchir, concernant ce qu'on pourrait appeler « passion de
'originalité ». Il n'est pas question de lui accorder des valeurs, de la juger avouable ou
désavouable, mais d'essayer de savoir ce qu'il y a la, ce que ¢a veut dire, ce que ¢a
signifie.

Moi, il ne me semble pas du tout qu'au niveau des questions en tout cas posées par
exemple aujourd’hui, il y ait eu quoi que ce soit de 'ordre de 1'inhibition. je dois dire
qu'au point de vue clinique, je ne l'ai pas particuliérement rencontrée.

Il y a un second propos, concernant ce qui a été dit par M. Y... sur 'acte et le langage.
C'est une tres, treés grosse question. De toute facon il n'est pas question de répondre
mais, a la limite, je n'envisagerai méme pas de la reprendre la maintenant; peut-étre
quelqu'un voudra-t-il la reprendre ici ensuite ?

Simplement cette remarque que Lacan souligne justement, la dimension qu'il appelle
signifiante de l'acte. Pour le prendre au niveau de I'exemple entre le « Au début était le
Verbe » johannique et le « Au début était I'acte » de Goethe, Lacan souligne justement
sans cesse en quelque sorte la collusion de ces deux champs, autrement dit quelque
chose qui ne permettrait nulle part quelque dérobement ou quelque évitement, mais
qui se trouve justement lier l'acte, pour Lacan a un domaine qui échappe a la
dialectique motricité stimulus-réponse, agir-faire etc. quelque chose qui serait suscep-
tible de donner son statut a ce qui serait la effectivement l'acte. Il me parait difficile en
tout cas de voir un dérobement dans cette entreprise.

-Xavier Audouard :je voudrais faire saillir au passage le rapport qui apparaissait
nettement dans plusieurs interventions entre l'acte et la scéne primitive, tout ¢a pour
dire a Guattari qu'aprés tout, je ne suis pas inhibé pour faire ce rapprochement que
Lacan n'a pas fait; en effet c'est par expérience personnelle que je m'interroge depuis
longtemps sur cette extraordinaire expérience que nous tous en tant qu'analystes, a
savoir que le monsieur qui parle 13, ou la dame, parlent de la scéne primitive comme
s'ils y avaient assisté. Le sujet n'était pas 1a, et pourtant il est pleinement fondé a en
parler, c'est-a-dire qu'il essaie de reprendre, dans l'acte inaugural de sa parole, 'acte
inaugural de sa vie. Il y a la dans ce modele quelque chose qui me parait définir, ou du
moins nous éclairer sur I'essentiel de ce qu'est l'acte, a savoir que l'acte, s'il veut étre
-141-

141



SEMINAIRE 15

reconnu, n'en est pas moins quelque chose qui ne peut pas l'étre et, ne pouvant
pas I'étre nous engage toujours, en poussant devant nous notre manque, a le restituer, a
le répéter, je dirai méme indépendamment des contenus que cet acte inaugure ou du
champ que cet acte ouvre, mais comme pur acte, et ce pur acte veut se donner comme
conscience.
C'est 2 ce moment la que la conscience qui se fait acte et qui se croit acte tombe,
justement, dans 1'égarement pour revenir a quoi? A quelque chose de I'acte qui ne peut
pas étre pur, c'est-a-dire qu'elle se laisse a ce moment la tomber, elle, comme
conscience pour restituer un sujet qui n'est pas la conscience et qui devient quoi ? Qui
devient l'acte. Je crois qu'il n'y a pas de raison que cette dialectique s'arréte ensuite, et
qu'il n'y a pas de reconnaissance finale.
- Charles Melman : Ce que je vous propose, pour éventuellement le prochain
séminaire fermé, c'est que, s'il y en a parmi vous qui désirent élaborer certains points,
au niveau de ce qui est leur champ, leur travail, leurs réflexions, qu'ils se manifestent,
ils seront tout a fait bien accueillis.
(jean Oury - Iréne Roublef’)
Nous sommes restés dans les thémes du premier séminaire que j'ai essentiellement
évoqués. Mais il y a un sujet qui me parait tout a fait important, qui mérite d'étre repris
pour préciser les choses; c'est ce qui a été fait I'année derniére sur la logique du
fantasme et qui se trouve repris cette année de fagon tout a fait précise, mais a un autre
niveau.
Est-ce que I'un de vous voudrait préparer quelque chose qui serait une reprise sur la
logique du fantasme ?
- Jacques Nassif : Je veux bien essayer. Tout dépend du temps qu'on peut y mettre.
- Charles Melman : Un temps qui ne nous empéche pas de pouvoir en parler.
-142-

142



SEMINAIRE 15

LECON IX 7 FEVRIER 1968
Je reprends donc aprés quinze jours cette suite que j'avance devant vous cette année
concernant l'acte psychanalytique et paralléle a un certain nombre de propositions,
pour employer le terme propre, qui sont celles que j'ai proposées dans un cercle
compos¢ de psychanalystes.
Les réponses a ces propositions, qui d'ailleurs ne se limitent pas a celles qui se sont
intitulées comme telles, sont suivies d'un certain nombre d'autres productions. Il va
paraitre a la fin de ce mois une revue qui sera la revue de 1'école. Tout ceci a pour
résultat un certain nombre de réponses ou de manifestations qui ne sont certes en
aucun cas, pas sans intérét pour ceux a qui, ici, je m'adresse. Il est clair que certaines
de ces réponses, de ces réactions, sont, de se produire au point le plus vif ou mes
propositions sont assez conséquentes avec ce que je produis devant vous sur l'acte psy-
chanalytique, sont assurément pleines de sens pour définir par une épreuve qu'on peut
bien appeler cruciale, ce qu'il en est du statut du psychanalyste.
En effet la dernicre fois, je vous ai laissé sur l'indication d'une référence logique. 11 est
bien slr qu'au point ou nous en sommes, qui est celui ou l'acte définit par son
tranchant ce qu'il en est du passage ou s'instaure, ou s'institue le psychanalyste, il est
tout a fait clair que nous ne pouvons que repasser par le mode d'épreuve que constitue
pour nous une interrogation logique.
Sera-t-elle, pour prendre la référence inaugurale d'Aristote, au moment
ou, comme je I'évoquais, il fait les pas décisifs d'ou s'instaure, comme -143-

143



SEMINAIRE 15

telle, la catégorie logique dans son espéce formelle? S'agit-il d'une démarche
d'intention démonstrative ou dialectique ? La question vous allez le voir est seconde.
Elle est seconde pourquoi ? Parce que ce dont il s'agit s'instaure du discours lui-méme,
a savoir que tout ce que nous pouvons formuler concernant le psychanalysant et le
psychanalyste, va tourner - je pense ne pas vous surprendre en vous I'énongant comme
je vais le faire - je l'ai assez préparé pour que la chose vous paraisse maintenant déja
dite - va tourner autour de ceci : le psychanalysant, en situation dans le discours, com-
ment contester qu'il soit a la place du sujet? De quelque référence que nous nous
armions pour mieux le situer, c'est naturellement au premier plan de la référence
linguistique : il est, essentiellement, celui qui parle.

I1 est celui qui parle et sur qui s'éprouvent les effets de la parole. Que veut dire ce «
sur qui s'éprouvent » ? La formule est exprés ambigu€. je veux dire que son discours,
tel qu'il est réglé, institué, par la régle analytique, est fait pour étre I'épreuve de ce en
quoi, comme sujet, il est d'ores et déja constitué comme effet de la parole; et pourtant,
il est vrai aussi de dire que ce discours lui-méme, tel qu'il va se poursuivre, se soutenir
comme tache, trouve sa sanction, son bilan, son résultat en tant qu'effet de discours et
avant tout de ce discours propre lui-méme, quelle que doive étre l'insertion qu'y prend
l'analyste de par son interprétation.

Inversement, nous devons nous apercevoir que si la question toujours actuelle, voire
quelquefois brililante, si elle se porte sur le psychanalyste, disons, pour aller
prudemment, pour aller au minimum, que c'est pour autant que le terme «
psychanalyste » est mis en position de qualification qui, quoi, peut étre dit (prédicat) «
psychanalyste » ?

Assurément, si méme cette entrée en mati¢re pouvait paraitre aller un peu vite, ce sera
par un retour avec lequel il se justifiera si c'est ainsi que, a aller au vif, j'annonce sous
quel panonceau, sous quelle rubrique j'entends mettre mon discours d'aujourd'hui;
vous pouvez me faire confiance, ce n'est pas sans avoir, a ce propos, repris, si je puis
dire terre, avec ce qu'il en est d'éclairant dans I'histoire méme de la logique, dans la
fagon dont, en notre temps bascule d'une telle sorte le maniement de ce qui se désigne
de ce terme comme logique, d'une fagon qui vraiment nous rend, je ne dirai pas
toujours plus difficile, mais nous rend nous-mémes toujours plus déroutés devant le
départ d'Aristote.

-144-

144



SEMINAIRE 15

Il faut se reporter a son texte, et nommément dans /'Organon, au niveau de ces
catégories par exemple, ou des premiers Analytiques, ou du premier livre des
Topiques, pour nous apercevoir a quel point est proche de notre problématique la
thématique du sujet, tel qu'il I'énonce. Car assurément, dés le premier énoncé, rien
n'est déja plus sensible a nous éclairer sur ce qui, au niveau de ce sujet, est de sa
nature, ce qui se dérobe par excellence; rien qui au départ de la logique n'est plus
fermement affirmé comme se distinguant de ce qu'on a traduit, assurément fort
insuffisamment comme la « substance » : l'ovata. A le traduire par la « substance » on
montre bien comme, au cours des temps, c'est d'un glissement abusif de la fonction du
sujet dans ses premiers pas aristotéliciens qu'il s'agit, pour que le terme de « substance
», qui vient la faire équivoque avec ce que le sujet comporte de supposition, pour que
le terme de « substance » ait été si aisément avancé.

Rien dans l'ousia, dans ce qui est - c'est-a-dire pour Aristote - l'individuel, n'est de
nature a pouvoir étre ni situé¢ dans le sujet, ni affirmé, c'est-a-dire ni attribué au sujet.
Mais quoi d'autre est plus de nature a tout de suite nous faire sauter a pieds joints dans
ce qui est la formule ou j'ai cru pouvoir en toute sa rigueur, témoigner de ce point
vraiment clé, vraiment central de I'histoire de la logique, celui ou, de s'étre épaissi
d'une ambiguité croissante, le sujet en retrouve dans les pas, telle la logique moderne,
cette autre face d'une sorte de tournant qui en fait basculer, si on peut dire, la
perspective, celle qui, dans la logique mathématique, tend a le réduire a la variable
d'une fonction. C'est-a-dire, quelque chose qui va entrer ensuite dans toute la
dialectique du quantificateur, qui n'a pour autre effet que de le rendre désormais
irrécupérable sous le mode ou il se manifeste dans la proposition. Le terme « tournant
» me semble assez bien étre fixé dans la formule que j'ai cru devoir en donner en
disant que le sujet, c'est trés précisément ce qu'un signifiant représente pour un autre
signifiant.

Cette formule a I'avantage de rouvrir ce qui est ¢ludé dans la position de la logique
mathématique, a savoir la question de ce qu'il y a d'initial, d'initiant a poser un
signifiant quelconque, a l'introduire comme représentant le sujet, car c'est la, et c'est la
des Aristote, ce qu'il en est d'essentiel et ce qui seul permet de situer a sa juste place la
différence de cette premicre bipartition, celle qui différencie I'universel du particulier,
de cette -145-

145



SEMINAIRE 15

seconde bipartition, celle qui affirme ou qui nie. L'une et I'autre, comme vous le savez,
se recroisent pour donner la quadripartition de l'affirmative universelle, de
I'universelle négative, de la particuliére, négative et affirmative tour a tour.

Les deux bipartitions n'ont absolument pas d'équivalence. L'introduction du sujet, en
tant que c'est & son niveau que se situe la bipartition de l'universel et du particulier,
qu'est-ce qu'elle signifie ? Qu'est-ce que cela veut dire, pour prendre les choses comme
quelqu'un qui s'est trouvé, comme fut Peirce Charles-Sanders, en ce point historique, a
ce niveau du joint de la logique traditionnelle a la logique mathématique, qui fait qu'en
quelque sorte, nous trouvons sous sa plume ce moment d'oscillation ou se dessine le
tournant qui ouvre un nouveau chemin? Nul plus que lui - et j'ai déja produit son
témoignage au moment ou j'ai eu a parler en 1960 sur le théme de /'identification - n'a
mieux souligné, ni avec plus d'élégance, quelle est l'essence de cette fondation d'ou
sort la distinction de l'universel et du particulier et le lien de l'universel au terme du
sujet.

I1 I'a fait au moyen d'un petit tracé exemplaire, que connaissent bien ceux qui déja
depuis quelque temps m'ont suivi, mais qu'aussi bien il n'est pas sans intérét de répéter
pour désigner ceci : c'est que bien sir il se donne la facilité de donner comme support
du sujet ce qu'il en est vraiment de lui, a savoir rien; en l'occasion : le trait.

Nul de ces traits, que nous allons prendre pour exemplifier ce qu'il en

est de la fonction du sujet au prédicat, nul de ces traits tels que nous allons -146-

146



SEMINAIRE 15

les inscrire qui ne soit déja spécifié par le prédicat autour duquel nous allons faire
tourner 1'énoncé de notre proposition, a savoir : le prédicat « vertical ».

1 - Dans la premicre case, en haut et a gauche, les traits répondent au prédicat, ce sont
les traits verticaux.

2 - Et puis il y en a d'autres dans cette case en bas et a gauche dont certains ne le sont
pas.

3 - Ici en bas a droite aucun ne 1'est.

4 - Ici, comme vous le voyez, il n'y a pas de traits : c'est 1a qu'est le sujet.

C'est 1a qu'est le sujet, parce qu'il n'y a pas de traits. Partout ailleurs, les traits sont
masqués par la présence ou l'absence du prédicat. Mais pour faire bien saisir en quoi
c'est le « pas de trait » qui est essentiel, il y a plusieurs méthodes, ne serait-ce que
d'instaurer I'énoncé de l'affirmative universelle, par exemple comme ceci : pas de trait
qui ne soit vertical.

Vous verrez que ce sera a faire fonctionner le « pas » sur le « vertical » ou a le retirer
qui vous permettra de faire la bipartition affirmative ou négative, et que c'est a
supprimer le « pas » devant le trait, et que c'est a laisser, le trait qui est ou non vertical,
que vous rentrez dans le particulier. C'est-a-dire au moment ou le sujet est enticrement
soumis a la variation du vertical ou du pas vertical. Il y en a qui le sont, et d'autres qui
ne le sont pas. Mais le statut de l'universalité ne s'instaure ici, par exemple que par la
réunion des deux cases: a savoir celle qui n'a que des traits verticaux, mais celle aussi
bien ou il n'y a pas de traits; car 1'énoncé de l'universel qui dit que tous les traits sont
verticaux, ne se sustente, et légitimement, que de ces deux cases et de leur réunion.

Il est aussi vrai, il est plus essentiellement vrai au niveau de la case vide. Il n'y a de
traits que verticaux veut dire : 1 ou il n'y a pas de verticaux, il n'y a pas de trait.

Telle est la définition recevable du sujet en tant que sous toute I'énonciation
prédicative, il est essentiellement ce quelque chose qui n'est que représenté par un
signifiant pour un autre signifiant.

Je ne ferai que vite mentionner, car nous n'allons passer tout notre discours a nous
appesantir sur ce que, du schéma de Peirce, nous pouvons tirer. Il est clair que c'est de
méme de la réunion de ces deux cases (accolade de droite) que 1'énoncé: aucun trait
n'est vertical, prend son support, -147-

147



SEMINAIRE 15

en quoi? C'est bien pourquoi il est nécessaire que je l'accentue, en quoi se démontre -
ce qu'on sait déja si on lit le texte d'Aristote d'une fagon convenable - que l'affirmative
universelle et la négative universelle ne se contredisent nullement, qu'elles sont toutes
deux recevables a la condition que nous soyons dans cette case en haut et a droite. Il
est aussi vrai au niveau de cette case d'énoncer que tous les traits sont verticaux, ou
que nul trait n'est vertical, les deux choses sont vraies ensemble, ce que curieusement
Aristote, si mon savoir est bon, méconnait.

Aux autres points de la division cruciale vous avez l'instauration des particuliéres, il y
a dans ces deux cases, (celles de gauche) des traits verticaux, et, a la jonction des deux
cases inférieures, il n'y a, et rien de plus, que des traits qui ne le sont pas.

Vous voyez donc qu'au niveau du fondement universel, les choses se situent d'une
fagon qui comporte une exclusion, celle de cette diversité, celle qui est dans la case en
bas a gauche. De méme au niveau de la différenciation particuliére, il y a une
exclusion : celle de la case qui est en haut a droite.

C'est ce qui donne l'illusion que la particuliére est une affirmation d'existence, qu'il
suffit de parler au niveau du « quelque », quelque homme, par exemple, a la couleur
jaune, pour impliquer que de ce fait qui s'énonce sous la forme d'une particuliére, qu'il
y aurait de ce fait, si j'ose m'exprimer ainsi, du fait de cette énonciation, affirmation
aussi de l'existence du particulier. C'est bien 1a autour de quoi ont tourné d'innom-
brables débats sur le sujet du statut logique de la proposition particuliére, et c'est ce
qui assurément en fait le dérisoire, car il ne suffit pas qu'une proposition s'énonce au
niveau du particulier, pour impliquer d'aucune fagon I'existence du sujet, sinon au nom
d'une ordonnance signifiante, c'est-a-dire comme effet de discours.

L'intérét de la psychanalyse est qu'elle noue, comme jamais jusqu'a présent n'a pu
I'étre fait, ces problémes de logique, d'y apporter ce qui en somme était au principe de
toutes les ambiguités qui se sont développées dans ['histoire de la logique, d'impliquer
dans le sujet une ousia, un étre. Que le sujet puisse fonctionner comme n'étant pas, est
proprement - je l'ai articulé, j'y insiste depuis le début de cette année - ce qui nous
apporte l'ouverture éclairante grace a quoi pourrait se rouvrir un examen du
développement de la logique; la tiche est encore ouverte - et qui sait, -148-

148



SEMINAIRE 15

peut-étre a 1'énoncer ici, provoquerai-je une vocation - qui nous montrerait ce que
signifie vraiment tellement de détours, tellement d'embarras, quelquefois si singuliers,
si paradoxaux a se manifester au cours de l'histoire, qui sont ceux qui ont marqué les
débats logiques a travers les ages et qui rendent si incompréhensibles, vu d'un certain
temps, du moins du ndtre, le temps que parfois ils ont pris, et qui nous parait pendant
longtemps avoir constitué des stagnations, voire des passions autour de ces
stagnations, dont nous sentons mal la portée tant que nous ne voyons pas ce qui était
derriére vraiment en jeu. A savoir: rien de moins que le statut de désir dont le lien,
pour étre secret, avec la politique par exemple est tout a fait sensible dans le tournant
qu'a constitué l'instauration dans une philosophie, la philosophie anglaise nommément,
d'un certain nominalisme; il est impossible de comprendre la cohérence de cette
logique avec une politique sans s'apercevoir que ce que la logique elle-méme implique
de statut du sujet et de référence a l'effectivité du désir dans le rapport politique.

Pour nous, pour lesquels ce statut du sujet est illustré de questions, dont j'ai marqué
encore que tout ceci se passe dans un milieu treés limité, voire trés court, et marqué de
discussions de la prégnance, dont le caractére brilant, participe je dirai de ses
anciennes sous-jacentes, ce pour quoi, a cette occasion, nous prenons exemple, ce que
nous pouvons articuler, c'est pour cela, que ¢a peut n'étre pas sans incidence sur un
domaine beaucoup plus vaste, pour autant que ¢a n'est assurément pas que dans la pra-
tique, et qui tourne autour de la fonction du désir pour autant que l'analyse l'a
découverte, ce n'est pas seulement 1a que la question s'en joue.

Voici donc le psychanalysant et le psychanalyste placés par nous dans ces positions
distinctes que sont respectivement : quel va étre le statut d'un sujet qui se définit par ce
discours, par ce discours dont je vous ai dit la derniére fois qu'il est institué par la
régle, spécialement en ceci que le sujet est prié d'y abdiquer, que c'est 1a la visée de la
regle, et qu'a la limite se vouant a la dérive du langage, il irait a tenter par une sorte
d'expérience immédiate de son pur effet, a en rejoindre les effets déja établis.

Un tel sujet, un sujet défini comme effet de discours, a ce point qu'il se fasse une
épreuve de s'y perdre pour s'y retrouver, un tel sujet dont l'exercice est en quelque
sorte de se mettre a 1'épreuve de sa propre démission, quand pouvons-nous dire a quoi
s'applique un prédicat? -149-

149



SEMINAIRE 15

Autrement dit, pourrions-nous énoncer quelque chose qui soit de la rubrique de
I'universel si l'universel ne nous montrait déja dans sa structure qu'il trouve son
ressort, son fondement dans le sujet en tant qu'il peut n'étre représenté que par son
absence, c'est-a-dire en tant qu'il n'est jamais représenté ? Nous serions assurément en
droit de poser la question, si quoi que ce soit a pu s'énoncer de 'ordre par exemple de :
«tout psychanalysant résiste ».

Je ne vais pourtant pas trancher encore si quoi que ce soit d'universel puisse étre posé
du psychanalysant, nous ne I'écartons pas, malgré I'apparence, qu'a poser le
psychanalysant comme ce sujet qui choisit de se faire, si on peut dire, plus aliéner
qu'un autre, de se vouer a ceci que seuls les détours dun discours non choisi, a savoir
de ce quelque chose qui s'oppose le plus a ce qui est 1a - sur le schéma - au départ, a
savoir que c'est bien s{ir sur un choix, mais un choix masqué, ¢ludé, parce qu'antérieur;
on a choisi de représenter le sujet par le trait, par ce trait qui ne se voit plus de ce qu'il
soit désormais qualifié. Rien de plus oppos€ en apparence a ce dans quoi se constitue
le psychanalysant, qui est tout de méme d'un certain choix, ce choix que j'ai appelé
tout a I'heure abdication. Le choix de s'éprouver aux effets de langage, c'est bien la ou
nous allons nous retrouver.

En effet, si nous suivons le fil, la trame que nous suggere 1'usage du syllogisme, ce a
quoi, bien siir, nous devons arriver, c'est quelque chose qui, ce sujet, va le conjoindre a
ce qui s'est ici avancé comme prédicat, le psychanalyste, - s'il existe un psychanalyste
- et hélas, c'est ce qui nous manque pour supporter cette articulation logique. S'il existe
un psychanalyste, tout est assuré : il peut y avoir des tas d'autres.

Mais pour l'instant, la question pour nous est de savoir comment le psychanalysant
peut passer au psychanalyste. Comment il se fait que, de la facon la plus fondée, cette
qualification ne se supporte que de la tache achevée du psychanalysant. Nous voyons
bien ici s'ouvrir cette autre dimension qui est celle que j'ai déja essayé de profiler
devant vous de la conjonction de l'acte et de la tiche. Comment les deux se
conjoignent-elles ? Nous nous trouvons ici devant une autre forme de ce qui a fait pro-
bléme et qui a fini par s'articuler au Moyen-Age. Ce n'est pas 1a pour rien inventio
medi, ce dont part de ce pas admirablement allégre qui est celui des premiers
Analytiques d'Aristote, a savoir de la premiére figure du -150-

150



SEMINAIRE 15

moyen terme, de ce moyen terme dont il nous explique qu'a étre situé¢ comme prédicat,
il nous permettra de conjoindre d'une fagon rationnelle ce sujet évanouissant a quelque
chose qui soit un prédicat, par le moyen terme, cette conjonction est possible. Ou est le
mystére? Comment se fait-il qu'il paraisse que quelque chose existe qui est un moyen
terme et dans la premicre figure qui apparaisse comme prédicat de la majeure ou nous
attend le sujet, comme sujet de la mineure qui va nous permettre de raccrocher le
prédicat qui est en question. Est-il oui ou non, attribuable au sujet ?

Cette chose qui, avec le recul des temps, a passé par des couleurs diverses, qui a paru,
au détour du XVle siecle, un exercice, en fin de compte - il n'est pas douteux qu'on le
voit sous la plume des auteurs - purement futile, nous lui redonnons corps de nous
apercevoir de ce dont il s'agit.

11 s'agit de ce que j'ai appelé l'objet a qui lui est ici pour nous le véritable moyen terme
qui se propose, assurément comme dun plus un, comme dun plus incomparable
sérieux d'étre l'effet du discours du psychanalysant et d'étre d'autre part, comme je 1'ai
énoncé, dans le nouveau graphe qui est celui dont vous me voyez ici depuis deux ans
faire devant vous usage comme non pas ce que devient le psychanalyste, comme ce
qu'il est au départ, impliqué par toute I'opération, comme ce qui doit étre le solde de
l'opération psychanalysante, comme ce qui libére ce qu'il en est d'une vérité
fondamentale; la fin de la psychanalyse, c'est a savoir : l'inégalité du sujet a toute
subjectivation possible de sa réalité sexuelle et l'exigence que, pour que cette vérité
apparaisse, le psychanalyste soit déja la représentation de ce qui masque, obture,
bouche cette vérité et qui s'appelle I'objet a.

Observez bien en effet que l'essentiel de ce qu'ici j'articule, j'y reviendrai
abondamment, 'essentiel n'est pas qu'au terme de la psychanalyse comme certains - je
l'ai vu a des questions posées - se l'imaginent, le psychanalyste devienne pour l'autre,
l'objet a - Ce «pour l'autre» ici prend singuliérement la valeur d'un «pour soi» - pour
autant que, comme sujet il n'y a pas d'autre que cet Autre a qui est laissé tout le dis-
cours; ¢a n'est ni pour 1'Autre, ni dans un pour soi qui n'existe pas au niveau du
psychanalyste, que réside ce a, c'est bien d'un en-soi, d'un ensoi du psychanalyste; c'est
en tant que, comme les psychanalystes le cla- 151 -

151



SEMINAIRE 15

ment eux-mémes d'ailleurs - il suffit d'en ouvrir la littérature pour en voir a tout instant
le témoignage - ils sont réellement ce sein de I'« 6 ma mere Intelligence », de notre
Mallarmé; qu'ils sont eux-mémes ce déchet, présidant a I'opération de la tache, qu'ils
sont le regard, qu'ils sont la voix, c'est en tant qu'ils sont le regard, qu'ils sont la voix;
c'est en tant qu'ils sont en soi le support de cet objet a que toute l'opération est
possible. Il ne leur échappe qu'une chose, c'est a quel point ce n'est pas métaphorique.
Maintenant, tachons de reprendre ce qu'il en est du psychanalysant. Ce
psychanalysant, qui s'engage dans cette tiche singuliére, que j'ai qualifiée d'étre
supportée de son abdication, est-ce que nous n'allons pas sentir ici qu'en tout cas, il y a
quelque chose d'éclairant, s'il ne peut étre pris, ou s'il le peut, nous ne le savons pas,
sous la fonction de l'universel ? Il y a peut-étre une autre chose qui va nous frapper,
c'est que nous l'avons posé comme sujet non sans intention; ¢a veut dire que le sens de
ce que veut dire ce mot, le psychanalysant, quand nous l'articulons au niveau du sujet,
en tant que c'est celui qui se joue de toutes ces couleurs prises, telles celles de la mure-
ne sur le plat du riche Romain, celui-la ne peut étre mis en usage qu'a changer de sens
comme attribut. La preuve, c'est que quand on s'en sert comme attribut, on se sert
aussi sottement qu'il est possible du terme psychanalysé, mais on ne dit pas ceux-1a ou
ceux-ci ou tous ceux-ci ou tous ceux-la sont psychanalysant. Je n'ai pas employé, vous
le remarquerez, le terme singulier. Ce serait encore plus révoltant. Mais laissons le
singulier de c6té, en éprouvant a ce tournant la méme répugnance que celle qui fait
qu'Aristote ne les emploie pas les termes de singuliers, dans sa syllogistique.

Si vous ne sentez pas tout de suite ce que je vise & propos de cette mise a I'épreuve
sensible de 1'usage du terme psychanalysant, comme sujet ou comme attribut, je vais
vous le faire sentir.

Employez le terme travailleur, tel qu'il se situe dans la perspective de « Travailleurs de
tous les pays unissez-vous », a savoir au niveau de l'idéologie qui reléve et met
l'accent sur leur aliénation essentielle, sur I'exploitation constituante qui les pose
comme travailleurs; faites 1'opposition avec l'usage du méme terme dans la bouche
paternaliste, celle qui qualifiera une population de « travailleuse ». Ils sont travailleurs
de nature dans ce coin la ce sont des (attribut) « bons travailleurs ». Cet exemple, cette
distinction est celle qui peut-étre va vous introduire a quelque chose qui vous fera
peut-Etre poser la question de savoir qu'apres tout, pourquoi -152-

152



SEMINAIRE 15

dans cette opération si singuliére qui est celle ou, comme je vous l'ai dit, se supporte le
sujet de l'acte psychanalytique ? En quoi, sur le principe de ceci que l'acte d'ou
s'instaure la psychanalyse part d'ailleurs ? Est-ce que ceci n'est peut-&tre pas fait pour
nous faire nous apercevoir qu'il y a 1a aussi, une espece d'aliénation ? Et aprés tout,
vous n'en étes pas surpris puisqu'elle était déja présente dans mon premier schéma,
que c'est de l'aliénation nécessaire, celle ou il est impossible de choisir entre le ou je
ne pense pas et le ou je ne suis pas, que j'ai fait dériver toute la premiére formulation
de ce qu'il en est de I'acte psychanalytique.

Mais alors, peut-étre comme c¢a, latéralement, c'est une facon que j'ai comme ¢a
heuristique, de vous introduire, pourriez-vous vous demander - je pose la question
parce que la réponse est déja la, bien sir - qu'est-ce qu'elle produit, cette tache
psychanalysante ?

Nous avons déja pour nous guider, l'objet a. Car si au terme de la psychanalyse
terminée, cet objet a, qui est 1a sans doute de toujours, au niveau de ce qui est notre
question, a savoir l'acte psychanalytique, ce n'est quand méme qu'au terme de
'opération qu'il va réapparaitre dans le réel, d'une autre source, a savoir comme de,
par le psychanalysant, rejeté.

Mais c'est 1a que fonctionne notre moyen terme; que nous le trouvons obéré d'un tout
autre accent. Ce a dont il s'agit, nous l'avons dit, c'est le psychanalyste, ce n'est pas
parce qu'il est l1a depuis le début, qu'a la fin, du point de vue de la tache, cette fois,
psychanalysante, ce n'est pas lui qui est produit. Je veux dire qu'on peut se poser la
question de savoir quelle est la qualification du psychanalyste. Une chose en tout cas
est certaine, c'est qu'il n'y a pas de psychanalyste sans psychanalysant, et je dirai plus,
que ce quelque chose qui est si singulier a étre entré dans le champ de notre monde, a
savoir qu'il y ait un certain nombre de gens dont nous ne sommes pas si siirs que ¢a de
pouvoir instaurer leur statut comme sujet, ce sont quand méme des gens qui travaillent
a cette psychanalyse. Le terme de travail n'en a jamais ét¢ un seul instant exclu, dés
l'origine de la psychanalyse, la Durcharbeitung, le working through, c'est bien 1a la
caractéristique a laquelle il faut bien nous référer pour en admettre l'aridité, la
sécheresse, le détour, voire parfois l'incertitude de ces bords.

Mais si nous nous plagons a ce niveau d'une omnitude ou tous les sujets alors
franchement s'affirment dans leur universalité de ne plus étre, et

d'étre (la case de droite) le fondement de I'universel. Ce que nous voyons, -153-

153



SEMINAIRE 15

c'est qu'assurément il y a quelque chose qui en dépend, qui en est le produit et méme
proprement la production.

Déja ici, je peux épingler ce qu'il en est de cette gens, de cette espece le psychanalyste,
a le définir comme production. S'il n'y avait pas de psychanalysant, dirai-je, a la fagon
de je ne sais quel classique humour que je renverse : s'il n'y avait pas de Polonais il n'y
aurait pas de Pologne. On peut le dire aussi : s'il n'y avait pas de psychanalysant, il n'y
aurait pas de psychanalyste. Le psychanalyste se définit a ce niveau de la production.
11 se définit d'étre cette sorte de sujet qui peut aborder les conséquences du discours,
d'une facon si pure qu'il puisse en isoler le plan dans ces rapports avec celui dont par
son acte, il instaure la tiche et le programme de cette tiche, et pendant tout le soutien
de cette tache, n'y voit que ces rapports qui sont proprement ceux que je désigne
quand je manie cette algebre: le $, le a, voire le A et 1'i (a). Celui qui est capable de se
tenir a ce niveau, c'est-a-dire de ne voir que le point ou en est le sujet dans cette tache
dont la fin est quand tombe, quand choit au dernier terme ce qui est I'objet a, celui qui
est de cette espéce, ceci veut dire : celui qui est capable dans la relation avec quelqu'un
qui est la en position de cure, de ne point se laisser affecter par tout ce qu'il en est de
ce par quoi communique tout étre humain dans toute fonction avec son semblable.

Et ceci a un nom, qui n'est pas simplement comme depuis toujours, je le dénonce, a
savoir : le narcissisme jusqu'a son terme extréme qui s'appelle I'amour. Il n'y a pas que
narcissisme, ni heureusement qu'amour entre les &tres humains, pour appeler ca
comme on I'appelle. Il y a ce quelque chose que quelqu'un qui savait parler de 1'amour
a heurecusement distingué: il y a le goat, il y a l'estime; le golt c'est d'un versant,
l'estime ce n'est peut-&tre pas du méme, mais ¢a se conjoint admirablement. Il y a
fondamentalement ce quelque chose qui s'appelle le tu me plais et qui est fait
essentiellement de ce dosage, de ce qui fait que, dans une proportion exacte et
irremplacable, de celle que vous pouvez mettre dans la case de gauche en bas : la
relation, le support que prend le sujet du a et de cet i (a) qui fonde la relation narcis-
sique, résonne, est pour vous exactement ce qu'il faut pour que ¢a vous plaise. C'est ce
qui fait que dans les rapports entre étres humains, il y a rencontre. C'est trés
précisément de ceci, qui est I'os et la chair de tout ce qui s'est jamais articulé de 'ordre
de ce que de nos jours on essaie de mathématiser de fagon bouffonne sous le nom de
relations humaines, c'est de cela, -154-

154



SEMINAIRE 15

dont se distingue précisément l'analyste en ne recourant jamais dans la relation a
l'intérieur de l'analyse a cet inexprimable, a ce terme qui donne seul support a la réalité
de l'autre qui est le tu me plais ou fu me déplais.

L'extraction, l'absence de cette dimension est qu'il y ait un étre, étre de psychanalyste
qui puisse faire tourner, d'étre lui-méme en position de a tout ce dont il s'agit dans le
sort du sujet psychanalysant a savoir son rapport a lui, a la vérité, de le faire tourner
purement et simplement autour de ces termes d'une algébre qui ne concerne en rien
une foule de dimensions existantes et plus que recevables, une foule de données,
d'éléments substantiels dans ce qui est la en jeu, en place et respirant sur le divan.
Voila ce qui est la production tout & fait comparable a celle de telle ou telle machine
qui circule dans notre monde scientifique et qui est a proprement parler, la production
du psychanalysant.

Voila quelque chose d'original. Voila tout de méme quelque chose qui est assez
sensible, qui n'est pas tellement nouveau, encore que ce soit articulé d'une fagcon qui
peut vous paraitre frappante. Car qu'est-ce que ¢a veut dire si l'on demande au
psychanalyste de ne pas faire jouer dans l'analyse ce qu'on appelle le contre-transfert?
Je défie qu'on lui donne un autre sens que ceci : que n'y a place ni le fu me plais, ni le
tu me déplais, apres les avoir définis comme je viens de le faire.

Mais alors nous voici au pied de la question : qu'est-ce qu'il en est, aprés vous avoir a
ce point transformé I'objet a en une production a la chaine, si le psychanalyste produit
le a comme une Austin? Que peut vouloir dire 'acte psychanalytique, si en effet I'acte
psychanalytique c'est tout de méme le psychanalyste qui le commet?

Ceci bien slir veut dire que le psychanalyste n'est pas tout objet a. Il opére en tant
qu'objet a. Mais l'acte dont il s'agit, je pense que je l'ai déja assez fortement articulé
jusqu'a présent pour pouvoir, sans commentaire le reprendre, l'acte qui consiste a
autoriser la tdche psychanalysante, avec ce que ceci comporte de foi faite au sujet
suppos¢ savoir.

La chose était bien simple, tant que je n'avais pas dénoncé que cette foi est
insoutenable et que le psychanalyste est le premier, et jusqu'ici le seul, a pouvoir la
mesurer - Ce n'est pas encore fait - Grace a ce que j'enseigne, il faut bien qu'il sache
que

1 - Le sujet supposé savoir, c'est justement ce sur quoi il se reposait, a savoir, le
transfert, considéré comme un don du ciel...

-155-

155



SEMINAIRE 15

2 - Mais qu'aussi a partir du moment ou il s'avere que le transfert c'est le sujet supposé
savoir, lui, le psychanalyste, est le seul a pouvoir mettre en question ceci : c'est que si
cette supposition est en effet bien utile pour s'engager dans la tache psychanalytique, a
savoir qu'il y en a un - appelez le comme vous voudrez I'omniscient, I'Autre - il y en a
un qui sait déja tout ca, tout ce qui va se passer, bien sir pas l'analyste. Mais il y en a
un. L'analyste, lui, ne sait pas qu'il y a un sujet supposé savoir et sait méme que tout ce
dont il s'agit dans la psychanalyse de par l'existence de l'inconscient, consiste
justement a rayer de la carte cette fonction du sujet supposé savoir.

C'est donc un acte de foi singulier que ceci qui s'affirme de faire foi a ce qui est mis en
question, puisque a simplement engager le psychanalysant dans sa tache on préfére cet
acte de foi, c'est-a-dire qu'on le sauve.

Est-ce que vous ne voyez pas la quelque chose qui vient recouvrir singuliérement une
certaine querelle ? De ces choses qui ont un peu perdu de leur relief, au point que
maintenant tout le monde s'en fout - au dernier centenaire de Luther, parait-il qu'il y a
eu une carte postale du Pape: « bon souvenir de Rome » - Est-ce que c'est la foi ou les
oeuvres qui sauvent? Vous voyez peut-étre 1a un schéma ou les deux choses se
conjoignent, de I’ceuvre psychanalysante a la foi psychanalytique, quelque chose se
noue qui peut permettre peut-&tre d'éclairer rétrospectivement la valabilité et 1'ordre
dissymétrique ou se posaient ces deux formules du salut par l'une ou par l'autre.

Mais il nous paraitra sans doute plus intéressant - du moins je l'espére - de voir a la fin
de ce discours pointer quelque chose dont je dois dire que pour moi-méme c'est une
surprise de la trouver.

S'il est vrai que dans le champ de l'acte psychanalytique ce que produit le
psychanalysant, c'est le psychanalyste, et si vous réfléchissez a cette petite référence
que j'ai prise en passant autour de l'essence de la conscience universelle du travailleur,
a proprement parler, en tant que sujet de I'exploitation de I'homme par 'homme, est-ce
qu'a focaliser toute l'attention concernant l'exploitation économique sur l'aliénation du
produit du travail, ce n'est pas la masquer quelque chose dans 1'aliénation constituante
de l'exploitation économique de I'homme, ce n'est pas la masquer une face, et peut-Etre
pas sans motivation, la face qui en serait la plus cruelle, et a laquelle peut-étre un
certain nombre de faits de la politique donnent -156-

156



SEMINAIRE 15

vraisemblance? Pourquoi nous ne nous poserions pas la question si a un certain degré
de l'organisation de la production, précisément, il n'apparaitra pas que le produit du
travailleur, sous une certaine face, n'est pas justement la forme singuliere, la figure
que prend de nos jours le capitalisme? Je veux dire qu'a suivre ce fil, et a voir dés lors
la fonction de la foi capitaliste, prenez quelques petites références dans ce que
j'indique sur le sujet de l'acte psychanalytique et conservez ¢a en marge dans votre
téte, pour les propos par ou je vais poursuivre mon discours.

Je vais poursuivre dans 15 jours... au méme nombre de jours de vacances qu'on donne
aux marmots dans les lycées, je me les donne a moi-méme et je vous donne rendez-
vous dans 15 jours.

-157-

157



SEMINAIRE 15

158



SEMINAIRE 15

LECON X 21 FEVRIER 1968

Il va paraitre ces jours-ci une petite revue que je n'ai pas charge de vous présenter,
vous la trouverez dans la nature, a St Germain des Prés, dans quelques jours. Vous y
verrez certain nombre de traits qui lui seront particuliers au premier rang desquels le
fait qu'a part les miens, pour des raisons que j'explique, les articles n'y sont pas signés.
Le fait a étonné et fait quelque bruit, naturellement principalement 1a ou il aurait di
étre saisi presque immédiatement, je veux dire auprés de ceux qui, jusqu'ici ont été
seuls a avoir l'information que c'est ainsi que les articles paraitraient, je veux dire, non
seulement des psychanalystes, mais mieux encore des personnes qui sont membres de
mon Ecole, qui, a ce titre devraient avoir peut-étre l'oreille un peu dressée a ce qui se
dit ici. Enfin, j'espére qu'apres ce qui vient dans 'ordre de ce que je vous enseigne, a
savoir ce que je vais dire aujourd'hui, l'explication, le ressort de ce principe admis que
les articles n'y seront pas signés vous paraitra peut-&tre mieux puisqu'il semble qu'il se
rencontre peu de gens capables de faire le petit pas d'avance, encore qu'il soit déja
indiqué par la marche qui précede.

La chose piquante est encore que, dans ce bulletin d'information, il était précisé que
ces articles non signés ¢a ne voulait pas dire qu'on n'en connaitrait pas les auteurs,
puisqu'il était dit que lesdits auteurs apparaitraient sous forme d'une liste en fin de
chaque année. Le terme d'article non signé a été aussitot capté, amplifié par des
oreilles enfin... oreilles dans le genre conque marine, d'ou il sort des choses
singuliérement saugrenues sur ce qu'était la fonction de l'anonymat. Je vous passe tout
ce qui a pu sortir a ce propos, -159-

159



SEMINAIRE 15

car si j'ai fait communication a certains de la chose, uniquement a titre instructif, a
savoir comment une chose peut étre transformée en une autre; il n'y a de pire surdité
que quand on ne veut pas entendre la premiére fois. Il en est d'autres qui ont été plus
loin et qui, dans des correspondances abondantes personnelles, m'ont fait entendre a
quel point le visage de I'anonymat représentait une fagon d'utiliser ses collaborateurs
comme des employés : ¢a se fait, parait-il, dans certaines revues qui ne sont peut-étre
pas plus mal placées pour ¢a, enfin, du dehors. C'est comme ¢a qu'on se permet de
qualifier le fait que dans des revues de critiques ou il n'est pas d'usage que le critique
mette son nom, ils ne sont parait-il, que des employés de la Direction. A ce titre, qui
sait jusqu'ou va la notion d'employé! Enfin, j'ai entendu de tout ce qu'on peut entendre,
comme chaque fois que j'ai a obtenir une réponse au niveau d'une innovation.
Innovation de quelque chose d'important et qui est ce qui commence a venir en avant
auyjourd'hui a la suite de l'acte psychanalytique, a savoir ce qui de cet acte résulte
comme position du sujet dit psychanalyste, précisément en tant que doit lui étre affecté
ce prédicat, a savoir : la consécration de psychanalyste. Ceci, si les conséquences que
nous en voyons, comme dans le cas que je viens de vous citer, prendrait forme d'une
sorte de rabougrissement trés évident des facultés de compréhension, si ceci devait
étre démontré comme en quelque sorte inclus dans les prémices comme la
conséquence de ce qui résulte de l'inscription de l'acte, dans ce que j'ai appelé la
consécration sous une forme prédicative, ceci nous soulagerait beaucoup quant a la
compréhension de ce singulier effet que j'ai appelé rabougrissement, sans vouloir
pousser plus loin ce qu'on peut en dire au niveau des intéressés eux-mémes. A
I'occasion, on emploie le terme de puéril, comme si vraiment, a la vérité, ce fit a
I'enfant qu'on diit se référer quant a ce qu'il s'agit de ses effets.

Bien sir, il arrive, comme on I'a démontré dans de trés bons endroits, que les enfants
choient a la débilité¢ mentale du fait de l'action des adultes, ce n'est pas tout de méme a
cette explication qu'on peut se référer, dans le cas en cause, a savoir, celui des
psychanalystes. Reprenons ce qu'il en est de l'acte psychanalytique, et posons bien
qu'aujourd’hui nous allons essayer d'avancer dans ce sens, qui est celui de l'acte
psychanalytique. N'oublions pas les premiers pas que nous avons fait autour de son
explication, a savoir qu'il est essentiellement comme s'inscrivant dans un -160-

160



SEMINAIRE 15

effet de langage. Assurément a cette occasion nous avons pu nous apercevoir, ou tout
au moins simplement rappeler qu'il en est ainsi pour tout acte, mais bien sir ce n'est
pas 1a ce qui le spécifie. Nous avons & développer ce qu'il en est, comment s'ordonne
l'effet de langage en question

il est a deux étages. Il suppose la psychanalyse précisément elle-méme comme effet de
langage. Il n'est, en d'autres termes, définissable au minimum qu'a inclure l'acte
psychanalytique comme étant défini par I'accomplissement de la psychanalyse elle-
méme. Nous avons montré qu'il nous faut ici redoubler la division, c'est a savoir que la
psychanalyse ne saurait s'instaurer sans un acte, sans l'acte de celui qui en autorise la
possibilité, sans 'acte du psychanalyste, et qu'a l'intérieur de cet acte de la psychana-
lyse, la tache psychanalysante s'inscrit a l'intérieur de cet acte. Déja j'ai fait apparaitre
en quelque sorte cette premiére structure d'enveloppement.

Mais ce dont il s'agit, et ce sur quoi, d'ailleurs, ce n'est pas la premicre fois que j'insiste
sur cette distinction au sein méme de l'acte, c'est de 1'acte par quoi un sujet donne a cet
acte singulier, sa conséquence la plus étrange a savoir qu'il soit lui-méme celui qui
l'institue, autrement dit qu'il se pose comme psychanalyste. Or ceci ne se passe pas
sans devoir retenir notre attention puisque ce dont il s'agit, c'est que cette position il la
prenne, que cet acte en somme, il le répete, sachant fort bien ce qu'il en est de la suite
de cet acte, qu'il se fasse le tenant de ce dont il connait l'aboutissant, a savoir qu'a se
mettre a la place qui est celle de 1'analyste, il en viendra enfin a étre sous la forme du
a, cet objet rejeté, cet objet ou se spécifie tout le mouvement de la psychanalyse, a
savoir celui qui vient a la fin, a venir a la place du psychanalyste, pour autant qu'ici le
sujet décisivement se sépare, se reconnait pour étre causé par l'objet en question.
Causé en quoi? Causé dans sa division de sujet, a savoir pour autant qu'a la fin de la
psychanalyse, il reste marqué de cette béance qui est la sienne et qui se définit dans la
psychanalyse par la forme de castration.

Voila tout au moins le schéma commenté, résumé comme je le fais pour l'instant, que
j'ai donné de ce qu'il en est du résultat, de l'effet de la psychanalyse, et je vous 1'ai
marqué au tableau comme représenté dans ce qui se passe au terme du double
mouvement de la psychanalyse, marqué dans cette ligne par le transfert, et par ce qui
s'appelle la castration, et qui arrive a la fin dans cette disjonction du -¢ d'une part et du
a qui vient a la place au terme de la psychanalyse.

-161-

161



SEMINAIRE 15

Il y a le psychanalyste, par I'opération du psychanalysant, opération qu'il a autorisée en
quelque sorte sachant quel est son terme, et opération dont il s'institue lui-méme, vous
ai-je dit, étre l'aboutissant, malgré, si I'on peut dire, le savoir qu'il a de ce qu'il en est
de ce terme.

Ici 'ouverture reste si l'on peut dire béante, de comment peut s'opérer ce saut, ou
encore comme je l'ai fait dans un texte qui était un texte de proposition, d'explorer ce
qu'il en est de ce saut que j'ai appelé la passe. Jusqu'a ce que nous y ayons vu de plus
pres, il n'y a rien de plus a en dire, sinon qu'il est, trés précisément, ce saut. Bien sir,
ce saut, beaucoup de choses sont faites, on peut dire que tout est fait dans 1'ordination
de la psychanalyse pour dissimuler que c'est un saut. Ce n'est pas tout : a 'occasion on
en fera méme un saut, a condition que, sur ce qu'il y a a franchir, il y ait une espéce de
couverture tendue qui ne fasse pas voir que c'est un saut. C'est encore le meilleur cas,
c'est tout de méme mieux que de mettre une petite passerelle bien stre, bien
commode, qui alors n'en fait plus un saut du tout.

Mais tant que la chose n'aura pas ¢été effectivement interrogée, mise en question dans
l'analyse, - et pourquoi aller plus longtemps pour dire que ma thése est que toute
l'ordination de ce qui se fait et existe dans la psychanalyse est fait pour que cette
exploration, cette interrogation n'ait pas lieu - tant qu'effectivement elle n'aura pas
lieu, nous ne pourrons pas en dire quoi que ce soit de plus que ce qu'il se dit nulle part,
parce qu'a la vérité il est impossible d'en parler tout seul.

Par contre, il est aisé de désigner un certain nombre de points, de choses, comme
étant, selon toute apparence, les conséquences du fait que ce saut est mis entre
parentheses. Interrogez par exemple ce qu'il en est des effets, si 1'on peut dire, de la
consécration, je ne dirai pas officielle, mais officiale, de la consécration, comme
office, de ce qu'est un sujet avant et aprés ce saut présumé accompli. Voila bien
quelque chose qui aprés tout -162-

162



SEMINAIRE 15

vaut question et qui vaut de rendre la question plus pressante. Je veux dire qui ne vaut
pas simplement question mais est prélude a réponse, insistance, si I'on peut dire, de la
question s'il s'avére qu'a mesure méme de la durée de ce que j'ai appelé la consécration
dans 1'office, quelque chose vient a s'opacifier de fondamental, concernant ce qu'il en
est effectivement des présupposés nécessaires de l'acte psychanalytique, a savoir ce
sur quoi j'ai terminé la derniére fois en le désignant d'étre a sa facon ce que nous
appelons un acte de foi.

Acte de foi ai-je dit dans le sujer supposé savoir et précisément d'un sujet qui vient
d'apprendre ce qu'il en est du sujet supposé savoir, au moins dans une opération
exemplaire qui est celle de la psychanalyse, a savoir que, loin que d'aucune facon
puisse s'asseoir la psychanalyse comme il s'en est fait jusqu'ici des énoncés d'une
science, je veux dire ce moment ou d'une science 'acquis passe au stade enseignable,
autrement dit professoral, de ce qui d'une science est énoncé ne met jamais en question
ce qu'il en était avant que le savoir surgisse : qui le savait ? La chose, je dois dire, n'est
venue a l'idée de personne, parce que ¢a va tellement de soi qu'il y avait, avant, ce
sujet supposé savoir. L'énoncé de la science en principe la plus athéiste est tellement
sur ce point fermement théiste. Car qu'est-ce qu'autre chose que ce sujet supposé
savoir - qu'a la vérité je ne connais rien de sérieux qui ait été avancé dans ce registre,
avant que la psychanalyse elle-méme nous pose la question - a savoir ceci qui est pro-
prement intenable : que le sujet supposé savoir pré-existe a son opération, quand cette
opération consiste précisément en la répartition entre ses deux partenaires des deux
termes de ce dont il s'agit quant a ce qui s'opére, a savoir ce que j'ai appris a articuler
dans la logique du fantasme, ces deux termes qui sont le § et le a, pour autant qu'au
terme idéal de la psychanalyse, psychanalyse que j'appellerai finie, et sachez bien
qu'ici je laisse entre parenthéses 1'accent que ce terme peut recevoir dans son usage en
mathématiques, a savoir au niveau de la théorie des ensembles, a savoir de ce pas qui
se fait au niveau ou il s'agit d'un ensemble fini, & celui ou l'on peut traiter par des
moyens éprouvés, inaugurés au niveau des ensembles finis, un ensemble qui ne 1'est
pas.

Tenons-nous pour l'instant au niveau de la psychanalyse finie et disons qu'a la fin le
psychanalysant, nous n'allons pas dire qu'il est tout sujet puisque précisément il n'est
pas tout, d'étre divisé; nous ne pourrons pas -163-

163



SEMINAIRE 15

dire pour autant qu'il est deux, mais qu'il est seulement sujet et qu'il n'est pas ce sujet
divisé, qu'il n'est pas sans, selon la formule a l'usage de laquelle j'ai rompu ces
quelques uns qui m'entendaient au moment ou je faisais mon séminaire sur /'’Angoisse.
QOu'il n'est pas sans cet objet enfin rejeté a la place préparée par la présence du
psychanalyste pour qu'il se situe dans cette relation de cause de sa division de sujet, et
que, d'autre part l'analyste, lui, nous ne dirons pas plus qu'il est tout objet qu'il n'est
pourtant au terme seulement que cet objet rejeté, que c'est bien la que git je ne sais
quel mystére que recéle en somme ce que connaissent bien tous les praticiens, a savoir
ce qui s'établit au niveau de la relation humaine, comme on s'exprime, au terme apres
le terme, entre celui qui a suivi le chemin de la psychanalyse et celui qui s'y est fait «
son guide ».

La question de savoir comment quelqu'un peut étre reconnu autrement que dans les
propres chemins dont il est assuré, c'est-a-dire reconnu autrement que par lui-méme, a
étre qualifié pour cette opération, est une question, aprés tout, qui n'est pas spéciale a
la psychanalyse.

Elle se résout habituellement comme dans la psychanalyse par I'¢lection ou par une
certaine forme de choix. Vu du point de perspective tel que nous essayons de 1'établir,
élection ou choix, tout cela se résume a étre a peu prés du méme ordre, du moment
que ¢a suppose toujours intact, non mis en question, le sujet supposé savoir. Dans les
formes d'élections que les aristocrates déclarent étre les plus stupides, a savoir les
¢élections démocratiques, je ne vois pas pourquoi elles seraient plus stupides que les
autres, simplement ¢a suppose que la base, I'élément, le votant, en sait un bout, ¢a ne
peut pas reposer sur autre chose. C'est & son niveau qu'on met le sujet supposé savoir.
Tant qu'il est 13, les choses sont toujours trés simples, surtout a partir du moment ou
on le met en question, car si on le met en question, celui qu'on maintient pourtant dans
un certain nombre d'opérations, ¢a devient beaucoup moins important de savoir ou on
le met. Et on ne voit pas en effet pourquoi on ne le mettrait pas au niveau de tout le
monde.

C'est pour ¢a que I'Eglise est depuis longtemps l'institution la plus démocratique, a
savoir ou tout se passe par ¢lections. C'est qu'elle, elle a le Saint Esprit. Le Saint Esprit
est une notion infiniment moins béte que celle du sujet supposé savoir. Il n'y a qu'une
différence, a ce niveau, a faire valoir, en faveur du sujet supposé savoir, c'est que le
sujet supposé savoir, -164-

164



SEMINAIRE 15

dans I'ensemble, on ne s'apercoit pas qu'il est toujours 1a, de sorte qu'on n'est pas fautif
a le maintenir.

C'est & partir du moment ou il peut étre mis en question qu'on peut soulever des
catégories comme celles que je viens, histoire comme ¢a de vous chatouiller 1'oreille,
de sortir sous le terme qui ne peut bien slr étre aucunement suffisant, de la bétise. Ce
n'est pas parce qu'on s'obstine qu'on est béte. C'est quelquefois parce qu'on ne sait pas
quoi faire. Pour ce qu'il en est du Saint Esprit, je vous ferai remarquer que c'est une
fonction beaucoup plus élaborée, dont je ne ferai pas la théorie, mais dont il est tout de
méme facile, pour quiconque a un peu réfléchi sur ce qu'il en est de la fonction de la
Trinité chrétienne, de trouver des équivalents tout a fait précis quant aux fonctions que
la psychanalyse permet d'élaborer, et spécialement celles que j'ai mises en valeur dans
I'un de mes articles, celui sur les questions préalables a tout traitement possible des
psychoses, sous le terme du ¢ dont précisément il n'est pas dans une position trés
tenable, sinon dans les catégories de la psychose.

Laissons pointer, en quelque sorte, ce détour qui a son intérét et revenons-en au
transfert pour une fois de plus. Mais c'est aujourd'hui trés nécessaire pour articuler
combien, puisque je l'ai introduit comme constituant I'acte psychanalytique, combien
il est essentiel a la configuration comme telle du transfert. Bien siir si on n'y introduit
pas le sujet supposé savoir, le transfert se maintient dans toute son opacité. Mais a
partir du moment ou la notion du sujet supposé savoir est fondamentale et la fracture
qu'il subit dans la psychanalyse sont mises a jour, le transfert s'éclaire singuliérement,
et ici bien slr prend toute sa valeur de faire un regard en arriére et de nous apercevoir,
par exemple, comment chaque fois qu'il s'agit du transfert, les auteurs, les bons, les
honnétes, évoqueront que la notion, la distance prise qui a permis l'instauration, dans
notre théorie, du transfert, ne remonte a rien de moins qu'a ce moment précis ou,
comme vous le savez, ou au sortir d'une séance triomphante d'hypnose, une patiente,
nous dit Freud, lui jette ses bras autour de son cou. Voila.

Eh bien, qu'est-ce que c'est que ¢a? Bien siir, on s'arréte, on s'émerveille. C'est a savoir
que Freud ne s'est pas ému pour autant. « Elle me prend pour un autre » traduit-on la
fagon dont d'ailleurs Freud s'exprime, « je ne suis pas un unwiderlich, irrésistible a ce
point », il y a quelque chose d'autre. On s'émerveille comme s'il y avait 13, je veux dire
a ce niveau la, -165-

165



SEMINAIRE 15

a s'émerveiller. Ce n'est peut-étre pas tellement que Freud, comme il s'exprime, dans
son humour, ne se soit pas cru l'objet en question. Ce n'est pas qu'on se croit ou qu'on
ne se croit pas l'objet. C'est que quand il s'agit de ¢a, a savoir de I'amour, on se croit
dans le coup. En d'autres termes, on a cette sorte de complaisance qui, si peu que ce
soit, vous englue dans cette mélasse qu'on appelle I'amour.

Car enfin, pour l'instant, on fait comme c¢a toute espeéce d'opérations, d'arabesques
autour de ce qu'il faut penser du transfert. Nous en voyons faire preuve de courage, et
dire: mais comment donc! le transfert, ne rejetons pas tout du coté de l'analysé comme
on s'exprime « nous y sommes aussi pour quelque chose », et comment! Et comment
que nous y sommes pour quelque chose et que la situation analytique y est pour un
bout. A partir de 1a, autre exces : c'est la situation analytique qui détermine tout. Hors
la situation analytique, il n'y a pas de transfert. Enfin vous connaissez toute la variété,
la gamme, la ronde qui se fait ou chacun rivalise de montrer un peu plus de liberté
d'esprit que les autres. Il y a des choses trés étranges aussi. Il y a une personne qui,
comme ¢a lors d'un dernier congrés ou il s'agissait de choses remises en question lors
de la réunion d'un séminaire fermé ici, demandait a quel moment de I'acte psychanaly-
tique j'allais raccorder tout ¢a au passage a l'acte, a l'acting-out.

Bien slr que je vais le faire. En vérité la personne qui a articulé le mieux cette
question est quelqu'un qui, par exception, se souvient de ce que j'ai pu déja articuler
la-dessus un certain 23 janvier 1963. L'auteur, dont je commengais d'introduire tout a
I'heure la personnalité est un auteur qui, & propos de ['acting-out, - personne ne lui
demandait a proprement parler de le faire-fait sur ce sujet une petite lecon sur le
transfert, il fait cette lecon sur le transfert, qui est faite selon ce petit article qui,
maintenant, se répand de plus en plus. On articule des choses sur le transfert qui ne se
concevraient méme pas si le discours de Lacan n'existait pas. D'ailleurs on le consacre
a démontrer par exemple que telle formulation que Lacan dans son rapport : Fonction
et champ de la parole et du langage a avancée, a savoir par exemple que l'inconscient
c'est ce quelque chose qui manque au discours, qu'il faut en quelque sorte suppléer,
compléter dans l'histoire, pour que l'histoire se rétablisse dans sa complétude, pour
que, etc. se léve le symptome, et naturellement l'autre ricane « ¢a serait beau si c'était
comme ¢a ».

-166-

166



SEMINAIRE 15

Chacun le sait, ce n'est pas parce que I'hystérique se souvient que tout s'arrange. Ca
dépend des cas d'ailleurs, mais qu'importe. On poursuit pour montrer a quel point est
plus complexe ce dont il s'agit dans le discours analytique et qu'il faut distinguer ceci
qui n'est pas seulement, diton, croit-on s'armer contre moi, structure de 1'énoncé, mais
qu'il y a aussi a savoir : a quoi ¢a sert de savoir si on dit ou non la vérité, et que quel-
quefois mentir, c'est & proprement parler la fagon dont le sujet annonce la vérité de son
désir. Parce que, justement, il n'y a pas d'autre biais pour 1'annoncer que le mensonge.
C'est une chose, qui, vous le voyez, consiste précisément a ne dire que des choses que
j'ai articulées de la facon la plus expresse. Si j'ai annoncé tout & 1'heure ce séminaire
du 23 janvier 1963, c'est que c'est exactement ce que j'ai dit de la fonction d'un certain
type de 1'énoncé de l'inconscient, pour autant que 1'énonciation du désir qui s'implique
est trés proprement celle du mensonge, a savoir le point que Freud lui-méme a pointé
du doigt dans le cas de I'homosexualité féminine, et que c'est ainsi précisément que le
désir s'exprime et se situe, et que ce qui est avancé a ce propos comme étant le registre
ou joue dans son originalité l'interprétation analytique, a savoir justement ce qui fait
que d'aucune facon n'est posable dans une espece d'antériorité qui aurait pu étre sue,
ce qui est révélé par l'intervention interprétative, c'est a savoir ce qui fait du transfert,
bien autre chose que l'objet déja 1a, en quelque sorte inscrit dans tout ce qu'il va
produire, pure et simple répétition de quelque chose qui déja, de I'antérieur, ne ferait
qu'attendre de s'y exprimer au lieu d'étre produit de son effet rétroactif.

Bref, tout ce que j'ai dit depuis trois ans dont il ne faut pas croire, bien entendu, que ¢a
ne fait pas quand méme son petit chemin, comme ¢a par imbibition, et dans un
deuxiéme temps se souvenant de ce que j'ai dit 10 ans avant et en faisant de la
deuxiéme partie une objection a la premicre, bref, on s'arme a l'occasion aisément,
contre ce que j'énonce, de ce que j'ai pu €énoncer apres un certain étagement, édifié et
parcouru de ce que je construis pour vous permettre de vous repérer dans I'expérience
analytique, et on fait objection de ce que j'ai dit, a telle date ultérieure, comme si on
l'inventait soi-méme, a ce que j'ai dit d'abord et qui, bien sir, peut étre entendu comme
partiel, surtout si on l'isole de son contexte, bref, pour ce qu'il en est de l'effet de
certaines interprétations purement complémentaires de tel morceau d'histoire au
niveau de I'hystérique, a été -167-

167



SEMINAIRE 15

effectivement précisé par moi comme fort limité et ne correspondant absolument pas,
des cette époque méme ou j'ai articulé cette notion trop objectivante de I'histoire qui
consisterait a prendre la fonction de l'histoire autrement que comme ['histoire
constituée a partir des préoccupations présentes, c'est-a-dire comme toute espéce
d'histoire existante, et trés précisément j'ai mis, dans mon discours qualifi¢ de
Discours de Rome, la-dessus avec assez d'insistance, les pieds dans le plat, a savoir
qu'aucune espece de fonction de I'histoire ne s'articule, ne se comprend, sans 1'histoire
de I'histoire, a savoir a partir de quoi I'historien construit.

Je ne fais cette remarque a propos d'un énoncé qui présente comme une pauvreté que
pour désigner ce quelque chose qui n'est aprés tout pas sans un certain rapport avec ce
que j'appelais tout a I'heure la structure de ce qui se passe a propos du pas qui est a
faire, de celui que j'essaie de faire franchir aux psychanalystes, a savoir ce qui résulte
de la mise en question du sujet supposé savoir. Ce qui en résulte, c'est-a-dire le mode
d'exercice de la question, la formulation d'une logique qui rende maniable quelque
chose a partir de la révision nécessaire au niveau de ce préalable, de ce présupposé, de
ce pré-¢tabli d'un sujet supposé savoir, qui ne peut plus étre le méme au moins dans un
certain champ, celui ou ce dont il s'agit, c'est de savoir comment nous pouvons manier
le savoir, 1a, dans un point précis du champ ou il s'agit non du savoir mais de quelque
chose qui, pour nous, s'appelle la vérité.

Obtenir cette sorte de réponse la ou, précisément, ma question ne peut étre ressentie
que pour étre la plus génante, parce que toute l'ordination analytique est construite
pour masquer cette question sur la fonction a réviser du sujet supposé savoir, ce mode
trés précis de réponse qui consiste, de fagon, pour n'importe qui qui sait lire, purement
fictive, a décomposer deux temps de mon discours pour en faire une opposition de 1'un
a l'autre qui est d'ailleurs tout a fait impossible a trouver dans la plupart des cas et qui
ne résulte que de la fiction qui ferait que 'auteur qui s'exprime aurait découvert lui-
méme la seconde partie tandis que je me serais limité a la premiére, a ce quelque
chose d'assez dérisoire qui n'est pas sans tenir a, si l'on peut dire 1a aussi, il faut
reconnaitre la ou les choses s'insérent dans leur réalité, a ce qu'il en est du fond méme
de la question.

Quand j'ai parlé du transfert pour le ramener a sa simple et trés misérable origine, et si
j'ai pu parler a ce propos, si mal, des termes de I'amour, -168-

168



SEMINAIRE 15

n'est-ce pas parce que ce qui est l'os de la mise en question que constitue en soi le
transfert, ¢a n'est ni qu'il est amour, comme certains le disent, ni qu'il ne l'est pas
comme d'autres 1'avanceront volontiers, c'est qu'il met I'amour, si je puis dire, 'amour
sur la sellette et précisément de cette fagon dérisoire, celle qui nous permet de voir 1a,
dans ce geste de I'hystérique a la sortie de la capture hypnotique, de voir ce dont il
s'agit dans ce qui est bien la, au fond, dans ce qui est atteint. Ce qui est atteint,
d'emblée c'est ce par quoi je définis ce qu'il en est de cette chose, combien plus riche
et instructive et a la vérité nouvelle au monde qui s'appelle la psychanalyse.

Elle atteint le but tout de suite I'hystérique. Freud dont elle suce la pomme, c'est I'objet
a. Chacun sait que c'est 1a ce qu'il faut a une hystérique surtout au sortir de 1'hypnose.
Les choses sont en quelque sorte, si 'on peut dire, déblayées. Bien sir Freud, c'est
bien la le probléme qui se pose a son propos, d'ou a-t-il pu mettre en suspens de cette
facon radicale ce qu'il en est de 1'amour? Nous pouvons peut-&tre nous en douter a
repérer ce qu'il en est strictement de I'opération analytique.

La question n'est pas la. De le mettre en suspens lui a permis d'instaurer, de ce court-
circuit originel qu'il a su étendre, jusqu'a lui donner cette place démesurée de
l'opération analytique dans laquelle on découvre tout le drame humain du désir. Et a la
fin quoi ? Ce n'est pas rien tout cet immense acquis. Le champ nouveau ouvert sur ce
qu'il en est de la subjectivation. A la fin quoi? Mais le méme résultat qui était atteint
dans ce court instant, a savoir d'un c6té le § symbolisé par ce moment de I'émer gence,
ce moment foudroyant de 'entre-deux mondes d'un réveil du sommeil hypnotique, et
le a soudain serré dans les bras de I'hystérique. Si le a lui convient tellement bien, c'est
parce qu'il est ce dont il s'agit au cceur des habillements de I'amour. Ce qui s'y prend -
je l'ai articulé et illustré suffisamment - c'est autour de cet objet a que s'installent, que
s'instaurent tous les revétements narcissiques dont se supporte I'amour.

Mais I'hystérique elle, sait bien 1a ce qu'il lui faut, je veux dire ce qui nécessite, ce « je
veux et je ne veux pas » a la fois, qui provient a la fois de la spécificité de cet objet et
de son insoutenable crudité.

De sorte qu'il est amusant incidemment de penser qu'en faisant toute la construction de
la psychanalyse, ce Freud, jusqu'a la fin de sa vie, s'est demandé : que veut une femme
? sans trouver la réponse. Justement ¢a, ce qu'il a fait: un psychanalyste. Au niveau de
I'hystérique, en tout cas, c'est -169-

169



SEMINAIRE 15

parfaitement vrai. Ce que devient le psychanalyste au terme de la psychanalyse, s'il est
vrai qu'il se réduit a cet objet a c'est ce que veut I'hystérique. On comprend pourquoi,
dans la psychanalyse, I'hystérique guérit de tout sauf de son hystérie. Ceci n'est bien
sir qu'une remarque latérale, dans laquelle vous auriez tort de voir plus de portée que
ce sur quoi elle s'inscrit tout simplement.

Mais ce qu'il faut savoir, c'est ce que, pour rendre sensibles un certain nombre de ceux
qui écoutent ces choses, ici, de facon récente, j'arriverai bien a dire : n'y a-t-il pas la
quelque chose dans cette expulsion de I'objet a qui nous évoque, puisque la télé nous
le montre, un petit penchant qu'on prendrait assez volontiers, de trouver des analogies
entre ce sur quoi nous opérons et je ne sais quoi qu'on trouverait a des niveaux plus
abyssaux dans la biologie.

Il plait aux biologistes d'exprimer en termes de messages les termes chromosomiques.
Quelqu'un peut en venir, comme je l'ai entendu récemment - car quand il y a des
conneries a dire on peut dire qu'on ne le manque jamais - quelqu'un a fait cette
découverte qu'on pourrait dire que le langage est structuré comme l'inconscient. Ca
ferait plaisir ¢a, il y a des gens qui croyaient qu'il fallait aller du connu a 1'inconnu,
mais 1a allons-y hein? Allons de l'inconnu au connu, ¢a se fait beaucoup, ¢a s'appelle
I'occultisme. C'est ce que Freud appelle le gotut pour le mystisch Element. C'est trés
précisément la réflexion qu'il s'est faite quand I'hystérique a foutu ses bras autour du
cou, il parle trés précisément a ce moment du mystisch Element.

Tout le sens de ce qu'a fait Freud, consiste précisément a s'avancer d'une facon telle
qu'on proceéde contre le mystisch Element, et non pas en en partant. N'oublions pas
qu'on en parle. Et si Freud proteste contre la protestation, car c'est exactement cela
qu'il fait, qui s'éléve autour de lui le jour ou il dit qu'un réve est menteur, il répéte a ce
moment 13, que si les gens sont révoltés a la pensée que l'inconscient peut étre menteur
c'est parce qu'il n'y a rien a faire, quoi que j'aie dit sur le réve, ils continueront de
vouloir y maintenir le mystisch Element, a savoir que l'inconscient ne peut pas mentir.
Que cela ne nous empéche pas de prendre une petite métaphore: si cet objet a qu'a la
fin de 'analyse il convient d'expulser, qui vient pour prendre la place de l'analyste, ca
ne ressemble pas a quelque chose. Vous -170-

170



SEMINAIRE 15

n'avez pas entendu parler de ca ? Expulsion des globules polaires dans la méiose;
autrement dit dans ce dont se débarrassent les cellules sexuelles dans leur maturation.
Ce serait élégant en somme, ce serait de cela qu'il s'agirait. Grace a quoi la
comparaison se poursuit. Qu'est-ce que devient 1a la castration ? La castration c'est
justement ¢a; c'est le résultat, la cellule réduite en quelque sorte. A partir de 1a la
subjectivation est faite, qui va leur permettre d'étre, comme on dit Dieu les a faits male
ou femelle. La castration, ce serait vraiment la préparation de la conjonction de leurs
jouissances.

De temps en temps, en marge de la psychanalyse, ¢ca ne comporte naturellement aucun
sérieux, mais enfin, il y en a qui révent, ¢ca a compté. Je dis ¢a; il n'y a qu'un petit
malheur, c'est que nous sommes au niveau de la subjectivation de cette fonction de
I'homme et de la femme. Et au niveau de la subjectivation, c'est en tant qu'objet a, cet
objet a expulser, que va se présenter dans le réel celui qui est appelé a étre le
partenaire sexuel. C'est 1a que git la différence entre I'union des gameétes et ce qu'il en
est de la réalisation subjective de 'homme et de la femme. Naturellement on peut voir
a ce niveau se précipiter toutes les folles du monde. Enfin, Dieu merci, dans notre
champ il n'y en a pas trop, celles qui vont chercher leurs références concernant
quelques prétendus obstacles de la sexualité féminine dans la crainte de la pénétration
qui serait cernée au niveau de l'effraction que le spermatozoide fait dans la capsule,
dans I'enveloppe de 'ovule. Vous voyez que ce n'est pas moi qui, pour la premiere
fois, agite devant vous, mais pour qu'on s'en distingue, pour qu'on marque bien a ce
propos les différences, des fantasmes prétendument biologiques.

Quand je dis que c'est dans 1'objet a que sera ensuite retrouvé toujours nécessairement
le partenaire sexuel, 1a nous voyons surgir une vérité inscrite au coin de la Genese, le
fait que le partenaire, Dieu sait que ¢a ne l'engage en rien, figurait dans le mythe,
comme étant la cote d'Adam, donc le a.

C'est pour ¢a que ¢a va si mal depuis ce temps 13, concernant ce qu'il en est de cette
perfection qui s'imaginerait comme étant la conjonction de deux jouissances. A la
vérité, j'en suis sOr, c'est de cette premicre simple reconnaissance que ressort la
nécessité du médium, de l'intermédiaire des défilés constitués par le fantasme, a savoir
: cette infinie complexité, cette richesse du désir, avec tous ces penchants, toutes ces
régions, toute cette -171-

171



SEMINAIRE 15

carte qui peut se dessiner, tous ces effets au niveau de ces pentes que nous appelons
névrotiques, psychotiques ou perverses et qui s'insérent précisément dans cette
distance a jamais établie entre les deux jouissances.

C'est ainsi qu'il est étrange qu'au niveau de 1'Eglise, ou ils ne sont pas tellement cons
quand méme, ils doivent s'apercevoir que la Freud dit la méme chose que ce qu'ils sont
présumés savoir étre la vérité, ce qui force, justement qu'ils I'enseignent. Il y a quelque
chose qui cloche du coté sexe; sans ¢a a quoi bon ce réseau technique abrutissant? Eh
bien, pas du tout. Leur préférence dans ce coin 1a va bien plutét a Jung, dont il est clair
que sa position est exactement opposée, a savoir que nous entrons dans la sphére de la
Gnose, a savoir de l'obligatoire complémentaire du Yin et du Yang, et de tous les
signes que vous voyez tourner l'un autour de l'autre, comme si, depuis toujours, ils
étaient la pour se conjoindre, animus et anima, I'essence compléte du male et de la
femelle.

Vous pouvez m'en croire les ecclésiastiques préferent ca.

J'ouvre la question de savoir si ce n'est pas justement pour c¢a. Si on était dans le vrai
comme eux, ou irait leur magistére? Je ne me livre pas a des exces vains de langage
simplement pour le plaisir de me promener d'une fagon incommode dans le champ de
ce qu'on appelle l'aggiornamento, parce que, bien siir, ce sont des remarques qu'au
point ou nous en sommes, je peux aller faire jusqu'au Saint Office. J'y suis allé il n'y a
pas longtemps, ¢a les a beaucoup intéressés ce que je leur ai dit. Je n'ai pas poussé la
question jusqu'a leur dire, est-ce que c'est parce que c'est la vérité que ¢a ne vous plait
pas ? La vérité que vous savez étre la vérité ? Je leur ai laissé le temps de s'y faire.

Si je vous en parle seulement ici, c'est pour quoi ? C'est pour vous dire que ce qui est
si génant peut-étre, au niveau du pouvoir dans certains cotés, oi on y a un peu plus de
bouteille que chez nous, c¢a peut étre quelque chose du méme ordre, ce qui peut se
passer au niveau de ce quelque chose de cette espéce de principauté bizarre de
Monaco de la Vérité qu'on appelle Association psychanalytique internationale. Il peut
y avoir des effets du méme ordre, de savoir exactement ce qu'on fait ce n'est pas
toujours commode. D'autant plus qu'en fin de compte, nous, on peut mettre les points
sur les i pour un certain nombre de choses, a savoir que 'aventure analytique si loin
qu'elle ait permis d'articuler des choses, trés précisément dans tout le champ de
I'inconscient du désir humain, -172-

172



SEMINAIRE 15

c'est peut-étre apporter quelque chose qui donne son regain a ce qui commengait a
s'avancer sur une certaine pente de crétinisation telle que celle qui s'est accompagnée
de 1'idée de progrés obligatoire, la graine de la science. Ce regain de vérité, faudrait
voir ou il se situe. Si c'est ainsi que se définit I'expérience analytique, d'instaurer ses
défilés, cette formidable production qui s'installe ou ? dans une béance qui n'est pas du
tout constituée par la castration elle-méme, dont la castration est le signe, le
tempérament le plus juste, la solution la plus élégante. Mais il n'en reste pas moins que
nous savons trés bien que la jouissance, elle, reste en dehors. Nous ne savons pas un
mot de plus concernant ce qu'il en est de la jouissance féminine. Ce n'est plus une
question qui date d'hier, pourtant. Il y avait déja un certain Jupiter par exemple, ce
sujet supposé savoir, eh bien, il ne savait pas ¢a, il a demandé a Tirésias. Chose
formidable, Tirésias il en savait un bout de plus, il n'a eu qu'un tort, c'est de le dire. Il
y a, comme vous le savez, perdu la vue.

Vous voyez que ces choses sont inscrites depuis longtemps, en vérité, dans les marges
d'une certaine tradition humaine. Enfin il conviendrait peut-étre de nous en apercevoir
pour bien comprendre, c'est d'ailleurs ce qui rend légitime notre intrusion de la logique
dans ce dont il s'agit, dans l'acte psychanalytique. C'est aussi bien qu'est-ce qu'il y a &
englober notre bulle. Ce n'est certes pas la réduire a rien que de la qualifier de bulle, si
c'est la ou se situe tout ce qui se passe de sensé, d'intelligible et aussi d'insensé méme.
Mais enfin il conviendrait de savoir ou se situent les choses, par exemple, pour ce qu'il
en est de la jouissance féminine. La il est bien clair que c'est laissé complétement hors
du champ.

Pourquoi est-ce que je vous parle d'abord de la jouissance féminine ? Mais c'est peut-
étre pour déja préciser quelque chose que le sujet supposé savoir dont il s'agit -
certains, il ne faudrait pas s'y tromper, pourraient croire par tout ce qui se produit
comme confusion, que nous serions quelque part du c6té du sujet supposé savoir -
comment on va a la jouissance! J'en appelle a tous les psychanalystes, ceux qui tout de
méme savent de quoi on parle et ce qu'on peut viser, atteindre. On déblaie le terrain
devant la porte, mais pour la porte, je crois que nous sommes trés peu compétents.
Apres une trés bonne analyse, disons qu'une femme peut prendre son

pied. Tout de méme, s'il y a un petit avantage de gagné, c'est trés précisément -173-

173



SEMINAIRE 15

dans la mesure et pour le cas ou, juste avant, elle se serait prise pour le ¢ de tout a
I'heure. Car, pour le cas, bien sir, elle est frigide.

Il n'y a pas que cela, Freud a remarqué que quand il s'agit de la libido telle qu'il 1'a
définie c'est-a-dire du champ dont il s'agit dans la psychanalyse, la libido désir, il n'y
en aurait que de masculine dit-il. Ca devrait nous mettre la puce a l'oreille et nous
montrer précisément, bien que je 'ai déja accentué, que le jeu et ce dont il s'agit c'est
le rapport de subjectivation concernant la chose du sexe, mais pour autant que cette
subjectivation aboutit au rapport logiquement défini par: $0a auquel cas tout le monde
est égal.

Quant a la libido, on peut la qualifier comme on veut, de masculine ou de féminine. Il
est bien clair que ce qui laisse a penser qu'elle est plutdt masculine, c'est que, du coté
de la jouissance, pour ce qui est de 'homme, c'est encore reculer beaucoup plus loin,
parce que la jouissance féminine, nous I'avons encore 1a de temps en temps a la portée
de ce que vous savez. Mais pour la jouissance masculine, pour ce qu'il en est tout au
moins de l'expérience analytique, chose étrange, jamais personne ne semble s'étre
apergu qu'elle est réduite trés précisément au mythe d'Edipe.

Seulement voila, depuis le temps que je me tue a dire que l'inconscient est structuré
comme un langage, personne ne s'est encore apercu que le mythe originel celui de
Totem et Tabou, I'(Edipe pour tout dire, c'est peut-étre un drame originel, seulement
c'est un drame aphasique. Le Pére jouit de toutes les femmes, telle est l'essence du
mythe d'(Edipe, je veux dire sous la plume de Freud. Il y en a & qui ¢a ne va pas, on le
bousille ou on le mange. Ca n'a rien a faire avec aucun drame. Si les psychanalystes
étaient plus sérieux, au lieu de passer leur temps a trifouiller dans Agamemnon et dans
(Edipe pour en tirer je ne sais quoi, toujours la méme chose, ils pourraient commencer
par faire cette remarque, que ce qu'il y a a expliquer, c'est que justement ¢a soit passé
dans une tragédie. Mais il y a une chose beaucoup plus importante a expliquer encore.
Pourquoi les psychanalystes n'ont jamais formulé expressément que I'(Edipe n'est
qu'un mythe grace a quoi ils mettent en place les limites de leur opération? Il est
tellement important de le dire. C'est cela qui permet de mettre a sa place ce qu'il en est
dans le traitement psychanalytique, a l'intérieur de ce cadre mythique destiné¢ a
contenir dans un dehors déja a l'intérieur de quoi va pouvoir se mettre la division
réalisée dont je suis parti, a savoir: qu'au terme de I'acte analytique, il y a sur la scéne,
cette sceéne qui est structurante, mais seule-174-

174



SEMINAIRE 15

ment & ce niveau, le a a ce point extréme ou nous savons qu'il est au terme de la
destinée du héros de la tragédie, il n'est plus que ¢a, et que tout ce qui est de l'ordre du
sujet est au niveau de ce quelque chose qui a ce caractére divisé qu'il y a entre le
spectateur et le cheeur.

Ce n'est pas une raison, mais c'est la ce qui est a regarder de pres, parce que cet (Edipe
est venu un jour sur la scéne pour qu'on ne voit pas que son réle économique dans la
psychanalyse est ailleurs, a savoir cette mise en suspens des pdles ennemis de la
jouissance, de la jouissance male et de la jouissance de la femme.

Assurément, dans cette étrange division qui échappe déja, nous constatons ce qui, a
mon sens, met déja vraiment en relief la différence de la fonction du mythe d (Edipe :
c'est-a-dire que le pére de la horde primordiale qui n'a aucun droit a étre appelé (Edipe
comme vous le voyez, et de 1'usage figuré au niveau de la scéne dont il s'agit quand
Freud le reconnait, le transpose, et le fait jouer sur la scéne, qu'il s'agisse de la scéne
sophocléenne ou de celle de Shakespeare, 1a est ce qui nous permet de faire la distance
de ce qui s'opere réellement dans la psychanalyse avec ce qui ne s'y opere pas.

Pour étre complet, et avant de continuer, j'ajouterai que vous remarquerez qu'il y a
dans le texte de Freud un troisiéme terme: celui de Moise et le monothéisme, que
Freud n'hésite pas, pas plus dans ce troisiéme cas, que dans les deux premiers qui ne
se ressemblent en rien, a prétendre y faire fonctionner toujours de la méme facon le
Peére et son meurtre. Est-ce que ¢a ne devrait pas commencer a éveiller chez vous de
petites suggestions ? Rien déja que d'amener une pareille question et spécialement sur
cette tellement évidente tripartition de la fonction résumée comme oedipienne dans la
théorie freudienne, et que pas le plus petit commencement d'élaboration au niveau
véritable de ce dont il s'agit, rien n'est encore fait et nommément pas par moi. Vous
savez pourquoi.

Je l'avais préparé par l'analyse dans mon séminaire sur Le nom du pére, tout ayant
démontré a ce moment la que ce n'est pas par hasard si c'est arrivé comme ¢a. Si je
commengais a rentrer dans ce champ disons qu'ils m'ont paru un peu fragiles, je parle
de ceux que ¢a intéresse et qui ont bien assez de leur champ psychanalytique que
voici, défini comme n'étant nullement quelque chose qui, d'aucune fagon, peut
prétendre a reprendre la scéne, ni la tragédie ni le circuit oedipien.

-175-

175



SEMINAIRE 15

Qu'est-ce que nous faisons dans l'analyse? Nous nous apercevons des ratés, des
différences, par rapport a quelque chose que nous ne connaissons en rien, a un mythe,
a quelque chose qui nous permet de mettre en ordre nos observations. Nous n'allons
pas dire que nous sommes en train, dans la psychanalyse, de faire quoi que ce soit de
maturé, de prétendu prégénital. Bien au contraire, puisque c'est par la régression que
nous nous avangons dans ces champs de la prématuration. C'est comme il saute aux
yeux, comme n'importe qui, qui n'est pas absolument englué par les choses auxquelles
il faut bien que nous en venions, par des femmes qui sont assurément dans la
psychanalyse ce qu'il y a de plus efficace, en certain cas de moins béte, par des
femmes, par Mélanie Klein. Qu'est-ce que nous faisons ? Nous nous apercevons que
ce sont précisément aux niveaux pré-génitaux que nous avons a reconnaitre la fonction
de I'(Edipe. C'est en cela que consiste essentiellement la psychanalyse.

Par conséquent, il n'y a aucune expérience oedipienne dans la psychanalyse. L'Edipe
est le cadre dans lequel nous pouvons régler le jeu. Je dis le jeu intentionnellement. 11
s'agit de savoir, a quel jeu on joue c'est pour ¢a qu'ici j'essaye d'introduire un peu de
logique. Il n'est pas d'usage de commencer a jouer au poker, et de dire tout d'un coup :
oh! pardon, je jouais a la manille depuis cinq minutes. Ca ne se fait pas, en mathéma-
tiques surtout. C'est pour ¢a que j'essaye d'y prendre quelques références.

Je ne vais pas vous tenir plus longtemps aujourd'hui, d'autant qu'a cet endroit, rien ne
nous presse. Je ne vois pas pourquoi je ferais la coupure ici ou 14, je la ferai selon le
temps. Je vais poser les éléments importants en terme de logique, pourquoi? Parce que
dans toute la science - je vous en donne cette nouvelle définition - la logique s'est
définie comme ce quelque chose qui proprement a pour fin de résorber le probléme du
Sujet sUpposé savoir.

En elle seulement, au moins dans la logique moderne de laquelle nous allons partir la
prochaine fois quand il s'agira précisément de poser la question logique, a savoir de
ces figures littérales grace auxquelles nous pouvons progresser dans ces problémes,
d'y figurer en termes littéraux, en termes d'algébre logique, comment se pose la
question de savoir en termes de quantification ce que veut dire, « il existe un
psychanalyste ».

Nous pourrons faire un progres, 1a ou jusqu'a présent on n'a jamais su

que faire de quelque chose d'aussi obscur, d'aussi absurde comme entéri- 176 -

176



SEMINAIRE 15

nement d'une qualification de tout ce qui s'est jamais fait ailleurs et que j'évoquais tout
a l'heure, et qui, ici justement, de suivre une expérience si particuliérement grave
concernant le sujet supposé€ savoir, prend un aspect, un accent, une forme, une valeur
de rechute qui en précipite si dangereusement les conséquences, conséquences qui
pourront figurer d'une fagcon implacable et en quelque sorte tangible, a seulement les
faire supporter par ces traits, ces unités, ces figures, ces propositions de la logique
moderne, je parle de celle qui a introduit ce a quoi j'ai fait déja un mot d'annonce, j'en
ai sorti le mot : les quantificateurs.

Eh bien, si cela nous rend service, sachez que c'est précisément en fonction de ce que
j'ai avancé tout a 'heure une définition qui, certes, n'a jamais été donnée par aucun
logicien, parce qu'il est logicien, puisque cette dimension a été a jamais pour eux
résorbée, escamotée. Ils ne s'apercoivent pas - chacun son point noir - que la fonction
de la logique c'est ceci : que soit diiment résorbée, escamotée la question du sujet
suppos¢ savoir. En logique, ¢ca ne se pose pas. Ca ne fait aucune espece de doute
qu'avant la naissance de la logique moderne, il n'y avait trés certainement personne qui
en avait la moindre idée. A l'intérieur de la logique, ce n'est pas aujourd'hui que je vais
vous le démontrer, mais ce serait aisé de le faire, et en tout cas j'en propose la trace et
l'indication, ¢a pourrait étre 1'objet d'un travail élégant, plus élégant que je ne saurais le
faire moi-méme, de la part d'un logicien, ce qui fonde et légitime I'existence de la
logique, c'est ce point infime, trés précisément, quand se définit le champ ou n'est rien
le sujet supposé savoir.

C'est précisément parce qu'il n'est rien 1a, et qu'ailleurs il est fallace, que nous sommes
entre les deux, a prendre appui sur la logique d'une part, sur notre expérience de 1'autre
: nous pourrons au moins introduire une question dont il n'est pas sir, - le pire, comme
dit Claudel, n'est pas toujours siir, - qu'elle soit a jamais sans effet sur les
psychanalystes.

-177-

177



SEMINAIRE 15

178

178



SEMINAIRE 15

LECON XI 28 FEVRIER 1968
(séminaire fermé)
Quelqu'un qui, déja alerté la dernicre fois par les soins de M. Charles Melman qui
avait bien voulu la derniére fois tenir la place ici pour le séminaire fermé de la fin
janvier, s'est trouvé par lui sollicité, et de fagon d'autant plus légitime que Jacques
Nassif, dont il s'agit, a bien voulu faire pour le Bulletin de I'Ecole freudienne le
résumé de mon séminaire de l'année dernicre, celui sur La logique du fantasme. 1l a
bien voulu répondre a cet appel qui consistait a lui demander s'il n'y avait pas quelque
chose a dire ou a interroger, ou a présenter, qui donne une idée de la fagcon dont il
entend le point ou nous en sommes venus cette année.
Je lui sais tout a fait gré d'avoir bien voulu donner cette réponse, c'est-a-dire préparer
quelque chose qui va servir d'introduction a ce qui va se dire aujourd'hui.
Déja je puis dire en quel sens ceci m'apporte satisfaction; d'abord pour le pur et simple
fait qu'il a préparé ce travail, qu'il I'a préparé d'une fagon compétente, étant
parfaitement au fait de ce que j'ai dit I'année dernicre; et puis il se trouve que, de ce
travail, ce qu'il a extrait, je veux dire ce qu'il a mis en valeur, ce qu'il a isolé par
rapport au contenu de ce que j'ai ditt l'année derniére, c'est a proprement parler le
réseau logique et surtout son importance, son accent, sa signification dans ce qui est
peut-étre défini, indiqué comme 1'orientation de mon discours, enfin sa visée, sa fin,
pour dire le mot.
Que nous soyons précisément au point ou, dans cette élaboration, cette
question que je pose sur ['acte analytique qui se présente comme quelque -179-

179



SEMINAIRE 15

chose de profondément impliquant pour chacun de ceux qui ici m'écoutent au titre
d'analystes, nous en arrivons justement a ce point ou je vais mettre un accent plus fort
encore que celui qui a été mis jusqu'ici justement pour ne pas, simplement, sur ce
quelque chose qui peut s'entendre d'une certaine fagon comme: « en toute chose il y a
une logique », personne ne sait bien ce que cela veut dire. Dire qu'il y a 1a une logique
interne a quelque chose, on serait 1a simplement a chercher la logique de la chose,
c'est-a-dire que le terme « logique » serait 1a mis en usage d'une fagon en quelque
sorte métaphorique, non, ce n'est pas tout a fait cela a quoi nous en venons; et, la der-
niere fois, au terme de mon discours, il y en avait l'indication dans cette affirmation
certainement audacieuse - et dont je ne m'attends pas a I'avance qu'elle trouve écho,
résonance j'espere, au moins sympathie dans l'oreille de tel ou tel de ceux que je peux
avoir dans mon auditoire, ici présents au titre de logiciens - enfin ce que j'ai indiqué
c'est ceci : c'est qu'il devait y avoir (et, bien siir, j'espére me montrer en état d'apporter
dans ce sens quelque argument) quelque relation, quelque possibilité méme de définir
comme telle la logique, la logique au sens précis du terme, a savoir cette science qui
s'est €laborée, précisée, définie en disant « se définir », cela ne veut pas dire qu'elle se
soit définie du premier pas, du premier coup; disons tout au moins que peut-étre est-ce
sa propriété qu'elle ne puisse sans doute a proprement parler s'établir que d'une déja
trés articulée définition. C'est bien pourquoi, en effet, on ne commence, a proprement
parler, a la distinguer qu'avec Aristote et qu'on a déja, d'ores et déja, le sentiment
qu'elle est portée d'emblée a une sorte de perfection, qui n'exclut pas quand méme qu'il
y a eu de trés sérieux décalages, décrochages méme qui, en quelque sorte, nous
permettront d'approfondir ce dont il s'agit.

J'ai posé l'autre jour qu'il y avait peut-&tre une définition a laquelle personne n'avait
jamais songé jusqu'a présent et que nous essaierons de formuler de fagon tout a fait
précise, qui pourrait s'articuler autour de ceci que ce que, par la logique, « on » essaie
- c'est bien ce « on », aussi, qui ici méritera d'étre retenu et, en quelque sorte, signalé
d'une parenthése comme point a élucider pour la suite - est quelque chose qui serait de
l'ordre de quoi? de la maitrise ou du débarras (c'est quelquefois la méme chose) a
'endroit précisément de ce qu'ici nous pointons dans notre pratique a nous, analystes,
comme le sujet supposé savoir, un champ de la science qui aurait précisément pour fin
- et méme ici il ne serait pas trop -180-

180



SEMINAIRE 15

de dire pour objet car le mot « objet » ici prend toute son ambiguité - d'étre interne a
'opération elle-méme, disons-le tout de suite, d'exclure, de quelque chose pourtant
non seulement d'articulable mais d'articulé, d'exclure comme tel le sujet supposé
savoir.

C'est une idée de le définir ainsi qui ne peut évidemment venir qu'a partir du point ou
nous en sommes, tout au moins nous en sommes je vous ai suffisamment habitués de
poser la question comme ¢a, a savoir, a vous apercevoir que dans la psychanalyse, et
c'est vraiment 1a le seul point vif, le seul nceud, la seule difficulté, le point qui a la fois
distingue la psychanalyse et la met profondément en question comme science, c'est
justement cette chose qui, d'ailleurs n'a jamais été a proprement parler critiquée,
accrochée comme telle, c'est a savoir que ce que le savoir construit, ¢a ne va pas de
soi, quelqu'un le savait avant.

Chose curieuse, la question parait superflue partout ailleurs dans la science. Il est bien
clair que ceci tient a la fagon dont cette science elle-méme s'est originée. Vous verrez
que, dans ce que va vous dire tout a I'neure M. Nassif, il y a le repérage précis du point
ou, en effet, on peut dire que c'est ainsi que la science s'est originee.

Seulement c'est, a suivre ce que j'articule, précisément ce qui, pour la psychanalyse,
n'est pas ainsi institué¢, la question propre de la psychanalyse celle qui constitue, ou
tout au moins autour de quoi s'institue ce point obscur et que nous essayons cette
année de mettre dans un certain éclairage, l'acte psychanalytique.

En d'autres termes, il n'est point possible de faire la moindre avancée, le moindre
progres quant a cet acte lui-méme, car il s'agit de l'acte, c'est bien la le grave de ce
discours que ¢a n'est point pensée sur l'acte, c'est discours qui s'institue a l'intérieur de
l'acte et, si I'on peut dire, ce discours doit s'ordonner de telle sorte qu'il ne puisse pas y
avoir de doute qu'il ne s'articule pas autrement. C'est bien la ce qu'il y a de plus diffici-
le et de plus scabreux, et ce qui ne permet pas du tout de 'accueillir a la fagon dont
sont accueillis en général les discours de philosophes, qui sont entendus d'une fagcon
qu'on connait bien, qui est celle-ci : qu'est-ce qu'on peut faire comme musique autour
puisque apres tout, le jour de I'examen, il faut bien mettre les philosophes aussi la ou
ils sont, c'est-a-dire sur les bancs de 1'école, c'est tout ce qu'on vous demande, c'est de
la musique autour du discours du professeur.

-181-

181



SEMINAIRE 15

Mais je ne suis pas un professeur parce que justement je mets en question le sujet
supposé savoir. C'est justement ce que le professeur ne met jamais en question
puisqu'il est essentiellement, en tant que professeur, son représentant. Je ne suis pas en
train de parler des savants; je suis en train de parler du savant au moment ou il
commence a étre professeur.

Mon discours analytique d'ailleurs n'a jamais cessé d'étre dans cette position qui
constitue justement sa précarité, son danger, et aussi sa suite de conséquences. Je me
souviens de la véritable horrification que j'avais produite auprés de mon cher ami
Maurice Merleau-Ponty quand je lui avais expliqué que j'étais dans la position de dire
certaines choses - qui maintenant sont devenues de la musique, bien siir, mais qui au
moment ou je les disais étaient tout de méme dites d'une certaine fagon, toujours dans
ce biais; ce n'était pas parce que je n'avais pas encore posé€ la question comme je la
pose maintenant qu'elles n'étaient pas déja instituées réellement comme cela - et ce
que je disais sur la matiére analytique était ce qu'elle a toujours été, de nature telle que
justement de passer par ce clivage, cette fente qui lui donne ce caractere, a ce discours,
tellement insatisfaisant parce qu'on ne voit pas les choses bien rangées 1a, dans la
construction positiviste, avec des étages, et ca monte en pointe, ce qui est évidemment
bien reposant, ce qui répond a une certaine classification des sciences qui est celle qui
reste dominante dans les esprits de ceux qui entrent dans quoi que ce soit, la médecine,
la psychologie et autres emplois, mais ce qui n'est évidemment pas tenable a partir du
moment ou nous sommes dans la pratique psychanalytique.

Alors, comme cette sorte de discours a toujours engendré, bien sir, ce je ne sais quel
malaise que comporte qu'il ne soit point un discours de professeur, c'est cela qui
entrainait en marge ces sortes de bruissements, de murmures, de commentaires qui
aboutissaient a des formules aussi naives que celle-ci, ceci étant d'autant plus
déconcertant qu'elles se produisaient dans la bouche de gens qui devaient étre les
moins naifs; le célébre pilier de comité de rédaction, comme ¢a, qui devrait quand
méme en savoir un bout sur ce qui se dit et ce qui ne se dit pas, qu'on obtienne de lui
ce cri d'enfant, que j'ai reproduit quelque part, a savoir «pourquoi est-ce qu'il ne dit
pas le vrai sur le vrai? », c'est évidemment assez comique et ¢a donne un petit peu une
idée de la mesure, par exemple, des réactions diversement éprouvées, tourmentées,
voire paniques, ou au contraire iro- 182 -

182



SEMINAIRE 15

niques, que je pouvais recueillir - c'est en ces termes que je m'exprimais aupres de
Merleau-Ponty - dés l'aprés-midi méme du jour ou je parlais; 1a, j'ai le privilege
d'avoir cette ponction, cet échantillonnage sur mon auditoire que ce soient des gens
qui viennent sur mon divan pour m'en communiquer le premier choc, de ce discours.
L'horrification, comme je l'ai exprimé, qui s'est aussitdt manifestée chez mon
interlocuteur, Merleau-Ponty en I'occasion, est véritablement a soi tout seul
significative de la différence qu'il y a entre ma position dans ce discours et celle du
professeur. Elle tient justement tout entiére a la mise en question du sujet supposé
savoir, car tout est la. Je veux dire que méme a prendre les positions les plus radicales,
les plus idéalistes, les plus phénoménologisantes, il n'en reste pas moins qu'il y a une
chose qui n'est pas mise en question, méme si vous allez au-dela de la conscience
thétique, comme on dit, si, & vous mettre dans la conscience non thétique, vous prenez
ce recul vis-a-vis de la réalité qui a l'air d'étre quelque chose de tout a fait subversif,
bref si vous faites le pas existentialiste, il y a une chose que vous ne mettez toujours
pas en question, c'est a savoir si ce que vous dites €tait vrai avant.

C'est justement la la question pour le psychanalyste, et le plus fort, c'est que n'importe
quel psychanalyste, je dirai le moins réfléchi, est capable de le sentir; tout au moins il
va méme jusqu'a l'exprimer dans un discours par exemple auquel je faisais allusion la
derniere fois; le personnage qui n'est certes pas dans mon sillage puisque justement il
se croit obligé de I'exprimer en opposition a ce que je dis, ce qui est vraiment comique
car il ne pourrait méme pas commencer de I'exprimer s'il n'y avait pas eu auparavant
tout mon discours; c'est a cela que j'ai fait allusion en parlant de cet article qui, au
reste, fait partie d'un congrés qui n'est pas encore sorti dans la Revue francaise de
psychanalyse ou il paraitra srement un jour.

Maintenant, apres cette introduction, vous allez voir que le discours de Nassif, auquel
j'ajouterai ce qui conviendra, va venir en son point destiné a rassembler ce qui a pu
constituer l'essence de ce que j'ai articulé l'année derniére comme logique du
fantasme, au moment ou, précisément, mon discours de cette année, cette présence de
la logique - et non pas cette ¢laboration logique - cette présence de la logique comme
instance exemplaire qui, en tant qu'elle est expressément faite pour se débarrasser du
sujet - 183-

183



SEMINAIRE 15

supposé savoir, peut-étre - et c'est ce que dans la suite de mon discours de cette année
j'essaierai de vous montrer - nous donne le tracé, l'indication d'un sentier en quelque
sorte qui est celui qui nous est prédestiné, ce sentier qu'en quelque sorte déja elle nous
préfigurerait dans toute la mesure ou ses variations, ses vibrations, ses palpitations, a
cette logique, et précisément depuis le temps, corrélatif du temps de la science - ce
n'est pas pour rien - ou elle-méme s'est mise a vibrer, a ne plus pouvoir rester sur son
assiette aristotélicienne, la fagon en somme, dont elle ne peut pas se débarrasser du
sujet supposé savoir, si c'est bien ainsi que nous devons interpréter la difficulté¢ de la
mise au point de cette logique qu'on appelle logique mathématique ou logistique, il y a
la quelque chose dont nous pouvons trouver tracé pour la maniére dont la question se
pose a nous concernant ce qu'il en est de l'acte analytique, car c'est précisément a ce
point, c'est-a-dire 1a ou l'analyste doit se situer - je ne dis pas seulement se reconnaitre
- en acte, se situer, c'est la que nous pouvons trouver secours, du moins ainsi l'ai-je
pensé, de la logique, d'une fagon qui nous éclaire au moins quant aux points sur
lesquels il ne faut pas verser, il ne faut pas se laisser prendre a quelque confusion
concernant ce qui fait le statut du psychanalyste.

Je vous donne la parole.

-M. Nassif :je vous prie d'abord de m'excuser parce que vous ne vous attendiez sans
doute pas, et moi non plus d'ailleurs, a avoir a entendre parler un scribe, ce qui
évidemment risque de le faire balbutier beaucoup. Finalement j'ai été¢ assez pressé
moi-méme, et un scribe pressé risque de se faire encore moins entendre, si bien que ce
que je vais vous dire risque d'étre un peu trop é€crit, mais écrit aussi d'une part parce
que je suis amené a répéter des choses que vous avez peut-Etre tous déja entendues, et
pourtant qui risquent néanmoins de passer pour allusives. Enfin je suis pris dans cette
paraphrase, malgré moi, du discours de Lacan, et je voudrais pour commencer donc
vous laisser sur ces deux exergues que je tire d'Edmond Jabes. Il fait dire a certains de
ses rabbins imaginaires ces deux choses a quelques pages d'intervalle : «Enfant,
lorsque j'écrivis pour la premiére fois mon nom, j'eus conscience de commencer un
livre » ; et, plusieurs pages plus loin : « Mon nom est une question, et ma liberté dans
mon penchant pour les questions ».

-184-

184



SEMINAIRE 15

Je crois que, s'il y a un discours possible sur la psychanalyse, il se situe entre ces deux
mises en question du nom. Il ne s'agit pas d'écrire un livre. Il ne s'agit pas simplement
d'étre une question.

Je crois que, si le séminaire de 1'année derniére s'intitule Logique du fantasme, c'est
parce qu'il tente de produire une nouvelle négation qui permette d'entendre et de situer
la formule de Freud : L'inconscient ne connait pas la contradiction.

Cette formule, il faut tout de suite le dire, est prise dans une préconception concernant
les rapports de la pensée au réel, qui faisait croire a Freud justement que ce qu'il
articulait devait étre situé comme une scéne en de¢a de toute articulation logique.

Or la logique a laquelle Freud fait référence pour dire que la pensée n'applique pas ses
lois se fonde sur un schéma de l'adaptation a la réalité. C'est pour cela qu'il faut
ébranler ce terme de contradiction, et c'est ce qui a amené Lacan a cette autre
formule : Il n'y a pas d'acte sexuel, ce qui nécessite qu'une nouvelle négation soit
produite, soit confrontée avec la répétition pour nous fournir un concept de l'acte.

Ma premiére partie pourrait s'intituler justement: le theme de la négation.

Pour pouvoir isoler les différentes négations que le terme de contradiction recouvre -
l'inconscient ne connait pas la contradiction -, il est d'abord nécessaire de séparer ces
domaines qui se superposent en fait mais que seule la logique formelle permet de
distinguer, a savoir la grammaire et la logique.

La négation, au sens le plus courant, est celle qui fonctionne au niveau de la
grammaire. Elle est solidaire de I'affirmation « il y a un univers du discours » et sert
justement a en exclure qu'il ne peut pas se soutenir, dira-t-on, sans contradiction. Elle
se donne a l'intuition, donc, dans 1'image d'une limite, et soutenue par le geste qui
consiste a caractériser une classe par un prédicat, par exemple « le noir » et a désigner
des lors comme non joint au prédicat ce qui n'est pas noir.

Si ce qui est bati sur cette définition de la négation que Lacan appelle « négation
complémentaire » nous laisse au niveau de la grammaire, c'est qu'on s'octroie, sans
méme le dire, un métalangage qui permet de faire fonctionner la négation comme
concept et comme intuition.

-185-

185



SEMINAIRE 15

Mais il y a plus grave : sur cet usage de la négation se greffe toute une tradition dont
Freud, aux dires de certains, hériterait avec sa notion de moi, et qui lie les premiers
pas de l'expérience au fonctionnement, au surgissement d'une entité autonome; par
rapport a celle-ci, ce qui serait admis ou identifi¢ serait appelé « moi », ce qui serait
exclu ou rejeté pourrait s'appeler « non moi ».

Il n'en est rien, pour cette raison que le langage n'admet en aucune fagcon une telle
complémentarité et que ce que I'on prend ici pour une négation n'est autre que ce qui
fonctionne dans la méconnaissance a partir de quoi le sujet s'aliene dans l'imaginaire,
le narcissique.

Cette seconde négation de la méconnaissance y instaure un ordre logique perverti, et
trés précisément en effet ce qu'il intitule le fantasme comme étoffe du désir, et qui
nous laisse donc, encore une fois, au niveau de l'articulation grammaticale. On verra
cela beaucoup plus précisément plus loin.

Néanmoins, cette négation de la méconnaissance se distingue de la négation
complémentaire en ce qu'elle est corrélative de l'instauration du sujet comme référent
du manque. Cette négation, une fois redoublée dans la dénégation freudienne que 1'on
pourrait ici définir comme la méconnaissance de la méconnaissance, permet, en effet,
qu'affleure le niveau du symbolique et que joue en tant que telle la fonction logique du
sujet, a savoir - je vous en rappelle la définition - ce que représente un signifiant pour
un autre signifiant ou « ce qui réfere le manque sous les especes de 1'objet petit a ».
Mais cette fonction logique de sujet que j'ai fait surgir ici ne peut surgir en tant que
telle, remettant en question cet univers du discours que la grammaire, pour ainsi dire,
secrete, en ce qu'elle ne tient pas compte de la duplicité du sujet de 1'énoncé et du sujet
de I'énonciation. Dans cette fonction logique le sujet ne peut surgir que si l'écriture est
thématisée en tant que telle.

Et ma seconde partie s'intitule : la logique et 1'écriture.

Il ne s'agit pas de cette écriture simplement instrumentale et technique qui, dans la
tradition philosophique, est décrite comme signifiant de signifiant, mais de ce je de la
répétition qui, se posant comme je, débarrasse ce qui est logique de la gangue
grammaticale qui I'enveloppe.

-186-

186



SEMINAIRE 15

Le sujet est, en effet, la racine de la fonction de la répétition chez Freud, et I'écriture,
la mise en acte de cette répétition, qui cherche précisément a répéter ce qui échappe, a
savoir la marque premiére qui ne saurait se redoubler et qui glisse nécessairement hors
de portée. Ce concept d'écriture permet en effet de voir ce qui est en question dans une
logique du fantasme qui serait plus principion que toute logique susceptible de fonder
une théorie des ensembles.

En effet, le seul support de cette théorie est que tout ce qui peut se dire d'une
différence entre les éléments de cet ensemble est exclu du je écrit, autrement dit que
nulle autre différence existe que celle qui me permet de répéter une méme opération, a
savoir, appliquer sur trois objets aussi hétéroclites que vous voudrez un trait unaire.
Mais justement ce trait unaire est nécessairement occulté dans tout univers du discours
qui ne peut que confondre I'un comptable et I'un unifiant; a cette fin, il se donnera la
possibilit¢é d'axiomatiser ce rapport essentiel entre logique et écriture tel que le
surgissement du sujet permet de l'instaurer, en posant qu'aucun signifiant ne peut se
signifier lui-méme - c'est I'axiome de spécification de Russell - et donc que la question
de savoir ce que représente un signifiant en face de sa répétition passe par 1'écriture.
Cet axiome vient en effet formaliser 1'usage mathématique qui veut que, si nous
posons une lettre A nous la reprenions ensuite comme si elle était la seconde fois
toujours la méme. Il se présente dans une formulation ou la négation intervient - aucun
signifiant ne peut se signifier lui-méme - mais c'est en fait le « ou » exclusif qui est
ainsi désigné; il faut comprendre qu'un signifiant - la lettre A - dans sa présentation
répétée, ne signifie qu'en tant que fonctionnement une premicre fois ou en tant que
fonctionnement une seconde fois.

Or, nous verrons que c'est autour des rapports entre la disjonction et un certain concept
de la négation que les choses se nouent et que la thématisation de l'acte devient
indispensable. Mais ce que cette analyse permet d'ores et déja de voir, c'est que si
I'écriture, définie comme champ de répétition de toutes les marques, peut se distinguer
de I'univers du discours qui a pour caractéristique de se fermer, c'est aussi seulement a
travers l'écriture qu'un univers du discours peut fonctionner, excluant quelque chose
qui sera justement posé comme ne pouvant pas se soutenir écrit.

-187-

187



SEMINAIRE 15

Le concept de logique, quoique grevé peut-étre d'un passé philosophique lui aussi
assez chargé, ne présente pas l'inconvénient de cette ambiguité liée au concept
d'écriture. Mais cela implique, si nous voulons parler de logique du fantasme, que
soient ¢lucidés les rapports de ce concept au concept de vérité.

D'ou sa troisiéme partie, logique et vérité : le pas sans.

Ainsi se pose, en effet, le probléme de savoir s'il est licite d'inscrire dans les signifiants
un vrai et un faux manipulables logiquement au moyen de tableaux de vérité par
exemple.

Au niveau de la logique classique, qui n'est autre que la grammaire d'un univers du
discours, la solution inventée par les Stoiciens reste paradoxale. Elle consiste a se
demander comment il faut que les propositions s'enchainent au regard du vrai et du
faux, et a mettre en place une relation d'implication qui fait intervenir deux temps
propositionnels, la protase et l'apodose, et qui permet d'établir que le vrai ne saurait
impliquer le faux sans empécher pourtant que du faux on puisse déduire aussi bien le
faux que le vrai. C'est l'adage : ex falso sequitur quod libet.

Souligner ce paradoxe de l'implication revient en fait a ¢élucider la négation qui y
fonctionne. 1l suffit en effet d'inverser I'ordre de la proposition p implique ¢ pour voir
surgir : si non p, pas de g, et par la méme une négation. Cette négation n'a rien a voir
avec la négation complémentaire parce qu'elle ne joue pas au niveau du prédicat, mais
au niveau de ce qu'Aristote appelle un propre. Je vous rappelle cette distinction; par
exemple, je peux donner comme définition de 1'homme: 'homme est homme et
femme. C'est un propre. La définition qu'il faut donner est : I'homme est animal
raisonnable. « Homme et femme » est un propre, et ce propre ne suffit pas a définir
dans Aristote; au contraire, je crois que la science moderne ne donne que des
définitions par le propre.

Cette troisiéme négation, donc, Lacan l'appelle le pas sans. Son modele serait la
formule : il n'y a pas de vrai sans faux, car c'est en fait au principe de bivalence qu'elle
fait place, et, de toutes les facons, dans Aristote, ce refus de donner des définitions par
le propre est lié¢ a la nécessité de produire un discours extensionnel ou justement le
principe de bivalence ne serait pas mis en question. Nous verrons aussi que cette
troisiéme négation -188-

188



SEMINAIRE 15

permet de cerner parfaitement le probléme de l'acte tel qu'il s'exprime dans cette
simple phrase: il n'y a pas d'homme sans femme.

Enfin on pourrait reproduire en des termes plus rigoureux que celui de la
méconnaissance ce qui se passe au niveau de la grammaire du fantasme dans certains
phénomeénes d'inférence sous-jacents au processus d'identification sous toutes ses
formes. Mais surtout le pas sans permet de comprendre que le mode de I'association
libre a travers lequel se présume le champ de l'interprétation confronte a une
dimension qui n'est pas celle de la réalité mais de la vérité.

En effet, quand on objecte a Freud qu'avec sa fagon de procéder, il trouvera toujours
un signifié pour faire le pont entre deux signifiants, il se contente de répondre que les
lignes d'association viennent se recouper en des points de départ électifs qui dessinent
en fait ce qui est pour nous la structure d'un réseau. Et donc la logique boiteuse de
I'implication est relayée par la véritable répétition.

L'essentiel n'est donc pas tant de savoir si un événement a eu lieu réellement ou non
que de découvrir comment le sujet a pu l'articuler en signifiant, c'est-a-dire en vérifiant
la scéne par un symptome ou ceci n'allait pas sans cela et ou la vérité a partie liée avec
la logique. Il serait, en ce point, possible de faire le pont entre logique et vérité grace
au concept de répétition qui est un peu sous-jacent a ces deux parties, ce qui amenerait
tout de suite une thématisation de I'acte. Je suivrai plutdt I'ordre adopté par Lacan qui
commence par en donner un modéle vide forgé pour donner de la véritable forclusion
donnée dans le cogito cartésien a partir de laquelle la science est vide.

J'en viens ainsi & ma quatriéme partie, modele vide de l'aliénation: S (Abarré) Ce
modele qui est celui de 'aliénation comme choix impossible entre je ne pense pas et je
ne suis pas va surtout nous permettre d'exhiber la négation la plus fondamentale, celle
qui fonctionne en rapport avec la disjonction telle qu'elle est désignée dans la formule
de Morgan : Non (a et b) équivaut a non a ou non b. Or, une fois posé que a et b
désignent le je pense et le je suis et que c'est la méme négation qui fonctionne de part
et d'autre du signe de I'équivalence, on doit admettre que cette négation fondamentale
est celle qui fait surgir I'Autre, conséquemment au refus de la question de I'étre
qu'instaure le cogito, exactement comme « ce qui est -189-

189



SEMINAIRE 15

rejeté dans le symbolique reparait dans le réel ». Mais aussi on doit admettre que cette
Verwerfung primordiale qui instaure la science instaure une disjonction exclusive
entre l'ordre de la grammaire dans sa totalité qui devient ainsi le support du fantasme,
et 'ordre du sens qui en est exclu et qui devient effet et représentation de choses. Je
vais reprendre cela doucement.

Il y a donc équivalence entre : non (je pense et je suis) et : ou je ne pense pas, ou je ne
suis pas. Et c'est sur le premier terme de cette équivalence que je voudrais maintenant
me pencher car elle va nous permettre de poser en toute rigueur la distinction entre
sujet de 1'énoncé et sujet de 1'énonciation. Si en effet donc je suis doit pouvoir se
mettre entre guillemets apres le je pense, c'est d'abord que la fonction du tiers est
essentielle au cogito. C'est avec un tiers que j'argumente, lui faisant renoncer une a
une a toutes les voies du savoir dans la premiére Méditation, jusqu'a le surprendre a un
tournant en lui faisant avouer qu'il faut bien que je sois moi pour lui faire parcourir ce
chemin, a telle enseigne que le je suis qu'il me donne n'est autre, en définitive, que
l'ensemble vide puisqu'il se constitue de ne contenir aucun élément.

Le je pense n'est donc en fait que l'opération de vidage de l'ensemble du je suis. 1/
devient par 1a méme un j'écris, seul capable d'effectuer 1'évacuation progressive de
tout ce qui est mis a la portée du sujet en fait de savoir. Le sujet - et c'est tout a fait
fondamental pour la conceptualisation de l'acte - ne se trouve pas seulement en
position d'agent du je pense mais en position de sujet déterminé par 1'acte méme dont
il s'agit, ce qu'exprime en latin la diathése moyenne, par exemple loguor.

Or tout acte pourrait se formuler en ces termes pour autant que le moyen, dans une
langue, désigne cette faille entre sujet de 1'énoncé et sujet de I'énonciation. Mais
comme ce n'est pas meditor qui est d'ailleurs le fréquentatif de medeo, mais cogito que
Descartes emploie, et comme il est essentiel a ce cogifo de pouvoir étre répété en
chacun de ses points, en chacun des points de l'expérience, chaque fois que ce sera
nécessaire - et Descartes y insiste - il se pourrait bien que nous ayons 1a a faire au
négatif de tout acte.

En effet, le cogito est, d'une part, le lieu ou s'origine cette répétition constitutive du
sujet, et, d'autre part, le lieu ou s'instaure un recours au grand Autre, lui méme pris
dans la méconnaissance en tant que cet Autre -190-

190



SEMINAIRE 15

est supposé comme non affecté par la marque, c'est-a-dire que ce Dieu est censé ne
pas écrire. En effet, le cogifo n'est pas tenable s'il ne se compléte d'un : sum ergo Deus
est et du postulat corrélatif suivant lequel le néant n'a pas d'attribut.

Descartes remet donc a la charge d'un autre qui ne serait pas marqué, les conséquences
décisives de ce pas qui instaure la science. Elles ne se font pas attendre : d'une part la
découverte newtonienne, loin d'impliquer un espace partes extra partes donne a
I'étendue pour essence d'avoir chacun de ses points reliés par sa masse a tous les
autres; quant a la chose pensante, loin d'étre un point d'unification, elle porte au
contraire la marque du morcellement, lequel se démontre, en quelque sorte, dans tout
le développement de la logique moderne, aboutissant a faire de la res cogitans non
point un sujet mais une combinatoire de notations.

Faire porter donc, la négation - cette négation que je suis en train d'essayer de faire
surgir - sur la réunion du je pense et du je suis revient & prendre acte de ces
conséquences et a les traduire en écrivant qu'il n'y a point d'Autre. Le sigle S (Abarré)
revient en effet a constater qu'il n'y a nul lieu ou s'assure la vérité constituée par la
parole; nulle place n'y justifie la mise en question par des mots de ce qui n'est que mot,
toute la dialectique du désir, et le réseau de marques qu'elle forme, se creusant dans
l'intervalle entre 1'énoncé et I'énonciation.

Donc tout ce qui se fonde seulement sur un recours a I'Autre est frappé de caducité.
Seul peut y subsister ce qui prend la forme d'un raisonnement par occurrence. La non
existence de 1'Autre dans le champ des mathématiques correspond, en effet, a un usage
limité dans l'emploi des signes, c'est I'axiome de spécification et la possibilité du va-
et-vient entre ce qui est établi et ce qui est articulé. L'Autre est donc un champ marqué
de la méme finitude que le sujet lui-méme. Ce qui fait dépendre le sujet des effets du
signifiant, fait, du méme coup, que le lieu ou s'assure le besoin de vérité est lui-méme
fracturé en ses deux phases de I'énoncé et de 1'énonciation. C'est pourquoi la réunion
du je pense et du je suis, quoique nécessaire, doit étre en son principe niée de cette
négation fondamentale.

Il ne devrait pas vous échapper que cette négation, qui ne nous fournit pour le moment
qu'un modele vide, est en fait induite par la sexualité, telle qu'elle est vécue et telle
qu'elle opére.

-191-

191



SEMINAIRE 15

J'en viens ainsi a ma cinquiéme partie: forclusion et déni.

On peut en effet la présenter comme - la sexualité en général telle qu'elle est vécue et
telle qu'elle opére - un : se défendre de donner suite a cette vérité qu'il n'y a point
d'Autre. C'est que ce modele s'étaye, en fait, sur cette vérité de 1'objet a qui est en
définitive a rapporter a la castration, puisque le phallus, comme son signe, représente
justement la possibilité exemplaire du manque d'objet.

Or ce manque est inaugural pour I'enfant lorsqu'il découvre avec horreur que sa mére
est castrée, et la mére ne désigne rien de moins que cet Autre qui est mis en question a
l'origine de toute opération logique.

Aussi la philosophie, et toute tentative pour rétablir dans la 1égitimité un univers du
discours consiste, une fois qu'elle s'est donnée par I'écriture une marque, a la raturer
dans 1'Autre, a présenter cet Autre comme non affecté par la marque.

Or cette marque qui permet ce rejet dans le symbolique n'est, en fait, que le tenant lieu
de cette trace inscrite sur le corps méme qu'est la castration. Il est donc ici possible de
présenter cette forclusion de la marque du grand Autre comme un refus motivé et sans
cesse repris de ce qui constitue un acte. Mais cet acte, pris lui-méme dans la logique
régie par la négation - cette négation fondamentale - n'est pas lui-méme une positivité;
vous vous en doutez. Il ne peut, en fait, qu'étre inféré a partir de cette autre opération
logique qu'est le déni, lequel consiste certes a mettre entre parenthéses la réalité¢ du
compromis et la grammaire qui s'y fonde, mais qui n'en récolte pas moins cette autre
conséquence, du fait que le grand Autre soit barré : la disjonction entre le corps et la
jouissance.

Si en effet I'objet a est forclos dans la marque par le philosophe, il est identifié comme
lieu de la jouissance par le pervers, mais il apparait justement alors comme partie
d'une totalité qui n'est pas assignable puisqu'il n'y a point d'Autre. Et le pervers se croit
obligé, comme le philosophe, de s'inventer une figure manifestement théiste, par
exemple celle, chez Sade, de la méchanceté absolue dont le sadique n'est que le
servant. S'il n'y a point d'Autre, c'est bien parce que I'une et I'autre positions sont inte-
nables. Le couple homme-femme qui est positivé dans un cas, celui du philosophe, le
couple a grand Autre, qui est positivé dans l'autre, sont deux fagons paralleles de
refuser I'acte sexuel tantdt pensé comme réel et impossible, tantdt comme possible et
irréel.

-192-

192



SEMINAIRE 15

Il reste sans doute une troisiéme forme, celle du passage a l'acte. Il ne faut pas
s'imaginer que ce saut nous fait sortir de l'aliénation ci-devant décrite. Il va au
contraire nous permettre d'en articuler les termes de fagon encore plus rigoureuse.

Je vais pour cela passer a la seconde partie de I'équivalence ou je ne pense pas ou je ne
SUis pas.

Et cette sixiéme partie s'intitulera: la grammaire ou la logique.

La non réunion dans 1'Autre du je pense et du je suis se traduit simplement en une
disjonction entre deux non sujets : je ne pense pas ou 1.e ne suis pas.

Aussi, sans plus parler d'acte, il serait peut-étre utile d'en rester encore au modele vide.
Cela va nous permettre de faire la théorie de cette négation du sujet, que la négation
du grand Autre suppose, et va nous donner la possibilité de mieux articuler les
disjonctions entre grammaire et logique, en fixant a la grammaire son statut.

Ce que la logique nous donne a penser, c'est que nous n'avons pas le choix, trés
précisément en ceci : a partir du moment ou le je a été choisi comme instauration de
1'étre, c'est vers le je ne pense pas que nous devons aller, car la pensée est constitutive
d'une interrogation sur le non-&tre justement, et c'est a cela qu'il est mis un terme avec
l'inauguration du je comme sujet du savoir dans le cogito. Aussi la négation qui se
donne a penser dans l'aliénation n'est plus celle a I’ceuvre dans le refus de la question
de l'étre, mais celle qui, portant sur I'Autre qui en surgit, porte sur le je qui s'en
retranche.

Or, connexe au choix du je ne pense pas, quelque chose surgit dont I'essence est de
n'étre pas je. Ce pas je, c'est le Ca, lequel peut se définir par tout ce qui, dans le
discours, n'est pas je, c'est-a-dire précisément par tout le reste de la structure
grammaticale.

En effet, la portée du cogito se réduit a ceci que le je pense fait sens, mais exactement
de la méme fagcon que n'importe quel non-sens pourvu qu'il soit d'une forme
grammaticalement correcte. La grammaire n'est plus, dans cette logique régie par la
négation portant tour a tour sur 1'Autre et sur le sujet, qu'une branche de l'alternative
ou est pris ce sujet quand il passe a l'acte, et si elle se définit par tout ce qui, dans le
discours, n'est pas je, c'est bien parce que le sujet en est l'effet.

-193-

193



SEMINAIRE 15

Clest trés précisément en cela que le fantasme n'est autre qu'un montage grammatical
ou s'ordonne suivant divers renversements le destin de la . pulsion, a telle
enseigne qu'il n'y a pas d'autre facon de faire fonctionner le je dans sa relation au
monde qu'a la faire passer par cette structure grammaticale, mais aussi que le sujet, en
tant que je, est exclu du fantasme, comme il se voit dans « un enfant est battu » ou le
sujet n'apparait comme sujet battu que dans la seconde phase, et cette seconde phase
est une reconstruction signifiante de l'interprétation. Il est important de le noter, de
méme que la réalité, ce compromis majeur sur lequel nous nous sommes entendus, est
vide, de méme le fantasme est clos sur lui-méme, le sujet qui passe a l'acte ayant
basculé en son essence de sujet dans ce qui reste comme articulation de la pensée, a
savoir l'articulation grammaticale de la phrase.

Mais ce concept de grammaire pure, loin de s'articuler comme dans Husserl, avec la
logique de la contradiction, laquelle s'articule a son tour sur une logique de la vérité,
dans la mesure ou ces concepts de logique et de grammaire tels que je suis en train de
les faire fonctionner ici, dans la mesure ou cette grammaire pure permet de bien situer
les fantasmes et le moi qui en est la matrice, ce concept de grammaire donc doit
fonctionner de fagon inverse, c'est-a-dire permettre de constater qu'il y a de 1'agram-
matical, quelque chose que Husserl rejetterait donc qui est quand méme encore du
logique, et que la langue bien faite du fantasme ne peut empécher ces manifestations
de vérité que sont le mot d'esprit, 1'acte manqué ou le réve, manifestations par rapport
auxquelles le sujet ne peut se situer que du c6té d'un je ne suis pas.

En effet, ce dont il s'agit dans l'inconscient, qu'il faut donc distinguer du Ca, ne reléve
pas de cette absence de signification ou nous laisse la grammaire puisqu'il se
caractérise par la surprise, qui est bien un effet de sens, et cette surprise que toute
interprétation véritable fait immédiatement surgir a pour dimension, pour fondement,
la dimension du je ne suis pas. C'est en ce lieu ou je ne suis pas que la logique
apparait toute pure, comme non grammaire, et que le sujet s'aliéne a nouveau en un
pensechose, ce que Freud articule sous la forme de représentation de choses dont
l'inconscient, qui a pour caractéristique de traiter les mots comme des choses, est
constitug.

En effet, si Freud parle des pensées du réve, c'est que, derriére ces -194-

194



SEMINAIRE 15

séquences agrammaticales, il y a une pensée dont le statut est a définir, en ce qu'elle
ne peut dire ni donc je suis ni donc je ne suis pas, et Freud articule cela trés
précisément quand il dit que le réve est essentiellement égoistique, cela impliquant
que le Ich du réveur est dans tous les signifiants du réve et y est absolument dispersé,
et que le statut qui reste aux pensées de l'inconscient est celui d'étre des choses.

Ces choses cependant se rencontrent et sont prises dans un je logique qui constitue la
fonction du renvoi et qui se lit a travers des décalages par rapport au je grammatical
justement, et c'est a cela que sert ce je grammatical, de méme que le rébus se lit et
s'articule par rapport a une langue déja constitu¢e. C'est en tous les cas sur ce je non
grammatical que s'appuie le psychanalyste, et chaque fois qu'il fait fonctionner
quelque chose comme Bedeutung, faisant comme si les représentations appartenaient
aux choses elles-mémes, et faisant surgir ainsi ces trous dans le je du je ne suis pas ou
se manifeste ce qui concerne l'objet a. Car, en définitive, ce que toute la logique du
fantasme vient suppléer, c'est I'inadéquation de la pensée au sexe ou l'impossibilité
d'une subjectivation du sexe. C'est cela la vérité du je ne suis pas.

Le langage, en effet, qui réduit la polarité sexuelle & un avoir ou n'avoir pas - la
connotation phallique - fait mathématiquement défaut quand il s'agit d'articuler cette
négation que je suis en train d'élucider, cette négation qui est celle, en définitive, qui
fonctionne dans la castration.

Or, c'est le langage qui structure le sujet comme tel et, dans les pensées du réve ou les
mots sont traités comme des choses, nous aurons en ce point carrément affaire a une
lacune, a une syncope dans le récit. Ainsi, alors que le pas je du ¢a de la grammaire
tourne autour de cet objet noyau ou nous pouvons retrouver l'instance de la castration,
le pas je de l'inconscient est simplement représenté comme un blanc, comme un vide
par rapport a ou se réfere tout le je logique de la Bedeutung. C'est en ce point précis
que se fait sentir la nécessité de rabattre la logique sur la grammaire et d'articuler, au
moyen de la répétition, la possibilité d'un effet de vérité, effet de vérité ou 1'échec de la
Bedeutung a articuler le sexe fait apparaitre le - petit phi.

Or ce qui donne la possibilité¢ de penser le sujet en tant que produit de la grammaire ou
en tant qu'absence référée par la logique, c'est le concept de répétition tel qu'il est
articulé par Freud dans le terme de -195-

195



SEMINAIRE 15
! Wiederholungszwang. Cela nous oblige a introduire le modéle vide de
l'aliénation dans I'élément d'une temporalité que le concept d'acte permet seul de
cerner.

Ma septieme partie : I'aliénation et l'acte.

C'est dans la mesure ou l'objet a peut étre pensé comme réel, c'est-a-dire comme
chose, que le rapport du sujet a la temporalité peut étre élucidé a travers précisément
les rapports de la répétition au trait unaire. Nous restons donc dans I'élément d'une
logique ou temporalité et trace se conjoignent, dans une tentative pour structurer le
mangque sous la forme d'une archéologie ot répétition et décalage se succedent.

Dans Freud méme, la répétition n'a, en effet, rien a faire avec la mémoire ou la trace a
justement pour effet la non répétition. Un micro-organisme doué¢ de mémoire ne
réagira pas a un excitant la seconde fois comme la premiére. C'est I'atome de mémoire.
Au contraire dans une situation d'échec qui se répéte par exemple, la trace a une tout
autre fonction : la situation premiére n'étant pas marquée du signe de la répétition, on
doit dire que si elle devient la situation répétée, c'est que la trace se réfere a quelque
chose de perdu du fait la répétition, et nous retrouvons ici l'objet a.

C'est pourquoi ce qui se présente comme décalage dans la répétition méme n'a rien a
faire avec la similitude ou la différence, et nous retrouvons ici, dans le champ du sujet,
le trait unaire comme repere symbolique. Celui-ci, je le rappelle, permet d'identifier
des objets aussi hétéroclites que possible, tenant pour nulle jusqu'a leur différence de
nature la plus expresse, pour les énumérer comme éléments d'un ensemble. Mais il
faut descendre dans le temps pour constater d'une part, que la vérité ainsi obtenue et
qui n'est autre que ce que les mathématiciens appellent effectivité, d'ou le fait qu'un
modéle permette d'interpréter un domaine, cette vérité n'a aucune prise sur le réel. En
revanche, nous retrouvons ici le modele de I'aliénation qui pourrait s'imager sous la
forme d'un K ce n'est ni pareil ni pas pareil ». Or ce n'est la rien d'autre que le graphe
de la double boucle qui sert & représenter depuis fort longtemps dans Lacan la
solidarité d'un effet directif a un effet rétroactif. Ce rapport tiers se retrouve, en effet,
qui nous permet de faire surgir le trait unaire qu'en passant du 1 au 2 qui constitue la
répétition du 1, se présente un effet de rétroaction ou le 1 revient comme non
numérable, comme un en plus ou un en trop.

-196-

196



SEMINAIRE 15

Il en est de méme dans toute opération signifiante ou le trait dont se sustente ce qui est
répété dans la marque, revient en tant que répétant sur ce qu'il répéte, pour peu que le
sujet comptant ait a se compter lui-méme dans la chaine, et c'est justement ce qui a
lieu dans le passage a l'acte.

Il y a en effet correspondance entre l'aliénation comme choix inéluctable du je ne
pense pas et la répétition comme choix inéluctable du passage a 'acte.

En effet, 1'autre terme impossible a choisir est ['acting out corrélatif du je ne suis pas.
C'est que l'acte, loin de se définir comme quelque manifestation de mouvement allant
de la décharge motrice au détour du singe pour attraper une banane, cet acte ne peut se
définir que par rapport a la double boucle ou la répétition en vient a fonder le sujet,
cette fois comme effet de coupure.

Je vous rappelle ici quelques repéres topologiques. La bande de Moebius peut étre
prise comme symbolique du sujet; une double boucle en constitue le pole unique. Or
une division médiane de cette bande la supprime mais engendre une surface applicable
sur un tore. Or la coupure qui engendre cette division suit le tracé de la double boucle,
et l'on peut dire que l'acte est en lui-méme la double boucle du signifiant. L'acte se
donne en effet comme le paradoxe d'une répétition en un seul trait, et cet effet
topologique permet de présenter que le sujet dans l'acte soit identique a son signifiant,
ou que la répétition intrinséque a tout acte s'exerce au sein de la structure logique par
l'effet de rétroaction.

L'acte est donc le seul lieu ou le signifiant a 'apparence ou méme la fonction de se
signifier lui-méme, et le sujet dans cet acte est représenté comme 1'effet de la division
entre le répétant et le répété qui sont pourtant identiques.

Pour bien voir que cette structuration de l'acte vient remplir le modéle vide de
l'aliénation, il nous faut encore faire un dernier pas. Freud, dans son texte Au-dela du
principe de plaisir met en place cette conjonction basale pour toute la logique du
fantasme entre la répétition et la satisfaction. Ici, en effet, la compulsion de répétition
englobe le fonctionnement du principe de plaisir, c'est en ceci qu'il n'y a rien dans ce
matériel inanimé que la vie rassemble, que la vie ne rende a son domaine de l'inanimé,
mais elle ne le rend qu'a sa maniére, nous dit Freud; cette maniére, c'est -197-

197



SEMINAIRE 15

de repasser par les chemins qu'elle a parcourus, la satisfaction étant a définir comme
justement le fait de repasser par ces mémes chemins.

Or, nous venons de le voir, la répétition en tant qu'elle engendre le sujet comme effet
de la coupure ou comme effet du signifiant est liée a la chute inéluctable de I'objet q,
si bien que la métaphore du chemin est radicalement inadéquate. De plus, le modele de
la satisfaction que Freud nous propose n'est pas assurément un modele organique
celui, par exemple, de la réplétion d'un besoin comme le boire ou le dormir ou la
satisfaction se définit justement comme non transformée par l'instance subjective -
nous n'avons pas affaire a cette solidarit¢ d'un effet actif et rétroactif - mais
précisément le point ou la satisfaction s'avere la plus déchirante pour le sujet, celle de
l'acte sexuel, et c'est par rapport a cette satisfaction que toutes les autres sont a mettre
en dépendance au sein de la structure. C'est en ce point que la boucle se ferme; dans la
lecture que je vous propose, la conjonction de la satisfaction sexuelle et de la répéti-
tion n'en fonctionne pas moins comme un axiome inexorable, puisque rien de moins
qu'un fleuve de boue menacerait quiconque s'en €carte.

C'est que nous n'avons affaire, encore une fois, qu'a une nouvelle traduction du S (Al)
dont nous avons déja donné divers équivalents, et qui vient ici reprendre la disjonction
entre le corps et la jouissance sous la forme d'une disjonction temporelle entre
satisfaction obtenue et répétition poursuivie.

On comprend mieux maintenant que, si cette satisfaction passe par ce qui se donne
comme un acte, celui-ci ne peut étre pensé comme acte qu'en fonction de I'ambiguité
inéluctable de ses effets. Si un acte se présente comme coupure, c'est dans la mesure
ou l'incidence de cette coupure sur la surface topologique du sujet en modifie la
structure ou au contraire la laisse identique. Dés lors, nous retrouvons ici la liaison
structurale entre l'acte et le registre de la Verleugnung. Il s'agit en effet, sous ce
concept de penser le labyrinthe de la reconnaissance par un sujet, d'effets qu'il ne peut
reconnaitre puisqu'il est tout entier comme sujet transformé par son acte. Le passage a
l'acte n'est donc, par rapport a la répétition, qu'une sorte de Verleugnung avouée, et
l'acting out une sorte de Verleugnung déniée.

C'est un redoublement - Verleugnung déniée - que je présente

comme corrélatif au niveau du sujet du redoublement de la méconnais-198-

198



SEMINAIRE 15

sance par laquelle j'ai défini la dénégation freudienne. Et cette alternative de
l'aliénation est encore une fois a mettre précisément en rapport avec le a que le sujet
de l'acte sexuel est nécessairement, puisqu'il y entre comme produit, et qu'il ne peut
qu'y répéter la scéne oedipienne, c'est-a-dire la répétition d'un acte impossible.

Si vous m'avez suivi, et sans qu'il soit nécessaire de reprendre tout ce qui a été dit ici
méme sur I'impossibilité de donner au signifiant homme et femme une connotation
assignable, il est maintenant devenu évident que la formule ['inconscient ne connait
pas la contradiction est rigoureusement identique a celle tout aussi captieuse mais plus
adéquate suivant laquelle i/ n'y a pas d'acte sexuel.

[Applaudissements].

-Jacques Lacan: Je me réjouis que ces applaudissements prouvent que ce discours ait
été de votre goiit. C'est tant mieux. Au reste, méme s'il ne I'avait pas été, il n'en restait
pas moins ce qu'il est, c'est-a-dire excellent. Je dirai méme plus. Je ne voudrais pas
tellement le laisser apporter des rectifications et perfectionnements que l'auteur pourra
y apporter. Je veux dire que, tel qu'il est, il a son intérét et que, pour tous ceux qui ont
assisté a la séance d'aujourd’hui, il sera certainement trés important de pouvoir s'y
référer pour tout ce que je dirai dans la suite.

Maintenant, ma fonction étant justement, du fait de la place que j'ai définie tout a
I'heure, de ne pas exclure tel ou tel appel a I'intérét au niveau de ce que j'ai appelé a
l'instant le got, j'y ajouterai simplement quelques mots de remarques. Je souligne
expressément qu'en dehors des personnes qui sont déja invitées pour étre d'ores et déja
en possession d'une carte, aucune personne ne sera invitée aux deux derniers
séminaires fermés si elle ne m'a pas envoyé dans huit jours quelque question dont je
n'ai nul besoin de préciser comment je la trouverai pertinente ou pas pertinente - a la
vérité je suppose qu'elle ne peut étre que pertinente du moment qu'elle m'aura été
envoyée!

Je vais faire la remarque suivante. On a parlé ici de nouvelle négation. Il va s'agir en
effet de rien d'autre, dans les séminaires qui vont venir, que de I'usage précisément, de
la négation, ou trés précisément de ceci, c'est comment ce pas de la logique qui a été
constitué par l'introduction de ce -199-

199



SEMINAIRE 15

qu'on appelle de la facon la plus grossiérement impropre, j'ose le dire, et je pense
qu'aucun logicien sensible ne me contredira, les « quantificateurs » - contrairement a
ce que le mot semble indiquer, ce n'est essentiellement pas de la quantité qu'il s'agit
dans cet usage des quantificateurs - par contre j'aurai a vous produire, et ceci dés la
prochaine fois, 1'importance qu'il y a - au moins d'une fagon trés éclairante, d'avoir été
liée au tournant qui a fait apparaitre la fonction de quantificateur - dans le terme de la
double négation précisément en ceci qui est a notre portée - il est bien singulier que ce
soit au niveau de la grammaire que ce soit le plus sensible - qu'il n'est d'aucune fagon
possible de s'acquitter de ce qu'il en est de la double négation en disant par exemple
qu'il s'agit 1a d'une opération qui s'annule, et qu'elle nous ramene et nous rapporte a la
pure et simple affirmation. En effet, ceci est déja présent et tout a fait sensible, flt-ce
au niveau de la logique d'Aristote, pour autant qu'a nous mettre en face des quatre
poles constitués par l'universel, le particulier, l'affirmatif et le négatif, elle nous montre
bien qu'il y a une autre position, celle de I'universel et du particulier, en tant qu'elles
peuvent se manifester par cette opposition de l'universel et du particulier par l'usage
d'une négation, ou que le particulier peut étre défini comme un pas tous et que ceci est
véritablement a la portée de notre main et de nos préoccupations.

Dans le moment ot nous sommes de notre énoncé sur l'acte psychanalytique, est-ce
que c'est la méme chose de dire que tout homme n'est pas psychanalyste - principe de
l'institution des sociétés qui portent ce nom - ou de dire que tout homme est non
psychanalyste?

Ce n'est absolument pas la méme chose. La différence réside précisément dans le pas
tous qui fait passer le fait que nous mettons en suspens, que nous repoussons
I'universel, ce qui introduit la définition, en cette occasion, du particulier.

Ce n'est pas aujourd'hui que je vais pousser plus loin ce dont il s'agit dans 1'occasion,
mais il est bien clair qu'il s'agit 1a de quelque chose que j'ai d'ores et déja indiqué, qui
vous est déja amorcé par plusieurs traits de mon discours, quand j'ai par exemple
insisté sur ceci que, dans la grammaire, le sujet de 1'énonciation n'était nulle part plus
sensible que dans l'usage de ce ne que les grammairiens ne savent pas - parce que
naturellement, les grammairiens sont des logiciens, c'est ce qui les perd, cela nous
laisse de I'espoir que les logiciens aient une toute petite idée de la grammaire ;

-200-

200



SEMINAIRE 15

c'est en quoi nous mettons justement ici notre espoir, c'est-a-dire que c'est cela qui
nous ramene au champ psychanalytique - bref ils appellent ce ne explétif, qui
s'exprime si bien dans l'expression par exemple : je serai la - ou je ne serai pas la -
avant qu'il ne vienne, employé dans un sens qui veut dire exactement : avant qu'il
vienne; car c'est la uniquement que ¢a prend son sens, cet « avant qu'il ne vienne », qui
introduit ici la présence de moi en tant que sujet de 1'énonciation c'est-a-dire en tant
que ¢a m'intéresse, c'est d'ailleurs 1a qu'il est indispensable, que je suis intéressé a ce
qu'il vienne ou a ce qu'il ne vienne pas.

Il ne faut pas croire que ce ne soit saisissable que la, dans ce point bizarre de la
grammaire francaise ot on ne sait qu'en faire et ou aussi bien on peut l'appeler explétif
ce qui ne veut pas dire autre chose que ceci que apres tout ¢a aurait le méme sens si on
ne s'en servait pas.

Or, précisément, tout est 1a : ¢ca n'aurait pas le méme sens. De méme dans cette fagon
qu'il y a d'articuler la quantification qui consiste a en séparer les caractéristiques, et
méme, pour bien marquer le coup, a ne plus exprimer la quantification que par ces
signes écrits qui sont le & pour l'universel et le B pour le particulier.

Ceci suppose que nous l'appliquions a une formule qui, mise entre parenthéses, peut
étre en général symbolisée par ce qu'on appelle fonction. Quand nous essayons de
faire la fonction qui correspond a la proposition prédicative, c'est bien par 1a que les
choses se sont introduites dans la logique puisque c'est la-dessus que repose le premier
énoncé des syllogismes aristotéliciens, nous sommes amenés, cette fonction, a
l'introduire, tout au moins disons qu'historiquement elle s'est introduite a l'intérieur de
la parenthése affectée par le quantificateur, trés précisément au niveau du premier écrit
ou Peirce a poussé en avant l'attribution a Mitchell - qui d'ailleurs n'avait pas dit tout a
fait ¢a - d'une formulation qui est celle-ci : pour dire que tout homme est sage, nous
mettons le quantificateur & - il n'était pas admis comme algorithme a 1'époque, mais
qu'importe - et nous mettons dans la parenthése (-h + s) - c'est-a-dire la réunion, la non
confusion, contraire de l'identification, je 1'écris sous la forme qui vous est plus
familiére : v, donc nous avons : (-h +v s) ce qui veut dire que, pour tout objet i, il est
ou bien non homme, ou bien sage.

Tel est le mode significatif sous lequel s'introduit historiquement et d'une fagon
qualifiée I'ordre de la « quantification », mot que je ne pro-201-

201



SEMINAIRE 15

noncerai jamais qu'entre guillemets jusqu'au moment ou il me viendra quelque chose,
que la visitation, la méme que quand j'ai donné son titre a ma petite revue, fera peut-
étre admettre par les logiciens je ne sais quelle qualification qui serait tellement plus
saisissante que «quantification» qu'on pourrait peut-étre la suppléer.

Mais, a la vérité, je ne peux a cet égard que me laisser moi-méme en attente, en
gésine; cela me viendra tout seul ou cela ne me viendra jamais. Quoi qu'il en soit, vous
retrouverez la ce point d'accent que j'ai déja introduit précisément a propos d'un
schéma qui est de la période ou Peirce était en quelque sorte Iui aussi en gésine de la
quantification, a savoir ce qui m'a permis, dans le schéma quadripartite que j'ai inscrit
l'autre jour concernant l'articulation de fout trait est vertical avec ceci que je vous ai
fait remarquer, que c'est proprement sur le fait de reposer sur le pas de trait que toute
l'articulation de 'opposition de 'universel, du particulier, de I'affirmatif et du négatif
se basait dans le schéma tout au moins qui était alors donné par Peirce, schéma
peircien que j'ai mis depuis longtemps en avant de certaines articulations, autour dupas
de sujet, autour de I'élimination de ce qui fait 'ambiguité de 'articulation du sujet dans
Aristote, encore que, quand vous lisez Aristote, vous voyez qu'il n'y a aucune espéce
de doute que la méme mise en suspens du sujet était d'ores et déja la accentuée, que
I'upokeimenon ne se confond nullement avec l'ousia.

C'est autour de cette mise en question du sujet comme tel, a savoir sur la différence
radicale concernant cette sorte de négation qu'il conserve a 1'égard de la négation en
tant qu'elle se porte sur le prédicat, c'est la autour que nous allons pouvoir faire tourner
quelques points essentiels en des sujets qui nous intéressent tout a fait essentiellement,
a savoir celui dont il s'agit, dans la différence de ceci que pas tous ne sont psychana-
lystes - non licet omnibus psychanalytas esse - ou bien: il n'en est aucun qui soit
psychanalyste.

Pour certains qui peuvent trouver que nous sommes dans une forét qui n'est pas la
leur, je ferai tout de méme remarquer quelque chose quant au sujet de ce rapport, de ce
grand nceud, de cette boucle qu'a tracée notre ami Jacques Nassif, en réunissant ceci,
ce fait si troublant que Freud a énoncé quand il a dit que l'inconscient ne connait pas la
contradiction, qu'il ait osé, comme ¢a, lancer cette arche, ce pont, & ce point-cceur de la
-202-

202



SEMINAIRE 15

logique du fantasme, sur lequel s'est terminé mon discours de l'année derniére, en
disant qu'il n'y a pas d'acte sexuel.

Il y a bien la un rapport, et le rapport le plus étroit, de cette béance du discours dont il
s'agit, de représenter les rapports du sexe avec cette béance pure et simple qui s'est
définie du progres pur de la logique elle-méme, car c'est par un proces purement
logique qu'il se démontre - et je vous le rappellerai incidemment pour ceux qui n'en
auraient pas la moindre idée - qu'il n'y a pas d'univers du discours - bien sir, pour le
discours, il est exclu, le pauvre, qu'il s'apercoive qu'il n'y a pas d'univers -, mais c'est
justement la la logique qui nous permet de démontrer de fagon trés ais€e, trés
rigoureuse et trés simple qu'il ne saurait y avoir d'univers du discours.

Ce n'est donc pas parce que l'inconscient ne connait pas la contradiction que le
psychanalyste est autorisé a se laver les mains de la contradiction, ce qui, je dois le
dire d'ailleurs, ne le concerne que d'une fagon tout a fait lointaine; je veux dire que,
pour lui, cela lui semble le cachet, le blanc-seing, I'autorisation donnée a couvrir de
toutes les fagons qui lui conviennent, a couvrir de son autorité, la confusion pure et
simple.

La est le ressort autour de quoi tourne cette sorte d'effet de langage qu'implique mon
discours. J'illustre. Ce n'est pas parce que l'inconscient ne connait pas la contradiction;
ce n'est pas étonnant, nous le touchons du doigt, comment ca se fait; ¢ca ne se fait pas
n'importe comment; tout de suite je le touche a ceci parce que c'est au principe méme
de ce qui est inscrit dans les premiéres formulations de ce dont il s'agit concernant
l'acte sexuel; c'est que l'inconscient, nous dit-on, c'est ¢a, 1'Oedipe, le rapport de
I'homme et de la femme, il le métaphorise; c'est cela que nous trouvons au niveau de
l'inconscient dans les rapports de I'enfant et de la meére; le complexe d'(Edipe, c'est ¢a
d'abord, c'est cette métaphore. Ce n'est tout de méme pas une raison pour que le
psychanalyste ne les distingue pas, ces deux modes de présentation. Il est méme la
pour c¢a, expressément. Il est 1a pour faire entendre a I'analysant les effets
métonymiques de cette présentation métaphorique.

Il peut méme, plus loin, étre l'occasion de confirmer sur tel objet le ressort
contradictoire inhérent a toute métonymie, le fait qu'il en résulte que le tout n'est que
le fantome de la partie, de la partie en tant que [réelle ?]. Le couple n'est pas plus un
tout que I'enfant n'est une partie de la mére. -203-

203



SEMINAIRE 15

Voila ce que rend sensible la pratique psychanalytique, et c'est profondément la vicier,
qu'au nom du fait que c'est de cela qu'il s'agit, d'affirmer le contraire, c'est-a-dire de
désigner dans les rapports de I'enfant et de la mére ce qui ne se trouve pas ailleurs, 1a
ou on s'attendrait a le trouver, a savoir I'unité fusionnelle dans la copulation sexuelle.
Et c'est d'autant plus erroné de le représenter par les rapports de I'enfant et de la mere,
qu'au niveau de I'enfant et de la meére, cela existe encore moins.

J'ai assez souligné la chose en faisant remarquer que c'est une pure fantaisie de I'heure
psychanalytique que d'imaginer que I'enfant est si bien que ¢a la-dedans, qu'est-ce que
vous en savez? Il y a une chose certaine, c'est que la mére ne s'en trouve pas forcément
tout ce qu'il y a de plus a l'aise et qu'il arrive méme un certain nombre de choses sur
lesquelles je n'ai pas a insister, qu'on appelle les incompatibilités foeto-maternelles,
qui montrent assez que ce n'est pas du tout clair que ce soit la base biologique qu'il
faille tout naturellement se représenter comme €tant le point de 1'unité béatifique.
Aussi bien ai-je besoin de vous rappeler a cette occasion - parce que c'est la derniére,
peut-&tre - que dans les estampes japonaises, c'est-a-dire a peu pres les seules Oeuvres
d'art fabriquées, écrites, qu'on connaisse ou quelque chose soit tenté pour nous
représenter ce qu'il ne faudrait pas croire du tout que je déprécie : la fureur
copulatoire. Il faut dire que ce n'est pas a la portée de tout le monde. Il faut étre dans
un certain ordre de civilisation qui ne s'est jamais engagée dans une certaine
dialectique que j'essaierai de vous définir plus précisément un jour incidemment
comme étant la chrétienne. 11 est trés étrange que, chaque fois que vous voyez ces
personnages qui s'étreignent de fagon si véritablement saisissante et qui n'a rien a faire
avec l'esthétisme véritablement dégueulasse qui est celui des habituelles
représentations de ce qui se passe a ce niveau dans notre peinture, chose curieuse,
vous avez trés souvent, presque toujours, dans un petit coin de l'estampe, un petit
personnage tiers; quelquefois ¢a a l'air d'étre un enfant, et peut-étre méme que l'artiste,
histoire de rire un peu - car apres tout, vous allez voir que peu importe comment on le
représente -, ce troisiéme personnage, nous nous doutons que ce dont il s'agit 1a, c'est
justement de quelque chose qui supporte ce que j'appelle I'objet a, et trés précisément
sous la forme ou il est la vraiment substantiel, ou il fait qu'il y a dans la copulation
interhumaine ce quelque -204-

204



SEMINAIRE 15

chose d'irréductible qui est précisément li€¢ a ceci que vous ne la verrez jamais arriver
a sa complétude, et qui s'appelle tout simplement le regard. Et c'est pour ¢a que ce
petit personnage est quelquefois un enfant et quelquefois, tout a fait bizarrement,
énigmatiquement pour nous qui reluquons ¢a derriére nos lunettes, simplement un
petit homme tout a fait homme, construit et dessiné avec les mémes proportions que le
male qui est la en action; simplement tout a fait réduit. Illustration sensible de ceci qui
est véritablement basal et nous force a réviser le principe dit de non contradiction, au
moins de ce qu'il en est du champ de ce dont il s'agit 1a, un point radical a I'origine de
la pensée et qui s'exprimerait, pour employer une formule colloquial, familiére : «
jamais deux sans trois ». Vous dites ¢a sans y penser. Vous croyez simplement que ¢a
veut dire que si vous avez déja eu deux emm... vous en aurez forcément un troisi¢me.
Non! Ce n'est pas ¢a du tout que ¢a veut dire! Ca veut dire que, pour faire deux, il faut
qu'il y en ait un troisiéme.

Vous n'avez jamais pensé a c¢a. C'est pourtant 1d dessus qu'est exigé que nous
introduisons dans notre opération ce quelque chose qui tienne compte de cet élément
intercalaire que nous allons pouvoir saisir, bien sir, a travers une articulation logique,
parce que si vous vous attendez a l'attraper dans la réalité, comme ¢a dans un coin,
vous serez toujours floué, parce que précisément la réalité, comme chacun sait, elle est
construite sur votre je, sur le sujet de la connaissance, et elle est précisément construite
pour faire que vous ne le trouviez jamais.

Seulement nous, comme analystes, c'est notre role. Nous, nous en avons la ressource.
-205-

205



SEMINAIRE 15

206



SEMINAIRE 15

LECON XII 6 MARS 1968

-P Je ne connais pas tout

-U J'ignore tout /de la poésie
-P I dont know everything
-U I dont know anything /about poetry

J'ai écrit Je ne connais pas et j'ignore. Ce Je ne connais pas et ce j'ignore, je les
confronte a quelque chose qui va me servir de base : de la poésie. Pour plus de
rigueur, je dis que je pose que je ne connais pas €équivaut a j'ignore. J'admets, je prends
que la négation est incluse dans le terme j'ignore. Bien siir, une autre fois, je pourrais
revenir sur l'ignosco et sur ce qu'il indique trés précisément dans la langue latine d'ou
il nous vient. Mais logiquement je pose aujourd'’hui que les deux termes sont
équivalents. C'est a partir de cette supposition que la suite va prendre sa valeur.

J'écris deux fois le mot tout. Ceux-la sont bien équivalents. Qu'en résulte-t-il ? Que,
par l'introduction deux fois répétée a ces deux niveaux de ce terme identique, j'obtiens
deux propositions de valeur essentiellement différente. Ce n'est pas la méme chose de
dire je ne connais pas tout de la poésie ou j'ignore tout de la poésie. De l'une a 'autre il
y a la distance - je le dis tout de suite pour éclairer, puisque c'est nécessaire, ol je veux
en venir - c'est a la distinction signifiante, je veux dire en tant qu'elle peut é&tre
déterminée par des procédés signifiants entre ce qu'on appelle une proposition
universelle, pour s'expri- 207 -

207



SEMINAIRE 15

mer avec Aristote, et aussi bien d'ailleurs avec tout ce qu'il s'est prorogé de logique
depuis.

Ou est donc le mystére si ces signifiants sont équivalents terme a terme? Mettons
qu'ici nous I'ayons posé par convention, je le répéte, ce n'est qu'un scrupule autour de
I'étymologie de j'ignore, j'ignore veut dire bel et bien ce qu'il veut dire dans l'occasion
: je ne sais pas, je ne connais pas. Comment cela aboutit-il a deux propositions dont
l'une se présente bien comme se référant a un particulier de ce champ de la poésie (il y
en a la-dedans que je ne connais pas; je ne connais pas tout de la poésie) et cette
proposition bel et bien universelle, encore que négative : de tout ce qui est du champ
de la poésie, je n'en connais rien, je n'entrave que couic (ce qui est le cas général).
Est-ce que nous allons nous arréter a ceci qui, tout de suite, nous introduit dans la
spécificité d'une langue positive, dans l'existence particuliére du frangais qui, comme
nous l'ont exposé dans leur temps des gens fort savants, présente de la duplicité des
termes ou s'y appuie la négation, a savoir que le ne qui semble le support suffisant,
(adjonctif comme on dit) nécessaire et suffisant a la fonction négative, s'appuie, en
apparence se renforce, mais peut-tre apres tout se complique de cette adjonction d'un
terme dont seul l'usage de la langue nous permet de voir a quoi il sert. La-dessus
quelqu'un qu'en marge je ne peux faire que de citer, a savoir un col, legue
psychanalyste et éminent grammairien du nom de Pichon, dans l'ouvrage qu'avec son
oncle Damourette il a excogité sur la grammaire francaise, a introduit de fort jolies
considérations, dans la ligne de ce qui était sa méthode et son procédé, concernant ce
qu'il appelle la fonction plutot discordantielle du ne et plutét forclusive du pas. 11 a dit
la-dessus des choses fort subtiles et fort nourries de toutes sortes d'exemples pris a
tous les niveaux et fort bien choisis sans, je pense, étre dans I'axe qui, tout au moins
pour nous, peut étre d'une véritable importance.

Comment cette importance est déterminée pour nous, c'est ce que je vous ferai
entendre, du moins je I'espére, par la suite, et pour l'instant a me référer simplement a
cette spécificité de la langue francaise; je ne veux prendre que I'appui de ce quelque
chose qui doit bien se produire ailleurs aussi, si il se produit dans notre langue, c'est
que, par exemple, on pourrait soulever ceci; c'est que si le résultat de cet énoncé tenait
par exemple au fait que nous puissions grouper le pas fout, auquel cas le sens de la
-208-

208



SEMINAIRE 15

phrase reviendrait, rendant superflu, en quelque sorte, permettant d'élider, comme il
arrive dans la conversation familiére (je ne dis pas de supprimer, d'élider, de faire
rentrer dans la gorge le ne) j'connais pas tout avec pas tout ensemble, ce serait la non
séparabilité de la négation, que nous pouvons appeler incluse au terme de j'ignore, et
qui serait la le ressort, et tout le monde serait bien content. Je ne vois pas pourquoi on
ne se satisferait pas de cette explication s'il ne s'agissait, bien sir, que de résoudre
cette petite énigme; c'est drole mais enfin ¢a ne va peut-tre pas si loin que ¢a en a
l'air.

Si, ca va plus loin, comme nous allons essayer de le démontrer en nous référant a une
autre langue, la langue anglaise par exemple.

Essayons de partir de quelque chose qui correspond comme sens a la premicre phrase
1 dont know everything about poetry

et I'autre phrase

I don't know anything about poetry.

Ce qui va pourtant nous apparaitre, en considérant les choses exprimées dans cette
autre langue, c'est que, pour produire ces deux sens équivalents a la distance des deux
premiers, I'explication que nous avons tout a l'heure évoquée du blocage des deux
signifiants ensemble va se trouver obligatoirement inversée, car ce blocage du pas
avec le terme tout dans le premier exemple se trouve ici réalisé - au niveau signifiant
j'entends - dans ce qui correspond a la seconde articulation, la seconde proposition,
celle que nous avons qualifiée d'universelle.

Anything, comme chacun sait, est en effet 1a comme 1'équivalent de something,
quelque chose qui se transforme en anything dans la mesure ou c'est au titre négatif
qu'il intervient.

Par conséquent, notre premicre explication n'est pas pleinement satisfaisante, puisque
c'est par quelque chose de tout opposé, c'est par un blocage fait au niveau de la
seconde phrase, celle qui réalise dans l'occasion l'universelle, que se produit ce
blocage, ce détachement également ambigu d'ailleurs, le don't ne disparaissant pas
pour autant pour obtenir ce sens, je n'entrave rien a la poésie.

Par contre c'est 1a ou everything se trouve conjoint avec le [ dont know, que se réalise
le premier sens. Ceci est bien fait pour nous faire réfléchir a quelque chose qui
n'intéresse rien de moins que, comme je vous -209-

209



SEMINAIRE 15

l'ai déja dit, abattant mes cartes, ce dont il s'agit quant au mystére des relations de
l'universel et du particulier.

Nous tacherons de dire tout a I'heure quelle était la préoccupation fondamentale de
celui qui a introduit cette distinction dans 1'histoire, a savoir Aristote.

Chacun sait que, sur ce sujet du biais dont il faut prendre ces deux registres de
I'énoncé, il s'est produit une sorte de petite révolution de I'esprit, celle que j'ai déja a
plusieurs reprises épinglée de l'introduction des quantificateurs.

Il y a peut-étre quelques personnes ici - j'aime a le supposer - pour qui ce n'est pas
simplement un chatouillage de l'oreille. Mais il doit y en avoir également beaucoup
pour qui ce n'est vraiment que l'annonce que j'ai faite qu'a un moment donné, j'en
parlerai et - Dieu sait comment - il va bien falloir que je vous en parle par le point ou
¢a nous intéresse, le point ou j'en suis, le point donc ou il m'a semblé que ¢a pouvait
nous servir, c'est-a-dire que je ne peux pas vous en donner toute I'histoire, tous les
antécédents, comment c'est surgi, ¢a a émergé, ¢a s'est perfectionné et comment (en
fin de compte, c'est a ¢ca qu'il faut que je me limite) c'est pensé par ceux qui en usent :
comment le savoir? car il n'est pas sir du tout que, parce qu'ils s'en servent, ils le
pensent, je veux dire qu'ils situent d'aucune fagon ce que leur fagon de s'en servir
implique au niveau du penser.

Alors, je vais bien étre forcé d'en partir de la fagon dont moi je le pense, au niveau qui
je pense vous intéresse, c'est-a-dire au niveau ou ¢a peut, a nous, nous servir a quelque
chose.

Au niveau d'Aristote, tout repose sur ceci, qui est désigné dans quelque chose qui est
un signe, ce qu'il croit pouvoir se permettre, il se permet d'opérer ainsi, a savoir que,
s'il a dit que tout homme est un animal, il peut a toutes fins utiles, si ¢a lui semble
pouvoir servir a quelque chose, en extraire: quelque homme est un animal.

C'est ce que nous appellerons - ce n'est pas tout a fait le terme dont il se sert - puisqu'il
s'agit d'un rapport qu'on a qualifi¢ de subalterne entre I'universelle et la particulicre,
une opération de subalternation.

J'aurai probablement plus d'une fois a faire quelque remarque incidente sur le fait, la
facon dont on nous rebat les oreilles de « I'homme » dans les exemples, les
illustrations que donnent les logiciens de leurs élaborations, qui n'est sans doute pas
sans avoir une valeur symptomatique. Nous -210-

210



SEMINAIRE 15

pouvons commencer a nous en douter dans toute la mesure ou nous nous sommes fait
la remarque que peut-étre, 'homme, nous ne savons pas si bien ce que c'est que ca.
Enfin ¢a nous entrainerait...

La question de savoir si deux ensembles, dit-on de nos jours, peuvent avoir quelque
chose de commun est une question grave qui est en train de comporter toute une
révision de la théorie mathématique car, apreés tout, nous pourrions fort bien des
l'abord, et sans nous mettre a faire des gestes vains, j'ose le dire, comme celui de notre
ami Michel Foucault donnant 1'absoute & un humanisme depuis déja tellement
longtemps crevé qu'il s'en va au fil de I'eau sans que personne sache ou il est parvenu,
comme si ¢a faisait encore question et comme si c'était la I'essentiel de la question
concernant le structuralisme - passons... Disons simplement que, logiquement, nous
pouvons seulement retenir ceci que seul nous importe, si nous parlons de la méme
chose quand nous disons - logiquement j'entends - tout homme est un animal ou, par
exemple, fout homme parle; la question de savoir si deux ensembles, je vous le répéte,
peuvent avoir un €élément commun est une question qui est trés sérieusement soulevée
pour autant qu'elle souléve ceci, a savoir ce qu'il en est de 1'élément, si 1'é1ément lui-
méme ne peut étre - c'est le fondement de la théorie des ensembles - que quelque
chose a propos de quoi vous pouvez spéculer exactement comme si c'était un
ensemble; c'est la que commence a pointer la question, mais laissons.

Vous savez que la patrie est a la fois la réalité la plus belle, et que bien stir il va de soi
que tout Francais doit mourir pour elle. Mais c'est a partir du moment ou vous
subalternez pour savoir si quelque Frangais doit mourir pour elle qu'il me semble que
vous devez vous apercevoir que l'opération de subalternation présente quelques
difficultés, parce que tout Frangais doit mourir pour elle et quelque Frangais doit
mourir pour elle, ce n'est pas du tout la méme chose! C'est des choses dont on
s'apercoit tous les jours.

C'est la qu'on s'apercoit ce que traine d'ontologie, c'est-a-dire de quelque chose qui est
un peu plus que ce qui était sa visée en faisant une logique, une logique formelle, ce
que d'ontologie traine encore sa logique.

... J'évite, je vous assure, beaucoup de digressions, je voudrais que vous ne perdiez pas
mon fil...

211-

211



SEMINAIRE 15

La, je vais introduire d'emblée, par un procédé d'opposition évidemment un petit peu
tranchant - je me réjouis, peut-Etre a tort, mais d'habitude il y a un éminent logicien
qui est ici au premier rang, je le regarde toujours du coin de I’ceil pour voir le moment
ou il va pousser des hurlements, il n'est pas la aujourd'hui, je ne crois pas le voir, ¢a
me rassure a la fois, puis ¢a m'ennuie d'autre part, j'aurais bien aimé savoir ce qu'il
m'en dirait a la fin, d'habitude il me serre la main et il me dit qu'il est tout a fait
d'accord, ce qui me fait toujours un grand bien, non pas du tout que j'ai besoin qu'il me
le dise pour savoir naturellement ou je vais, mais chacun sait que, quand on s'aventure
dans des terrains qui ne sont pas a proprement parler les votres, on est toujours a la
portée de... pan pan! Or moi, bien sfir, ¢a n'est pas d'empiéter sur des terrains qui ne
sont pas les miens qui m'importe, c'est de trouver, au niveau de la logique, quelque
chose qui soit pour vous un exemple, un fil, un guide exemplificateur des difficultés
auxquelles nous avons affaire, nous, ceux au nom de qui je vous parle, ceux aussi a
qui je parle - et cette ambiguité est 1a bien essentielle - a savoir les psychanalystes au
regard d'une action qui ne concerne rien de moins et rien d'autre que ce que j'ai essayé
pour vous de définir comme « le sujet ». Le sujet, ce n'est pas 'homme. S'il y a des
gens qui ne savent pas ce que c'est que I'homme, c'est bien les psychanalystes. C'est
méme tout leur mérite de le mettre radicalement en question, je parle en tant
quhomme, pour autant que ce mot ait méme encore une apparence de sens pour
quiconque.

Alors je passe au niveau de la logique des quantificateurs, et je me permets, avec ce
c6té bulldozer que j'emploie de temps en temps, d'indiquer que la différence radicale
dans la fagon d'opposer l'universel au particulier, au niveau de la logique des
quantificateurs, réside en ceci (naturellement, quand vous ouvrirez des bouquins la-
dessus, vous vous y retrouverez avec ce que je vous dis, vous pourrez bien sir voir
que ca peut étre abordé de mille autres fagons, mais l'essentiel, c'est que vous voyiez
que c'est ¢a le fil principal, au moins pour ce qui nous intéresse) que l'universelle, du
moins affirmative, doit s'énoncer ainsi : pas d’homme qui ne soit sage.

Voila, croyez-m'en au moins pour un instant, l'important, c'est que vous puissiez
suivre le fil pour voir ou je veux en venir, qui donne la formule de l'universelle
négative, a savoir ce qui, dans Aristote, s'articulerait fout homme est sage, énoncé
rassurant qui, dans l'occasion d'ailleurs, n'a

-212-

212



SEMINAIRE 15

aucune espece d'importance. Ce qui nous importe, c'est de voir l'avantage que nous
pouvons trouver, cet énoncé, a l'articuler autrement.

La, tout de suite, vous pouvez remarquer que cette universelle affirmative viendra
mettre en jeu pour se supporter rien de moins que deux négations. Il importe que vous
voyiez dans quel ordre les choses vont se présenter : mettons a gauche les formes
aristotéliciennes, universelle affirmative et négative; ce sont les lettres A et E qui les
désignent dans la postérité d'Aristote, et les lettres I et O sont les particuliéres, 1 étant
la particuliére affirmative (tous les hommes sont sages, quelque homme est sage).

A E

1 0]

Comment, dans notre articulation quantificatrice, quelque homme est sage va-t-il
pouvoir s'exprimer?

Javais dit d'abord, pas d'homme qui ne soit sage. Nous articulons maintenant, il est
homme qui soit sage ou homme qui soit sage mais ce homme qui resterait suspendu en
l'air, nous le supportons comme il convient d'un il est, de méme que pas d'’homme qui
ne soit sage, c'est il n'est homme quine soit sage.

Mais vous voyez aussi qu'il y a plus du ne au niveau du ne soit sage, il faut que ce soit
pour qu'il y ait le sens qui soit sage. Ou, si vous voulez articuler encore il est homme
tel qu'il soit sage, ce tel que n'a rien d'abusif car vous pouvez aussi le mettre au niveau
de l'universelle : il n'est homme tel qu'il ne soit sage.

Pour donc faire 1'équivalent de notre subalternation aristotélicienne, nous avons di
effacer deux négations. Ceci est fort intéressant parce que d'abord nous pouvons voir
qu'un certain usage de la double négation n'est pas du tout fait pour se résoudre en une
affirmation, mais justement a permettre selon le sens ou elle est employée, cette
double négation, soit qu'on I'ajoute, soit qu'on la retire, d'assurer le passage de
l'universel au particulier.

Voila qui est frappant et destiné a nous faire nous demander qu'est-ce qu'il faut bien
dire pour que, dans certains cas, la double négation, nous puissions l'assimiler au
retour a zéro, c'est-a-dire ce qu'il y avait -213-

213



SEMINAIRE 15

comme affirmation au départ, et dans d'autres cas avec ce résultat.

Mais continuons de nous intéresser a ce que nous offre comme propriété ce dont nous
sommes partis comme fonctionnement que nous avons €épinglé, parce que c'est juste,
parce que c'est a cela que ¢a répond opération quantificatrice. N'enlevons qu'une
négation, la premicére : il est homme tel qu'il ne soit sage. La aussi, je particularise, et
d'une facon qui correspond a la particuliére négative. C'est ce qu'Aristote appellerait
quelque homme n'est pas sage.

A la vérité, dans Aristote, ce pas sage - non plus de subalternation mais de
subalternation opposée qui est diagonale, opposition de A a O, de tout homme est sage
a quelque homme n'est pas sage - c'est ce qu'il appelle « contradictoire ».

L'usage du mot contradiction nous intéresse, nous, les analystes, d'autant plus que,
comme au dernier séminaire fermé, M. Nassif I'a rappelé, c'est un point tout a fait
essentiel pour les psychanalystes que Freud leur ait sorti une fois cette vérité
assurément premicre que l'inconscient ne connait pas la contradiction.

Seul inconvénient (on ne sait jamais les fruits que porte ce que vous énoncez comme
vérité, surtout premiere), c'est que ceci a eu pour conséquence que les psychanalystes,
a partir de ce moment 1a, se sont crus en vacances, si je puis dire, a I'endroit de la
contradiction et qu'ils ont cru que du méme coup cela leur permettrait eux-mémes de
n'en rien connaitre, c'est-a-dire de ne s'y intéresser a aucun degré.

C'est une conséquence manifestement abusive. Ce n'est pas parce que l'inconscient,
méme si c'était vrai, ne connaitrait pas la contradiction que les psychanalystes
n'auraient pas a la connaitre, ne serait-ce que pour savoir pourquoi il ne la connait pas,
par exemple!

Enfin, remarquons que « contradiction » mérite un examen plus attentif, que
naturellement les logiciens ont fait depuis longtemps, et que c'est tout autre chose que
de parler de contradiction au niveau du principe de contradiction, a savoir que A ne
saurait €étre non-A du méme point de vue et a la méme place, et le fait que notre
particuliére négative ne soit la contradictoire. C'est vrai, elle I'est. Mais vous voyez
que dans le biais Il est homme tel qu'il ne soit sage, je ne la porte, au regard de la
formule qui nous a servi de point de départ, fondée sur la double négation, je ne la
porte qu'a la position d'exception.

-214-

214



SEMINAIRE 15

Bien sir, l'exception ne confirme pas la régle, contrairement & ce qui se dit
couramment et qui arrange tout le monde. Ca la réduit simplement a la valeur de régle
sans valeur nécessaire, c'est-a-dire ¢a la réduit a la valeur de régle; c'est méme la
définition de la regle.

Alors vous commencez a voir combien les choses peuvent prendre pour nous d'intérét.
Je fais ici appel a mon auditoire psychanalytique pour lui permettre un peu de ne pas
s'ennuyer. Vous voyez l'intérét de ces articulations qui nous permettent de nuancer des
choses aussi intéressantes que celle-ci par exemple, que ce n'est pas pareil de dire
(c'est pourquoi j'ai fait cette distinction au niveau de la contradiction) /'homme est non
femme - 14, bien siir, on nous dira que l'inconscient ne connait pas la contradiction -
mais ce n'est pas tout a fait pareil de dire (universelle) pas d'homme (il s'agit du sujet,
bien siir) qui n'exclue la position féminine, la femme, ou (I'état d'exception et non plus
de contradiction) il est somme tel qu'il n'exclut pas la femme.

Ceci peut vous montrer cependant ce qu'il peut y avoir de plus maniable et de destiné
a montrer l'intérét de ces recherches logiques, méme au niveau ou le psychanalyste se
croit (chose qui mérite bien, avec le temps, de s'appeler obédience) obligé d'avoir le
regard fixé sur I'horizon du préverbal.

Continuons, nous, par contre, notre petit chemin en faisant une expérience.

1l est homme tel qu'il ne soit sage ai-je dit. Vous avez pu remarquer que le pas, nous
nous en sommes jusqu'a présent passés. Essayons de voir ce que c¢a va faire. Il est
homme tel qu'il soit - par exemple -pas sage. Ca n'a pas d'inconvénient, ¢a veut dire
pareil : il y en a toujours qui ne sont pas sages.

Meéfions-nous : ce pas sage pourrait bien nous servir de passage vers quelque chose
d'un peu inattendu.

Si on remet le ne, ¢a va toujours : il est homme tel gu'il ne soit pas sage, ¢a peut
encore aller.

Venons-en au pas sage et revenons en diagonale a A, l'universelle affirmative
d'Aristote étant la locution quantificatrice : Pas d'’homme tel qu'il ne soit pas sage.
C'est que ¢a fait un drdle de sens, tout d'un coup : c'est l'universelle négative : ils sont
tous pas sages.

Qu'est-ce qui a bien pu se produire? Cepas ajouté qui était parfaitement -215-

215



SEMINAIRE 15

tolérable au niveau de la particuliére négative, voila que si nous le mettons au niveau
de ce qui était auparavant l'universelle affirmative, qui paraissait tout a fait désignée
pour aussi bien le tolérer, avec ce pas, voila qu'elle vire au noir et & je ne sais pas
quelle couleur a E dans le sonnet de Rimbaud; mais au niveau aristotélicien, il est noir,
c'est l'universelle négative: ils sont fous pas sages.

Je vais tout de suite vous dire l'enseignement que nous allons tirer de cela. C'est
évidemment quelque chose qui nous fait toucher du doigt que la relation des deux ne
telle qu'elle existe dans la structure fondamentale de l'universelle affirmative
quantifiée qui est cette formule il n'est rien qui ne a quelque chose qui se suffit en soi-
méme, et nous en avons la preuve dans la libération de ce pas qui tout d'un coup se
trouve, inoffensif ailleurs, ici avoir fait virer une universelle dans 'autre.

C'est ce qui nous permet d'avancer et d'affirmer que la distinction de l'opération
quantificatrice, quand nous la mettons a sa fonction rectrice, fonction de régime de
I'opération logique, se distingue en ceci de la logique d'Aristote qu'elle substitue, a la
place ou l'ouata, l'essence, l'ontologique n'est pas ¢éliminé, & la place du sujet
grammatical, le sujet qui nous intéresse en tant que sujet divisé, a savoir la pure et
simple division comme telle du sujet en tant qu'il parle, du sujet de 1'énonciation en
tant que distinct du sujet de 1'énoncé.

L'unité ou se présente cette présence du sujet divisé, ¢a n'est rien d'autre que cette
conjonction des deux négations, et aussi bien c'est celle qui motive que pour vous la
présenter, pour l'articuler devant vous, que vous l'ayez remarqué ou pas - mais il est
temps qu'on le remarque - les choses n'allaient pas sans l'emploi d'un subjonctif. 11
n'est rien qui ne soit sage ou pas sage, la chose importe peu. C'est ce soif qui marque
la dimension de ce glissement de ce qui se passe entre ces deux ne et qui est préci-
sément la ou va jouer la distance qui subsiste toujours de I'énonciation a 1'énoncé.

Ce n'est donc pas pour rien qu'en vous donnant, il y a quelques séances, le premier
exemple de ce qu'il en est de la formulation de Peirce, je vous ai bel et bien fait
remarquer que, dans cette exemplification que je vous ai montrée de ces petits traits
répartis, bien choisis, en quatre cases, ce qui constituait le véritable sujet de tout
universel, c'est essentiellement le sujet en tant qu'il est essentiellement et
fondamentalement ce pas de -216-

216



SEMINAIRE 15

sujet, qui déja s'articule dans notre fagon de l'introduire : pas d’homme qui ne soit
sage.

11 est difficile de se maintenir sur ce tranchant. Trés exactement la théorie, bien sir, est
faite pour 1'éliminer. Je veux dire que ce qui nous intéresse, c'est que la théorie des
quantificateurs, si nous l'articulons, nous force a y déceler ce relief et cette fuite
irréductible qui fait que nous ne savons ou glisse le nerf proprement instituant de ce
qui ne semble d'abord que négation répétée et qui est au contraire négation créatrice en
tant que c'est d'elle que s'instaure la seule chose qui soit vraiment digne d'étre articulée
dans le savoir, c'est & savoir l'universelle affirmative, ce qui vaut toujours et en tout
cas, cela seul nous intéresse.

C'est ainsi que vous verrez se formuler sous la plume des logiciens de la quantification
que nous pouvons faire I'équivalence de ce qui est exprimé par un b, a savoir la valeur
universelle d'une proposition écrite telle que XXXx, F(x) nous devons 1'écrire dans les
termes algébrisés de la logique symbolique, a savoir que cette vérité universelle "d
vaut pour tout x, que x fonctionne dans la fonction F(x) a savoir - par exemple - dans
l'occasion la fonction d'étre sage, et que I'homme sera un x qui sera toujours a sa place
dans cette fonction.

La transformation qui nous est donnée comme recevable dans la théorie des
quantificateurs se représente ainsi : par 3x, ce 3 étant le symbole qui spécifie pour
nous la quantification l'existence d'un x, d'une valeur de x telle qu'elle satisfasse la
fonction F(x), et on nous dira que x, F(x) peut étre traduit par un -3x a savoir qu'il
n'existe pas de x qui soit tel qu'il mette la fonction F(x) en l'air. -Bx-F(x). Bref, que la
conjonction de ces deux signes moins (et c'est bien quelque chose qui se trouve
recouvrir la forme articulée langagiérement nuancée sous laquelle je vous I'ai avancée)
suffise a symboliser la méme chose, ce n'est point vrai, car il est bien clair que tout
moins qu'ils soient dans la symbolisation logique, ces deux moins n'ont pas la méme
valeur, qu'il n'existe pas de x qui, ai-je été amené a vous dire, mette en l'air c'est-a-dire
rende fausse la fonction F(x). J'ai symbolisé ces deux termes; celui de la non existence
et celui de l'effet, qui se soldent par la fausseté de la fonction, ne sont pas du méme
ordre. Mais c'est précisément ce dont il s'agit. C'est de masquer quelque chose qui est
justement la fissure et tout a fait essentiel pour nous a déterminer et a fixer dans son
plan, qui est la distance du sujet de I'énonciation au sujet de I'énoncé, -217-

217



SEMINAIRE 15

comme je vous le ferai par exemple encore remarquer a propos d'une autre fagon, au
niveau d'autres auteurs, de donner de la fonction une image qui soit plus maniable au
niveau de son application proprement prédicative, car a la vérité F(x) peut désigner
toutes sortes de choses, y compris toutes espéces de formules mathématiques que vous
pouvez y appliquer. C'est la formule la plus générale.

Par contre, si vous voulez rester au niveau de mon tout homme est sage, voila la
formule: (-hVs) avec le signe de disjonction V que j'avais déja mis l'autre fois au
tableau, formule a laquelle, selon les logiciens qui ont introduit la quantification; il
suffirait d'ajouter le @ du pan ou le & pour en faire une proposition universelle ou
particuliére : m (-h V s) et qui voudrait dire qu'en somme ce a quoi nous avons affaire,
c'est a la disjonction de pas homme et de ce s; cela veut dire que si nous choisissons le
contraire dupas homme c'est-a-dire 'homme, nous avons la disjonction il est sage, soit
dans tous les cas, soit dans certains cas particuliers.

Si nous prenons la négation du sage, c'est-a-dire si nous renongons au sage, nous
sommes de l'autre coté de la disjonction, a savoir du coté du pas homme; cela peut
encore aller, jusqu'a ce point.

Mais ceci n'implique nullement 1'exigence du non sage pour ce qui n'est pas homme.
Or ceci n'est pas indiqué dans la formule. I faudrait pour cela que la disjonction soit
marquée par exemple comme cela © (-hVs) donc un signe qui serait l'inverse de celui
de la racine carrée, ceci est destiné a nous montrer qu'au regard de l'implication, si
nous savons ici, en somme, au niveau de l'universel qu'homme implique sage, que non
sage, certes, n'implique pas homme, mais que sage est parfaitement compatible, lui
aussi, avec pas homme, c'est-a-dire qu'il peut y avoir quelque chose d'autre que
I'homme qui soit sage, ceci est ¢élidé dans la facon de présenter toute crue la formule
de la disjonction, entre un sujet négativé et le prédicat qui ne l'est pas.

Point aussi ou se démontre quelque chose qui, dans le systéme dit de la double
négation, & s'exprimer de cette scription qui est celle de Mitchell, laisse toujours
échapper ce quelque chose qui, cette fois-ci, loin de suturer la fissure, la laisse a son
insu béante, confirmation que, de fissure, c'est la toujours ce dont il s'agit.

En d'autres termes, ce dont il s'agit, concernant la logique, formelle s'entend, est
toujours ceci : de savoir ce qui peut se tirer, et jusqu'ou, d'un -218-

218



SEMINAIRE 15

énoncé, a savoir d'obtenir un énoncé fiable; c'est bien de la aussi qu'était parti Aristote.
Aristote, bien sir, ne disons pas qu'il était a I'aurore de la pensée, parce que le propre
de la pensée est précisément de n'avoir jamais eu d'aurore; elle était déja tres vieille et
il en savait quelque chose. Il en savait ceci particuliérement que, bien siir il ne serait
méme pas question de savoir s'il n'y avait le langage; ¢a ne suffit pas, bien sir, a ce
que le savoir ne dépende que du langage, mais lui, ce qui lui importait, c'était de savoir
justement, a cause de ceci que la pensée ne datait pas d'hier, ce qui d'une énonciation
pouvait faire une chose nécessaire; pas moyen de céder sur ce point. La premiére
ananke est ananke du discours.

La logique formelle d'Aristote était le premier pas pour savoir ce qui proprement et
comme distingué comme tel, au niveau de 1'énoncé, pouvait se formuler comme
donnant de cette source - ce qui ne veut pas dire que ce fit la seule, bien sir - sa
nécessité a 1'énonciation, c'est-a-dire que 1a, il n'y a pas moyen de reculer. Aussi bien
c'est le sens qu'avait a cette époque le terme d'épistéme: c'est celui d'une énonciation
sur la distinction de 1'épistéme et de la doxa n'est rien d'autre qu'une distinction qui se
situe au niveau du discours.

C'est sa différence avec ce qu'est pour nous la science, a aller dans le méme sens, a
savoir d'un énoncé strictement fiable, et bien pour nous, c'est slir, qui avions fait
quelques productions inédites concernant ce qu'il en est de 1'énoncé, et d'ailleurs pas
dans d'autres endroits que les mathématiques; ces lois de 1'énoncé, pour étre fiables
sont devenues, deviennent encore chaque jour de plus en plus exigeantes et, a ce titre,
ne sont pas sans démontrer leurs limites; je veux dire que c'est dans toute la mesure ou
nous avons fait, en logique, quelques pas dont, bien sir, celui que la je vous
représente; mais que c'est le pas originel, nous, qui nous intéresse. Pourquoi? Parce
que c'est en deca de cette tentative de capture de I'énonciation par les réseaux de
I'énoncé que nous, analystes, nous nous trouvons - mais quelle chance que le travail ait
été poussé si loin ailleurs - si ¢a peut étre par 1a qu'a nous se livrent quelques régles
pour bien repérer la fissure.

Quand j'énonce que l'inconscient est structuré comme un langage, ¢a ne veut pas dire
que je le sais, puisque ce dont je le compleéte, c'est proprement ce on sur lequel je mets
l'accent et qui est celui qui donne le vertige -219-

219



SEMINAIRE 15

a I'ensemble des psychanalystes, c'est qu'on n'en sait rien. On, le sujet supposé savoir,
celui qu'il faut toujours qui soit 1a pour nous donner le repos. Ce n'est donc pas que je
le sais si je I'énonce c'est que mon discours ordonne, en effet, l'inconscient. Je dis que
le seul discours que nous ayons sur l'inconscient, celui de Freud, fait sens, certes, ce
n'est pas cela qui est important, parce qu'il fait sens comme on fait eau : de toutes
parts. Tout fait sens, je vous I'ai montré. Colourless green ideas sleep furiously fait
sens aussi. C'est méme la meilleure caractérisation que l'on puisse donner de
I'ensemble de la littérature analytique. Si ce sens dans Freud est si plein, si résonnant
par rapport a ce qui est en cause - l'inconscient - si, en d'autres termes, ¢a se distingue
de tout ce qu'il a rejeté a I'avance comme occultisme, si chacun sait et sent que ce n'est
pas du Mesmer - c'est pour ¢a que ¢a subsiste malgré I'insensé du discours analytique -
c'est un miracle que nous ne pouvons expliquer qu'indirectement, a savoir par la
formation scientifique de Freud.

L'important, ce n'est pas son sens, a ce discours, dont il faut d'abord qu'il existe pour
que ce que j'avance avec /'inconscient est structuré comme un langage ait sa référence,
sa Bedeutung, parce que c'est la qu'on s'apergoit que la référence, c'est le langage. En
d'autres termes que tout ce que mon discours articule a propos de celui de Freud sur
l'inconscient aboutit a des formules isomorphes, celles qui s'imposent s'il s'agit du
langage pris comme objet. L'isomorphisme qu'impose a mon discours l'inconscient
concernant l'inconscient au regard de ce qu'il en est du discours sur le langage, voila
ce dont il s'agit, ce qui fait qu'en ce discours doit étre pris tout psychanalyste, pour
autant qu'il s'engage dans ce champ qui est celui défini par Freud pour I'inconscient.

A partir de 1a, nous ne pouvons guére qu'énoncer avant de vous quitter quelques
épinglages destinés a ce que vous ne perdiez pas la téte dans cette affaire. J'espere que
ce que je viens de dire au dernier terme concernant la formule [/inconscient est
structuré comme un langage gardera tout de méme sa valeur de point tournant pour
ceux qui l'entendent méme depuis longtemps comme aussi bien pour ceux qui se
refusent a l'entendre.

Bien sir que notre science, celle qui est la notre, ne se définit pas seulement de ces
coordonnées par quoi il n'est de savoir que par le langage. Il reste pourtant que la
science elle-méme ne peut se soutenir qu'a la mise en réserve d'un savoir purement
langagier, a savoir d'une logique strictement -220-

220



SEMINAIRE 15

interne et nécessaire au développement de son instrument en tant que l'instrument est
mathématique, et que chacun peut toucher du doigt qu'a tout instant les impasses
proprement langagiéres ou la met ce progres de l'instrument mathématique lui-méme
en tant qu'a la fois il accueille et qu'il est accueilli par chaque champ nouveau de ces
découvertes factuelles, est un ressort tout a fait essentiel a la science moderne.

Il reste donc bien qu'il y a tout un niveau ou le savoir est de langage et que ¢a n'est pas
dire vanité que de dire que ce champ est proprement tautologique, que ce soit a
l'origine méme de ce qui a fait le départ de la science, a savoir une prise de mesure du
clivage ainsi défini dans le discours, d'une ascese logique qui s'appelle le cogito; c'est
un signe que j'ai pu, cette ascese, la développer assez pour y fonder la logique du
fantasme, celle dont les articulations ont été, je dois dire, fort bien isolées la derniére
fois lors du séminaire fermé par un de ceux qui ici travaillent dans ce champ de mon
discours.

Il ne s'agit pas, comme il I'a dit, et comme il I'a dit d'une fagon légitime dans la
perspective de ce qu'il essayait d'apporter comme réponse a ce discours, d'une «
nouvelle négation » qui serait celle que je produirais; le Ciel m'en préserve que je
donne encore a quiconque avec l'introduction d'une nouveauté I'occasion d'escamoter
ce dont il s'agit, qui est bien tout le contraire de ce quelque chose qu'on bouche
puisque c'est quelque chose d'imbouchable, plit au Ciel que je ne donnasse point au
psychanalyste un renouvellement d'alibi, & ceci qu'il a a étre dans le discours
analytique, a savoir au sens propre et aristotélicien, son upokéimenon, son support
subjectif, certes, mais en tant que lui-méme en assume la division.

-221-

221



SEMINAIRE 15

222



SEMINAIRE 15
LECON XIII 13 MARS 1968

Qu'est-ce que c'est qu'étre psychanalyste ?

C'est vers cette visée que s'achemine ce que cette année j'essaie de vous dire, sous ce
titre de ['acte psychanalytique.

Il est étrange que certains, parmi les messages qui me sont envoyés et dont, puisque je
l'ai demandgé, je remercie ceux qui ont bien voulu en faire la démarche, il est étrange
que pointe parfois ceci: que je ferais ici quelque chose qui serait proche de quelque
réflexion philosophique. Peut-étre tout de méme certaine séance comme celle de la
derniére fois qui, bien siir, si elle n'a pas manqué d'avoir prise sur ceux d'entre vous
qui suivent le mieux mon discours, vous avertit pourtant assez qu'il s'agit d'autre
chose. L'expérience - une expérience, c'est toujours quelque chose dont on a eu
récemment des échos - prouve que I'é¢tat d'ame qui est produit dans certain ordre
d'études dites philosophiques, s'accommode mal de toute articulation précise qui soit
celle de cette science qu'on appelle la logique; j'en ai méme, dans cet écho, épinglé et
retenu cette appréciation humoristique, qu'une telle tentative de faire rentrer, a
proprement parler, ce qui s'est édifi¢é comme logique dans les cours, dans ce qui est
imposé pour le cursus ou le gradus philosophique, serait quelque chose qui
s'apparenterait a cette ambition de technocrate, dont c'est le dernier mot d'ordre de
toutes les résistances auriculaires, que d'en accuser ceux qui, dans l'ensemble, essaient
d'apporter ce discours plus précis, dont le mien ferait partie, au titre du structuralisme,
et qui en somme se distingue de cette caractéristique commune, de prendre pour objet
proprement, ce qui se constitue, -223-

223



SEMINAIRE 15

non pas au titre de ce qui fait d'ordinaire 1'objet d'une science, c'est-a-dire quelque
chose a quoi on est une bonne fois a suffisante distance pour l'isoler dans le réel
comme constituant une espéce spéciale, mais de s'occuper proprement de ce qui est
constitué comme effet du langage.

Prendre pour objet 'effet de langage, voici bien en effet ce qui peut étre considéré
comme le facteur commun du structuralisme. Et qu'assurément, a ce propos la pensée
trouve son biais, sa pente, son mode d'échappée, sous la forme d'une réverie, de ce
quelque chose qui, précisément, autour de 1a, s'efforce a prendre corps, a y restituer
quoi ? des thémes anciens qui, a divers titres, se sont toujours trouvés foisonner autour
de tout discours en tant qu'il est proprement I'aréte de la philosophie, c'est-a-dire de se
tenir en pointe de ce qui, dans l'usage du discours, a de certains effets, ou précisément
se situe ce par quoi ce discours arrive a cette sorte, immanquablement, de médiocrité,
d'inopérance qui fait que la seule chose qui est laissée dehors, qui est éliminée, c'est
proprement justement cet effet.

Or, il est difficile de ne pas s'apercevoir que la psychanalyse offre a une telle réflexion
un terrain privilégié.

Qu'est-ce, en effet, que la psychanalyse ?

Il m'est arrivé incidemment dans un article, celui que I'on trouve dans mes Ecrits sous
le titre Variantes de la cure type, d'écrire ceci que j'ai pris soin de réextraire ce matin :
qu'a s'interroger sur ce qui est de la psychanalyse - puisque justement il s'agissait de
montrer comment peuvent se définir, s'instituer ces variantes, ce qui présuppose qu'il y
aurait quelque chose de type, et c'était bien précisément pour corriger une certaine
fagcon d'associer le mot « type » a celui de l'efficience de la psychanalyse, que
j'écrivais cet article -, donc je disais incidemment : Ce critere rarement énoncé d'étre
pris pour tautologique - c'était déja bien avant..., il y a plus de dix ans - nous
l'écrivons : ume psychanalyse, type ou non, est la cure qu'on attend d'un
psychanalyste.

Rarement énoncé parce qu'a la vérité, en effet, on recule devant quelque chose qui ne
serait pas seulement, comme je 'écris, tautologique, mais ou bien le serait, ou bien
évoquerait ce je ne sais quoi d'inconnu, d'opaque, d'irréductible qui consiste
précisément dans la qualification du psychanalyste.

Observez pourtant que c'est bien en effet ce qu'il en est, quand vous voulez vérifier si
quelqu'un a juste titre prétend avoir traversé€ une psy- 224 -

224



SEMINAIRE 15

chanalyse : a qui s'est-il adressé ? Le quelqu'un est-il ou non psychanalyste ? Voila qui
n'est pas tranché dans la question. Si pour quelque raison - et les raisons sont
justement ce qui est ici & ouvrir avec un grand point d'interrogation - le personnage
n'est point qualifié¢', pour se dire psychanalyste, un scepticisme au moins s'engendrera
sur le fait de savoir si c'est bien ou non d'une psychanalyse dans l'expérience dont le
sujet s'autorise, qu'il s'agit.

En effet, il n'y a pas d'autre critére. Mais c'est justement ce critére qu'il s'agirait de
définir, en particulier quand il s'agit de distinguer une psychanalyse de ce quelque
chose de plus vaste, et qui reste avec des limites incertaines, qu'on appelle une
psychothérapie.

Cassons ce mot « psychothérapie ». Nous le verrons se définir de quelque chose qui
est psycho psychologie, c'est-a-dire une matiere dont le moins qu'on puisse dire est
que sa définition est toujours sujette a quelque contestation. Je veux dire que rien n'est
moins évident que ce qu'on a voulu appeler I'unité de la psychologie, puisque aussi
bien elle ne trouve son statut qu'a une série de références, dont certaines croient
pouvoir s'assurer de lui étre les plus étrangeres, a savoir ce qu'on lui oppose, par
exemple, comme ¢étant l'organique; ou au contraire de l'institution d'une série de
limitations sévéres qui sont aussi bien celles qui rendront dans la pratique, ce qui aura
été¢ obtenu par exemple dans telles conditions expérimentales, dans tel cadre de
laboratoire, comme plus ou moins insuffisant, voire inapplicable, quand il s'agit de ce
quelque chose, qui, lui, est encore plus confus, qu'on appellera une thérapie. Thérapie,
chacun sait la diversité des modes et des résonances que ceci évoque. Le centre en est
donné par le terme de suggestion; c'est tout au moins celui de tous, ce qui * se référe a
l'action, l'action d'un étre a l'autre, s'exercant par des voies qui, certes, ne peuvent
prétendre a avoir regu leur pleine définition. A 1'horizon, a la limite de telles pratiques,
nous aurons la notion générale de ce qu'on appelle dans I'ensemble, et de ce qu'on a
assez bien situé comme techniques du corps, a l'autre bout, nous aurons, j'entends par
la ce qui, dans maintes civilisations, se manifeste comme ce qui ici se propage sous la
forme erratique de ce qu'on épingle volontiers a notre époque des techniques
indiennes, ou encore de ce qu'on appelle les diverses formes de yoga. A l'autre
extréme, l'aide samaritaine, celle qui, confuse, se perd dans des champs, dans des
abysses qui sont ceux de 1'élévation d'ame; voire! -225-

225



SEMINAIRE 15

Il est étrange de le voir repris dans l'annonce de ce qui se produirait au terme de
lI'exercice de la psychanalyse, cette effusion singuliére qui s'appellerait I'exercice de
quelque bonté.

La psychanalyse, partons donc de ce qui est pour l'instant seulement notre point
ferme : qu'elle se pratique avec un psychanalyste. Il faut entendre ici avec au sens
instrumental, ou tout au moins je vous propose de I'entendre ainsi.

Comment se fait-il qu'il existe quelque chose qui ne puisse ainsi se situer que avec un
psychanalyste comme Aristote dit, non pas qu'il faille dire, nous assure-t-il, « 1'ame
pense » mais « I'homme pense avec son ame » indiquant expressément que c'est le
sens qu'il convient de donner au mot avec a savoir le méme sens instrumental. Chose
étrange quand j'ai fait quelque part allusion a cette référence aristotélicienne, les
choses semblent avoir plutdt porté des effets de confusion chez le lecteur, faute sans
doute de reconnaitre la référence aristotélicienne.

C'est avec un psychanalyste que la psychanalyse pénétre dans ce quelque chose dont il
s'agit. Si l'inconscient existe et si nous le définissons, comme il semble au moins,
apres la longue marche que nous faisons depuis des années dans ce champ, aller au
champ de l'inconscient, c'est proprement se trouver au niveau de ce qui se peut le
mieux définir comme effet de langage, en ce sens ou, pour la premiére fois, s'articule
que cet effet peut s'isoler en quelque sorte du sujet, qu'il y a du savoir, du savoir pour
autant que c'est 1a ce qui constitue l'effet type du langage, qu'il y a du savoir incarné,
sans que le sujet qui tient le discours en soit conscient, au sens ot ici, étre conscient de
son savoir, c'est étre codimensionnel a ce que le savoir comporte, c'est étre complice
de ce savoir.

Assurément, il y a la ouverture a quelque chose par quoi se trouve a nous proposé
l'effet de langage comme objet, d'une fagon qui est distincte parce qu'elle I'exclut de
cette dialectique, telle qu'elle s'est édifiée au terme de [I'interrogation
traditionnellement philosophique, et qui est celle qui nous ferait chemin d'une
réduction possible, exhaustive et totale, de ce qui est du sujet, en tant que c'est celui
qui énonce cette vérité, qui prétendrait sur le discours, donner le dernier terme, en ces
formules, que I'en-soi serait de nature destiné a se réduire a un pour-soi; qu'un pour-soi
envelopperait au terme d'un savoir absolu tout ce qu'il en est de I'en-soi. Qu'il en soit
différemment, de cela méme que la psychanalyse nous apprend que -226-

226



SEMINAIRE 15

le sujet, de par ce qui est I'effet méme du signifiant, ne s'institue que comme divisé, et
d'une fagon irréductible, voila ce qui sollicite de nous I'étude de ce qu'il en est du sujet
comme effet de langage; et de savoir comment ceci est accessible, et le role qu'y joue
le psychanalyste, voila qui est assurément essentiel a fonder.

En effet, si ce qu'il en est du savoir laisse toujours un résidu, un résidu en quelque
sorte constituant de son statut, - est-ce que la premiére question qui se pose a propos
du partenaire, de celui qui est 1a, je ne dis pas aide, mais instrument pour que quelque
chose s'opére, qui est la tiche psychanalysante au terme de quoi le sujet, disons, est
averti de cette division constitutive, apres quoi, pour lui, quelque chose s'ouvre qui ne
peut s'appeler autrement ni différemment que passage a 'acte, passage a l'acte, disons,
éclairé, - c'est justement de ceci de savoir qu'en tout acte, il y a quelque chose qui,
comme sujet, lui échappe, qui y viendra faire incidence, et qu'au terme de cet acte, la
réalisation est, disons pour l'instant, pour le moins voilée de ce qu'il a, de l'acte, a
accomplir comme étant sa propre réalisation.

Ceci, qui est le terme de la tache psychanalysante, laisse complétement a part ce qu'il
en est du psychanalyste dans cette tdche ayant été accomplie. Il semblerait, dans une
espece d'interrogation naive, que nous puissions dire qu'a écarter la pleine et simple
réalisation du pour-soi dans cette tache prise comme ascése, son terme pourrait étre
congu comme un savoir qui, au moins, serait réalisé pour l'autre; a savoir pour celui
qui se trouve étre le partenaire de 'opération, ceci d'en avoir institué le cadre et autori-
s¢ la marche.

En est-il ainsi ? Il est vrai qu'a présider, si je puis dire, a cette tache, le psychanalyste
en apprend beaucoup. Est-ce a dire que d'aucune fagon, ce soit lui, dans l'opération,
qui en quelque sorte puisse se targuer d'€tre l'authentique sujet d'une connaissance
réalisée ? Voila a quoi objecte précisément ceci, que la psychanalyse s'inscrit en faux
contre toute exhaustion de la connaissance, et ceci au niveau du sujet lui-méme, en
tant qu'il est mis en jeu dans la tiche psychanalytique.

Ce n'est point, dans la psychanalyse, d'un gnothi seauton qu'il s'agit, mais précisément
de la saisie, de la limite, de ce gnothi seauton, parce que cette limite est proprement de
la nature de la logique elle-méme, et qu'il est inscrit dans I'effet de langage qu'il laisse
toujours hors de lui, et par -227-

227



SEMINAIRE 15

conséquent en tant qu'il permet au sujet de se constituer comme tel, cette part exclue
qui fait que le sujet, de sa nature, ou bien ne se reconnait qu'a oublier ce qui,
premic¢rement, l'a déterminé a cette opération de reconnaissance ou bien méme, a se
saisir dans cette détermination, la dénie, je veux dire ne la voit surgir dans une
essentielle Verneinung qu'a la méconnaitre.

Autrement dit, nous nous trouvons, au schéma basal des deux formes, nommément
I'hystérique et celle de 1'obsessionnelle, d'ou part I'expérience analytique, qui ne sont 1a
qu'exemple, illustration, épanouissement, et ceci dans la mesure ou la névrose est
essentiellement faite de la référence du désir a la demande, nous nous trouvons en face
du schéma logique méme qui est celui que je vous ai produit la derniére fois, en vous
montrant l'aréte de ce qui est la quantification, celle qui lie I'abord élaboré que nous
pouvons donner du sujet et du prédicat, ceci qui ici, s'inscrirait sous la forme du
signifiant refoulé S, en tant qu'il est représentant du sujet auprés d'un autre signifiant
SA. Ce signifiant, mettons lui le coefficient A, en tant que c'est celui ou le sujet a aussi
bien a se reconnaitre qu'a se méconnaitre, ou il s'inscrit comme fixant le sujet quelque
part au champ de I'Autre, dont la formule est celle-ci : $ (-S V S*)Que pour tout sujet
en tant qu'il est de sa nature divisé, 1a exactement, selon la méme fagon que nous
pouvons formuler que tout homme est sage (-hVs nous avons le choix disjonctif, entre
le pas homme et le étre sage. Nous avons fondamentalement ceci, c'est que, comme la
premicére expérience analytique nous l'apprend, I'hystérique, dans sa dernicre
articulation, dans sa nature essentielle, c'est bien authentiquement, si authentique veut
dire « ne trouver qu'en soi sa propre loi », qu'elle se soutient dans une affirmation
signifiante qui, pour nous, fait théatre, fait comédie, et a la vérité c'est pour nous
qu'elle se présente ainsi $ (-S V S*) authentique. Nul ne saurait saisir ce qu'il en est de
la vraie structure de I'hystérique, si I'on ne prend pas au contraire pour étre le statut le
plus ferme et le plus autonome du sujet, celui qui s'exprime dans ce signifiant, a
condition que le premier, celui qui le détermine, reste non seulement dans I'oubli, mais
dans l'ignorance qu'il est d'oublier. Alors que c'est tout a fait sincérement qu'au niveau
de la structure dite obsessionnelle, le sujet sort le signifiant dont il s'agit, en tant qu'il
est sa vérité, mais le pourvoit de la Verneinung fondamentale, par quoi il s'annonce
comme n'étant pas cela que justement il articule, qu'il -228-

228



SEMINAIRE 15

avoue, qu'il formule. Par conséquent il ne s'institue au niveau du prédicat, maintenu de
sa prétention a étre autre chose, ne se formule, que comme dans une méconnaissance
en quelque sorte indiquée par la dénégation méme dont il I'appuie, par la forme
dénégatoire dont cette méconnaissance s'accompagne.

$(SVSA)

(prédicat) sincere — authentique
Verneinung

[autre version : hV s
sincére

C'est donc d'une homologie, d'un parallélisme de ce qui vient & s'inscrire dans
I'écriture ou, de plus en plus s'institue ce qui s'impose du progrés méme que force,
dans le discours, 'enrichissement que lui donne d'avoir a s'égaler a ce qui nous vient
des variétés, des variations conceptuelles, que nous impose le progrés de la
mathématique, c'est de I'homologie des formes d'inscription, - je fais ici allusion par
exemple au Begriffschrift d'un Frege, Frege qui est écriture du concept, vous le savez,
il suffit de I'ouvrir; en tant qu'écriture du concept, je vous en ai tout de méme donné
quelques exemples et pour autant que nous essayons, cette écriture, avec Frege, de
commencer d'y inscrire les formes prédicatives qui, pas seulement historiquement,
mais pour le fait qu'a travers I'histoire elles tiennent, se sont inscrites dans ce qu'on
appelle logique des prédicats, et logique du premier degré, c'est-a-dire qui n'apporte
aucune quantification au niveau du prédicat.

Disons, pour reprendre notre exemple, a la vérité il y a intérét a ne pas trop I'épargner,
que l'usage que j'ai fait la derniére fois de l'universelle affirmative tout a fait
humoristique : tout homme est sage, que la fagon dont, dans son Begriffschrift, Frege
l'inscrira, ce sera sous une forme qui pose, dans les traits horizontaux, le contenu
simplement propositionnel, -229-

229



SEMINAIRE 15

c'est-a-dire la facon dont les signifiants sont ensemble accolés, sans que rien pour
autant n'en soit a exiger que la correction syntaxique. Par la barre qu'il met a gauche, il
marque ce qu'on appelle I'implication, la présence du jugement; c'est a partir de
l'inscription de cette barre que ce qui est contenu de la proposition est affirmée, ou
passe au stade qu'on appelle assertorique. La présence ici de quelque chose que nous
pouvons traduire par un il est vrai assurément il nous faut le traduire; et cet il est vrai
est précisément ce qui, pour nous, c'est-a-dire au niveau ou il s'agit d'une logique, qui
ne mérite aucunement d'étre appelée techniquement logique primaire, car le terme est
déja employé au niveau des constructions logiques, - elle désigne précisément ce qui
ne jouera qu'a combiner les valeurs de vérité, c'est bien pour cela que ce qui pourrait
bien s'appeler logique primaire, si le terme n'était pas déja employé, nous l'appellerons
sublogique; ce qui ne veut pas dire logique inférieure, mais logique en tant qu'il s'agit
d'une logique en tant que constituante du sujet; cet il est vrai, c'est bien pour nous au
niveau ou nous allons placer autre chose que cette position assertorique, c'est bien en
effet ici que pour nous la vérité fait question; "d(Fx) -3 x - (Fx) --+ double négation ce
petit creux, cette concavité, cet en-creux en quelque sorte, qu'ici Frege réserve pour y
indiquer ce que nous allons voir, c'est ce en quoi il lui parait indispensable pour assu-
rer a son Begriffschrift un statut correct, c'est 1a que va venir quelque chose qui joue
dans la proposition ici inscrite au titre de contenu, fout homme est sage, que nous
allons inscrire ainsi par exemple

en mettant le sage comme étant la fonction, et ici 'homme comme ce qu'il appelle
dans la fonction l'argument.

Il n'est pour tout maniement ultérieur de cette Begriffschrifi écriture du concept, pour
lui, d'autre moyen correct de procéder, qu'a inscrire ici, dans le creux et sous une
forme expressément indicative de la fonction dont il s'agit, que ce méme h de 'homme
en question, indiquant par 1a que, pour tout h, la formule /"homme est sage est vraie.
La nécessité d'un pareil procédé, je n'ai point ici a vous la développer, parce qu'elle
impose d'en donner toute la suite, c'est-a-dire la richesse et la complication. Qu'il vous
suffise ici de savoir que dans le lien que nous -230-

230



SEMINAIRE 15

ferions, d'une pareille proposition avec une autre qui serait, en quelque sorte, sa
condition, chose qui dans le Begriffschrift s'inscrit ainsi

c'est a savoir qu'une proposition F a un certain rapport avec une proposition P, et que
ce rapport est une fois défini, (je le dis pour ceux pour qui ces mots ont un sens), selon
le module de ce qu'on appelle I'implication philonienne, a savoir que si ceci (P) est
vrai, ceci (F) ne saurait étre faux; autrement dit que, pour donner un ordre, une
cohérence a un discours, il n'y a qu'a exclure, et seulement exclure ceci, que le faux
puisse étre conditionné par le vrai. Toutes les autres combinaisons, y compris celle-ci
que le faux détermine le vrai, sont admises.

Je vous indique simplement ceci, en marge, qu'a inscrire les choses de cette fagon,
nous aurons l'avantage de pouvoir distinguer deux formes d'implication différentes,
selon que ce sera au niveau de cette partie de la Begriffschrift, c'est-a-dire au niveau
ou la proposition se pose comme assertorique, que viendra se conjoindre l'incidence
conditionnelle

au niveau de la proposition elle-méme. C'est-a-dire que ce n'est pas la méme chose de
dire que, si quelque chose est vrai, nous énoncions que 'homme est sage, ou que si
une autre chose est vraie, il est vrai que tout homme est sage. Il y a un monde entre les
deux choses.

Ceci n'est fait d'ailleurs qu'a vous indiquer en marge, et pour vous montrer a quoi
répond la nécessité de ce creux, qui est ceci, que quelque part mérite d'étre isolé le
terme qui logiquement, au point d'avancement suffisant de la logique ou nous
sommes, donne corps au terme tout comme étant le principe, la base a partir de
laquelle, par la seule opération de négation diversifiée, pourront se formuler toutes les
positions premiéres qui sont définies, apportées par Aristote; a savoir que, par -231-

231



SEMINAIRE 15

exemple, c'est a mettre ici, sous la forme de ce trait vertical, la négation,

qu'il sera pour tout homme, vrai que I'homme n'est pas sage, c'est-a-dire que nous
incarnerons l'universelle négative.
Au contraire a dire ainsi

nous disons qu'il n'est pas vrai que pour tout homme nous puissions énoncer que
I'homme n'est pas sage; nous obtiendrons par ces deux négations, la manifestation de
l'affirmative particuliére. Car s'il n'est pas vrai que pour tout homme, il soit vrai de
dire que I'homme n'est pas sage, c'est donc qu'il y en a un tout petit, par 1a, perdu, qui
l'est, et que inversement si nous enlevons cette négation la et que nous ne laissons que
celle ci

nous disons qu'il n'est pas vrai que pour tout homme, 'homme soit sage, c'est-a-dire
qu'il y en a qui ne le sont pas.

A articuler ainsi les choses, vous y sentez quelque artifice, c'est a savoir que, le fait
qu'a ce niveau vous sentiez comme artifice, par exemple 'apparition de la dernicre
particuliére dite négative, ceci met en valeur que, dans la logique originelle, celle
d'Aristote, quelque chose nous est masqué, précisément d'impliquer ces sujets comme
collection, quels qu'ils soient, qu'il s'agisse de la saisir en extension ou en
compréhension, que ce qui est de la nature du sujet, n'est point a chercher dans
quelque chose qui serait ontologique, le sujet fonctionnant en quelque sorte lui-méme
comme une sorte de prédicat premier, ce qu'il n'est pas. Ce qui est l'essence du sujet,
tel qu'il apparait dans le fonctionnement logique, part tout entier de la premiére
écriture, celle qui pose le sujet comme de sa nature s'affirmant comme tout : pour tout
h, homme, la formule « I'homme est sage » est vraie. Et c'est a partir de 13, selon en
quelque sorte une déduction inverse de celle que j'ai mise en valeur devant vous la
derniére fois, que l'existence vient au jour et nommément la seule qui nous importe,
-232-

232



SEMINAIRE 15

celle que supporte l'affirmative particuliére : il y a homme qui est sage; elle se
suspend, et par l'intermédiaire d'une double négation, a l'affirmation de l'universelle.
De méme que la derniére fois, vous présentant la méme chose, (car il s'agit toujours
des quantificateurs), c'était la double négation appliquée a l'existence, que je vous
montrais que pouvait se traduire la fonction du tout, que la fonction & (Fx), je disais
qu'elle pouvait se traduire, se renverser, dans un -B (x), il n'existe pas de x qui rende la
fonction F(x) fausse, c'est-a-dire un double moins,

-Bx. -Fx.

Cette présence de la double négation est ce qui, pour nous, fait probléme puisqu'a la
vérité, le joint ne s'en fait que d'une facon énigmatique avec ce qu'il en est de la
fonction du tout car ce fait encore bien slir que la nuance linguistique, de la fonction
opposée du pan ou du pantes en grec, s'oppose a la fonction de 1'olon comme ['omnis
s'oppose au totus; ¢a n'est pourtant pas pour rien qu'Aristote lui-méme, sur ce qu'il en
est de l'affirmative universelle, la dit posée katholon, « quant au total », et que l'am-
biguité en frangais reste entic¢re, en raison de la confusion des deux signifiants, entre
ce a qui fonciérement quelque rapport, a savoir cette fonction du tout.

11 est clair que si le sujet, que nous arrivons, avec le perfectionnement de la logique, a
réduire a ce pas qui ne dont je faisais état la derniére fois que ce sujet pourtant, dans sa
prétention si l'on peut dire native, se pose comme étant de sa nature capable
d'appréhender quelque chose comme tout, et que ce qui fait son statut et aussi son
mirage, c'est qu'il puisse se penser comme sujet de la connaissance, a savoir comme
support éventuel, a lui seul, de quelque chose qui est tout.

Or c'est la que je veux vous mener, a cette indication, je ne sais pas si le discours que
je fais aujourd'hui le plus court que je peux, comme je le fais toujours, aprés en avoir
trés sérieusement, pour vous, préparé les degrés, suivant l'attention de I'assemblée - ou
mon état propre - je suis bien forcé, comme dans tout discours articulé¢ et plus
spécialement quand il s'agit du discours sur le discours, d'opérations logiques, de
prendre un chemin de traverse au moment ou il s'impose; c'est ceci a savoir que dans
la facon dont je vous ai déja indiqué que s'institue la premiere division du sujet, dans
la fonction répétitive, ce dont il s'agit est essentiellement ceci c'est que le sujet ne
s'institue que représenté par un signifiant pour un autre signifiant (S et S1), et que c'est
entre les deux, au niveau de la répétition -233-

233



SEMINAIRE 15

primitive, que s'opére cette perte, cette fonction de l'objet perdu autour de quoi
précisément tourne la premiére tentative opératoire du signifiant, celle qui s'institue
dans la répétition fondamentale

que ce qui vient ici occuper la place qui est donnée dans l'institution de I'universelle
affirmative, a ce facteur dit « argument » dans 1'énoncé de Frege, pour quoi la fonction
prédicative est toujours recevable, et qu'en tout cas la fonction du tout trouve son
assise, son point tournant originel et, si je puis dire, le principe méme dont s'institue
son illusion, dans le repérage a 'objet perdu, dans la fonction intermédiaire de 1'objet
a, entre le signifiant originel en tant qu'il est signifiant refoulé, et le signifiant qui le
représente dans la substitution qu'instaure la répétition elle-méme premicére.

Et ceci nous est illustré dans la psychanalyse elle-méme, et par quelque chose de
capital, en ceci, qu'elle représente, qu'elle incarne en quelque sorte de la fagon la plus
vive, ce qu'il en est de la fonction du tout dans 1'économie, je ne dirai pas inconsciente,
dans 1'économie du savoir analytique, précisément en tant que ce savoir essaie de
totaliser sa propre expérience. C'est le biais méme, la pente, le piége ou tombe la
pensée analytique elle-méme quand, faute de pouvoir se saisir dans son opération
essentiellement diviseuse, a son terme, au regard du sujet, elle instaure comme
premiére 1'idée d'une fusion idéale qu'elle projette comme originelle, mais qui, si vous
voulez, ici joue autour de cette universelle affirmative, qui est justement celle qu'elle
serait faite pour problématiser, et qui s'exprime a peu prés ainsi: pas d'inconscient sans
la mére. Pas d'économie, pas de dynamique affective, sans ceci qui serait en quelque
sorte & l'origine, que I'homme connait le tout, parce qu'il a été dans une fusion
originelle a la mére.

Ce mythe en quelque sorte parasite, car il n'est pas freudien, il a été introduit sous un
biais énigmatique, celui du traumatisme de la naissance, vous le savez, par Otto Rank;
faire entrer la naissance sous le biais du traumatisme, c'est lui donner fonction
signifiante. La chose donc en elle-méme n'était pas faite pour apporter une viciation
fonciére a l'exercice d'une pensée qui, en tant que pensée analytique, ne peut que
laisser intact -234-

234



SEMINAIRE 15

ceci dont il s'agit, a savoir que, sur le plan dernier ou vient achopper l'articulation
identificatrice, la béance reste ouverte entre I'homme et la femme, et que par
conséquent, dans la constitution méme du sujet, nous ne pouvons d'aucune fagon
introduire, disons, I'existence au monde de la complémentation méle et femelle.

Or a quoi aura servi l'introduction par Otto Rank de cette référence a la naissance par
ce biais du traumatisme ? A ce que la chose soit profondément viciée dans la suite de
la pensée analytique, en ceci qu'il est dit qu'a tout le moins ce tout, cette fusion qui fait
que, pour le sujet, il y a eu possibilité primitive et donc possible a reconquérir, d'une
union avec ce qui fait le tout, c'est le rapport de la mére a l'enfant, de 'enfant a la mére
au stade utérin, au stade d'avant la naissance, et ici nous touchons du doigt ou est le
biais et I'erreur. Mais cette erreur sera exemplaire, parce que c'est elle qui nous révéele
ou prend son origine cette fonction du tout dans le sujet, en tant qu'il croit sous le biais
de la fatalité¢ inconsciente, c'est-a-dire, ou qu'il ne se reconnait authentiquement qu'a
s'oublier, ou qu'il ne se reconnait sincérement qu'a se méconnaitre.

Et voici en effet trés simplement ou est le ressort a partir du moment ot nous prenons
les choses au niveau de la fonction du langage: pas de demande qui ne s'adresse a la
mere.

Ceci nous pouvons le voir se manifester en effet dans le développement de I'enfant, en
tant qu'il est d'abord infans et que c'est dans le champ de la mére qu'il aura a articuler
d'abord sa demande.

Qu'est-ce que nous voyons apparaitre au niveau de cette demande? C'est ce dont il
s'agit uniquement, et que l'analyse nous désigne : c'est la fonction du sein. Tout ce que
'analyse fait tourner, comme s'il s'agissait la d'un procés de la connaissance, c'est a
savoir que le fait que la réalité¢ de la mére ne nous soit d'abord rapportée, désignée que
par la fonction de ce qu'on appelle l'objet partiel, mais cet objet partiel, je veux bien
qu'on l'appelle en effet ainsi, a ceci prés que nous devons nous apercevoir que c'est lui
qui est au principe de I'imagination du tout, que si quelque chose est congu comme
totalité de l'enfant a la mére, c'est dans la mesure ou, au sein de la demande, c'est-a-
dire dans la béance entre ce qui ne s'articule pas et ce qui s'articule enfin comme
demande, 1'objet autour de quoi surgit la premiére demande, c'est le seul objet qui
apporte au petit étre nouveau-né, ce complément, cette perte irréductible, qui en est le
seul support, a -235-

235



SEMINAIRE 15

savoir ce sein, si singulierement ici placé pour cette utilisation, qui est logique de sa
nature: l'objet a, et de ce que Frege appellerait la variable, la variable j'entends dans
l'instauration d'une fonction quelconque Fx; que si une variable est quantifiée, elle
passe a un autre statut précisément d'étre quantifiée comme universelle; cela veut dire
non pas simplement que n'importe laquelle, mais que fonciérement dans sa
consistance, c'est une constante. Et que c'est pour cela que, pour l'enfant qui
commence d'articuler, avec sa demande, ce qui fera le statut de son désir, si un objet a
cette faveur de pouvoir un instant remplir cette fonction constante, c'est le sein. Et
aussi bien il est étrange que ne soit pas apparu tout aussitot, a spéculer sur les termes
biologiques qui sont ceux vers quoi aspire a s'y référer la psychanalyse, qu'on ne
s'apercoive pas que cette chose, qui semble étre dite comme allant de soi, que tout
enfant a une meére, et on souligne méme, comme pour nous mettre sur la voie,
qu'assurément pour le pére, nous sommes dans l'ordre de la foi! Mais serait-il si slr
qu'il ait une meére si, au lieu d'€tre un humain, c'est-a-dire un mammifere, il était un
insecte ? Quels sont les rapports d'un insecte avec sa mere ?

Si nous nous permettons perpétuellement de jouer - et ceci est présentifi¢ dans les
psychanalyses - entre le terme, la référence, de la conception et celle de la naissance,
nous voyons la distance qu'il y a entre les deux, et que le fait que la mére soit la mére
ne tient pas, si ce n'est par une nécessité purement organique - je veux dire bien sir
que jusqu'a présent, il n'y a qu'elle pour pondre dans son propre utérus ses propres
oeufs, mais aprés tout, puisqu'on fait de l'insémination artificielle maintenant, on fera
peut-&tre aussi de 1'insertion ovulaire, - la mére, ce n'est pas, essentiellement au niveau
ou nous le prenons dans l'expérience analytique, ce quelque chose qui se référe aux
termes sexuels. Nous parlons toujours du rapport dit sexuel; parlons aussi du sexuel dit
rapport; le sexuel dit rapport est complétement masqué par ceci, que les étres humains
dont nous pouvons dire que s'ils n'avaient pas le langage, comment méme sauraient-ils
qu'ils sont mortels ? Nous dirons aussi bien que, s'ils n'étaient pas mammiferes, ils ne
s'imagineraient pas qu'ils sont nés. Car le surgissement de I'étre, en tant que nous
opérons dans ce savoir construit et qui aussi bien devient pervertissant pour toute la
dialectique opératoire de l'analyse, que nous faisons tourner autour de la naissance,
est-ce que c'est autre chose que ceci qui, au niveau de Platon, se présentait -236-

236



SEMINAIRE 15

avec une allure que je trouve quant a moi plus sensée - voyez le mythe d'Er, qu'est-ce
que c'est que cette errance des ames une fois qu'elles sont parties des corps, qui sont 1a
dans un hyperespace avant d'entrer se reloger quelque part, selon leur gotit ou le
hasard, peu nous importe, qu'est ce que c'est sinon quelque chose qui a beaucoup plus
de sens pour nous, analystes; qu'est-ce que c'est que cette ame errante, si ce n'est
précisément ce dont je parle: le résidu de la division du sujet? Cette métempsycose me
parait logiquement moins fautive que celle qui fait I'avant de tout ce qui se passe dans
la dynamique psychanalysante, du séjour dans le ventre de la mére. Si nous ne
lI'imaginions, ce séjour, que comme il est aprés tout, au début de la lignée
mammalienne, a savoir le séjour dans une poche marsupiale, ¢a nous frapperait moins.
Ce qui nous fait illusion, c'est la fonction du placenta. Eh bien! la fonction du
placenta, c'est quelque chose qui n'existe pas au niveau des premiers mammiféres. Le
placenta semble bien devoir se situer au niveau justement de cet objet plaqué, de ce
quelque chose qui, a un niveau de I'évolution biologique, dont nous n'avons pas a
considérer si c'est un perfectionnement ou pas, se présente comme cette appartenance
au niveau de l'Autre, qu'est le sein plaqué sur la poitrine. Et ce sein autour de quoi
tourne ce dont il s'agit, au niveau d'une apparence exemplaire de I'objet a.

Que l'objet a soit I'indicatif autour de quoi se forge la fonction du tout, en tant qu'elle
est mythique, en tant qu'elle est précisément ce a quoi s'oppose, ce que contredit, toute
la recherche du statut du sujet, telle qu'elle s'institue dans l'expérience de la
psychanalyse, voila qui est a repérer et qui seul peut donner sa fonction de pivot, de
point tournant, a cet objet a dont d'autres formes se déduisent, mais toujours en effet a
cette référence que c'est 1'objet a qui est au principe du mirage du tout. Je vais essayer
avant que je vous revoie la prochaine fois, et que j'essaie pour vous de le faire vivre
autour de ces autres supports qui sont déchet, qui sont regard, qui sont voix, vous
verrez qu'a saisir le rapport de ce a en tant que justement, c'est lui qui nous permet de
destituer de sa fonction la relation au terme tout; - c'est a l'intérieur de cette
interrogation que je pourrai pour vous reprendre ce qu'il en est d'un acte. Je n'ai rien
dit jusqu'a présent qu'acte, mais bien slr cet acte implique fonction, statut et
qualification. Si le psychanalyste n'est pas celui qui situe son statut autour de ce
quelque chose que nous pouvons interroger, qui est a savoir -237-

237



SEMINAIRE 15

un sujet, est-il d'aucune facon épinglable, qualifiable du terme a ? Le a peut-il étre un
prédicat ? C'est la question sur laquelle je vous laisse aujourd'hui et dont déja je vous
désigne quelle en est la réponse : elle ne peut pas d'aucune fagon s'instituer d'une
fagon prédicative, et trés précisément pour ceci que, sur le a lui-méme ne peut
aucunement porter la négation.

Variantes

1 - le personnage n° saurait étre qualifié que pour s° dire, ou : le personnage n'est pas
moins qualifié et que pour se dire.

2 - Celui de tous ceux qui se réferent.

3 - Sans doute une erreur du copiste ou de Lacan. Il semble qu'il faille lire : [dernier
dessin de Frege p. 307] soit (H) [P(x)=>F(x)]. (NdE).

-238-

238



SEMINAIRE 15

LECON XIV 20 MARS 1968

Tout homme est un animal, sauf a ce qu'il se n'homme.

Je vous ai mis ¢a au tableau histoire de vous mettre en train, puisque je ne suis pas tres
en train en réalité. Cette petite formule n'a pas la prétention d'étre de la pensée. 1l se
peut que ca serve quand méme de point d'accrochage, de pivot, & un certain nombre
d'entre vous qui ne comprendront rien, par exemple, a ce que je dirai aujourd’hui, ce
n'est pas impensable. IlIs ne comprendront rien, mais ¢a ne les empéchera pas de réver
a autre chose. Je ne suis pas en train de vous injurier, je ne pense pas que ce soit la
généralité du cas, mais enfin disons une moyenne!

Le coté réverie de ce qui se produit toujours dans toute espéce d'énoncé a prétention
pensatoire ou qu'on croit telle, il faut toujours en tenir compte et pourquoi pas, lui
donner son petit point d'accrochage. Supposez par exemple que ce c6té 1a de mon
enseignement, & savoir ce qui peut passer pour étre pensé, n'ait - comme c'est arrivé
déja a beaucoup de gens, et d'une autre ampleur que moi - aucune suite. Il restera des
petites choses comme ¢a, c'est arrivé a de trés grands. Alors la-dessus, il se produit ce
qu'on appelle comme dans le régne animal une sorte de faune trés spéciale, ces
especes de petites bétes de la classe des insectes, des étres a élytres, il y en a des
quantités qui se nourrissent de cadavres; on appelle ca les escouades de la mort en
médecine légale. Il y en a une dizaine de générations pour venir consommer ce qui
reste d'un débris humain. Quand je dis des générations, je veux dire qu'elles se
succeédent, que ce sont des especes différentes qui viennent aux diverses étapes.

-239-

239



SEMINAIRE 15

C'est a peu prés ce a quoi ressemble l'emploi d'un certain nombre d'activités
universitaires autour de ces restes de pensée : les escouades de la mort. Il y en a déja
qui s'emploient par exemple, sans attendre ni que je sois mort, ni qu'on ait vu le
résultat des choses que j'ai, au cours de ces années, énoncées devant vous, a doser a
quel moment, dans ce qui constitue ce que j'ai rassemblé comme j'ai pu, avec un balai,
sous le titre d'Ecrits, je commence a parler vraiment de linguistique, 4 quel moment et
jusqu'a quand ce que je dis recouvre ce qu'a dit Jakobson. Vous allez voir, ¢a va se
développer. D'ailleurs je ne crois pas du tout qu'une pareille opération ressortisse a
mes mérites. Je crois bien que c'est une opération assez dirigée de la part de ceux que
ce que je dis intéresse directement et qui voudraient bien que les gens dont c'est
I'emploi se mettent tout de suite a proliférer sur ce qu'on peut retenir de mes énoncées
sous le titre de pensée. Ca leur donnera une petite anticipation de ce qu'ils espérent, a
savoir que ce que j'énonce, et qui n'est pas forcément de la pensée, soit sans consé-
quence, pour eux s'entend. Voila de I'alimentation!

Néanmoins, vous verrez que cela a un certain rapport avec ce que je vais vous dire
aujourd'hui. Nous en sommes toujours, bien sir, a I'acte psychanalytique. Pourquoi, en
somme, est-ce que je parle de l'acte psychanalytique ? C'est pour des psychanalystes.
Il n'y a vraiment qu'eux qui y soient impliqués. D'ailleurs tout est la. Aujourd'hui, je
m'avance sur un terrain qui est évidemment peu fait pour un aussi large public, c'est a
savoir en quoi l'acte psychanalytique peut opérer pour réaliser ce quelque chose que
nous appellerons l'identification du psychanalyste.

C'est une fagon de prendre la question qui a au moins cet intérét, c'est d'étre neuve; je
veux dire que, jusqu'a présent, rien n'a pu étre articulé de censé ni de solide sur ce qu'il
en est de ce qui qualifie comme tel le psychanalyste. On parle, bien siir, de régles, de
procédés, de modes d'acces, mais ¢a ne dit toujours pas ce que c'est qu'un
psychanalyste. Le fait que je parle de l'acte psychanalytique qui est ce dont en somme
j'espere que puisse faire un pas ce qui s'appelle la qualification du psychanalyste, que
l'acte psychanalytique, je sois amené a en parler devant un public qui n'est qu'en partie
concerné, comme celui-ci, c'est la quelque chose qui en soi souléve un probléme,
probléme qui d'ailleurs n'est pas du tout insoluble puisqu'en somme je tiens une fois de
plus & marquer ce qui justifie - non pas ce qui conditionne: ce qui conditionne, c'est
une série d'effets de posi-240-

240



SEMINAIRE 15

tion sur lesquels justement, a l'intérieur de notre discours d'aujourd’hui, ce que nous
pouvons pousser en avant va nous permettre peut-&tre de préciser quelque chose -
mais enfin quel que soit le conditionnement ce qui justifie que, quand on parle de
l'acte devant un public plus large que celui qu'il intéresse, a savoir proprement les
psychanalystes, c'est évidemment ceci, c'est que l'acte psychanalytique a une
particularité : je pourrais me livrer & un griffonnage de plus sur le tableau pour
montrer de quoi il retourne dans le fameux quadrangle, celui qui part de ou je ne
pense pas, ou je ne suis pas, avec ce qu'il comporte du je ne pense pas qui est ici en
haut a gauche, et du je ne suis pas qui est ici, en bas a droite dont vous savez que l'acte
psychanalytique se fait dans cet axe, avec pour aboutissement cette €jection du a qui
vient incomber, en somme, a la charge du psychanalyste qui a posé, a permis, a
autoris¢ les conditions de l'acte a ce prix qu'il vient lui-méme a supporter cette
fonction de l'objet a. L'acte psychanalytique, c'est évidemment ce qui donne ce
support, ce qui autorise ce qui va étre réalisé comme la tache psychanalysante, et, c'est
pour autant que le psychanalyste donne a cet acte son autorisation que l'acte psycha-
nalytique est réalisé.

Or, c'est 1a quelque chose de tout a fait singulier que cet acte dont en quelque sorte le
trajet doit étre rempli par 1'Autre, et avec ce résultat, au moins présumé, que ce qui est
a proprement parler acte, pour autant que nous pourrions étre amenés a nous demander
ce que c'est qu'un acte, ce n'est évidemment pas ni dans cette condition, ni dans ce
trajet tout a fait atypique qui devrait €tre dessiné au moins sur ce quadrangle, mais
dans celui-la (-(p) c'est-a-dire pour autant que le sujet psychanalysant, pour lui, étant
arrivé a cette réalisation qui est celle de la castration, c'est d'un accomplissement en
retour vers le point inaugural, celui dont, a la vérité, il n'est jamais parti, celui qui est
statutaire, celui du choix forcé, du choix -241-

241



SEMINAIRE 15

aliénant entre le ou je ne suis pas et ou je ne pense pas, qu'il devrait, par son acte,
accomplir ce quelque chose qui a été par lui enfin réalisé, a savoir ce qui le fait divisé
comme sujet, autrement dit qu'il accomplisse un acte en sachant, en connaissance de
cause, pourquoi cet acte ne le réalisera lui-méme jamais pleinement comme sujet.
L'acte psychanalytique donc, tel qu'il se présente, est de nature a - parce qu'il introduit
une autre dimension de cet acte qui n'agit pas par soi-méme, si l'on peut dire - peut
nous permettre d'apporter quelque lumiére sur ce qu'il en est de l'acte, celui que j'ai
dessiné a l'instant en travers, de 'acte sans qualification, car je ne vais pas 'appeler
quand méme humain, je ne vais pas I'appeler humain pour toutes sortes de raisons dont
ce petit terme d'accrochage que je citais au début peut vous donner le soupcon,
puisqu'il fonde 'homme en principe, ou plutét qu'il le refonde, ou qu'il le refond,
chaque fois que l'acte en question, l'acte tout court, l'acte que je ne nomme pas, a
lieu... ce qui n'arrive pas souvent.

La-dessus, naturellement, j'ai tout de méme essayé de donner quelques définitions
pour que I'on sache de quoi I'on parle, nommément que l'acte est un fait de signifiant;
c'est bien de la que nous sommes partis quand nous avons commencé a balbutier
autour, un fait de signifiant par ou prend place le retour de 1'effet dit effet de sujet qui
se produit de la parole, dans le langage bien sir, retour de cet effet de sujet en tant
qu'il est radicalement divisant. C'est 1a la nouveauté apportée comme un défi par la
découverte psychanalytique qui pose comme essentiel que cet effet de sujet soit un
effet de division. Cet effet de division, c'est pour autant qu'une fois réalisé, quelque
chose peut en étre le retour, qu'il peut y avoir ré-acte, que nous pouvons parler d'acte,
et que cet acte qu'est l'acte psychanalytique qui, lui, se pose d'une fagon si singulicre
d'en étre tout a fait différent en ce sens que rien n'impose qu'il se produise apres ce
qui, dans la psychanalyse, amene le sujet a étre en position de pouvoir agir, rien
n'implique que cela, désormais isolé de par l'action de I'Autre qui 1'a guidé dans sa
psychanalyse, d'une psychanalyse dont l'acte a permis a la tiche de s'accomplir, rien
n'explique ce saut par quoi cet acte qui a permis la tdche réalisatrice, la tache
psychanalysante, le psychanalysant, si 'on peut dire, en assume quoi ? le programme.
Au regard de l'acte - c'est une petite parenthese réflexive que je ferai

la au début et qui est importante, qui se rapporte d'ailleurs aux mots par -242-

242



SEMINAIRE 15

quoi j'ai commencé concernant I'avenir de toute pensée - [Je vous en prie! Arrétez-moi
ces simagrées j'en ai assez! Mettez ¢a ou vous voudrez et, et foutez-moi la paix je vous
en prie] - toute pensée ordonnée se situe dans un bivium ou a partir d'un bivium qui de
nos jours est particuliérement clair : ou bien elle rejette cet effet de sujet dont je pars
en le nouant une fois de plus a lui-méme dans un moment qui se veut originel, c'est le
sens qu'a eu historiquement le cogito, le cogito en est le modele, et le modéle honnéte,
si I'on peut dire et il est honnéte parce qu'il se pose lui-méme comme origine. Quand
vous voyez quelqu'un commencer a parler du fantasme de l'origine, vous pouvez
savoir qu'il est malhonnéte; il n'y a pas de fantasme saisissable que hic et nunc, des
maintenant, c'est ¢a 'origine du fantasme, aprés ¢a, nous pourrons en parler, quand
nous l'aurons trouvé la nous sommes avec lui. Pour le cogito, il ne s'est pas posé
comme origine, nulle part Descartes ne nous dit : « a l'origine, celui qui pense fait
surgir I'étre ». Il dit .Je pense donc je suis et, a partir de 13, c'est une bonne chose de
faite, il n'y a plus a s'en occuper. Il a complétement libéré 1'entrée de la science qui ne
s'occupera absolument plus jamais du sujet, si ce n'est, bien sir, a la limite obligée ou
elle le retrouve, ce sujet, quand elle doit, au bout d'un certain temps, s'apercevoir de ce
avec quoi elle opére, a savoir l'appareil mathématique et, du méme coup, l'appareil
logique.

Elle fera donc tout, dans cet appareil logique, pour le systématiser sans avoir affaire au
sujet, mais ce ne sera pas commode; a la vérité, ce ne sera qu'a ces frontiéres logiques
que l'effet de sujet continuera a se faire sentir, a se présentifier et a faire a la science
quelques difficultés. Mais pour le reste, en raison de cette démarche initiale du cogito,
on peut dire qu'a la science, tout lui a ét¢ donné, et d'une facon, en somme, légitime;
tout lui est tombé dans la main il faut bien le dire, avec un immense champ de succes.
Mais c'est en quelque sorte a ce prix que la science, le sujet de I'acte, n'a absolument
rien a dire, elle n'en impose aucun, elle permet de faire beaucoup, pas tout ce qu'on
veut, elle peut ce qu'elle peut, ce qu'elle ne peut pas, elle ne le peut pas. Mais elle peut
beaucoup. Elle peut beaucoup mais elle ne motive rien, ou plus exactement elle ne
donne aucune expresse raison de rien faire. Elle ne se présente que comme tentation
de faire, tentation irrésistible, il est vrai. Tout ce que nous pouvons faire avec ce que la
science a conquis depuis trois siécles, ce n'est pas rien, et nous ne nous privons pas de
le faire. Mais il n'est nullement dit qu'aucun acte ne -243-

243



SEMINAIRE 15

sera a sa mesure. La ou il s'agit d'acte, ou ¢a se décide, ou on s'en sert en connaissance
de cause pour des fins qui paraissent motivées, il s'agit d'un tout autre mode de pensée.
C'est l'autre partie du bivium ; 13, la pensée s'adonne dans la dimension de l'acte et,
pour cela, il suffit qu'elle touche a I'effet de sujet.

Exemple : la remarque fondamentale a une doctrine qu'il est facile, je pense, pour
vous, de reconnaitre, que le sujet ne se reconnaisse pas, c'est-a-dire soit aliéné dans
l'ordre de la production que conditionne son travail, ceci en raison de l'effet de sujet
qui s'appelle exploitation - pas besoin d'ajouter « de I'hnomme par I'homme » parce que
nous avons vu qu'il faut un peu se méfier de 'homme dans I'occasion, et puis chacun
sait qu'on a pu tourner cet usage a quelques mots d'esprit plaisants - ceci en raison de
l'effet de sujet donc, qui est au fondement de toute exploitation, voild qui a des
conséquences d'acte. On appelle ¢a la révolution; et, dans ces conséquences d'acte, la
pensée a la plus grande difficulté a se reconnaitre, comme vous le démontrent, je
pense, depuis que vous existez, puisque c'était méme pour un certain nombre d'entre
vous commencé avant votre naissance, les difficultés qu'a eues, que continue d'avoir
ce qu'on appelle /'intelligentsia avec |'ordre communiste.

Toute pensée, donc, de cette catégorie qui touche a l'effet de sujet, participe de l'acte.
La formuler indique, si I'on peut dire, l'acte et sa référence. Seulement, tant que 'acte
n'est pas mis en train, c'est une référence, bien sir, difficile a soutenir dans toute la
mesure ou elle n'est isolée qu'au terme, chacun sait ¢a. Toute pensée qui, dans le passé,
a fait école - les choses qui restent, comme ¢a, épinglées dans les herbiers
universitaires, école stoicienne par exemple - avait cette fin de I'acte. Ca tourne court
quelquefois. Je veux dire que, pour l'instant, par exemple, dans le circuit a quoi j'ai fait
allusion, l'acte qui de notre temps s'épingle du terme révolutionnaire, l'issue n'est pas
encore 1a, ce n'est pas isolé ni isolable, cette référence a l'acte; mais enfin, pour les
Stoiciens tels que je les ai évoqués tout a I'heure, le fait est que ¢a a tourné court, qu'a
un moment, on n'a eu rien de plus a en tirer que ce qu'on avait tiré de ceux qui s'étaient
engagés dans cette voie de pensée. A partir de quoi la nécrophagie dont je parlais tout
a I'heure peut commencer et, Dieu merci, elle ne peut pas non plus s'éterniser puisqu'il
ne reste pas tellement de choses comme épaves, comme débris de cette pensée
stoicienne. Mais enfin ¢a occupe du monde! -244-

244



SEMINAIRE 15

Ceci dit, revenons a notre acte psychanalytique et reprenons ce petit croisillon qui est
exposé au tableau, dont j'ai maintes fois déja fait la remarque que vous n'avez pas a 'y
donner de valeur privilégiée aux diagonales, que vous devez plut6t, pour vous en faire
une juste idée, le voir comme une sorte de tétra¢dre en perspective, ¢a vous aidera a
vous apercevoir que la diagonale n'y a aucun privilége.

L'acte psychanalytique consiste essentiellement dans cette sorte d'effet de sujet qui
opére en distribuant, si I'on peut dire, ce qui va faire le support, a savoir : le sujet
divisé, le $, pour autant que c'est 1a l'acquis de 1'effet de sujet au terme de la tache
psychanalysante, c'est la vérité qui, par le sujet, quel qu'il soit et sous quelque prétexte
qu'il s'y soit engagé, est conquise, c'est a savoir par exemple pour le sujet le plus
banal, celui qui y vient a des fins d'étre soulagé : voila mon symptome, j'en ai
maintenant la vérité, je veux dire que c'est dans toute la mesure ou je ne savais pas
tout de ce qu'il en était de moi, c'est dans toute la mesure ou il y a quelque chose
d'irréductible dans cette position du sujet qui s'appelle, en somme, et est fort
nommable : l'impuissance a en savoir tout, que) e suis la et que, Dieu merci, le
symptome qui révélait ce qui reste de masqué dans l'effet de sujet retentit un savoir, ce
qu'il y a 1a de masqué, j'en ai eu la levée, mais assurément non pas compléte. Quelque
chose reste d'irréductiblement limité dans ce savoir. C'est au prix - puisque j'ai parlé
de distribution - de ceci, c'est que toute I'expérience a tourné autour de cet objet a dont
'analyste s'est fait le support, I'objet a en tant que c'est ce qui, de cette division du
sujet est, a été et reste structuralement la cause. C'est dans la mesure ou I'existence de
cet objet a s'est démontrée dans la tache psychanalysante, et comment? Mais vous le
savez tous : dans l'effet de transfert; c'est en tant que le partenaire est celui qui s'est
trouvé remplir, de la structure instituée par l'acte, la fonction qui, depuis que le sujet a
joué comme effet de sujet, que pris dans la demande qu'instaurant le désir, il s'est
trouvé déterminé par ces fonctions que l'analyse a épinglées comme étant celles de
l'objet nourricier, du sein, de 1'objet excrémentiel, du scybale, de la fonction du regard
et de celle de la voix; c'est en tant que c'est autour de ces fonctions, pour autant que
dans la relation analytique elles ont ét¢ distribuées a celui qui en est le partenaire, le
pivot et, pour tout dire, le support, comme j'ai dit la derniere fois, l'instrument, qu'a pu
se réaliser l'essence de ce qu'il en est de la fonction du $ a savoir de l'impuissance du
savoir.

-245-

245



SEMINAIRE 15

Est-ce que j'évoquerai la la dimension analogique qu'il y a, dans cette répartition, avec
l'acte tragique ? Car on sent bien que, dans la tragédie, il y a quelque chose d'analogue,
je veux dire que ce qui nous est, dans la fiction tragique telle qu'elle s'exprime dans
une mythologie dans laquelle il n'est pas du tout exclu que nous ne voyions des
incidences tout a fait historiques, vécues, réelles, je veux dire que le héros, tout un
chacun qui, dans l'acte, s'engage seul, est voué a cette destinée de n'étre enfin que le
déchet de sa propre entreprise. Je n'ai nul besoin de donner des exemples, seul le
niveau que j'ai appelé de fiction ou de mythologie suffit a en indiquer pleinement la
structure. Mais, tout de méme, ne I'oublions pas, ne confondons pas la fiction tragique
- je veux dire le mythe d'(Edipe, d'Antigone par exemple - avec ce qui est vraiment
une acception, la seule valable, fondée, de la tragédie, a savoir la représentation de la
chose. Dans la représentation, nous sommes évidemment plus pres de cette schize telle
qu'elle est supportée dans la tache psychanalysante. Au terme de la psychanalyse, on
peut, la division réalisée du sujet psychanalysant, la supporter de la division qui dans
l'aire ou pouvait se jouer la représentation tragique dans sa forme la plus pure, nous
pouvons l'identifier, ce psychanalysant, au couple divisé et relatif du spectateur et du
cheeur, cependant que le héros, il n'y a pas besoin qu'il y en ait trente-six, il n'y en a
jamais qu'un seul, le héros, c'est celui-1a qui, sur la scéne, n'est rien que la figure de
déchet ou se clot toute tragédie digne de ce nom.

L'analogie structurale plane d'une fagon tellement évidente que c'est la raison pour
laquelle elle a été amenée massivement, si I'on peut dire, sous la plume de Freud, c'est
pourquoi cette analogie hante si I'on peut dire toute 1'idéologie analytique; seulement,
avec un effet de démesure qui confine au grotesque et qui fait d'ailleurs l'incapacité
totale ou se révele cette littérature qu'on appelle analytique de faire autre chose, autour
de cette référence mythique, qu'une espéce de redite en rond, extraordinairement
stérile, avec de temps en temps, quand méme, le sentiment qu'il y a quelque chose la
d'une division dont on ne voit pas ce qui sépare, dont on ne voit pas ou est la radicale
insuffisance qui nous y rend inadéquats.

Cela frappe certains. Ce n'est pas les pires que ca frappe. Mais ¢a donne des résultats
qui ne peuvent vraiment pas aller beaucoup plus loin que le jappement. N'oublions pas
I'Edipe, ni ce que c'est que 'Oedipe, ni a quel -246-

246



SEMINAIRE 15

point il est internement, intégralement lié¢ a la structure de toute notre expérience; et
quand on a produit ce rappel, on n'a pas a aller beaucoup plus loin. C'est bien pour ¢a
d'ailleurs que je ne considére pas que je fasse de tort a personne en m'étant juré de ne
jamais reprendre le théme du nom du pére dans lequel, saisi de je ne sais quel vertige,
heureusement rabattu, je m'étais dit une fois que je m'engagerais dans le circuit d'une
de mes années de séminaire. Les choses prises a ce niveau sont /opeless, alors que
nous avons une voie autrement slire a la tracer concernant l'effet de sujet, et qui a
affaire a la logique.

Si je vous ai amenés au carrefour de cet effet proprement logique qui est celui qu'a si
bien défini la logique moderne sous le terme de la fonction des quantificateurs, c'est
évidemment pour une raison qui est fort proche de ceci que je vous ai annoncé comme
étant la question d'aujourd'hui, a savoir du rapport de l'acte psychanalytique avec
quelque chose de l'ordre d'une prédication, c'est a savoir : qu'est-ce qu'il en est, de quoi
pouvons-nous dire qu'il situe le psychanalyste ?

Ne l'oublions pas, si c'est au terme d'une expérience de la division du sujet que
quelque chose qui s'appelle le psychanalyste peut s'instaurer, nous ne pouvons nous
fier a une pure et simple identification du terme de celle qui est au principe de la
définition du signifiant, que tout signifiant représente un sujet pour un autre signifiant.
Justement, le signifiant, quel qu'il soit, ne peut &tre tout ce qui représente le sujet.
Justement, comme je vous 1'ai montré la derniére fois, de ceci : que la fonction que
nous épinglons tout reléve d'une cause qui n'est autre que l'objet a si cet objet a, chu
dans I'intervalle qui, si I'on peut dire, aliéne la complémentarité, - je vous l'ai rappelé
la derniére fois -, de ce qu'il en est du sujet représenté par le signifiant du sujet $ avec
le S, quel qu'il soit, prédicat qui peut s'instituer au champ de 1'Autre. Donc, que ce qu'il
en est, de par cet effet, du tout en tant qu'il s'énonce, intéresse tout autre chose que ce
vers quoi, si je puis dire, 1'identification ne se rend pas, a savoir vers la reconnaissance
venue de I'Autre, puisque c'est de cela qu'il s'agit, que dans rien de ce que nous
pouvons inscrire de nous-mémes au champ de 1'Autre, nous ne pouvons nous
reconnaitre.

Ce tout, ce qui nous représente, dans cette affaire de la reconnaissance, pourrait avoir
affaire avec ce vide, avec ce creux, avec ce manque. Or, c'est 1a ce qui n'est pas.

-247-

247



SEMINAIRE 15

C'est qu'au principe de l'institution de ce tout requis, chaque fois que nous énongons
quoi que ce soit d'universel, il y a autre chose que la (im) possibilité qu'il masque, a
savoir celle-1a, de se faire reconnaitre, et ceci s'est avéré dans l'expérience analytique
en ceci que j'articulerai d'une facon ramassée parce qu'elle est exemplaire : que le sexe
n'est pas tout, car c'est cela la découverte de la psychanalyse. On a beau voir ressurgir
toutes sortes de recueils de gens qu'on délégue a rassembler un certain nombre de
textes sur ce qu'il en est, sur ce fameux champ si bizarrement préservé, réservé qu'est
la psychanalyse. On donne une bourse de recherche a un monsieur qui s'appelle
Brown et qui a écrit quelque chose de pas si mal : Eros et Thanatos, autrefois; il en
avait profité pour dire des choses assez sensées sur M. Luther, et comme c'était au
bénéfice de I'Université Wesleyenne, tout cela se justifiait assez bien. Mais enfin, ne
connaissant plus de mesure a ces opérations de rassemblement, il publie quelque chose
qui s'appelle le Corps d'Amour et qu'on nous commente d'une note nous parlant du
pansexualisme freudien. Or justement, si ce que Freud a dit signifie quelque chose,
c'est bien slir qu'il y a eu la référence a ce qu'on attendrait qui se produise de la
conjonction sexuelle, & savoir une union, un tout, justement s'il y a quelque chose qui
s'impose au terme de l'expérience, c'est que, au sens ou je vous indique et ou je le fais
résonner pour vous, le sexe n'est pas tout, le tout vient a sa place, ce qui ne veut pas
dire du tout que cette place soit la place du tout. Le tout l'usurpe en faisant croire, si je
puis dire, que lui, le tout, vient du sexe. C'est ainsi que la fonction de vérité change de
valeur, si je puis m'exprimer ainsi, et que ce qui se trouve fort bien coller, ce qui est
encourageant, avec certaines découvertes qui se sont faites dans le champ de la
logique, ce qui peut s'exprimer en ceci, nous fait toucher du doigt que le tout, la
fonction du tout, le tout quantificateur, la fonction de I'universel, que le tout doit étre
congu comme un déplacement de la partie. C'est pour autant que 'objet a, seul, motive
et fait surgir la fonction du tout comme telle, que nous nous trouvons en logique
soumis a cette catégorie du tout, mais en méme temps que s'expliquent un certain
nombre de singularités qui l'isolent dans I'ensemble des fonctionnements logiques, je
veux dire ce champ ou regne l'appareil du quantificateur, qui l'isole en y faisant surgir
des difficultés singulieres, d'étranges paradoxes.

-248-

248



SEMINAIRE 15

Bien siir, il y a tout intérét a ce que le plus possible d'entre vous - et je le dis aussi bien
pour chacun que pour tous - aient une certaine culture logique, je veux dire que
personne ici n'a rien a perdre a aller se former a ce qui s'enseigne dans les endroits ou
c'est autour des champs déja constitués du progres de la logique présente, que vous
n'avez rien a perdre a aller trés précisément vous y former pour entendre ce a quoi ici
je m'essaie, pour dessiner une logique fonctionnant dans une zone intermédiaire, pour
autant qu'elle n'a point encore été maniée d'une facon convenable. Vous ne perdrez
rien, & saisir ce a quoi je fais allusion quand je dis qu'encore que la logique des
quantificateurs soit arrivée a obtenir son statut propre et vraiment tout a fait rigoureux,
je veux dire ayant toute apparence d'en exclure le sujet, je veux dire d'étre maniable au
moyen des pures et simples régles qui relévent d'un maniement de lettres, il n'en reste
pas moins que, si vous comparez l'usage de cette logique des quantificateurs avec tel
ou tel autre secteur, segment de la logique tels qu'ils se définissent en divers termes,
vous vous apercevrez qu'il est singulier qu'alors que, pour tous les autres appareils
logiques, vous pouvez donner toujours un assez grand nombre d'interprétations,
géométriques par exemple, économiques, conceptuelles, je veux dire que chacun de
ces maniements des appareils logiques, est tout a fait plurivalent quant a
l'interprétation. Il est tout a fait saisissant, au contraire, de voir que, quelle que soit la
rigueur a laquelle on a pu, en fin de compte, arriver a pousser la logique des quan-
tificateurs, vous n'arriverez jamais a en soustraire ce quelque chose qui s'inscrit dans la
structure grammaticale, je veux dire dans le langage ordinaire, et qui fait intervenir ces
fonctions du tout et du quelque.

La chose a des conséquences dont une d'entre elles n'a pu étre mise en valeur qu'au
niveau des logiciens, je veux dire la ou I'on sait se servir de ce que c'est qu'une
déduction, c'est a savoir que partout ou nous soutiendrons un systéme, un appareil tel
qu'il s'agisse de l'usage des quantificateurs, nous ne pourrons créer des algorithmes
tels qu'il suffise qu'il soit réglé d'avance, que tout probléme est purement et
simplement soumis a I'usage d'une régle, une fois fixée, de calcul; que dés lors que
nous sommes dans ce champ, nous serons toujours capables d'y faire surgir de
l'indécidable.

Etrange privilége. Pour ceux qui ici n'ont jamais entendu parler de

l'indécidable, je vais illustrer ce que je dis d'un petit exemple : que veut -249-

249



SEMINAIRE 15

dire « indécidable » ? Je m'excuse pour ceux a qui ce que je vais dire apparaitra une
rengaine rabattue. Je prends un exemple, il y en a beaucoup. Vous savez - ou vous ne
savez pas - ce que c'est qu'un nombre parfait, c'est un nombre tel qu'il soit égal a la
somme de ses diviseurs. Exemple : les diviseurs du nombre 6 sont 1, 2 et3,1+2+3
= 6. C'est ¢galement vrai pour 28. - Il ne s'agit pas de nombres premiers, il s'agit des
diviseurs, ce qui veut dire : étant donné un nombre, en combien de parts égales
pouvez-vous le diviser? - Pour 28, cela vous donne 14, 7, 4, 2 et 1. Cela fait 28.

Vous voyez que ces deux nombres sont des nombres pairs. On en connait des tas
comme ¢a. On ne connait pas de nombre impair qui soit parfait. Cela ne veut pas dire
qu'il n'en existe pas. L'important, c'est qu'on ne peut pas démontrer qu'il est impossible
qu'il en existe. Voila de I'indécidable. De 1'indécidable dont le lien avec la structure, la
fonction logique qui s'appelle celle des quantificateurs n'est pas ce qu'il est ici mon
role de vous faire toucher; disons a la rigueur qu'on pourrait réserver ¢a pour le
séminaire fermé. Je demanderai que quelqu'un s'y associe a moi dont c'est plus le
métier que le mien de le faire.

Mais ce privilége de la fonction des quantificateurs en tant qu'elle nous intéresse au
plus haut point, vous allez tout de suite le voir, ce privilége - je souléve, appelons ¢a
provisoirement, I'hypothése - cette impasse en tant qu'elle est, remarquez-le, une
impasse féconde, car si nous avions le moindre espoir que tout peut étre soumis a un
algorithme universel, qu'en tout nous pouvons trancher sur la question de savoir si une
proposition est vraie ou fausse, c'est ¢ca qui serait plutét une fermeture. L'hypothése
que je souléve tient en ceci : que ce privilége de la fonction de la quantification tient a
ce qu'il en est de I'essence du tout et de sa relation a la présence de 'objet a.

1l existe quelque chose qui fonctionne pour que tout sujet se croie tout, pour que le
sujet se croie tout sujet, et par la méme sujet de tout, de ce fait méme en droit de parler
de tout.

Or, ce que nous donne I'expérience analytique est ceci qu'il n'y a pas de sujet dont la
totalité ne soit illusion, parce qu'elle ressortit a 1'objet a en tant qu'élidé.

Nous allons maintenant ticher de 1'illustrer, en montrant en quoi ceci,

de la fagon la plus directe, nous intéresse. Comment, correctement, s'ex- 250 -

250



SEMINAIRE 15

prime ce qu'il en est de la dimension proprement analytique sinon ceci tout savoir n'est
pas conscient.

L'ambiguité, la problématique, la schize fondamentale qu'introduit la fonction de
quantificateur en tant qu'elle introduit un pour fout et un il existe consiste en ceci :
c'est qu'elle admet, mais du méme coup met en question, ceci, que si nous disons : « il
n'est pas vrai que pour tout... ce qui suit, il en est de facon telle ou telle », ceci
implique qu'il existe, qu'il y a, de ce fout, quelque chose qui ne pas, parce qu'il n'est
pas vrai que pour tout il y en a qui ne pas.

En d'autres termes que, parce qu'une négation porte sur l'universel, quelque chose
surgit de I'existence d'un particulier et que, de méme, parce que pas fout n'est affecté
d'un ne pas, chose plus forte encore, il y en a des - comme on dit - qui, faisant surgir
une existence positive particuliére d'une double négation, celle d'une vérité qui, retirée
au tout de ne pas étre, en ferait surgir une existence particuliére.

Or, suffirait-il qu'il ne soit pas démontré que tout quelque chose pour qu'il existe
quelque chose qui ne pas? Vous le sentez bien, il y a la un écueil, une question qui, a
elle toute seule, suffit a rendre fort suspect cet usage de la négation en tant qu'elle
suffirait a elle toute seule a assurer le lien, la cohérence des fonctions réciproques de
l'universel et du particulier. Pour ce qu'il en est du savoir, que du fait que tout savoir
n'est pas conscient, nous ne pouvons plus admettre comme fondamental que le savoir
se sait lui-méme, est-ce l1a dire qu'il est correct de dire qu'il y a de I'inconscient?

Clest trés précisément ce que, dans cet article recueilli dans mes Ecrits qui s'appelle
Positions de l'inconscient, j'ai essayé de faire sentir en y employant ce que je pouvais
faire alors, a savoir une petite parabole qui n'était autre qu'une fagon d'imager sous une
espeéce que mé€me, si je me souviens bien, j'ai appelé, puisqu'il me plait assez de jouer
avec le mot homme « 1'homelette » et qui n'est autre que 1'objet a. Bien sfir, ce pourra
étre 1'occasion pour un futur scholar de s'imaginer qu'au moment ou j'ai écrit mes
Positions de l'inconscient je n'avais pas une traitre idée de la logique, comme si bien
sir ce qui constitue I'ordre de mes discours ne consistait pas justement a les faire
adapter pour un certain auditoire, tel qu'il est supposé - qui ne l'est d'ailleurs pas
entiérement car on sait bien ce que sont capables d'accueillir les oreilles des
psychanalystes et de ne pas accueillir & un moment donné.

- 251-

251



SEMINAIRE 15

Pour ce qu'il en est de la qualification, il y a bien longtemps que, pour tout ce qu'il en
est du savoir, la réflexion constructive autour de /'épistemé a mis en cause ce qu'il en
est du praticien quand il s'agit d'un savoir, autant au niveau de Platon chaque fois qu'il
s'agit d'assurer un savoir dans son statut c'est la référence a l'artisan qui prévaut, et rien
ne semble obvier a l'annonce que toute pratique humaine - je dis « pratique » parce
que ce n'est pas dire du tout, parce que nous faisons prévaloir l'acte, que nous en
repoussions la référence - tout praticien suppose un certain savoir si nous voulons
nous avancer dans ce qu'il en est de /'épistemé. Tout savoir de charpente, voila qui,
pour nous définira le charpentier.

Ceci secretement implique que la charpente se sait elle-méme en tant qu'art - je ne dis
pas en tant que matiere, bien entendu - ce qui prolonge pour nous, analystes, ceci, c'est
que tout savoir de thérapeutique qualifie le thérapeute, ce qui implique, et d'une fagon
plus douteuse, que la thérapeutique se sait elle-méme.

Or s'il y a quelque chose que le plus - pardonnez-moi, je vais le dire! - instinctivement
repousse le psychanalyste, c'est que tout savoir de psychanalyse qualifie le
psychanalyste, et ce n'est pas sans raison, trés précisément en ceci : non pas bien sir
que nous en sachions plus par 1a sur ce qu'est le psychanalyste, mais que tout savoir de
psychanalyse est tellement mis dans la suspension de ce qu'il en est de la référence de
I'expérience a I'objet a en tant qu'au terme il est radicalement exclu de toute subsistan-
ce de sujet que le psychanalyste n'est nullement en droit de se poser comme faisant le
bilan de I'expérience dont il n'est a proprement parler que le pivot et I'instrument. Tout
savoir qui dépend la de cette fonction de l'objet a assurément n'assure rien, et
justement de ne pouvoir répondre de sa totalité, sinon en référence a cette
instrumentation, certes impose qu'il n'ait rien qui puisse se présenter comme tout de ce
savoir mais que justement cette absence, ce manque, n'impose d'aucune fagon qu'on
puisse en déduire ni qu'il y ait ni qu'il n'y ait pas de psychanalyse. La réflexion, le
rebondissement de la négation au niveau du tout n'implique nulle conséquence au
niveau du particulier que le statut du psychanalyste en tant que tel ne repose sur rien
d'autre que ceci : qu'il s'offre a supporter dans un certain procés de savoir ce role
d'objet de demande, de cause de désir, qui fait que le savoir obtenu ne peut étre tenu
que pour ce qu'il est, réalisation signifiante accointée a une révélation de fantasme.
-252-

252



SEMINAIRE 15

Si le pas tout que nous mettons dans ceci : pas tout savoir n'est conscient, représente la
non constitution du tout savoir, ceci, au niveau méme ou le savoir se nécessite, il n'est
pas vrai qu'il existe forcément du savoir inconscient que nous pourrions théorétiser
[théoriser] sur n'importe quel modéle logique.

Est-ce pour le psychanalyste que le psychanalysant est, a la fin de sa tache, ce qu'il
est? Toute une facon d'exposer la théorie, parce qu'elle implique une fagcon de le
penser, met dans 1'action psychanalytique ce facteur qui intervient comme parasite: le
psychanalyste a le fin mot de ce qu'il faut en penser, c'est-a-dire que c'est lui qui a la
pensée de toute l'affaire, que le psychanalysant a la fin serait régularisé, ce qui
implique qu'il pose en étre une certaine conjonction subjective, qu'il se repose a
nouveau d'un je ne pense pas renouvelé seulement de passer du restreint au généralisé.
En est-il ainsi? jamais. Ce n'est pas une simple énigme que le psychanalyste qui le sait
mieux que personne par expérience, puisse se mettre a concevoir sous cette forme de
science-fiction, c'est le cas de le dire, le fruit que lui-méme en obtient.

Est-ce donc dans I'ordre du pour soi que s'achéve le trajet du psychanalysant ? C'est ce
qui n'est pas moins contredit par le principe méme de l'inconscient: par quoi le sujet
est condamné non seulement a rester divisé d'une pensée qui ne peut s'assumer
d'aucun je suis qui pense qui pose un en soi du je pense irréductible a rien qui le pense
pour soi, mais dont c'est justement la fin de la psychanalyse qu'il se réalise comme
constitué de cette division, cette division ou tout signifiant, en tant qu'il représente un
sujet pour un autre signifiant, comporte la possibilité de son inefficience, précisément
a opérer cette représentation de sa mise en défaut au titre de représentant. Il n'y a pas
de psychanalysé, il y a un « ayant été psychanalysant », d'ou ne résulte qu'un sujet
averti de ce a quoi il ne saurait penser comme constituant de toute action sienne.

Pour concevoir ce qu'il doit en étre de ce sujet averti, nous n'avons aucun type encore
existant. Il n'est jugeable qu'au regard d'un acte qui est a construire comme celui ou, se
réitérant la castration, s'instaure comme passage a l'acte, de méme que son
complémentaire, la tiche psychanalytique elle-méme, se réitére en s'annulant comme
sublimation.

Mais ceci ne nous dit rien du statut du psychanalyste car, a vrai dire, si son essence est
d'assumer la place ou, dans cette opération, se situe l'objet -253-

253



SEMINAIRE 15

1

a, quel est le statut possible d'un sujet qui se met dans cette position ? Le
psychanalyste dans cette position peut n'avoir de tout ce que je viens de développer, a
savoir de ce qui la conditionne, pas la moindre idée; pas la moindre idée de la science
par exemple. C'est méme courant. A la vérité, il ne lui est méme pas demandé de
'avoir, vu le champ qu'il occupe et la fonction qu'il a & y remplir. Du support de
logique de la science, par contre, il aurait beaucoup a apprendre. Mais si j'ai fait
référence a son propos a des statuts, quels qu'ils soient, de praticien, est-il exclu que
dans aucun de ces statuts, tels qu'ils sont pour nous évoqués, depuis 1'Antiquité, de la
réflexion sur la science, mais aussi bien encore présents dans un certain nombre de
champs, est-ce que pour lui n'est pas de quelque ressort, de quelque valeur, ce qui, a la
lumiére sans doute et seulement de la psychanalyse, peut étre défini dans telle fonction
pratique comme évidant [évident], comme mettant en valeur la présence de 'objet a?
Pourquoi, a la fin de l'année sur les problemes cruciaux de la psychanalyse, ai-je fait
ici tellement état de la fonction de la perspective (il semble que ce soit la théorie,
opération qui n'intéresse que l'architecte), si ce n'est pour montrer, que, ne l'eut-il pas
isolé lui-méme depuis toujours, je veux dire depuis le temps ou, nous ne savons pas
trop comment justifier l'idéal qui dirigeait par exemple ce qui nous est 1égué des
grammatismes d'un Vitruve, que ce dont il s'agit, ce qui domine, ce que nous aurions
tout a fait tort, vue la présence des idéaux, de réduire a une fonction utilitaire, de
batisse par exemple, ce qui domine, c'est une référence qui est celle que j'ai essayé de
vous expliquer dans la relation avec l'effet de sujet au moment ou la perspective vient
dans sa structure propre au niveau de Desargues, c'est-a-dire ou elle instaure cette
autre définition de l'espace qui s'appelle la géométrie projective. Et cette mise en
question de ce qui est le domaine méme de la vision en tant qu'un premier aspect, il
semblerait qu'elle puisse étre enticrement supportée par une opération de quadrillage
mais qu'au contraire y apparait cette structure fermée qui est celle a partir de laquelle
j'ai pu essayer pour vous d'isoler, de définir, entre tous les autres, et parce qu'il est le
plus négligé de la fonction psychanalytique, la fonction de 'objet a qui s'appelle le
regard.

Est-ce pour rien qu'au terme de cette méme année, autour du tableau des Ménines, je
vous ai fait un exposé sans doute difficile mais qu'il faut -254-

254



SEMINAIRE 15

prendre comme apologue, et comme exemple, et comme repére de conduite pour le
psychanalyste, car ce qu'il en est de l'illusion du sujet supposé savoir est toujours
autour de ce qu'admet si aisément de tout le champ de la vision. Si au contraire autour
de cette oeuvre exemplaire qu'est le tableau des Ménines, j'ai voulu vous montrer la
fonction inscrite de ce qu'il en est du regard et de ce qu'elle a en elle-méme a opérer
d'une fagon si subtile qu'elle est a la fois présente et voilée, c'est, comme je vous l'ai
fait remarquer, notre existence méme, a nous, spectateurs, qu'elle met en question, la
réduisant a étre en quelque sorte plus qu'ombre au regard de ce qui s'institue dans le
champ du tableau d'un ordre de représentation qui n'a & proprement parler rien a faire
avec ce qu'aucun sujet peut se représenter. Est-ce que ce n'est pas la l'exemple et le
modele ou quelque chose d'une discipline qui tient au plus vif de la position du
psychanalyste pourrait s'exercer? Est-ce que ce n'est pas le piége a quoi ceéde, dans
cette singuliére représentation fictive que j'essayais tout a l'heure de vous donner
comme étant celle ou le psychanalyste finit, au regard de son expérience qu'il appelle
clinique, par s'arréter, est-ce qu'il n'y pourrait pas trouver le modele, le rappel, le
signe, qu'il ne saurait rien instituer du monde de son expérience sans qu'il doive, de
toute nécessité, y présentifier, et comme telle, la fonction de son propre regard ?
Assurément, ce n'est 1a qu'une indication, mais une indication donnée, comme je fais
souvent a la fin de tel ou tel de mes discours, trés en avance, qui reléve de ceci que si,
dans la psychanalyse - je veux dire dans l'opération située dans les quatre murs du
cabinet ou elle s'exerce - tout est mis en jeu de 1'objet a, c'est avec une trés singuliére
réserve, et qui n'est pas de hasard, concernant ce qu'il en est du regard. Et 1a, je
voudrais indiquer avant de vous quitter aujourd'hui l'accent propre que prend ce qu'il
en est de I'objet @ d'une certaine immunité a la négation qui peut expliquer ce par quoi,
au terme de la psychanalyse, le choix est fait qui porte a l'instauration de l'acte
psychanalytique, c'est a savoir ce qu'il y a d'indéniable dans cet objet a.

Observez la différence de cette négation quand elle porte, dans la logique prédicative,
sur le non-homme, comme si ¢a existait, mais ¢a s'imagine, ¢a se supporte. Je ne vois
pas, la négation tient & quelque chose d'indistinct, qu'il s'agisse d'un défaut de ma vue
ou d'un défaut de 1'éclairage, motive la négation. Mais je ne regarde pas, est-ce qu'a
soi tout seul, - 255-

255



SEMINAIRE 15

ca fait surgir plus d'objets complémentaires que n'importe quelle autre énonciation, je
veux dire que je regarde ceci ou cela, je ne regarde pas, c'est assurément qu'il y a la
quelque chose d'indéniable, puisque je ne le regarde pas, et la méme chose dans les
quatre autres registres de I'objet a qui s'incarneraient dans un je ne prends pas pour ce
qu'il en est du sein - et nous savons ce que ¢a veut dire, I'appel que ¢a réalise au niveau
de I'anorexie mentale - du je ne lache pas et nous savons ce que ¢a veut dire au niveau
de cette avarice structurante du désir. Et irai-je a évoquer, au terme de ce que j'ai a
vous dire aujourd'hui, ce que nous faisons entendre d'un je ne dis pas, c'est en général
entendu je ne dis pas non. L'entendez-vous, vous méme ainsi : je ne dis pas non.

-256-

256



SEMINAIRE 15

LECON XV 27 MARS 1968

- J. Lacan : Ce séminaire ne me parait pas du tout s'engager dans des conditions
défavorables. La réduction de votre nombre est certainement propice a ce que je
voudrais, c'est-a-dire qu'il s'échange ici quelques questions et peut-&tre des réponses
ou une mise au point. Ce petit nombre tient probablement a des conditions diverses,
jusques et y compris ceci qu'il y a des vacances qui approchent et méme aussi des
périodes d'examen, et mille autres facteurs. On ne peut que regretter que certains des
seniors de mon Ecole qui assistent & mes séminaires ne soient pas la... j'espére qu'ils
vont se pointer parce que j'aimerais qu'ils entrent en action. Mais s'ils ne sont pas 1a
nous nous en passerons.

Comment Procéder? J'ai regu un certain nombre de lettres qui ont répondu a ma
sollicitation de questions. On pourrait en lire un certain nombre. Il faut que je
choisisse parce que j'en ai regu un bon nombre. Monsieur Soury est 1a? Je commence
par la sienne.

Vous avez attaché les effets du signifiant a la possibilité d'une conséquence... C'est en
effet une citation, je ne sais pas si tout le monde 1'a retenue au passage, d'une de mes
phrases. Je n'ai pas eu le temps de vérifier a quel moment, sous quelle incidence, je l'ai
prononcée, mais cela n'a pas une trop grande importance; j'ai d, au début d'une
conférence, mettre l'accent, probablement en réponse a quelque contradiction
entrevue, sur ce terme de conséquence et sur ce fait que, pour le connoter d'une figure
biographique, l'essence de ce que nous avangons comme témoignage de notre
expérience, c'est que les événements y ont des conséquences. Il est -257-

257



SEMINAIRE 15

bien certain que le terme « conséquence », j'ai dfi, au moment ou je l'ai avancé,
'avancer de cette connotation qu'il prend de tout ce qui nous est apporté de réflexion
et de ce qu'il présentifie pour nous, c'est que la notion méme de conséquence telle que
nous pouvons l'appréhender, pour autant qu'on nous apprend a réfléchir, est liée a des
fonctions de suite logique. Ce qui a avant tout conséquence, c'est 'articulation d'un
discours avec ce qu'il comporte de suite, d'implication. On peut dire que le premier
champ dans lequel nous ayons appréhension d'une nécessité, c'est celui de nécessité
logique. Quand nous disons quelque chose, ¢a tire & conséquence, a savoir qu'on peut
nous attraper sur tel détour de phrase, point de chute, conclusion, facon de clore et de
conclure; c'est implicite au discours lui-méme.

Vous me dites : conséquence est utilisable pour la succession temporelle, pour des
objets déterministes (je ne vois pas trés bien ce que vous appelez les objets
déterministes) ... pour la vie animale... Et vous citez tout de suite, pour articuler ce que
vous dites : La conséquence du choc est que la particule a pour impulsion... Oui, je ne
sais pas si c'est la meilleure utilisation du mot « conséquence ». Nous essayons autant
que possible, de traduire 'effet de choc, a savoir la transmission d'impulsions, dans
des formules qui mettront le moins de conséquences possibles, et « conséquence »
vient prendre sa place, nous en reparlerons. Nous dirons plutdt, en ce qui concerne la
loi de transmission du choc, a savoir effet d'action et de réaction, que tout cela tirera a
conséquence a partir du moment ou il y aura a en parler.

En d'autres termes, ce qui tire a conséquence dans I'expérience analysée, analysable,
ne se présente, en effet, pas du tout au niveau d'effets qui se congoivent uniquement
d'une fonction dynamique mais au niveau d'une dimension d'effets qui implique qu'il
est posé question & un niveau qui est repérable comme celui des conséquences
langagiéres.

En d'autres termes, c'est parce qu'un sujet n'a pas du tout, d'aucune fagon, pu articuler
quelque chose de premier, que son effort ultérieur pour lui donner, je ne dirai méme
pas signification, sens, mais articulation au sens proprement ou cette articulation est
faite dans rien d'autre qu'une séquence signifiante, laquelle prend forme plus précise,
accent de conséquence, a partir du moment ou s'y établissent les scansions; c'est dans
cette dimension la que se déplace toute cette expérience qui est l'expérience ana-258-

258



SEMINAIRE 15

lytique en tant que ce qu'elle regarde, c'est assurément toutes sortes de choses qui
portent effet dans de tous autres registres que ceux du pur et simple discours. Mais
c'est qu'en tant qu'il s'agit que la mouvance de ce qui tire effet, est prise dans cette
articulation langagiére, qu'elle nous intéresse, qu'elle fait question, que nous pouvons
la saisir dans le champ analysable.

A leur durée, a leur persistance, a leur effet adhésif a ce qui dure, a ce qui se maintient
dans cet effort d'articulation, nous pourrons en effet indirectement mesurer ce qu'il y a
de déplacé, dans l'autre champ qui est précisément le champ des forces réelles. Mais
c'est toujours par quelque nceud de conséquences, et de conséquences signifiantes,
d'articulations signifiantes, que nous avons prise sur ce dont il s'agit.

Bien siir, ceci ne peut prétendre a aucun degré a se suffire. Mais puisque vous semblez
ne pas étre frappés de ce dont simplement je désirais donner a ce niveau la un flash,
c'est que le terme de « conséquence » prend sa véritable portée, sa résonance, son
usage ordinaire au niveau logique, et que c'est bien parce qu'il s'agit d'une reprise, d'un
travail, d'une élaboration logique que nous avons affaire a quelque chose d'analysable.

Ceci de premier abord. Bien entendu, c'est dans toute la mesure ou nous avons pu
pousser les choses beaucoup plus loin, donner une formulation de ces effets que
j'appelle effets de sujet jusqu'a vraiment étre tout proche de leur donner un statut que
tout ceci est tenable.

Mais ce n'était qu'un rappel. Je vous dis ¢a histoire de ranimer l'attention,
d'accommoder 1'oreille au feu d'un discours.

Vous articulez ensuite comme si c¢'était convaincant : un enfant est la conséquence
d'un accouplement.

Logiquement, c'est suspect, 1'usage de ce terme de « conséquence ». A ce sujet, vous
ferez cet appel aupres de quelqu'un, il faut tout de méme avoir une petite prévision de
la conséquence de ses actes. Vous direz ¢a justement parce que vous serez passé sur le
plan éthique. Au niveau de l'accoucheur, vous n'allez pas parler de la grossesse comme
d'une conséquence; cela semblerait superflu.

La-dessus, vous ajoutez quelques remarques qui n'ont plus rien a faire avec mon cours
mais qui vous sont personnelles; je les lis puisque aprés tout, je ne vois pas pourquoi
je n'en ferais pas état : Les mathématiques sont détournées comme obscurantisme
parce que, probablement, la rigueur

dans le maniement du signifiant devient l'alibi de l'absence de rigueur -259-

259



SEMINAIRE 15

dans l'usage du signifiant - classification sociale, indices de salaire, notes d'examen,
statistiques -. L'enchainement interne de démonstration de définitions est converti en
conférences, un déchainement de conférences, les mathématiques modernes, avec leur
structure, permettent de formuler les absences de rigueur en question, mais cette
possibilité n'est pas utilisée. Qu'est-ce que vous voulez dire par 1a?

- M. Soury : Que les mathématiques récentes permettent de formuler les abus d'emploi
de chiffres, s'il faut faire comprendre 1'usage obscurantisme, un exemple est le zéro en
classe, qui a remplacé le bonnet d'ane.

L'école moderne ne met pas de bonnet d'ane, mais des zéros. Le zéro est issu des
chiffres et bénéficie du prestige des chiffres et du prestige de rigueur des chiffres.
Comment le zéro, issu de cette tradition, est-il devenu une insulte a la disposition du
professeur, une étiquette infamante utilisée contre les écoliers ?

Le passage étonnant, c'est : comment une création de rigueur comme les chiffres, et le
zéro en particulier, est devenue une insulte contre les écoliers, un bonnet d'ane, mais
qui est plus respecté que si un vrai bonnet d'ane était donné?

- J. Lacan : Vous croyez qu'il faut faire intervenir les mathématiques modernes pour
nous élever contre ou nous poser quelques questions au sujet de I'usage du zéro ?

Ce que je vois d'intéressant dans ce que vous dites, ce que ¢a me suggere, a moi, c'est
des petits points d'histoire auxquels on ne songe pas, en effet: depuis quand l'usage du
zéro en classe ? Il faudrait avoir des témoignages historiques la-dessus. Il est évident
qu'on n'a pu mettre de zéro en classe que depuis le temps ou le zéro fonctionne dans
les mathématiques, ce qui, comme chacun sait, n'a pu arriver qu'avec l'adoption des
chiffres arabes, c'est-a-dire qu'on ne mettait pas de zéro du temps des pédants romains,
puisque le zéro n'existait pas.

A partir de quand a-t-on noté de zéro a vingt, peut étre intéressant. Néanmoins, peut-
étre étendre la réprobation que vous inspire le z€ro congu comme une arme a je ne sais
quoi qui serait inhérent a I'usage des mathématiques, me parait problématique.

- M. Soury : Pas inhérent.

-260-

260



SEMINAIRE 15

- J. Lacan : Mais enfin, vous faites allusion a la dimension des mathématiques
modernes. Je pensais, en vérité, que votre remarque était plus prés de quelque chose
que j'ai suggéré, non pas que les structures permettent de formuler des absences de
rigueur, mais que, dans la logique de cette mathématique, nous voyons s'élever la
nécessité ou elle s'est trouvée portée par son développement méme, d'¢laborer sa
logique. Nous nous trouvons placés devant des nceuds qui sont inhérents a la logique
elle-méme et qui peuvent pour nous, apparaitre comme une espéce de résonance a
quelque chose qui constitue dans notre champ, le champ de l'analyse, ce que nous
avons a ¢€laborer d'une logique d'un registre qui est forcément différent parce qu'il
s'applique a un tout autre ordre... Enfin ne nous éternisons pas la-dessus.

Je prendrai d'autres questions. Voulez-vous, Rudrauf, faire un petit choix dans ce que
vous m'avez écrit?

- M. Rudrauf : En fait, j'avais repris une de vos formules. Vous aviez, me semble-t-il -
j'ai vécu cela de cette manicre - stigmatisé une certaine inversion de votre formule
l'inconscient est structuré comme un langage. Quelqu'un avait dit « pourquoi pas : le
langage est structuré comme l'inconscient » ? a quoi vous aviez répondu clairement
que la logique voulait qu'on aille du connu a l'inconnu et non pas de l'inconnu au
connu.

Cette inversion de votre formule m'avait paru poser un probléme de compréhension de
la formule elle-méme, en ce sens que dire L'inconscient est structuré comme un
langage, c'était supposer le langage connu et l'inconscient inconnu, puisque apres tout
ce langage - et quel langage ? - a l'image duquel nous voyons se structurer
l'inconscient, était-il si parfaitement connu ? et cet inconscient auquel nous nous réfé-
rions était-il si parfaitement inconnu ?

Lors d'un séminaire suivant, vous avez tenu quelques propos qui m'ont semblé... ou
vous avez dit : Si je dis que l'inconscient est structuré comme un langage, cela ne veut
pas dire que je le sais.

C'est évidemment poser toute la question de la connaissance de l'analyste, ou de la
connaissance a travers ou par le biais, par le moyen de l'articulation logique. Mais tous
les gens qui sont confrontés avec les problémes analytiques sont confrontés avec le
probléme de savoir ce qui -261-

261



SEMINAIRE 15

se passe, ce que le malade sait, ce que le malade et nous-mémes apprenons sur ce X,
qui est l'inconscient. Aprés tout, ce x, pourquoi dire ce X, pourquoi je structure ici
l'inconscient a travers X, c'est-a-dire le langage mathématique ou a travers une
figuration mathématique...

-J. Lacan : x n'est pas de soi-méme une formulation équivalente a « inconnu ». C'est
dans le langage romanesque qu'on désigne un inconnu par « M. X » ou « M. Y ».
L'usage mathématique de x, ce n'est pas du tout une chose qui est pour « inconnu » : X
désigne ce qu'on appelle une variable. Ce n'est pas pareil.

- M. Rudrauf : Dans un probléme posé, x = I'inconnue, dans le langage du petit éléve.

- J. Lacan : Bon, laissons x de c6té. Je ne crois pas jamais avoir désigné l'inconscient,
en tant que je le considere - vous dites trés bien - comme, sinon inconnu, du moins au
départ, pour nous, dans sa fonction d'inconscient, beaucoup moins connu, et pour
cause, que le langage, je ne I'ai pas pour autant identifi¢ a la fonction qui est celle
d'habitude en usage pour la lettre x en mathématiques.

Par contre, vous avez rapproché deux choses qui sont évidemment tout a fait légitimes
a rapprocher, qui sont ceci que j'ai dit d'abord que ce n'est pas du tout la méme chose
de dire que /'inconscient est structuré comme un langage ou de dire que le langage est
structuré comme l'inconscient, d'abord parce que la seconde chose est vraiment sans
aucune suite. On a voulu formuler des choses et assez prés de moi, d'une fagon qui est
beaucoup plus pointue, beaucoup plus tirant a conséquence, que l'ordre de
l'inconscient serait ce sur quoi peut étre fondée la possibilité du langage. Ca a des
prétentions plus grandes que l'autre, et c'est plus dangereux, si je puis dire; ce n'est pas
moins faible, mais c'est plus insinuant.

Par contre, quand je dis que je peux impliquer dans cette dimension, dans cette marche
qui est celle de mon enseignement, toute cette partie de ma position qui n'est pas
savoir, c'est un correctif c'est plus qu'un correctif, c'est essayer de faire entrer ceci qu'il
puisse y avoir, quand il s'agit d'un analyste, un enseignement qui se supporte sans
comporter ce principe qu'il y a quelque part quelque chose qui tranche enti¢rement la
question. Il y a un sujet supposé savoir.

Je dis que nous pouvons en effet avancer dans cet enseignement et pour

autant, trés précisément, qu'il a pour départ cette formule, sans qu'il -262-

262



SEMINAIRE 15

implique que, nous aussi, nous nous mettions dans cette position que j'ai appelée
proprement professorale et qui est celle qui élide toujours ceci, c'est que le sujet
suppos¢ savoir est, en quelque sorte, 1a; que la vérité est déja quelque part.

Ou va la pointe de votre remarque une fois que vous avez fait ce rapprochement dont
je vous ai dit que je l'accepte ?

-M. Rudrauf : Si je reprends le texte tel que je 1'ai formulé 14, elle va a ceci, que dire
que l'inconscient est structuré comme un langage, c'est marquer qu'a la premiére
écoute, l'inconscient est représenté comme un champ existant, selon une autre de vos
formules, c'est-a-dire existant avant que qui le sache? Nous renvoyant ainsi a d'autres
formules réversibles, pour demander: comme quoi est structuré l'inconscient?

On pourrait dire : l'inconscient est structuré comme les symptomes, parce que nous
cherchons la signification psychanalytique du symptome; que Il'inconscient est
structuré comme le réve - bien str on peut dire que le réve est structuré comme un
langage -; que l'inconscient est structuré comme un dessin d'enfant...

- J. Lacan : Si on conteste que l'inconscient est structuré comme un langage, ¢a ne va
pas loin. Je vous assure qu'on a beaucoup plus de raisons de contester que le réve est
structuré comme un langage. Si le réve est structuré comme un langage, c'est pour
autant justement que le réve est la voie royale de l'inconscient, mais qu'il n'est pas
l'inconscient a lui tout seul. Il est un phénomeéne qui a bien d'autres dimensions que
d'étre la voie royale de l'inconscient, et on peut parler du réve autrement qu'en parlant
de l'inconscient. C'est méme regrettable qu'on ne s'attache pas plus au phénomeéne du
réve en y ayant, une fois dégagé, extrait ses rapports avec l'inconscient.

Il y a toutes sortes de dimensions du réve qui mériteraient d'étre expliquées. Quand je
vois tel ou tel personnage qui, heureusement, écrit dans une revue obscure de sorte que
ca m'évite d'avoir trop a batailler contre un mode d'objection qui est vraiment tout a
fait lamentable, quand un personnage nous sort un certain nombre de traits auxquels il
croit pouvoir donner consistance sous cette forme qu'un des effets de ce qu'il appelle
le travail du réve, c'est la violence qu'il exerce sur quelque chose dont, en fin de
compte, il ne conteste pas du tout que la mati¢re donnée soit langagicre, c'est de la
déformation, impliquée d'une fagon tout a fait sommaire, en -263-

263



SEMINAIRE 15

ce qui concerne l'incidence du désir qui caractérise le réve. Il peut trouver, par ci par
1a, et sans aucune difficulté, dans les textes de Freud lui-méme, appui a ses remarques.
Mais on ne peut pas dire qu'il apporte quoi que ce soit qui est le fond de la question. Je
ne nie pas du tout que, dans le réve, le langage, ne serait-ce qu'en raison de la
Riicksichtsdarstellbarkeit, des égards dus a la nécessité de la représentation et de bien
d'autres choses encore, subisse des déformations extrémement importantes, des
contractions, des distorsions; non seulement je ne nie pas, mais qui songerait a nier? Si
le réve m'intéresse en tant qu'il y apparait, et d'abord, ce mécanisme que j'ai identifié a
la métaphore et a la métonymie puisque ¢a s'impose, c'est justement dans la mesure ou
le réve est la voie royale de l'inconscient. Ce n'est pas autre chose. Ce n'est pas pour
épuiser ce qui est la substance du réve, de sorte que ce n'est pas une objection que d'y
voir intervenir autre chose.

Alors n'insistons pas trop sur cet article, si ce n'est pour marquer que la confusion des
notions de violence subie avec celle de travail est pour le moins étrange au point de
vue philosophique. La confusion du travail du réve avec la violence est quelque chose
qui serait une espeéce de représentation dont je ne nie pas qu'en fin de compte elle ne
soit quelque chose qui s'apparente au langage, mais dont tout 1'intérét serait de nous
présenter d'une fagon distordue quelque chose de tout a fait singulier et qui, bien
évidemment, ne peut prendre sa source que du fait de sortir d'un lieu de travail, sinon
de violence, ot on a pour but principal de distordre ce que je dis.

Je me demande d'ailleurs comment on pourrait s'employer dans ce méme livre, tendre
a distordre quoi que ce soit, si on n'avait pas comme matic¢re précisément ce que je dis.
(Il s'agit du cours de M. Ricoeur tres précisément).

- M. Rudrauf : Je pense que cette question du réve comme voie royale de I'inconscient
est effectivement directement liée a cette découverte de Freud que le réve parle, que le
réve est structuré comme un langage et que, pour comprendre le réve, pour interpréter
le réve, il s'agit d'en traduire le langage, de transformer ce qui, jusque 1, apparaissait
comme une série d'images en une série ordonnée, linguistiquement, de signifiants.

La question que je croyais poser (j'ai du mal a reprendre la synthése de cette question)
est celle-ci : ce langage qui est en méme temps la voie par -264-

264



SEMINAIRE 15

laquelle nous cherchons a arriver a l'inconscient et qui est en méme temps l'objet que
nous recherchons, ce langage, quel est-il ? et de qui est-il ? Cela nous rameéne a la
question du sujet en tant qu'il est un fait de langage, et du langage en tant qu'il n'est
langage qu'en tant qu'il est pour nous révélateur du sujet, acte du sujet. C'est a ce
niveau que se pose a peu pres la question.

- J. Lacan : Le langage n'est pas du tout acte du sujet. Le discours peut a l'occasion
étre acte du sujet. Mais le langage, précisément, nous met en face de quelque chose
dont c'est tout a fait faire un saut, et un saut abusif, que de trancher sur ce point dont je
ne dis pas non plus que nous puissions dire le contraire; j'ai fait allusion a des
dimensions, en particulier a I'une d'entre elles qui s'appelle 1'indécidable. Pourquoi ne
pas nous en servir a cette occasion ? Je ne dis pas que nous pouvons démontrer qu'il
n'est pas acte du sujet. Le fait de ne pas pouvoir le démontrer, évidemment, ne tranche
rien. Mais enfin cela ne nous permet pas non plus d'affirmer d'aucune facon que le
langage soit acte du sujet, ce qui est évidemment impliqué par toute position dite
recherche, quelle qu'elle soit, de l'origine du langage, qui consiste a imaginer ceci que
jusqu'a présent personne n'est arrivé a imaginer d'une fagon satisfaisante, a savoir
comment a bien pu arriver un jour qu'il y en ait qui parlent.

Je constate simplement que, dans I'histoire de la linguistique, c'est trés précisément du
jour ou un certain nombre de gens se sont réunis en s'engageant d'honneur entre eux a
ne pas soulever cette question que la linguistique a pu commencer. C'est simplement
un fait historique; ¢a n'a pas plus de conséquence que le fait qu'un jour, quelqu'un (il
s'appelait Lavoisier) s'est dit, dans toutes ces petites manipulations de chimistes, qu'on
péserait ce qui était entré dans la sphere au début et a la fin. Cela ne veut pas dire que
tout est une question de balance dans la chimie; bien loin de 14, comme la suite I'a
prouvé. Mais 13, c'est du méme ordre. C'est un acte décisif au début: on va justement
s'abstenir de penser tout ce que pourrait faire sortir le langage comme acte du sujet; a
partir de ce moment, la chose extraordinaire, c'est qu'il s'avere qu'on fait quand méme
quelques trouvailles valables en matiére de linguistique, ce qui, il faut bien le dire,
qu'il n'y en avait pas trace avant, on a beau remarquer, pas besoin de se chatouiller la
nénette pour trouver que le Cratyle ce n'est pas si mal. Il y avait donc déja des gens qui
étaient capables de dire des -265-

265



SEMINAIRE 15

choses pas trop mal, mais ¢a ne constitue pas du tout, méme 1'amorce d'une science du
langage; la linguistique est née a partir d'un certain moment qui, comme tous les
moments de naissance d'une science, est un moment de cet ordre la, de 1'ordre
pratique; il y a quelqu'un qui a commencé a tripoter la matiére en s'imposant certaines
lois exclusives et en se limitant a un certain nombre d'opérations. A partir de ce
moment 13, quelque chose est possible; ce n'est pas plus démonstratif; ¢ca commence a
devenir démonstratif a partir du moment ot nous nous posons des questions sur ce
qu'on peut appeler l'effet de sujet, & savoir comment se fait l'interdiction d'un certain
nombre de registres. Leur écart permet de mieux déterminer ce qui s'opére comme
effet de sujet, qui n'est pas du tout forcément un sujet homogene a celui auquel nous
avons affaire dans un usage courant, ordinaire du langage; mais nous nous interdisons
justement quelque chose qui, quand on y regarde de pres, revient a limiter le langage,
non pas du tout a le dominer, a le surmonter, a inscrire en quoi que ce soit ce qu'on
appelle un métalangage ou une métalangue, mais au contraire a en isoler certains
champs; et alors il se produit des effets de sujet, qui ne sont pas d'ailleurs forcément
des sujets humains ou des sujets parlants.

Je pense que le terme « sujet » pour indiquer le champ d'une science n'est pas non plus
forcément mal choisi. J'ai parlé de la chimie ou de la linguistique. Il y a un sujet de la
chimie, de la linguistique, comme il y a aussi un sujet de la logique moderne. C'est
plus ou moins établi, ¢ca va plus ou moins loin, c'est plus ou moins flottant, c'est pour
nous tout a fait capital de prendre cette sorte de référence pour savoir ce que nous
disons quand nous parlons du statut du sujet.

Il est bien évident que le statut du sujet auquel nous avons affaire dans l'analyse n'est
aucun de ces sujets 1a, ni non plus aucun des autres sujets qui peuvent étre situés dans
le champ d'une science actuellement constituée.

-M. Rudrauf : J'aurais aimé préciser que quand j'ai dit : « le langage est un acte du
sujet », je voulais dire ceci : c'est que le langage que vous nous donnez, votre acte dun
discours, c'est votre acte, mais dans la mesure ou le langage n'est pas acte du sujet, je
pense qu'il doit €tre défini comme étant le lieu de 'acte de l'autre.

-J. Lacan : Oui, c'est scabreux, je relancerai la question a notre cher

Nassif, mais Nassif a fait la-dessus un travail de resserrement de tout ce -266-

266



SEMINAIRE 15

que j'ai fait I'année derniére, en y ajoutant une note dont nous aurons encore largement
a tirer parti. Je ne voudrais pas ici abuser, ni de lui, ni de vous, en lui demandant de
vous répondre sur ce sujet. C'est trés hardi en tous les cas, ce que vous venez de dire;
c'est plus que hardi, c'est critiquable. Malheureusement le temps nous est mesuré, et je
ne peux pas donner a tout cela tout son développement.

Je voudrais, parce que j'ai toujours un peu scrupule a vous faire déranger sans que
vous repartiez avec quelque chose dans la besace, essayer de profiter de ce que nous
sommes aujourd’hui en petit comité. J'insiste - c'est surtout pour moi que ¢a peut étre
dépréciant plus que pour n'importe qui d'autre - sur I'absence, ici, d'un certain nombre
de personnes qui sont & d'autres moments assidues a ce que j'avance cette année dans
ce séminaire. Pourquoi ne sont-elles pas 1a? Est-ce que c'est parce que j'aurais peut-
étre pu les appeler a répondre a ma place a ce qui s'énonce ici? Qui sait? On ne sait pas
: c'est peut-&tre pour c¢a. C'est peut-Etre aussi parce qu'elles ont un sens de 1'économie
de leur temps qui est tel que si elles croient trouver a broutiller dans ce que j'énonce
ici, a partir du moment ou ¢a ne sera qu'un effort de travail, elles pensent qu'elles n'en
tireront pas assez de bénéfice; qui sait? Encore une chose possible; bref, je le déplore.
Par contre, je me félicite de la présence de tous ceux qui ont bien voulu venir entendre
quelque chose, et c'est a leur endroit et parce que nous sommes dans un petit comité
qu'apres tout je voudrais pouvoir faire sentir des choses - car il y a aussi ici bien des
gens que j'ai admis avec plaisir, encore qu'ils ne soient point analystes - faire sentir
I'ampleur d'un enjeu et aussi ce qui fait que je ne peux pas dire tout et n'importe quoi
devant n'importe quelle assistance, je veux dire dans une assistance que je repere
moins que je peux le faire, & voir toutes vos figures, devant celle que j'ai aujourd'hui
ici.

Nous écrivons au tableau

Tous les hommes aiment la femme Tous les psychanalystes désirent savoir je ne pense
pas

Jje ne suis pas -267-

267



SEMINAIRE 15

Justement, ceci pour présentifier les choses puisqu'il s'agit de sujets, voila des sujets
qui sont évidemment beaucoup moins maniables et sur lesquels, heureusement, la
linguistique nous donne des orientations.

11 est bien évident que nous sommes déja un peu orientés, grace a mon discours, non
pas grace a mon langage, grice a mon discours; la, ce sont des sujets que nous
trouvons au premier aspect, désignés en grec comme ce qu'on appelle d'habitude le
sujet grammatical. Le sujet de la phrase, c'est a l'occasion le sujet qu'on peut tout a fait
introduire dans une logique propositionnelle, et retrouver les formules aristotéliciennes
de la logique prédicative a 1'aide d'infimes changements

Tous les hommes sont aimant la femme Tous les psychanalystes sont désirant savoir
L'intérét de la chose, c'est que ce sont des propositions qui, en raisons de la présence
de tous tombent sous le coup de ce que j'ai introduit cette année, et non sans raison,
comme l'implication de ce qu'on appelle la logique quantificatrice.

Il est évident que d'écrire tous les hommes ou d'écrire tous les psychanalystes, c'est
une fagon qui est distincte de celle qui va se marquer dans les deux autres articulations
qui sont en dessous, d'impliquer quoi ? ce que j'ai mis toujours en cause pour le
distinguer séveérement: d'impliquer dans I'énoncé le sujet de 1'énonciation.

C'est évidemment en quoi la logique de la quantification nous intéresse, c'est au
niveau de ce qu'on appelle 'universel; et dés que vous faites intervenir ['universel, il
est clair que ce qui est intéressant, ce qui en fait le relief, ce sont des choses que je
vous expose en somme ici d'une fagon familiére, je veux dire que ce n'est pas
strictement rigoureux au point de vue de la démonstration, je veux dire que les propos
que je vais vous tenir avant de vous quitter, c'est plutdt des choses ou je me permets
une certaine laxité au regard de certaines exigences de rigueur qui ne sont pas vaines,
auxquelles je suis absolument obligé de me soumettre dans un discours grandement
public. Ici, sur le terrain du copinage, je peux dire des choses comme celle que je dis
pour l'instant, a savoir qu'il est bien évident que vous devez sentir que ce en quoi ¢a
nous intéresse, une formule comme celle-1a que fous les hommes, par exemple, sont
mortels, c'est I'histoire de -268-

268



SEMINAIRE 15

faire remarquer qu'il y a quelque chose qui est toujours profondément €lidé et qui fait
en quelque sorte le charme secret, le coté collant, le c6té qui fait que nous adhérons
tellement, quand méme, que nous sommes tellement intéressés par ces choses
prodigieusement niaises que sont les syllogismes exemplaires qui nous sont donnés. Si
vraiment il ne s'agissait que de savoir que tous les hommes sont mortels et que Socrate
étant un homme, Socrate est mortel, ceux qui n'entendent ¢a que comme ¢a disent ce
qu'ils ont dit depuis toujours : a quoi ¢a ressemble? C'est une pétition de principe; si
vous venez de dire que Socrate est un homme, comment pourrait-on nier que Socrate
est mortel, sinon a mettre en question ce que vous avez mis au début. C'était Locke qui
avait trouvé que c'était une pétition de principe.

C'est tout a fait une idiotie; il n'y a aucune pétition de principe; il y a quelque chose
dont l'intérét passe tout a fait ailleurs. L'intérét est évidemment en ceci - c'est dans les
manches du prestidigitateur - que ce n'est pas du tout vain de parler de Socrate a cette
occasion puisque Socrate n'est pas mortel a la fagon de tous les autres hommes, et que
c'est précisément ce qui en fin de compte nous retient et méme nous excite; ce n'est
pas simplement par une incidence latérale due a la particularit¢ de I'illustration, mais
parce que c'est bien de ¢a qu'il s'agit tout au fond de la logique, toujours de savoir
comment ce sacré sujet de 1'énonciation, on pourrait en étre quitte avec lui, ce qui ne
se fait pas aisément, et tout spécialement pas au niveau de la logique de la
quantification qui est la particuliérement résistante.

Ce n'est pas tout a fait la méme chose, donc, que ce sujet quantifié, que ce sujet
beaucoup plus troublant qui, alors, lui, se qualifie, se désigne tout a fait nommément et
d'une facon que 1'on peut dire dévoilée comme le sujet de 1'énonciation, ce que les
linguistes ont bien été forcés de reconnaitre en donnant au je cette définition d'étre le
shifter qui est le « chief raté », autrement dit I'index de celui qui parle, autrement dit je
est variable au niveau de chacun des discours, c'est celui qui le tient qui est désigné
par 1a, d'ou résultent toutes sortes de conséquences, en particulier que toute une série
d'énoncés qui ont je pour sujet sont fort troublants; on s'est longuement arrété au je
mens a travers les ages; que j'y aie, moi, ajouté le je ne pense pas et je ne suis pas
assurément a son intérét, un intérét que vous €tes tous capables de voir dans tous ses
développements. 11 est bien certain -269-

269



SEMINAIRE 15

qu'il est beaucoup plus intéressant de s'arréter a ce qu'a d'impossible le je ne suis pas
qu'a ce je mens qui va tellement de soi qu'on ne puisse pas vraiment le dire, si je puis
dire, ce je ne suis pas, ¢a vaut la peine qu'on s'y arréte un peu, surtout si on peut lui
donner un support qui est tout a fait précis quant a ce dont il s'agit, a savoir concernant
le sujet de l'inconscient.

C'est que, des qu'on s'en est apercu - je ne sais pas si vous en étes encore 1a mais ¢a
peut vous venir - c'est quand on s'est apercu de 1'impossibilité de dire, pas du tout que
¢a soit, puisque ca est, justement, ¢a est que je ne suis pas; c'est aussi vrai pour vous
que pour moi, et qu'a partir du moment ou vous vous en étes apergus, le je suis parait
devenir non pas impronongable - c'est toujours pronongable - mais simplement gro-
tesque.

Or ces choses ont un grand intérét a étre réalisées si elles paraissent cohérentes et
strictement cohérentes, de l'introduction dans un certain domaine qui est celui des
questions que pose l'existence ou non de l'inconscient.

Quoi qu'il en soit, il s'agit naturellement de savoir pourquoi je m'occupe cette année de
l'acte psychanalytique d'une part, et du psychanalyste d'autre part; tout en étant centré
autour de cet acte (nous sommes toujours dans le langage familier aujourd'hui, je le
répéte, « centré autour » ¢a ne veut pas dire grand-chose) que tous les hommes aiment
la femme, évidemment c'est faux; nous avons assez de nos jours, d'expérience - on l'a
toujours su, justement -, disons que, dans une moitié¢ de la société (soyons larges) ca
n'est pas vrai, c'est faux. Mais ¢a ne résout rien que ce soit faux. L'important, ce n'est
pas du tout de savoir que c'est grossi¢rement faux; l'important, c'est de s'apercevoir
que si nous pouvons admettre simplement que si ce n'est pas vrai, c'est en raison de
ceci qu'il y en a qui font erreur; je ne sais pas si vous vous rendez bien compte de ceci,
c'est que ¢a a l'air d'étre I'hypothése de la psychanalyse; disons méme ceci, soyons
bien précis, je ne veux pas dire que la psychanalyse dit que, dans tous les cas, c'est
parce qu'il y en a qui font erreur qu'ils préférent autre chose. La psychanalyse peut
bien (1a je joue sur le velours) se permettre toutes les prudences; elle peut bien dire
qu'il y en a, des homosexuels masculins chez qui c'est dii a des choses organiques ou
glandulaires ou a n'importe quoi d'autre de cette espece; elle peut dire quelque chose
dans ce genre; ¢a ne lui colite rien; -270-

270



SEMINAIRE 15

d'ailleurs ce qu'il y a de remarquable, c'est le nombre de choses qui ne lui colitent rien.
Mais, pour ce qui lui cofite, elle est beaucoup moins précise; mais il semble qu'elle ne
se soit jamais posée la question de ce que comporte pour ceux au moins chez qui elle a
a faire intervenir I'hypothése, c'est que si ce n'est pas vrai, c'est en raison de ceci qu'il y
en a qui - je résume - font erreur; ¢a a son équivalent dans la théorie analytique, mais
c'est de ¢a qu'il retourne.

C'est 1a que je voudrais faire remarquer ceci, c'est qu'il s'agit de savoir si, oui ou non,
ceci, auquel nous pourrions donner corps plus subtil tous les hommes aiment la femme
(vous remarquerez que j'ai mis la femme) c'est-a-dire l'entité du sexe opposé, c'est
quelque chose qu'un psychanalyste tient ou non pour vraie; il est absolument certain
qu'il ne peut pas la tenir pour vraie puisque ce que la psychanalyse sait, c'est que tous
les hommes aiment non pas la femme mais la mere.

Cela a, bien slr, toutes sortes de conséquences y compris qu'il peut arriver, a
I'extréme, que les hommes ne puissent pas faire 'amour avec la femme qu'ils aiment,
puisque c'est leur mére, alors que d'autre part ils peuvent faire l'amour avec une
femme a condition qu'elle soit une mére ravalée, c'est-a-dire la prostituée.

Restons toujours dans le systéme. Je voudrais poser la question suivante: dans le cas
ou un homme peut faire I'amour avec la femme qu'il aime - ce qui arrive aussi, il n'est
pas toujours impuissant avec les femmes, quand méme! [variante: on n'est pas toujours
impuissant avec les femmes qu'on aime !] je voudrais savoir ceci, ce qui implique la
question suivante, qui est une 1égére modification de 1'énoncé universel que j'ai écrit
tous les hommes aiment la femme : est-il vrai que tous les hommes désirent une
femme (13, ce n'est plus la femme) quand elle leur est comme telle proposée, c'est-a-
dire en tant qu'objet a leur portée ?

Supposons qu'il n'y a pas d'impuissants, supposons qu'il n'y a pas de ravalement de la
vie amoureuse; je pose une question qui montre bien la distinction de ce que
j'appellerai le fondement naturaliste d'avec ce qu'on appelle la réserve organiciste, car
ce n'est absolument pas la méme chose de dire que, dans les cas auxquels nous avons a
faire dans la psychanalyse, il y a des cas qui relévent de 1'organique, ce n'est pas du
tout au nom de cela que nous voulons poser la question de savoir : est-ce qu'il va de
271-

271



SEMINAIRE 15

soi - et 1a vous allez voir que 1'on est forcé de mettre des choses qui montrent assez
l'artifice de ce que je souléve, parce qu'il va falloir d'abord que je dise : sorti de tout le
contexte, a savoir du contexte de ses engagements, de ses liens, des liens qu'a
précédemment la femme, de ceci ou de cela -, est-ce qu'il y a ceci qu'il est, au principe,
naturel, disons que, dans ces situations dont c'est assez remarquable que les
romanciers soient forcés de se donner un mal de chien pour les inventer, a savoir la
situation que j'appellerai - je ne sais pas comment 'appeler -, elle est impensable, c'est
la situation du chalet de montagne : un homme, une femme normalement constitués,
ils sont isolés, comme on dit, dans la nature - il faut toujours la faire intervenir, la
nature, dans cette occasion! - est-ce qu'il est naturel qu'ils baisent ? Voila la question.
11 s'agit du naturalisme du désirable.

Voila la question que je souléve. Pourquoi ? Non pas du tout pour vous dire de ces
choses qui ensuite vont faire le tour de Paris, a savoir ce que Lacan enseigne, ¢a veut
dire que I'homme et la femme n'ont ensemble rien a voir. Je ne l'enseigne pas; c'est
vrai. Textuellement, ils n'ont rien a voir ensemble. C'est ennuyeux que je ne puisse pas
l'enseigner sans que ¢a fasse scandale; alors je ne I'enseigne pas, je le retire.

C'est justement parce qu'ils n'ont rien a voir que le psychanalyste a quelque chose a
voir dans cette affaire 1a, (écrivons-le au tableau), STAFERLA. (Il faut aussi savoir
user d'une certaine fagon de 1'écriture).

Bien entendu, je ne l'enseigne pas. Pourquoi? Parce que méme si c'est ce qui ressort
d'une fagon qui s'impose strictement de tout ce que nous enseigne la psychanalyse, a
savoir que ce n'est jamais quia genus femina (je dis femina, méme pas mulier) en tant
que la « femme », qu'elle est désirée, qu'il faut que le désir se construise sur tout un
ordre de ressorts ou l'inconscient est absolument dominant et ou par conséquent
intervient toute une dialectique du sujet.

L'énoncer de cette fagon bizarre, que I'homme et la femme finalement n'ont ensemble
rien a voir, c'est simplement marquer un paradoxe, mais un paradoxe qui n'a pas plus
de portée mais qui est du méme ordre que ce paradoxe de la logique dont je faisais état
devant vous, c'est du méme ordre que le je mens ou le paradoxe de Russell du
catalogue de tous les catalogues, qui ne se contiennent pas eux-mémes. C'est de la
méme dépendance.

-272-

272



SEMINAIRE 15

Il n'y a évidemment pas intérét a les produire comme s'il s'agissait justement du seul
point ou ¢a constituerait a l'occasion non plus seulement un paradoxe mais un
scandale, a savoir s'il y avait 1 une référence naturaliste.

Quand quelqu'un écrit dans une petite note ou ailleurs que, dans la facon dont Lacan
réinterpréte Freud, parait-il, c'est un Freud-Lacan; il y a ¢lision de ce qu'il y aurait
pourtant intérét & conserver, la référence naturaliste, je demande au contraire ce qui
peut a l'instant subsister de la référence naturaliste concernant l'acte sexuel apres
I'énoncé de tout ce qui est articulé dans I'expérience et la doctrine freudienne.

C'est justement de donner a ces termes « I'homme et la femme » un substrat naturaliste
qu'on en vient a pouvoir énoncer des choses qui se présenteraient, en effet, comme des
folies. C'est pour ¢a que je ne les prononce pas. Mais ce que je prononce aujourd'hui -
il y a un nombre remarquablement insuffisant de psychanalystes ici -, c'est la question
suivante : qu'est-ce que pense « d'instinct » - vous pensez bien qu'un mot comme ¢a ne
peut jamais venir dans ma bouche au hasard -, le clinicien, au nom de son instinct de
clinicien - restera a définir ce que c'est que l'instinct de clinicien -, & propos de
I'histoire du chalet de montagne.

Vous n'avez tous qu'a vous référer non seulement a votre expérience, mais a votre
intuition intime. Le type qui vient vous raconter qu'il était avec une jolie fille dans le
chalet de montagne, qu'il n'y avait aucune raison de « ne pas y aller », simplement il
n'en a pas eu envie, vous dites « oh! il y a quelque chose... ¢a ne peut pas marcher... »
Vous cherchez d'abord a savoir si ¢a lui arrive souvent d'avoir des arréts comme ¢a;
bref vous vous lancez dans toute une spéculation qui implique que ¢a devait marcher.
Ceci pour vous montrer simplement que ce dont il s'agit, c'est de la cohérence, de la
consistance des choses au niveau de I'esprit de l'analyste. Car si l'analyste réagit
comme cela d'instinct, d'instinct de clinicien, il n'y a méme pas besoin la de faire
intervenir derriére, la résonance naturaliste, a savoir que, 'homme et la femme, c'est
fait pour aller ensemble; je ne vous ai pas dit le contraire; je vous ai dit : ils peuvent
aller ensemble sans avoir rien a voir ensemble; je vous ai dit qu'ils n'avaient rien a voir
ensemble.

Si le clinicien, 1'essence clinicienne, intervient pour « tiquer » d'une certaine facon, il
s'agit de savoir si c'est quelque chose qui est - peut-&tre, -273-

273



SEMINAIRE 15

pourquoi pas, ¢a existe - simplement de 1'ordre du bon sens; je ne suis pas contre le
bon sens. Ou il s'agit d'autre chose, a savoir s'il se permet lui, I'analyste, qui a toutes
les raisons de savoir, ou si cette femme qui, je vous le répete, pour le psychanalyste
n'est pas du tout automatiquement désirée par I'animal male quand cet animal male est
un étre parlant, cette femme se croit désirable parce que c'est ce qu'elle a de mieux a
faire dans un certain embarras. Et puis ¢a améne encore un petit peu plus loin.

Nous, nous savons que, pour le partenaire, elle croit I'aimer, c'est méme ce qui
domine; il s'agit de savoir pourquoi ¢a domine, dans ce qui s'appelle sa nature; nous
savons aussi tres bien que ce qui domine réellement, c'est qu'elle le désire; c'est méme
pour ¢a qu'elle croit 'aimer.

Quant a I'homme, bien siir, nous connaissons la musique; pour nous, c'est absolument
rabaché; quand il arrive qu'il la désire, il croit la désirer mais il a affaire a cette
occasion a sa mere, donc il l'aime. Il lui offre quoi ? le fruit de la castration liée a ce
drame humain. Il lui donne ce qu'il n'a plus. On le sait, tout ¢a. Ca va contre le bon
sens.

Est-ce que c'est simplement le maintien du bon sens qui fait que I'analyste, avec cet
instinct de clinicien, pense tout de méme que si une fois ou il n'y a rien de tout g¢a,
parce que le romancier a tout fait pour que ce ne soit plus a I'horizon (le chalet de
montagne) si ¢a ne marche pas, c'est qu'il y a quelque chose?

Je prétends que ce n'est pas simplement en raison du bon sens. Je prétends qu'il y a
quelque chose qui fait justement que le psychanalyste est, en quelque sorte, installé,
instauré¢ dans la cohérence. Il l'est pour la raison trés précise qui fait que tous les
psychanalystes désirent savoir, c'est aussi faux que ce qui est énoncé au-dessus et dont
il faut savoir pourquoi c'est faux. Bien siir, ce n'est pas faux en raison du fait que c'est
faux, puisqu'on peut toujours I'écrire, méme si tout le monde sait que c'est faux; dans
les deux cas, il y a quelque part une maldonne.

Apres avoir défini l'acte psychanalytique que j'ai défini d'une fagon trés hardie, j'ai
méme mis au centre cette acception d'étre rejeté a la fagon de 'objet a, c'est énorme,
c'est nouveau, jamais personne n'a dit ¢a, ¢a devient tangible, c'est tangible, on
pourrait quand méme essayer de me contredire, de dire le contraire, d'amener autre
chose, d'élever une objection; c'est curieux que, depuis que je l'ai dit il n'y a pas
tellement longtemps que je 'ai mis au premier plan -, personne n'a méme seulement
-274-

274



SEMINAIRE 15

commencé a moufter pour dire quelque chose contre, alors que, dans le fond, c'est
absolument énorme, on pourrait hurler, dire : « qu'est-ce que c'est que cette histoire!
jamais on ne nous a expliqué la fin de I'analyse comme ¢a, qu'est-ce que c'est que cet
analyste qui est rejeté comme une merde? » La merde trouble énormément de gens; il
n'y a pas que la merde dans I'objet a, mais souvent c'est au titre de merde que I'analyste
est rejeté; ca dépend uniquement du psychanalysant; il faut savoir si pour lui la merde
est vraiment ce dont il s'agissait. Mais il est frappant que toutes ces choses que je dis,
je peux développer ce discours, l'articuler, on peut commencer a faire tourner des tas
de choses autour avant que quiconque songe a élever la moindre protestation et donner
une autre indication, une autre théorie sur le sujet de la fin de l'analyse. Curieux,
curieux. Cette abstention est étrange; parce que, dans l'ensemble, c'est une chose qui
comporte toutes sortes de conséquences perturbantes. Cela pourrait suggérer une sorte
d'inventivité dans la contradiction. Non, zéro!

Donc si personne n'éléve la moindre contradiction, c'est parce que, tout de méme, on
sent tres bien, on sait trés bien que la maldonne, qu'il s'agisse de la premiere
proposition ou de la seconde, tourne autour de que le psychanalyste, lui, n'a & mettre
son grain de sel la-dedans - c'est une métaphore, ¢a veut dire n'a son mot a dire la-
dedans -, que pour autant qu'il entre dans le ballet. Je veux dire le psychanalyste. Il est
absolument clair que nous nous perdons si nous partons de I'idée que le psychanalyste
est celui qui peut en connaitre mieux, qu'un autre, au sens ou, sur toute cette affaire de
ce qu'il en est de I'acte sexuel et du statut qui en résulte, il aurait le recul qui ferait que
lui aurait la connaissance de la chose.

Ce n'est absolument pas de cela qu'il s'agit. C'est aussi pour cela qu'il n'a pas a prendre
parti, si c'est naturel ou pas naturel, dans quel cas ¢a l'est et dans quel cas ¢a ne l'est
pas. Simplement il instaure une expérience dans laquelle il a a mettre son grain de sel
au nom de cette fonction tierce qui est cet objet a, qui joue la fonction clé dans la
détermination du désir, qui fait que c'est en effet le recours de la femme, dans ce qu'il
en est de I'embarras ou la laisse 1'exercice de sa jouissance dans son rapport avec ce
qu'il en est de l'acte. Je peux aller trés loin, je peux dire « ce qu'on lui impose »
d'ailleurs; j'ai l'air de faire la une revendication féministe mais n'en croyez rien, c'est
beaucoup plus large que ¢a, ce qu'on lui impose c'est dans la -275-

275



SEMINAIRE 15

structure, ceci qui la désigne, dans la dramatisation subjective de ce qu'il en est de
l'acte sexuel, qui lui impose la fonction de 1'objet a, pour autant qu'elle masque ce dont
il s'agit, & savoir un creux, un vide, cette chose qui manque au centre et dont on peut
dire - qui est cette chose que j'ai essayé de symboliser - qu'il semble que I'homme et la
femme n'ont ensemble - et retenez le choix des termes dont je me suis servi - rien a
voir. En d'autres termes, comme elle n'a aucune raison, de son coté, d'accepter cette
fonction de l'objet a, il se trouve simplement, a cette occasion, a I'occasion de sa
jouissance et du suspens de celle-ci dans son rapport a l'acte, de s'apercevoir de la
puissance de la tromperie, mais d'une tromperie qui n'est pas la sienne, qui est quelque
chose d'autre, qui est précisément imposée par l'institution, dans 'occasion, du désir
du male.

L'homme de son co6té, ce qu'il découvre, n'est autre chose que ce qu'il y a chez lui
d'impuissance a viser a autre chose que quoi ? bien siir, un savoir. Il y a sans doute
quelque part et dés l'origine, pour nous livrer a des élucubrations développementales,
un certain savoir du sexe; mais ce n'est pas de ¢a qu'il s'agit. Ce n'est pas que tous les
enfants males ou femelles aient des sensations sur lesquelles ils ne sont pas sans prise
et qu'ils peuvent plus ou moins bien canaliser. Ce a quoi il s'agit d'arriver, le savoir
d'un sexe, c'est précisément ceci dont il s'agit, c'est qu'on n'a jamais le savoir de l'autre
sexe.

Pour ce qui est du savoir d'un sexe, du coté male, ¢a va beaucoup plus mal que du co6té
femelle.

Ne croyez pas que, quand je dis qu'il n'y a pas d'acte sexuel, je doctrine quelque chose
qui signifie de tout ce qui se passe sous ce titre : I'échec radical. Disons qu'a prendre
les choses au niveau de 1'expérience psychanalytique, elle nous démontre, a rester a ce
niveau - vous voyez que je fais l1a une réserve - ce savoir d'un sexe pour le male, quand
il s'agit donc du sien, aboutit a 1'expérience de la castration, c'est-a-dire a une certaine
vérité qui est celle de son impuissance, de son impuissance a faire, disons, quelque
chose de plein de l'acte sexuel.

Vous voyez que tout ceci peut arriver assez loin, c'est-a-dire ce joli balancement
littéraire de la puissance du mensonge d'un coté et de la vérité de l'impuissance de
l'autre; il y a un entrecroisement. Vous voyez donc combien facilement tout cela
verserait vers une espece de sagesse, voire d'enseignement de sexologie, comme on
dirait, quoi que ce soit qui -276-

276



SEMINAIRE 15

pourrait se résoudre par voie d'enquéte d'opinion. Ce que je voudrais vous faire
remarquer, c'est que justement ce dont il s'agit, pour préciser ce qu'il en est du
psychanalyste, c'est de s'apercevoir de ceci qu'il n'a aucun droit a articuler, & un niveau
quelconque, cette dialectique entre savoir et vérité pour en faire une somme, un bilan,
une totalisation par l'enregistrement d'un échec quelconque, car ce n'est pas de cela
qu'il s'agit. Nul n'est en posture de maitriser ce dont il s'agit, qui n'est rien d'autre que
l'interférence de la fonction du sujet au regard de ce qu'il en est de cet acte dont nous
ne pouvons méme pas dire ou est tangible, dans notre expérience - je veux dire
analytique - sa référence - ne disons pas « naturelle » puisque c'est ici qu'elle
s'évanouit - mais sa référence biologique.

Le point ou j'en suis quand je vous dis que la régle pour que l'analyste échappe a cette
vacillation qui le fait facilement verser dans une sorte d'enseignement éthique, c'est
qu'il s'apercoive de ce qu'il en est dans la question, a la place méme de ce qui en
conditionne la vacillation essentielle, a savoir l'objet a, et que, plutot qu'au bout de ses
années d'expérience, il se considére comme le clinicien a savoir celui qui, sur chaque
cas, sait faire le cubage de l'affaire, il se donne plutdt - ce que je disais la dernicre fois,
a la fin de mon dernier discours, a la pointe de ce que j'ai dit la derniére fois devant ce
que j'appelle un public plus large - cette référence, que j'ai empruntée au discours
d'une année précédente, a savoir je ne dirai pas l'apologue car je ne fais jamais
d'apologues, je vous montre la réalité de ce qu'il en est pour l'analyste, figurée dans
d'autres exemples et dont ce n'est pas étonnant que ce soient des exemples pris dans
l'art par exemple, une chose pour se repérer, a savoir, pour avoir une autre espéce de
connaissance que cette espeéce de connaissance de fiction qui est la sienne et qui le
paralyse, quand il s'interroge dans un cas, quand il en fait l'anamnése, quand il le
prépare, quand il commence a l'approcher et une fois qu'il y entre avec l'analyse, qu'il
cherche dans le cas, dans I'histoire du sujet, de la méme fagon que Velasquez est dans
le tableau des Ménines, ou lui, il était, I'analyste, déja, a tel moment et en tel point de
I'histoire du sujet.

Cela aura un avantage: il saura ce qu'il en est du transfert. Le centre, le pivot du
transfert, ¢a ne passe pas du tout par sa personne. Il y a quelque chose qui a déja été la.
-277-

277



SEMINAIRE 15

Ceci lui donnerait une toute autre maniere d'approcher la diversité des cas. Peut-étre, a
partir de ce moment, il arriverait a trouver une nouvelle classification clinique que
celle de la psychiatrie classique qu'il n'a jamais pu toucher ni ébranler et pour une
bonne raison, jusqu'a présent, c'est qu'il n'a rien jamais pu faire d'autre que de la
suivre.

Je voudrais vous imager encore plus ce dont il s'agit, et je voudrais essayer de le faire
dans les quelques minutes que je m'accepte et que je vous remercie de me donner.

On parle de vie privée. Je suis toujours surpris que ce mot de « vie privée » n'ait
jamais intéressé personne, surtout chez les analystes qui devraient étre
particuliérement intéressés par ¢a. Vie privée... de quoi? On pourrait faire des
broderies rhétoriques.

Qu'est-ce que c'est que la vie privée? Pourquoi est-ce qu'elle est si privée, cette vie
privée ? Ca devrait vous intéresser. A partir du moment ou on fait une analyse, il n'y a
plus de vie privée. Il faut bien dire que quand les femmes sont furieuses que leur mari
se fait analyser, elles ont raison. Ca a beau nous géner, nous, analystes, il faut
reconnaitre qu'elles ont raison, parce qu'il n'y a plus de vie privée.

Ca ne veut pas dire qu'elle devient publique. Il y a un éclusage intermédiaire : c'est une
vie psychanalysée, ou psychanalysante. Ce n'est pas une vie privée.

Ceci est de nature a nous faire réfléchir. Apres tout, pourquoi est-ce qu'elle est si
respectable, cette vie privée ? Je vais vous le dire. Parce que la vie privée, c'est ce qui
permet de maintenir intactes ces fameuses normes qu'a propos du chalet de montagne
j'étais en train de foutre en l'air. « Privée », ¢a veut dire tout ce qui préserve sur ce
point délicat de ce qu'il en est de l'acte sexuel et de tout ce qui en découle, dans
I'appariement des étres, dans le « tu es ma femme, je suis ton homme » et autres trucs
essentiels sur un autre registre que nous connaissons bien, celui de la fiction, c'est ce
qui permet de faire tenir dans un champ ou nous, analystes, nous introduisons un ordre
de relativité qui, comme vous le voyez, n'est pas du tout facile & maitriser et qui
pourrait étre maitrisé a une seule condition, si nous pouvions reconnaitre la place que
nous y tenons, nous, en tant qu'analystes, non pas en tant qu'analystes sujets de la
connaissance mais en tant qu'analystes instruments de révélation.

La-dessus, il se pose la question de la vie privée de 'analyste. Je ne le -278-

278



SEMINAIRE 15

dis qu'en passant, puisque, naturellement, il y a des ouvrages qui sont largement
diffusés et qui sont des tissus de connerie, et I'un d'entre eux qui a le plus grand
succes, ou il est dit que la qualification, I'épinglage de ce que doit étre le bon analyste,
la moindre des choses qu'on puisse exiger, c'est qu'il ait une vie heureuse. C'est
adorable! Et en plus, tout le monde connait l'auteur; je ne veux pas me mettre a
spéculer... enfin...

Mais qu'un analyste, par exemple, puisse maintenir ce que je viens de définir comme
étant le statut de la vie privée, c'est quelque chose. C'est justement parce que 'analyste
n'a plus de vie privée qu'il vaut mieux, en effet, qu'il tienne beaucoup de choses a
l'abri, c'est-a-dire que s'il a, lui, a savoir a quelle place il était déja dans la vie de son
patient, la réciproque n'est pas du tout forcément nécessaire.

Mais il y a un tout autre plan sur lequel ¢a joue, cette histoire de vie privée; c'est
justement celui que je viens de soulever, a savoir celui de la consistance du discours.
C'est justement parce que l'analyste ne sait jusqu'a présent a aucun degré soutenir le
discours de sa position qu'il se fait n'importe quel autre. Tout lui est bon. Il fait cette
sorte d'enseignement qui est comme tous les enseignements, alors que le sien ne
devrait ressembler en rien aux autres, a rien d'autre, a savoir qu'il est enseignant de
quoi ? de ce qu'il faut aux enseignés qui le sont déja, c'est-a-dire de leur apprendre sur
les sujets dont il s'agit tout ce qu'ils savent, c'est-a-dire justement tout ce qui est le plus
a coté; toutes les références lui sont bonnes; il enseignera tout, n'importe quoi, sauf la
psychanalyse.

En d'autres termes, ce par quoi j'ai pris soin de commencer en prenant les choses au
niveau le plus ras de terre, a savoir ce qui peut sembler le moins contestable, et nous
montrer que la psychanalyse justement le conteste, il est impossible d'écrire, si ce n'est
a la facon d'un défi, les deux premiéres lignes qui sont 1a, ce qui fait le statut de
l'analyste c'est en effet une vie qui mérite d'étre appelée vie privée, c'est-a-dire le statut
qu'il se donne est proprement celui ou il maintiendra - elle est construite pour ¢a -
l'autorisation, l'investiture de l'analyse, sa hiérarchie, la montée de son gradus, de
fagon telle qu'au niveau ou, pour lui, ¢a peut avoir des conséquences, cette fonction, la
sienne, la plus scabreuse de toutes, qui est celle d'occuper la place de cet objet a, ¢a lui
permet de conserver néanmoins stables et permanentes toutes les fictions les plus
incompatibles avec ce qu'il en est de son expérience et du discours fondamental qui
l'institue comme faire.

-279-

279



SEMINAIRE 15

Voila ce que je termine aujourd'hui pour vous, et que vous comprendrez que j'aie
réservé a une assistance plus limitée, qui n'est pas forcée d'en tirer une moisson de
scandales, de ragots ou de bla-bla-bla.

-280-

280



SEMINAIRE 15

NOTES 8 ET 15 MAI 1968
Lacan s'étant tenu au mot d'ordre de greve du S.N.E.S., il se refuse de tenir son
seminaire les 8 et 1 S mai, mais est présent, sachant qu'une partie de son auditoire
serait la. Il insiste sur le fait que son discours s'adresse uniquement aux
psychanalystes, et a eux seuls, et sur le fait que ces gréves lui laissent le temps de lire
ce qu'habituellement il ne juge que sur la signature.
Puis, quant a l'actualité, il pointe l'effet de coude a coude - de ceux qui se font
matraquer en chantant l'Internationale - comme surface ceux qui sont dans ce champ
se laissent porter par elle dans un sentiment de communauté absolue.
1l pose la question, que les événements du moment font ressurgir, de la responsabilité
des psychanalystes. lls ne sont pas a ['université, et pourtant la question de
l'enseignement fait noeud pour eux. Il évoque alors son texte de 1966 K La Science et
la Verite " comme d'actualité pour ce qui ne saurait étre des turbulences, ainsi que
voudrait le laisser entendre M. Raymond Aron. Contrairement a ce dernier, pour
Lacan il s'agit d'un phénomene structural, ou les rapports du désir et du savoir sont
mis en question. Ces rapports qui sont ceux de la transmission du savoir, la psy-
chanalyse les établit du niveau de la carence, de l'insuffisance.
Au moment ot il est question de dialogue, l'appui est a prendre sur une logique, méme
logicienne, mais en tout cas pas sur une énergétique. Evoquant alors les rapports
d'attente entre psychanalystes et insurges, il dit que si les psychanalystes doivent
attendre quelque chose de l'insurrec- 281 -

281



SEMINAIRE 15

tion, l'insurrection elle n'attend que des lanceurs de ces pavés qui, comme les bombes
lacrymogenes, occupent la fonction d'objets « a ».

Toute cette insurrection s'est frayée a la cité universitaire de Nanterre, avec les idées
de Reich. Ildées dit Lacan, démontrables comme fausses. Et ¢a intéresse les
psychanalystes, car ¢a conduit au fait que n'importe qui peut dire n'importe quoi, et
que le témoignage des psychanalystes, quant a ce qu'ils peuvent dire d'une expérience
de langage intéressant les rapports de l'un a l'autre sexe, et non seulement passé sous
silence ou noyé dans un flot d'autres choses par les psychanalystes eux-mémes mais
quand c'est dit, ¢a n'est pas pris en compte. Tout se passe comme s'il n'y avait jamais
eu de psychanalystes.

Lacan insiste sur ce qui l'a toujours conduit dans son enseignement : de poser des
reperes, pour que ce qui insiste puisse étre entendu. Et son échec par lequel, il ouvre
sa publication est que les psychanalystes en font des choses sans portée. Les
psychanalystes ne veulent pas étre a la hauteur de ce qu'ils ont en charge.

Les choses existent et ont des effets. 1l faudra bien qu'il y ait des gens pour prendre en
compte ces effets et opérer dans leur champ.

-282-

282



SEMINAIRE 15
RENCONTRE 15 MAI 1968

Je suis venu aujourd'’hui comme il y a huit jours, prévoyant qu'il y aurait ici un certain
nombre de personnes, de facon a garder le contact. Pas plus qu'il y a huit jours le ne
ferai ce que j'ai ici I'habitude de faire sous le nom de cours ou de séminaire, ceci dans
la mesure ou je me tiens au mot d'ordre de gréve qui, je pense, a cette heure subsiste
du Syndicat National de 1'Enseignement Supérieur.

Cela, c'est une simple question de discipline. Ce n'est pas pour autant &tre, si on peut
dire ce qui serait souhaitable, a la hauteur des événements. En vérité, ce n'est pas bien
commode pour beaucoup. Comme quant a2 moi, je n'ai @ m'occuper - je le souligne
toujours depuis bien longtemps, ¢a n'est pas pour renier maintenant ce que j'ai toujours
pris soin de répéter - que des psychanalystes, que je m'adresse aux psychanalystes, que
c'est pour les psychanalystes que je crois soutenir depuis de nombreuses années -
travail qui n'est pas mince, je dirai méme jusqu'a un certain point que ¢a m'est une
occasion de m'en apercevoir parce que le seul fait de n'avoir pas a préparer un de ces
séminaires (puisqu'il était déja préparé pour la derniére fois) je sens combien c'est
allégeant pour moi.

Naturellement, ¢a ouvre la porte a toutes sortes de choses. Du méme coup, je peux
m'apercevoir de quelque chose que l'effort et le travail masquent toujours, a savoir
mes insatisfactions; ¢ca me donne I'occasion aussi peut-étre de lire des articles que
forcément je laisse passer comme ¢a, rien qu'a voir leur signature. Il faut lire les
articles méme des gens dont on sait -283-

283



SEMINAIRE 15

d'avance ce qu'on peut attendre. Il m'est arrivé comme ¢a d'étre trés €tonné. (Je parle
d'articles de mes collégues, bien sir!)

Enfin, pour l'instant, pour étre a la hauteur des événements, je dirai que, encore que les
psychanalystes apportent leur témoignage de sympathie a ceux qui se sont trouvés pris
dans des contacts assez durs, pour lesquels il convenait d'avoir - ce qu'il faut souligner
- un trés trés grand courage, il faut avoir regu, comme il peut nous arriver, a nous
psychanalystes, la confidence de ce qui est ressenti dans ces moments 1a pour mesurer
mieux, a sa plus juste valeur, ce que représente ce courage parce que du dehors,
comme ¢a, on admire, bien siir, mais on ne se rend pas toujours compte que le mérite
n'est pas moins grand & ce que vraiment des gars a certains moments soient vraiment
emportés par quelque chose qui est le sentiment d'étre absolument soudé aux
camarades, qu'ils expriment ¢a comme ils veulent, que ce qu'il y a d'exaltant a chanter
I'Internationale au moment ou on se fait matraquer, c'est cette surface; parce
qu'évidemment, I'Internationale, c'est un trés beau chant, mais je ne crois pas qu'ils
auraient ce sentiment absolument irrépressible qu'ils ne peuvent pas étre ailleurs que la
ou ils sont s'ils ne se sentaient pas portés par un sentiment de communauté absolue, 1a,
dans l'action avec ceux avec qui ils sont coude a coude, c'est quelque chose qui devrait
étre exploré - comme on dit sans savoir ce qu'on dit - en profondeur.

Je veux dire qu'il ne me semble pas, pour revenir a nos psychanalystes, que le fait de
signer, & ce propos, méme si on est la aussi, trés coude a coude (mais enfin ce n'est pas
tout a fait de la méme nature) on peut se mettre a 75 puisque c'est, parait-il, le chiffre,
disait-on hier soir, a signer un texte de protestation contre le régime et ses opérateurs
(je parle de ses opérateurs policiers) bien siir, c'est méritoire et on ne saurait détourner
personne d'appliquer sa signature en bas dune pareille protestation, mais c'est
légérement inadéquat, c'est insuffisant justement; si on signe ¢a tous, des gens venus
de toutes les origines et de tous les horizons, trés bien, mais signer au titre de
psychanalystes - d'ailleurs trés rapidement aussi ouvert du coté des psychologues -
cela me parait une facon assez aisée de faire ce que je disais tout a l'heure : de
considérer comme s'étre acquitté avec les événements.

Il semble que quand il se produit quelque chose de cet ordre, dune

nature aussi sismique, on pourrai peut-étre s'interroger quand on a eu -284-

284



SEMINAIRE 15

soi-méme une responsabilité; parce qu'enfin les psychanalystes, ¢ca a eu une
responsabilité dans, on ne peut pas dire I'enseignement puisqu'ils ne sont pas, aucun
d'entre eux moi comme c¢a, sur les bords, sur la marge, aucun d'entre eux n'est a
proprement parler dans 1'Université, mais enfin il n'y a pas que I'Université qui est
responsable au niveau de l'enseignement; peut-étre qu'apres tout on pourrait se dire
que les psychanalystes ne se sont pas beaucoup occupés de ce qui pouvait pourtant de
connoter aisément a un niveau de rapports qui, pour étre des rapports collectifs, ne
tombaient pas moins directement sous un certain chef, sous un certain champ, sous un
certain nceud qui est le leur; essayons d'appeler c¢a sans trop lourdement insister sur le
fait qu'aprés tout nous-mémes, nous l'avons pointé, que quelque part, dans nos Ecrits,
il y a un texte qui s'appelle La science et la Vérité qui n'est pas compleétement hors de
saison, pour avoir une petite idée, qu'on ne saurait réduire ce qui se passe a ce que
nous appellerions des effets de turbulence, un peu partout.

Il y a quelqu'un que je ne peux pas dire que je n'estime pas, c'est un de mes camarades,
nous étions sur les mémes bancs, avec des liens ensemble, et on a fait bien
connaissance; c'est un ami, M. Raymond Aron, qui a fait ce matin un article dans un
journal qui refléte la pensée des gens honnétes, et qui dit: ¢a se produit partout. Mais
en disant ¢a, pour lui ¢a veut dire justement, ils sont partout un peu remuants; il faut
que chacun les calme selon ce qui ne va pas dans chaque endroit; c'est parce que,
parait dans chaque endroit il y a toujours quelque chose qui va pas, que c'est a cause
de ¢a qu'ils se remuent. Ca commence bien slr, comme vous le savez, a Columbia,
c'est-a-dire en plein New York (j'en ai eu des échos trés précis tout récents) et puis ¢a
va jusqu'a Varsovie, je n'ai pas besoin de faire la cartographie; qu'on ne veuille pas au
moins se demander, ot tout au moins résolument qu'on écarte, comme c'est le sens de
cet article, écrit d'un trés bon ton, qu'il doit y avoir 1a un phénomeéne beaucoup plus
structural; et puisque j'ai fait allusion a ce coin, a ce nceud, a ce champ, pour moi il est
bien clair que les rapports du désir et du savoir sont mis en question, que la
psychanalyse aussi permet de nouer ¢a a un niveau de carence, d'insuffisance qui est a
proprement parler stimulée, évoquée par ces rapports qui sont les rapports de la
transmission du savoir. En écho retentissent toutes sortes de courants, d'éléments, de
forces comme on dit, toute une dynamique, et la-dessus je ferai allusion de nouveau a
cet article -285-

285



SEMINAIRE 15

que j'ai lu récemment. On insistait sur le fait que, dans un certain ordre d'enseignement
- le mien pour le nommer - on négligerait la dimension énergétique.

J'admire beaucoup que ces énergétistes ne se soient pas du tout apercus des
déplacements d'énergies qui peuvent étre 1a sous-jacentes; peut-étre que cette énergie a
un certain intérét d'évocation théorique, mais de nouer les choses au niveau d'une
référence logique et méme logicienne, dans une occasion ou on parle beaucoup de
dialogue, ¢a pourrait avoir un certain intérét.

En tout cas je pense, et je suis, il me semble, confirmé par 1'événement dans le fait que
trouver que la est le maniable, l'articulable de ce a quoi nous avons affaire, je n'ai pas
tort d'y appuyer tant que je peux; la ou on s'en passe, ou on croit méme devoir s'en
passer, ou on parlera volontiers d'intellectualisation - c'est le grand mot comme vous
savez - on ne fait pas preuve d'un particulier sens de l'orientation quant a ce qui se
passe ni non plus d'une juste estime des poids en cause et de 1'énergétique authentique
et véritable de la chose.

Je note en passant un simple petit épinglage pour information : nous avons eu dans
une réunion de cette chose qui s'appelle mon Ecole et qui avait lieu hier soir, une des
tétes de cette insurrection, pas du tout une téte mal faite; en tout cas ce n'est pas
quelqu'un qui se laisse berner ni non plus qui dit des choses sottes; il sait trés bien
répondre du tac au tac et quand on lui pose une question, je dois dire, assez touchante
comme celle-ci

« Dite-nous, cher ami, du point ou vous étes, qu'est-ce que vous pourriez attendre des
psychanalystes ? » ce qui est vraiment une fagon de poser la question absolument
folle! Je suis en train de me tuer & dire que les psychanalystes devraient attendre
quelque chose de l'insurrection; il y en a qui rétorquent : qu'est-ce que l'insurrection
voudrait attendre de nous ? L'insurrection leur répond : ce que nous attendons de vous
pour l'instant, c'est a I'occasion de nous aider a lancer des pavés!

Histoire d'alléger un peu l'atmospheére, je fais remarquer a ce moment 1a - c'est une
indication discréte - qu'au niveau du dialogue, le pavé remplit exactement une fonction
prévue, celle que j'ai appelée 'objet a. J'ai déja indiqué qu'il y a une certaine variété
dans l'objet a. C'est que le pavé est un objet a qui répond a un autre vraiment alors, lui,
capital pour toute idéologie future du dialogue quand elle part d'un certain niveau :
c'est ce qu'on appelle la bombe lacrymogéne!

-286-

286



SEMINAIRE 15

Laissons cela. Mais nous avons su en effet, de la bouche autorisée (qui s'est trouvée
prendre évidemment un avantage immédiat sur ce qui aurait pu se dérouler autrement)
que, au départ, tout ce qui s'est remué au départ dans un certain champ, et nommément
a Nanterre (c'était vraiment une information) nous avons appris que les idées de Reich
- vous m'en croirez si vous voulez, beaucoup de gens ici sont disposés a m'en croire
puisque je le leur transmets, ¢a m'étonne mais c'est un fait - ont été pour eux frayantes,
et ceci autour de conflits trop précis qui se manifestaient dans le champ d'une certaine
cit¢ universitaire. C'est quand méme intéressant. C'est intéressant pour des
psychanalystes par exemple qui peuvent considérer - moi, c'est ma position - que les
idées de Reich ne sont pas simplement incomplétes, qu'elles sont fonciérement
démontrables comme fausses.

Toute l'expérience analytique, si nous voulons bien justement l'articuler et non pas la
considérer comme une espéce de lieu de tourbillons, de forces confuses, une
énergétique des instincts de vie et des instincts de mort qui sont 13 a se coétreindre, si
nous voulons bien mettre un peu d'ordre dans ce que nous objectivons dans une
expérience qui est une expérience de langage, nous verrons que la théorie de Reich est
formellement contredite par notre expérience de tous les jours.

Seulement, comme les psychanalystes ne témoignent absolument rien de choses qui
pourraient vraiment intéresser tout le monde précisément sur ce sujet, des rapports de
I'un a l'autre sexe, les choses dans cet ordre sont vraiment ouvertes, a savoir que
n'importe qui peut dire n'importe quoi, et que ¢a se voit a tous les niveaux.

Je lisais hier - puisqu'on me laisse du temps pour la lecture - un petit organe qui
s'appelle Concilium (¢a se passe au niveau des Curés). Il y avait deux articles assez
brillants sur I'accession de la femme aux fonctions du sacerdoce, dans lesquels étaient
remuées un certain nombre de catégories, celle des rapports de I'homme et de la
femme. C'est exactement, bien siir, comme si les psychanalystes, la-dessus, n'avaient
jamais rien dit; non pas, bien slir, que les auteurs ne lisent pas la littérature
psychanalytique; ils lisent tout; mais s'ils lisent cette littérature, ils ne trouveront
absolument rien qui leur apporte quoi que ce soit de nouveau par rapport a ce qui se
remue depuis toujours sur cette notion confuse: qui est-ce qui, de 'homme et de la
femme, est, au regard de tout ce que vous voudrez, de I'Etre, -287-

287



SEMINAIRE 15

le plus supérieur, le plus digne et tout ce qui s'en suit. Parce que, enfin de compte, il
est tout de méme frappant que ce qui, par les psychanalystes, a ét¢ dénoté au niveau de
I'expérience, a été par eux-mémes si parfaitement bien noy¢ qu'en fin de compte c'est
exactement comme s'il n'y avait jamais eu de psychanalystes.

Evidemment, tout ¢a est un point de vue que vous pouvez peut-étre considérer comme
un peu personnel. Il est évident que sous cette espéce de note par laquelle j'ai cru
devoir ouvrir d'un certain ton une certaine publication qui est la mienne et qui est celle
que j'accentue d'une dénotation que j'appelle échec, a savoir qu'a peu prés tout ce que
j'ai essayé, moi, d'articuler, et que, je dois le dire, il suffira qu'on ait un tout petit peu
de recul pour s'apercevoir que non seulement c'est articulé mais que c'est articulé avec
une certaine force, et que ¢a restera comme ¢a, attaché, comme témoignage de quelque
chose ou on peut se retrouver, ou il y a un nord, un sud, un est un ouest, on s'en
apercevra peut-étre en somme quand les psychanalystes ne seront plus la pour le
rendre, du seul fait de ce qu'ils en font, absolument sans portée.

En attendant, on signe des manifestes de solidarit¢ avec les étudiants comme on le
ferait aussi pareil, on, n'importe qui, dans une échauffourée, pourrait se faire tabasser.
Bref tout de méme il y a ce quelque chose qui se réalise, quelque chose qu'on peut
trouver bien écrite d'avance. J'ai dit que de toute fagon, méme si les psychanalystes ne
veulent pas étre, a aucun prix, a la hauteur de ce qu'ils ont en charge, ce qu'ils ont en
charge n'en existe pas moins, et, de toute fagcon, ne s'en fera pas moins sentir dans ses
effets - premicre partie de mes propositions, nous y sommes - et qu'il faudra bien tout
de méme qu'il y ait des gens qui essaient d'étre a la hauteur d'un certain type d'effets
qui sont ceux qui €taient la, en quelque sorte, offerts et prédestinés a &tre traités par
certains dans un certain cadre; si ce n'est pas ceux-la, c'en sera forcément d'autres,
parce qu'il n'y a pas d'exemple que quand des effets deviennent un peu insistants, il
faut tout de méme bien s'apercevoir qu'ils sont 1a et essayer d'opérer dans leur champ.
Je vous ai dit ¢ca comme ¢a, pour que vous ne vous soyez pas dérangés pour ne rien
entendre.

-288-

288



SEMINAIRE 15

ANNEXES
-289-

289



SEMINAIRE 15

290

290



SEMINAIRE 15

ANNEXE I CONFERENCE DU 19 JUIN 1968
Je ne suis pas un truqueur; je ne veux pas avertir que je dirai quelques mots d'adresse
pour clore l'année présente, comme s'exprime le papier de I'Ecole pour vous faire ce
qu'on appelle un séminaire. J'adresserai quelques mots plutét de l'ordre de la
cérémonie.
J'ai fait cette année quelque part, si je me souviens bien, allusion au signe d'ouverture
de l'année commengante dans les civilisations traditionnelles. Celui-la, c'est pour
I'année scolaire qui se termine.
Il peut rester un regret qu'aprés avoir ouvert un concept comme celui de [‘acte
psychanalytique, le sort ait voulu que vous n'ayez sur ce sujet pu apprendre que la
moitié de ce que j'avais l'intention d'en dire ; la moitié... a vrai dire un peu moins parce
que la procédure d'entrée, pour quelque chose d'aussi nouveau, jamais articulé comme
dimension, que !'acte psychanalytique, ¢a a demandé¢ en effet quelque temps d'ouvert.
Les choses, pour tout dire, ne conservent pas la méme vitesse; c'est plutot quelque
chose qui ressort a ce qui se passe quand un corps choit, est soumis a la méme force;
au cours de sa chute, son mouvement, comme on dit, s'accélére, de sorte que vous
n'aurez pas eu du tout la moitié de ce qu'il y avait a dire sur ['acte psychanalytique;
disons que vous en aurez eu un petit peu moins du quart.
C'est bien regrettable par certains cotés car, a vrai dire, il n'est pas dans mes us de
terminer plus tard et en quelque sorte par raccroc ce qui se trouve dune fagon
quelconque, quelle qu'en soit la cause, interne ou externe, avoir été interrompu.
-291-

291



SEMINAIRE 15

A vrai dire, mon regret n'est pas sans s'accompagner par un autre coté de quelque
satisfaction car enfin dans ce cas la, le discours n'a pas été interrompu par n'importe
quoi, et de l'avoir été par quelque chose qui met en jeu, certainement a un niveau tres
bébé, mais qui met en jeu quand méme quelque dimension qui n'est pas tout a fait sans
rapport avec l'acte, eh bien mon Dieu ce n'est pas tellement insatisfaisant.
Evidemment, il y a une petite discordance dans tout cela. L'acte psychanalytique, cette
dissertation que je projetais, était forgée pour les psychanalystes, comme on dit, mdris
par 'expérience. Elle était destinée avant tout a leur permettre, et du méme coup a
permettre aux autres, une plus juste estime du poids qu'ils ont a soulever, quand
quelque chose précisément marque une dimension de paradoxe, d'antinomie interne de
profonde contradiction qui n'est pas sans permettre de concevoir la difficulté que
représente pour eux d'en soutenir la charge.

Il faut bien le dire, ¢a n'est pas ceux qui, cette charge, la connaissent mieux dans sa
pratique, qui ont marqué pour ce que je disais le plus vif intérét. A un certain niveau,
je dois dire qu'ils se sont vraiment distingués par une absence qui n'était certes point
due au hasard. De méme, puisqu'on y est, je vous raconterai incidemment une petite
anecdote a laquelle j'ai déja fait allusion, mais je vais tout a fait 'éclairer. Une de ces
personnes a qui j'envoyais galamment un poulet pour lui demander si cette absence
était un acte, m'a répondu: « Qu'allez-vous penser! Que nenni ! Ni un acte, ni un acte
mangqué. Il se trouve que cette année, j'ai pris a onze heures et demie rendez-vous pour
un long travail (il s'agissait de se refaire faire la denture) avec le praticien adéquat, a
onze heures et demie tous les mercredis ». Ce n'est pas un acte, comme vous voyez.
C'est une pure rencontre!

Ceci tempere pour moi le regret que quelque chose puisse rester en quelque sorte en
suspens dans ce que j'ai a transmettre a la communauté psychanalytique et tout a fait
spécialement a celle qui s'intitule du titre de mon Ecole.

Par contre, une certaine dimension de l'acte qui a, elle aussi, son ambiguité, qui n'est
pas forcément faite d'actes manqués, malgré bien sir qu'elle donne du fil a retordre a
ceux qui aimeraient penser les choses en termes traditionnels de la politique, quand
méme, il s'est trouvé quelque chose, je

l'ai dit a l'instant, que les bébés ont relevé un beau jour du titre d'acte et -292-

292



SEMINAIRE 15

qui pourrait bien, comme ¢a, donner dans les années qui vont suivre, a quelques gens
du fil a retordre.

En tout cas la question - et c'est pour ¢a qu'aujourd'hui j'ai voulu vous adresser
quelques mots est justement de savoir si j'ai raison de trouver la comme une espéce de
petite balance ou compensation, de me sentir en quelque sorte un tout petit peu allégé
de ma propre charge.

Car enfin, si c'est a propos de la psychanalyse, ou plus exactement sur le support
qu'elle m'offrait et parce que ce support était le seul, qu'il n'était pas possible ailleurs
de saisir un certain nceud ou si vous voulez une balle, quelque chose de singulier, de
pas repéré jusqu'alors dans ce a quoi il n'est pas facile de donner une étiquette de nos
jours, étant donné qu'il y a un certain nombre de termes traditionnels qui s'en vont un
tout petit peu a vau l'eau : 'homme la connaissance, la connaissance, comme vous
voudrez, ce n'est pas tout a fait de ¢a qu'il s'agit, ce certain noeud dont l1a-bas au crayon
rouge j'ai pu aussi sur cette espéce de noeud-bulle que vous connaissez bien c'est le
fameux huit intérieur que j'ai fomenté déja depuis quelque huit ans, ces termes :
savoir, vérité, sujet et le rapport a 1'Autre, voila, il n'y a pas de mot pour les mettre
ensemble tous les quatre, ces quatre termes sont pourtant devenus essentiels pour
quelque chose qui est a venir, un avenir qui peut nous intéresser, nous autres qui
sommes ici, dans un amphithéatre, pas simplement pour faire de la clamation de la
réclamation mais avec un souci de savoir justement, cet enseignement qui a manifesté
je ne sais pas quoi d'insatisfaisant, nous pouvons peut-étre avoir souci de ce que, a la
suite de cette grande déchirure de ce coté patent qu'il y a quelque chose de ce coté 1a
qui ne va plus, que ce qui coiffait d'un terme qui n'est pas du tout de hasard
I'Université, ¢a s'autorise de I'Univers, c'est justement ici de ¢a qu'il s'agit.

Est-ce que ca tient, 'Univers ? L'Univers a fait beaucoup de promesses, mais il n'est
pas str qu'il les tienne. Il s'agit de savoir si quelque chose qui s'annongait, qui était une
espece d'ouverture sur la béance de 1'univers se soutiendra assez longtemps pour qu'on
en voie le fin mot.

Cette question passe par ce que nous avons vu se manifester dans ces derniers mois,
dans un endroit, comme ¢a, bizarrement permanent dans I'histoire. Nous avons vu se
ranimer une fonction de lieu. C'est curieux. C'est essentiel. Peut-étre qu'on n'aurait pas
vu la chose se cristalliser si vivement s'il n'y avait pas eu un lieu ou ils revenaient
toujours pour se faire tabasser.

-293-

293



SEMINAIRE 15

Il ne faut pas vous figurer que ce qui s'ouvre, ce qui s'est ouvert comme question dans
ce lieu, ce soit de notre tissu national le privilege. J'ai été, histoire de prendre l'air,
passer deux jours a Rome ou des choses semblables ne sont pas concevables
simplement parce qu'a Rome il n'y a pas de Quartier Latin. Ce n'est pas un hasard!
C'est drole mais enfin c'est comme c¢a.

J'ai eu comme ¢a des choses qui m'ont bien plu. C'est plus facile de les repérer la-bas,
ceux qui savent ce qu'ils font. Un petit groupe. Je n'en ai pas vu beaucoup mais je n'en
aurais vu qu'un que ca suffirait. Ils s'appellent les Oiseaux, Uccelli.

Comme je l'ai dit a quelques uns de mes familiers, je suis en Italie - & ma stupeur, il
faut bien le dire, c'est le terme qu'on emploie : (j'ai honte!) - populaire. Ca veut dire
qu'ils savent mon nom. Ils ne savaient bien sir rien de ce que j'ai écrit! Mais, c'est ¢a
qui est curieux, ils savent que les Ecrits existent.

1l faut croire qu'ils n'en ont pas besoin, pour que les Uccelli, les Oiseaux en question,
par exemple sont capables d'actions comme celle-la qui évidemment a avec
I'enseignement lacanien le rapport qu'ont les affiches des Beaux-Arts avec ce dont il
s'agit politiquement, vraiment, mais ¢a veut dire qu'ils ont un rapport tout a fait direct :
quand le doyen de la Facult¢é de Rome, accompagné d'un représentant éminent de
l'intelligence vaticane, va leur faire a tous réunis parce qu'il y a des assemblées
générales aussi la-bas ou on leur parle, on est pour le dialogue, du c6té bien entendu
ou ¢a sert - alors les Uccelli viennent avec un de ces grands machins comme il y en a,
quand on va dans des restaurants a la campagne, au centre d'une table ronde, c'est un
énorme parapluie, ils se mettent tous dessous a I'abri, disent-ils, du langage!

Jlespére que vous comprenez que ¢a me laisse espoir. Ils n'ont pas encore lu les Ecrits
mais ils les liront! En ont-ils vraiment besoin puisqu'ils ont trouvé ¢a? Apres tout, ce
n'est pas le théoricien qui trouve la voie, il I'explique. Evidemment, I'explication est
utile pour trouver la suite du chemin. Mais, comme vous voyez, je leur fais confiance.
Si j'ai écrit quelque petites choses qui auraient pu servir aux psychanalystes, ca servira
a d'autres dont la place, la détermination est tout a fait précisée par un certain champ,
le champ qui est cerné par ce petit nceud (voir schéma) qui est fait d'une certaine fagon
de couper dans une certaine bulle extraordinaire-294-

294



SEMINAIRE 15

ment purifiée par les antécédents de ce qui a abouti a cette aventure et qui est ce que je
me suis efforcé de repérer devant vous comme étant le moment d'engendrement de la
science.

Dong, cette année, a propos de ['acte psychanalytique, j'en étais au moment ou j'allais
vous montrer ce que comporte d'avoir a prendre place dans le registre du sujet supposé
savoir, et ceci justement quand on est psychanalyste, non pas qu'on soit le seul mais
qu'on soit particuliérement bien placé pour en connaitre la radicale division. En
d'autres termes cette position inaugurale a l'acte psychanalytique qui consiste a jouer
sur quelque chose que votre acte va démentir. C'est pour cela que j'avais réservé
pendant des années, mis a l'abri, mis a 1'écart le terme de Verleugnung qu'assurément
Freud a fait surgir a propos de tel moment exemplaire de la Spaltung du sujet; je
voulais le réserver, le faire vivre la ou assurément il est poussé a son point le plus haut
de pathétique, au niveau de I'analyste lui-méme.

- 295-

295



SEMINAIRE 15

A cause de ¢a, il a fallu que je subisse, pendant des années, le harcelement de ces étres
qui suivent la trace de ce que j'apporte pour tacher de voir ou est ce qu'on pourrait
bricoler un petit morceau, ou j'achopperais. Alors quand je parlais de Verwerfung qui
est un terme extrémement précis et qui situe parfaitement ce dont il s'agit quant a la
psychose, on rappelait que ce serait beaucoup plus malin de se servir de Verleugnung,
enfin on trouve de tout cela des traces dans de pauvres conférences et médiocres
articles. Le terme de Verleugnung eit pu prendre, si j'avais pu cette année vous parler
comme il était prévu, sa place authentique et son poids plein.

C'était le pas suivant a faire. Il y en avait d'autres que je ne peux méme pas indiquer.
Assurément, une des choses dont j'aurai été le plus frappé au cours d'une expérience
d'enseignement sur lequel vous pourrez bien permettre de jeter aujourd'hui un regard
en arriére, et ceci justement dans ce tournant, c'est la violence des choses que j'ai pu
me permettre de dire. Deux fois a Sainte-Anne par exemple, j'ai dit que la
psychanalyse, c'était quelque chose qui avait ¢a au moins pour elle que dans son
champ - quel privilege! - la canaillerie ne pouvait virer qu'a la bétise. Je 'ai répété
deux années de suite comme ca, et je savais de quoi je parlais!

Nous vivons dans une aire de civilisation otl, comme on dit, la parole est libre, c'est-a-
dire que rien de ce que vous dites ne peut avoir de conséquence. Vous pouvez dire
n'importe quoi sur celui qui peut bien étre l'origine de je ne sais quel meurtre
indéchiffrable; vous faites méme une piece de théatre la-dessus. Toute 1I'Amérique -
new-yorkaise, pas plus - s'y presse. Jamais auparavant dans l'histoire une chose
pareille n'elit été concevable sans qu'aussitot on ferme la boite. Dans le pays de la
liberté, on peut tout dire, puisque ¢a n'entraine rien.

Il est assez curieux qu'a partir simplement du moment ou quelques petits pavés se
mettent a voler, pendant au moins un moment tout le monde ait le sentiment que toute
la société pourrait s'en trouver intéressée de la fagon la plus directe dans son confort
quotidien et dans son avenir.

On a méme vu les psychanalystes s'interroger 1'avenir du métier. A mes yeux, ils ont
eu tort de s'interroger publiquement. Ils auraient mieux fait de garder ¢a pour eux,
parce que quand méme, les gens qui les ont vu s'interroger la-dessus, justement, alors
qu'ils les interrogeaient sur tout autre chose, ¢a les a un peu fait marrer. Enfin on ne
peut pas dire que la cote de la psychanalyse a monté!

-296-

296



SEMINAIRE 15

J'en veux au Général. Il m'a chopé un mot que depuis longtemps j'avais - et ce n'était
pas pour l'usage bien siir qu'il en a fait : la chienlit psychanalytique. Vous ne savez pas
depuis combien d'années j'ai envie de donner ¢a comme titre & mon séminaire. C'est
foutu maintenant!

Puis je vais vous dire, je ne regrette pas parce que je suis trop fatigué; c'est
suffisamment visible comme ¢a; je n'ai pas besoin d'y ajouter un commentaire.

Enfin ce serait une chose quand méme que j'aimerais bien - tout le monde n'aimerait
pas ¢a mais moi j'aimerais bien - l'enseignement de la psychanalyse a la Faculté de
Meédecine.

Vous savez, il y a comme ¢a des types trés remuants. Je ne sais pas quelle mouche les
pique, qui se pressent pour étre 13, a cette place; je parle de personne de 1'Ecole
freudienne de Paris. Je sais bien qu'a la Faculté de Médecine, on connait I'histoire des
doctrines médicales; ¢a veut dire qu'on en a vu passer des choses, de 1'ordre, a nos
yeux, avec le recul de I'histoire, de I'ordre de la mystification. Mais ¢a ne veut pas dire
que la psychanalyse telle qu'elle est enseignée 1a ou elle est enseignée officiellement -
on vous parle de la libido comme de quelque chose qui passe dans les vases
communicants, comme s'exprimait, au début du temps ou j'ai commencé a essayer de
changer un peu ¢a, un personnage absolument incroyable, une hydraulique libidinale -
enseigner la psychanalyse comme on I'enseigne disons le mot, a I'Institut, ¢a serait for-
midable, surtout & 1'époque ou nous vivons ou quand méme les enseignés comme on
dit, se mettent a avoir quelque exigence. Je trouve ¢a merveilleux. Qu'on voie ce qu'on
peut faire d'un certain c6té comme enseignement de la psychanalyse, apres avoir fait
ce petit tour d'horizon et vous avoir montré les espoirs de bon temps que la suite de
ces choses réserve a certains; vous me direz, bien stir que le personnage par exemple
en question pourrait toujours se mettre a enseigner du Lacan. Evidemment, ce serait
mieux! Mais faudrait-il encore qu'il le puisse parce qu'il y a un certain article paru
dans Les cahiers de psychanalyse sur 'objet a & propos duquel, (je regrette de le dire,
¢a va encore choquer quelques-uns de mes plus proches et plus chers collégues), ¢ca n'a
été qu'une longue petite fusée de rires chez ces damnés Normaliens, comme par
hasard. Moi-méme, j'ai été forcé dans une petite note discréte, quelque part, juste
avant que paraissent mes Ecrits, d'indiquer que, quel que soit le besoin - 297-

297



SEMINAIRE 15

qu'on a de travailler le marketing psychanalytique, il ne suffit pas de parler de I'objet a
pour que ce soit tout a fait ca!

En tout cas, je voudrais prendre les choses d'un peu plus haut et puisque j'ai préparé
quelques mots - par ceux-la, je dois dire que je me suis laissé un peu aller vu la
chaleur, la familiarité, I'amiti¢ que dégagent cette ambiance, a savoir ces figures dont
il n'y a pas une que je ne reconnaisse pour l'avoir vue dans les débuts de cette année -
puisque j'ai parlé de ces quatre termes, repérons, histoire pour ceux qui sont un peu
dans la courte vue et qui ne se rendraient pas compte de l'importance tout a fait
critique d'une certaine conjoncture, rappelons en, les principales articulations. A savoir
d'abord le savoir car, en fin de compte, c'est tout de méme assez curieux du cété du
savoir jusqu'a présent des classiques qu'on soit sage, et une partie de la position sage
est évidemment de se tenir tranquille. Que ce soit au niveau et comme on le dit trés
justement a un niveau privilégi¢ de la transmission du savoir qu'il se passe tellement
de choses, ¢a vaut peut-étre la peine qu'on bénéficie d'un peu de recul dans le regard.
Voila il y a une fonction, naturellement, je m'excuse auprés des personnes qui sont ici
- il y en a peu - qui viennent ici pour la premiére fois, et qui viennent histoire de voir
un peu ce que je pourrais raconter si on m'interrogeait sur les événements; je ne vais
pas pouvoir faire la théorie de 1'Autre, et c'est bien ¢a déja qui rend tres difficile un tel
entretien, une interview; il faudra expliquer ce que c'est, I'Autre. Nous commengons
par la parce que c'est la clé. Donc pour les personnes qui ignorent ce que c'est que
1'Autre, je peux dire d'un coté que je 'ai défini strictement comme un lieu, le lieu ou la
parole vient prendre place. Ca ne se livre pas tout de suite, ¢a: lieu ou la parole vient
prendre place. Mais enfin c'est une fonction topologique tout a fait indispensable pour
dégager la structure logique radicale dont il s'agit dans ce que j'ai appelé tout a I'heure
ce nceud ou cette bulle, ce creux dans le monde a propos de quoi s'évoque cette vieille
notion du sujet; vieille notion du sujet qui n'est plus réductible a I'image du miroir ni
de quoi que ce soi de I'ordre d'un reflet omniprésent. Mais effectivement cette bulle est
vagabonde encore grace a quoi ce monde n'est plus a proprement parler un monde. Cet
Autre, il est 1a depuis un bout de temps, bien slir. On ne l'avait pas vraiment dégagé
parce que c'est une bonne place et qu'on y avait installé quelque chose qui y est encore
pour la plupart d'entre vous, qui s'appelle Dieu. Il vecchio con la -298-

298



SEMINAIRE 15

barba! 11 est toujours la. Les psychanalystes n'ont vraiment pas ajouté grande chose a
la question de savoir, point essentiel, s'il existe ou s'il n'existe pas. Tant que ce ou sera
maintenu, il sera toujours la.

Néanmoins, grace a la bulle, nous pouvons faire comme s'il n'était pas 1a. Nous
pouvons traiter de sa place. A sa place, justement, il n'a jamais fait de doute que gitait
ce dont il s'agit quant au savoir. Tout savoir nous vient de 1'Autre - je ne parle pas de
Dieu, je parle de I'Autre. Il y a toujours un Autre ou est la tradition, I'accumulation, le
réservoir.

Sans doute on soupconnait qu'il peut se passer des choses; on appelait ca la
découverte, ou méme encore de ces variations dans l'éclairage, de ces facons de
dispenser I'enseignement qui en changeaient, en quelque sorte, I'accent et le sens, ce
qui justement a fait pendant un certain temps que l'enseignement, ¢a tenait encore. Est-
ce que vous avez jamais apercu que ce qui fait qu'un enseignement a une prise, c'est
peut-étre que justement dans une certaine facon de le redistribuer, il s'inscrit dans son
dessin, dans son tracé, dans sa structure quelque chose qui n'est pas immédiatement
dit, mais que c'est ¢a qui est entendu? Pourquoi, apres tout depuis un certain temps
cette corde ne paraitrait-elle pas un peu usée a ceux qui sont sur les bancs ? Je veux
dire que ce qui n'est pas dit pour étre entendu, il faudrait encore que ce soit quelque
chose qui en vaille la peine et pas une simple hypocrisie par exemple, que c'est peut-
étre pour quelque chose, au fait, que ce soit au niveau des Facultés des Lettres ou
encore des Ecoles d'Architecture que ce soit mis & flamber.

Dans ce rapport du sujet avec I'Autre, la psychanalyse apporte une dimension
radicalement neuve. C'est plus que ce que j'ai appelé a l'instant comme ¢a une
découverte; découverte, ca garde encore quelque chose d'anecdotique. C'est un
profond remaniement de tout le rapport.

Il y a un mot que j'ai fait rentrer ici il y a quelques années dans cette dialectique, c'est
le mot /a vérité. Et puis a vrai dire avant de l'articuler précisément comme je 1'ai fait
ici un certain jour et comme en porte la marque parfaitement logicisée l'article qui
s'appelle, dans mes Ecrits, La vérité et la science, j'avais donné a ce mot une autre
fonction, dans un article qui s'appelle La chose freudienne, ou on peut lire ces termes :
Moi la vérité je parle.

Qui? ce je qui parle? Ce morceau, a la vérité une prosopopée, un de ces

jeux enthousiastes il se trouve que je me suis permis de l'articuler pour le -299-

299



SEMINAIRE 15

centenaire de Freud, et & Vienne c'était un cri plutét de 1'ordre de ce qu'un Miinch a si
bien mis dans une gravure célebre, cette bouche qui se tord ou nous voyons surgir
I'anéantissement sublime de tout un paysage.

Il y a tres longtemps, a Vienne, j'ai dit spécialement 1a ou I'on ne 1'avait point entendu
depuis longtemps le mot de vérité. C'est un mot trés dangereux; mis a part l'usage que
I'on en fait quand on le chatre, a savoir dans les traités de logique, on sait depuis
longtemps qu'on ne sait pas ce que cela veut dire.

Qu'est-ce que la vérité? C'est précisément la question qu'il ne faut pas poser. J'ai fait
allusion a Lyon quand j'y ai parlé en octobre dernier a un certain morceau de Claudel,
trés brillant, que je vous recommande. Je n'ai pas eu le temps d'en relever pour vous
avant de venir ici - je ne savais pas que j'en parlerais - les pages, mais vous le
trouverez en cherchant bien dans la table des matiéres des proses de Claudel, en
cherchant 4 Ponce Pilate naturellement.

Il décrit, ce texte, tout ce qu'il arrive de malheur a ce bienveillant administrateur
colonial pour avoir prononcé mal a propos cette question « Qu'est-ce que la vérité? »
Chez des gens pour l'instant qui se situent bien siir dans cette zone futile de ces zébres
auxquels il est dangereux d'énoncer la vérité psychanalytique, qui donnent une
application terrible a ces mots recueillis au tournant d'une de mes pages Moi la vérité
je parle, ils vont dire la vérité dans des endroits ou on n'en a aucun besoin mais ou elle
porte.

11 est trés possible qu'une certaine chose qu'on avait réussi si bien a tamponner sous le
nom de lutte des classes en devienne tout d'un coup quelque chose de tout a fait
dangereux. Bien sir, on peut compter si de saines fonctions existant depuis toujours
pour le maintien de ce dont il s'agit, & savoir de laisser les choses dans le champ du
partage du pouvoir.

I1 faut bien le dire, les gens qui s'y connaissent un peu en fait de maniement de la
vérité ne sont pas aussi imprudents. Ils ont la vérité, mais ils enseignent: tout pouvoir
vient de Dieu. Tout. Ca ne vous permet pas de dire que c'est seulement le pouvoir qui
leur convient. Méme le pouvoir qui est contre Dieu il vient de Dieu, pour 'Eglise.
Dostoievski avait trés bien apergu ¢a. Comme il croyait a la vérité, Dieu lui faisait une
peur bleue. C'est pour ¢a qu'il a écrit le Grand Inquisiteur. C'était la conjonction en
somme prévue a l'avance de Rome et de Moscou. Je pense que -300-

300



SEMINAIRE 15

quand méme quelques-uns d'entre vous ont lu ¢a. Mais c'est quasiment fait, mes petits
amis, et vous voyez bien que ce n'est pas si terrible que ¢a! Quand on est dans l'ordre
du pouvoir, tout s'arrange!

C'est bien pour ¢a qu'il est utile que la vérité soit quelque part, dans un coffre-fort. Le
privilége, la révélation, ¢a, c'est le coffre-fort.

Mais si vous prenez au sérieux la prosopopée Moi la vérité je parle ¢a peut avoir
d'abord hélas pour celui qui se met dans cette voie de grands inconvénients.

Voyons quand méme ce que nous, analystes, pouvons peut-étre avoir apporté la-
dessus de nouveau. Evidemment notre champ est trés limité. Il est au niveau de la
bulle.

La bulle, comment elle se définit? Elle a une portée trés limitée. Si aprés tant d'années,
aprés en avoir montré ce qui en est proprement la structure, c'est maintenant de
logique que je vous parle, ce n'est pas un hasard; c'est parce que tout de méme il est
clair que ce savoir qui nous intéresse, nous, analystes n'est proprement que ce qui se
dit. Si je dis que /'inconscient est structuré comme un langage, c'est parce que cet
inconscient qui nous intéresse est ce qui peut se dire et que se disant, il engendre le
sujet.

C'est parce que le sujet est une détermination de ce savoir qu'il est ce qui court sous ce
savoir mais qu'il n'y court pas librement, qu'il y rencontre des butées. C'est en cela et
en rien d'autre que nous avons affaire a un savoir. Qui dit le contraire est amené sur les
voies que j'ai appelées tout a l'heure celles de la mystification. C'est parce que
l'inconscient est la conséquence de ce qui a pu se cerner qui a montré que ce rapport
au discours a des conséquences beaucoup plus complexes que ce qu'on avait vu jusque
13, c'est nommément que le sujet d'étre second par rapport au savoir, il apparait qu'il ne
dit pas tout ce qu'il sait, point dont on ne se doutait pas, méme si depuis longtemps on
soupconnait qu'il ne sait pas tout ce qu'il dit.

Tel est le point qui a permis la constitution de la bulle; il réside trés précisément en
ceci qu'a ce propos nous apercevons comment se produit la dimension de la vérité. La
vérité, c'est ce que nous apprend la psychanalyse, elle git au point ou le sujet refuse de
savoir. Tout ce qui est rejeté du symbolique reparait dans le réel. Telle est la clé de ce
qu'on appelle le symptome. Le symptome, c'est ce nceud réel ou est la vérité du sujet.
-301-

301



SEMINAIRE 15

Au début - trés tot - de ces menus épisodes, je vous ai dit : « Ils sont la vérité ». Ils
sont la vérité ca ne veut pas dire qu'ils la disent. La vérité, ce n'est pas quelque chose
qui se sait comme c¢a, sans labeur. C'est méme pour cela qu'elle prend ce corps qui
s'appelle le symptome, qu'elle démontre ou est le gite de ce qui s'appelle vérité.

Alors ce savoir refusé que vous venez chercher dans I'échange psychanalytique, est-ce
que c'est le savoir du psychanalyste? Illusion. Le psychanalyste sait peut-&tre quelque
chose; il sait ¢a en tout cas concernant la nature de la vérité. Mais pour la suite, a
savoir du savoir refusé, 1a il n'en sait pas lourd. C'est pour cela que I'enseignement de
la psychanalyse prise au niveau de ce qui serait substantiel apparaitrait comme que ¢a
est : une pantalonnade. La libido dont je vous parlais tout a I'heure par exemple, si ¢a
veut dire ce que j'appelle le désir, il est vraiment assez piquant que ¢a ait été
découvert, suivi a la trace chez le névrosé, c'est-a-dire celui dont le désir ne se soutient
que soutenu de fiction. Dire qu'ils sont la vérité n'est certes pas vous la livrer, ni a
vous, ni a eux. Mais il a peut-&tre son poids que l'on sache ce mécanisme d'un
échange, échange étrange qui est celui qui fait que ce qui est dit par le sujet, quoi que
ce soit, qu'il le sache ou non, ne devient savoir que d'étre reconnu par I'Autre. Et c'est
la précisément d'ailleurs ce que veut dire la notion tout a fait primitive, taillée a la
hache, qui s'appelle la censure. C'est 1'Autre, pendant longtemps, pendant les temps
d'autorité, qui a toujours défini ce qui peut étre dit et ce qui ne le peut pas. Mais il
serait tout a fait vain de lier cela a des configurations dont l'expérience montre bien
que puisqu'elles peuvent étre caduques, elles 1'étaient déja quand elles fonctionnaient.
C'est d'une fagon structurale que ce n'est qu'au niveau de I'Autre que ce qui détermine
le sujet s'articule en savoir; que I'énonciation qui est celle dont le sujet n'est pas du tout
forcément celui qui parle que 1'énonciation - par 'autre - trouve désigné celui-la 1'a dit;
I'Autre a d'abord été celui qu'il est toujours quand 1'analyste interpréte, et qui dit au
sujet « vous je » (ce je qui est vous) je dis : c'est ca. Et il arrive que ca ait des
conséquences. C'est cela qui s'appelle l'interprétation. Pendant un temps cet Autre qui
était philosophe, a forgé, lui, le sujet supposé savoir. C'était déja une tromperie comme
il suffit d'ouvrir Platon pour s'en apercevoir. Il lui faisait dire, au pauvre sujet, tout ce
qu'il voulait qu'il dise. A la fin, le sujet a appris; il a appris a dire tout seul « Je dis :
noir n'est pas blanc » par -302-

302



SEMINAIRE 15

exemple. « Je dis ou c'est vrai ou c'est faux ». Mais le total de ce que je dis Ia, est
certainement vrai car : ou c'est vrai ou c'est faux.

Naturellement, c'est bébé comme le mouvement du 22 mars. Ce n'est pas vrai que : ou
c'est vrai ou c'est faux. Mais ¢a se soutient. Le sujet a appris a endosser d'un je dis -
quelque chose dont il se déclarait prét a répondre dans un débat dont les reégles étaient
fixées a I'avance, et c'est cela qui s'appelle la logique.

Chose étrange, c'est de ce qui s'est purifi¢ de cette voie de I'isolement de l'articulation
logique, du détachement du sujet de tout ce qui peut se passer entre lui et 'Autre (et
Dieu sait qu'il peut s'en passer, des choses, jusques et y compris la priére) qu'est sortie
la science, le savoir. Non pas n'importe quel savoir, un savoir pur qui n'a rien a faire
avec le réel, ni, du méme coup, avec la vérité, car le savoir de la science est, par
rapport au réel, ce qu'on appelle en logique le complément d'un langage. Ca fonc-
tionne a coté du réel. Mais sur le réel, ¢ca mord. Ca introduit la bulle, c'est-a-dire apres
tout quelque chose qui, du point de vue de la connaissance, n'a pas beaucoup plus
d'importance qu'un gag. Mais ¢a donne finalement la seule chose qui incarne apres
tout vraiment les lois de Newton, a savoir le premier spoutnik, qui est assurément le
meilleur gag que nous ayons vu puisque ¢a fout le monde en l'air, le gagarine. Car
qu'est-ce que ¢a a a faire avec le cosmos, en tant que nous avons avec lui un rapport,
qu'on puisse se mettre a faire six fois le tour de la terre en vingt-quatre heures, d'une
fagon qui assurément dépassait tout a fait I'entendement de ceux qui croyaient que le
mouvement, ¢a a un rapport avec 'effort?

Enfin la bulle a fait d'autres siennes depuis. Seulement il en reste un résidu, en quelque
sorte. C'est que celui qui parle, n'est pas toujours capable de dire je dis comme le
prouve - c'est en ceci que nous sommes des témoins, nous, psychanalystes - que nous,
psychanalystes, qui sommes capables de le lui dire, ce qu'il dit, nous sommes capables
dans un petit nombre de cas, surtout s'ils y mettent énormément de bonne volonté, s'ils
viennent chez nous énormément parler, il arrive ceci que nous leur interprétons
quelque chose. Et qu'est-ce que c'est qu'interpréter quelque chose? Nous ne leur
interprétons jamais le monde; nous leur apportons comme ¢a un petit morceau de
quelque chose qui a l'air d'étre quelque chose qui aurait tenu sa place sans qu'ils le
sachent dans leur discours. D'ou est-ce que nous, analystes, nous tirons ¢a? Il y a
quelque chose sur -303-

303



SEMINAIRE 15

quoi j'aurais aimé cette année vous faire méditer, ce sont les paroles gelées de
Rabelais. A la vérité, comme beaucoup de choses, c'est déja écrit il y a longtemps,
mais personne ne s'en est apercu. J'ai mis beaucoup l'accent sur un certain M.
Valdemar décrit par Poe. J'en ai fait un usage si I'on peut dire satirique. J'ai parlé a ce
propos de quelque chose qui n'était rien d'autre que ce que je dénongais ici une fois de
plus, a savoir cette survivance quasi-hypnotiseuse du discours freudien et des sociétés
mortes qu'elle a I'air de maintenir parlantes.

C'est un mythe qui va plus loin. Ce que décéle l'interprétation n'est pas toujours bien
net quant a ce dont il s'agit si ce sont des réalités de vie ou de mort. Ce vers quoi, je
vous aurais [menés ?] cette année, si j'eusse pu parler de l'acte psychanalytique
jusqu'au terme, ¢'aurait été pour vous dire que ce n'est pas pour rien si je vous ai parlé
du désir du psychanalyste, car il est impossible de tirer d'ailleurs que du fantasme du
Psychanalyste, et c'est cela qui peut assurément donner un petit peu le frisson, mais
nous n'en sommes pas a ¢a prés par le temps qui court - que c'est du fantasme du
psychanalyste a savoir de ce qu'il y a de plus opaque, de plus ferm¢, de plus autiste
dans sa parole que vient le choc d'ou se dégele chez l'analysant la parole, et ou vient
avec insistance se multiplier cette fonction de répétition ou nous pouvons lui permettre
de saisir ce savoir dont il est le jouet.

Ainsi se confirme que la vérité se fait savoir par I'Autre. Ceci justifie que ce soit
toujours ainsi qu'elle soit sortie. Ce que nous savons de plus, c'est que c'est dans un
rapport a I'Autre qui n'a plus rien de mystique ni de transcendantal que ceci se produit
et le noceud dont j'ai dessiné la courbe sur ce tableau sous la forme de cette petite
boucle qui est 1a et dont pour un rien vous verrez qu'elle pourrait se refermer de fagon
a n'apparaitre plus que comme un cercle, se souder dans sa duplicité de boucle, c'est ce
que nous donne l'expérience, a savoir que le sujet supposé savoir, 1a ou il est vraiment,
c'est-a-dire non pas nous, l'analyste, mais en effet ce que nous supposons qu'il sait, ce
sujet, ceci en tant qu'il est inconscient se redouble avec ce sur quoi la pratique, cette
pratique qui est un petit peu en rase-mottes, lui met en paralléle, a savoir ce sujet
supposé demande - n'ai-je pas vu quelqu'un qui paraissait tout fier d'interroger un
membre du mouvement du 22 mars, ne le nommons pas - pour lui demander

« Qu'est-ce que vous nous demandez, a nous, analystes? » J'ai écrit -304-

304



SEMINAIRE 15

quelque part que l'analyste était ce personnage privilégié assurément comique qui avec
de l'offre, faisait de la demande. Il est bien évident que la ¢a n'a pas marché, mais ¢a
ne prouve pas que nous n'ayons rien a voir avec ce qui se passe a ce niveau. Ca veut
dire qu'ils ne nous demandent rien. Et aprés! C'est justement I'erreur de 'analyste que
de croire que ce ou nous avons a intervenir comme analystes, c'est au niveau de la
demande, ce qui ne cesse pas de se théoriser alors que ce dont il s'agit, c'est tres
précisément de cet intervalle entre le sujet supposé savoir et le sujet supposé
demande, et en ceci que 1'on connait pourtant depuis longtemps que le sujet ne sait pas
ce qu'il demande. C'est ce qui permet qu'ensuite il ne demande pas ce qu'il sait.

Cet intervalle, cette béance, cette bande de Moebius pour la reconnaitre 1a ou elle est,
dans ce petit nceud griffonné comme j'ai pu au tableau, a la vérité je n'y ai pas mis
beaucoup de soin c'est ce qu'on appelle ce résidu, cette distance, cette chose a quoi se
réduit entiérement pour nous I'Autre, a savoir 1'objet a.

Ce rdle de l'objet a qui est de manque et de distance et non du tout de médiation, c'est
sur cela que se pose, que s'impose cette vérité qui est la découverte, la découverte
tangible - et puissent ceux qui l'auront touchée ne pas l'oublier - qu'il n'y a pas de
dialogue, le rapport du sujet a 1'Autre est d'ordre essentiellement dissymétrique, que le
dialogue est une duperie.

C'est au niveau du sujet en tant que le sujet s'est purifié, que s'est instituée l'origine de
la science. Qu'au niveau de I'Autre, il n'y a jamais rien eu de plus vrai que la prophétie.
C'est par contre au niveau de I'Autre que la science se totalise, c'est-a-dire que par
rapport au sujet, elle s'aliene complétement. Il s'agit de savoir ou peut encore au
niveau du sujet résider quelque chose qui soit justement de 1'ordre de la prophétie.
-305-

305



SEMINAIRE 15

306

306



SEMINAIRE 15

-307-

Annexe 11

Les logigues du fantasme

Logigue de FREGE
—p assertion de p
—x,— P:(V¥)p(x)
Tp négation, Ip

P =
| q q P

T P [(Vx) p(x) = q(x)]

q

’ & g (Vx) [p(x) = q(x)]

Logique de LACAN
} l \X/ (Vx) p(x) = q(x) U.A.
%1 (%) 1p&)
L.
. T(vx) p(x) P.A.
> X, S 1'a aucun sens logique
ANNEXE II

307



SEMINAIRE 15

308

308



SEMINAIRE 15

ANNEXE Il RESUME
du séminaire rédigé par Lacan pour l'annuaire de
I'Ecole pratique des Hautes Etudes
L'acte psychanalytique, ni vu ni connu hors de nous, c'est-a-dire jamais repéré, mis en
question bien moins encore, voila que nous le supposons du moment électif ou le
psychanalysant passe au psychanalyste.
C'est 1a le recours au plus communément admis du nécessaire a ce passage, toute autre
condition restant contingente aupres.
Isolé ainsi de ce moment d'installation, l'acte est a portée de chaque entrée dans une
psychanalyse.
Disons d'abord: 1'acte (tout court) a lieu d'un dire, et dont il change le sujet. Ce n'est
acte, de marcher qu'a ce que ¢a ne dise pas seulement « ¢a marche », ou méme «
marchons », mais que ¢a fasse que « j'y arrive » se vérifie en lui.
L'acte psychanalytique semble propre a se réverbérer de plus de lumiére sur I'acte, de
ce qu'il soit acte a se reproduire du faire méme qu'il commande.
Par 1a remet-il a I'en-soi d'une consistance logique, de décider se le relais peut étre pris
d'un acte tel qu'il destitue en sa fin le sujet méme qui l'instaure.
Dés ce pas s'apergoit que c'est le sujet ici dont il faut dire s'il est savoir. Le
psychanalysant, au terme de la tiche a lui assignée, sait-il « mieux que personne » la
destitution subjective ou elle a réduit celui-la méme qui la lui a commandée? Soit : cet
en-soi de l'objet a qui a ce terme s'évacue du méme mouvement dont choit le
psychanalysant pour ce qu'il ait dans cet objet, vérifié la cause du désir.
-309-

309



SEMINAIRE 15

Il y a la savoir acquis, mais a qui?

A qui paie-t-il le prix de la vérité dont a la limite le sujet traité serait l'incurable ?
Est-ce de cette limite qu'un sujet se congoit qui s'offre a reproduire ce dont il a été
délivré?

Et quand ceci méme le soumet a se faire la production d'une tache qu'il ne promet qu'a
supposer le leurre méme qui pour lui n'est plus tenable ?

Car c'est a partir de la structure de fiction dont s'énonce la vérité, que de son étre
méme il va faire étoffe a la production... d'un irréel.

La destitution subjective n'est pas moindre a interdire cette passe de ce qu'elle doive,
comme la mer, étre toujours recommencée.

On soupgonne pourtant que 1'écart ici révele de l'acte a la dignité de son propos, n'est a
prendre qu'a nous instruire sur ce qui en fait le scandale : soit la faille apercue du sujet
suppos¢ savoir.

Toute une endoctrination, psychanalytique de titre, peut ignorer encore qu'elle néglige
la le point dont toute stratégie vacille de n'étre pas encore au jour de l'acte
psychanalytique.

Qu'il y ait de l'inconscient veut dire qu'il y a du savoir sans sujet. L'idée de 1'instinct
écrase la découverte : mais elle survit de ce que ce savoir ne s'avére jamais que d'étre
lisible.

La ligne de la résistance tient sur cet ouvrage aussi démesurément avancé que peut
I'étre une phobie. C'est dire qu'il est désespéré de faire entendre qu'on n'a rien entendu
de l'inconscient, si I'on n'est pas all¢é plus loin.

C'est a savoir que ce qu'il introduit de division dans le sujet de ce qu'un savoir qui tient
au reste, ne le détermine pas, suppose, rien qu'a ce qu'on 1'énonce ainsi, un Autre, qui,
lui, le sait d'avant qu'on ne s'en soit apergu. On sait que méme Descartes se sert de cet
Autre pour garantir au moins la vérité de son départ scientifique.

C'est 1a par quoi toutes les -logies philosophiques, onto-, théo-, cosmo-, comme
psycho-, contredisent I'inconscient. Mais comme l'inconscient ne s'entend qu'a étre
écrasé d'une des notions les plus batardes de la psychologie traditionnelle, on ne prend
méme pas garde que 1'énoncer rend impossible cette supposition de 1'Autre. Mais il
suffit qu'elle ne soit pas dénoncée, pour que l'inconscient soit comme non avenu.

-310-

310



SEMINAIRE 15

D'ou 'on voit que les pires peuvent faire leur mot d'ordre du « retour a la psychologie
générale ».

Pour dénouer ceci, il faut qu'une structure de 1'Autre s'énonce qui n'en permette pas le
survol. D'ou cette formule : qu'il n'y a pas d'Autre de I'Autre, ou notre affirmation qu'il
n'y a pas de métalangage.

Confirmons cette derniére du fait que ce qu'on appelle métalangage dans les
mathématiques n'est rien que le discours dont un langage veut s'exclure, c'est-a-dire
s'efforce au réel. La logique mathématique n'est pas, comme on ne peut nous l'imputer
que de mauvaise foi, une occasion de rajeunir un sujet de notre cru. C'est du dehors
qu'elle atteste un Autre tel que sa structure, et justement d'étre logique, ne va pas a se
recouvrir elle-méme: c'est I'S (1) de notre graphe.

Qu'un tel Autre s'explore, ne le destine a rien savoir des effets qu'il comporte sur le
vivant qu'il véhicule en tant que sujet-a ses effets. Mais si le transfert apparait se
motiver déja suffisamment de la primarité signifiante du trait unaire, rien n'indique
que l'objet a n'a pas une consistance qui se soutienne de logique pure.

Il est dés lors a avancer que le psychanalyste dans la psychanalyse n'est pas sujet, et
qu'a situer son acte de la topologie idéale de 1'objet a, il se déduit que c'est a ne pas
penser qu'il opére.

Un « je ne pense pas » qui est le droit, suspend de fait le psychanalyste a I'anxiété de
savoir ou lui donner sa place pour penser pourtant la psychanalyse sans étre voué a la
manquer.

L'humilité de la limite ou l'acte s'est présenté a son expérience, lui bouche de la
réprobation dont il s'énonce qu'il est manqué, les voies plus siires qu'elle recéle pour
parvenir a ce savoir.

Aussi bien sommes-nous partis, pour lui rendre courage, du témoignage que la science
peut donner de l'ignorance ou elle est de son sujet par I'exemple du départ pavlovien,
repris a le faire illustrer I'aphorisme de Lacan: qu'un signifiant est ce qui représente un
sujet pour un autre signifiant. Ou l'on voit que c'est d'en saisir la rampe quand elle était
encore dans le noir, que I'expérimentateur s'est fait espoir & bon marché d'avoir mis le
chapeau dans le lapin. Cette ingéniosité de lapsus suffit pourtant a rendre compte
d'une assez ample adéquation des énoncés pavloviens, ou I'égarement de qui ne pense
qu'aux berges ou faire rentrer la crise psychanalytique, trouve un bon alibi
universitaire.

-311-

311



SEMINAIRE 15

Est donc encore bien naif celui qui prend écho de tout cet apologue pour rectifier que
le sujet de la science n'est jamais ou on le pense, puisque c'est la précisément notre
ironie...

Il reste a trouver appel 1a ou 'affaire a lieu. Et ce ne peut étre que dans la structure que
le psychanalyste monte en symptome, quand frappé soudain d'une Grace inversée, il
vient a élever une priere idolatrique a « son écoute », fétiche en son sein surgi d'une
voie hypocondriaque.

Il y a une aire de stigmates qu'impose 1'habitation du champ, par faute du sens repéré
de l'acte psychanalytique. Elle s'offre assez péniblement a la pénombre des conciles ou
la collection qui s'en identifie, prend figure d'Eglise parodique.

Il n'est certes pas exclu que s'y articulent des aveux propres au recueil. Telle cette
forgerie qui se prononce du : The Self, premiére peut-étre de cette surface a sortir de la
liste des morphémes que rend tabous qu'ils soient de Freud.

C'est qu'elle a pris son poids, si ce n'est méme sa trouvaille, du psychanalyste a
rencontrer pour vous imposer le respect de l'empreinte recue de la passion de la
psychanalyse.

Nous avons fait vivre I'écrit ou il affile au clair du self comme rendu tangible et
s'avérant d'étre un effet de compression, I'aveu que sa passion n'a placé et vertu qu'a
sortir des limites fort bien rappelées comme étant celles de la technique. Elles le
serviraient mieux pourtant a s'inscrire dans la charte de l'acte une fois remise a cette
page qui ne saurait étre tournée que d'un geste changeant le sujet, celui 1a méme dont
le psychanalyste se qualifie en acte.

Ce Self lancé sera pourtant, - le théme prolifére, et dans le sens de l'auspice dont il est
né -, la perte du psychanalyste, disqualifié¢ par lui. L'élément culte de sa profession est
comme en autre cas, le signe d'une inégalité a 'acte.

Aussi bien l'acte lui-méme ne peut-il fonctionner comme prédicat. Et pour l'imputer au
sujet qu'il détermine, convient-il de reposer de nouveaux termes toute ['inventio
medii : c'est a quoi peut s'éprouver 'objet a.

Que peut-on dire de tout psychanalyste, sinon a rendre évident qu'il n'en est aussi bien
aucun?

Si d'autre part rien ne peut faire qu'il existe un psychanalyste, sinon la -312-

312



SEMINAIRE 15

logique dont l'acte s'articule d'un avant et d'un apres, il est clair que les prédicats
prennent ici la dominance, a moins qu'ils ne soient liés par un effet de production.

Si le psychanalysant fait le psychanalyste, encore n'y a-t-il rien d'ajouté que la facture.
Pour qu'elle soit redevable, il faut qu'on nous assure qu'il a du psychanalyste.

Et c'est a quoi répond l'objet a.

Le psychanalyste se fait de I'objet a. Se fait, a entendre : se fait produire; de I'objet a -
avec de l'objet a.

Ces propos frolent trop I'endroit ou paraissent achopper les quantificateurs logiques,
pour que nous n'ayons pas fleuret¢ de leur instrument. Nous sentons l'acte
psychanalytique céder a rompre la prise dans l'universel a quoi c'est leur mérite de ne
pas satisfaire.

(Et voila qui va excuser Aristote d'osciller, plus généralement qu'il n'a su isoler
I'upokeimenon a ne pouvoir faire que d'y récupérer I'ousia par intervalle.)

Car ce que cet acte apercoit, c'est le noyau qui fait le creux dont se motive l'idée de
tout, a la serrer dans la logique des quantificateurs.

D¢s lors peut-étre permet-il de la mieux dénommer d'une désaification. Ou le
psychanalyste trouve compagnie de faire la méme opération. Est-ce au niveau du
quartier libre offert a cette fin au discours ?

Tel est bien en effet 'horizon que trace la technique, mais son artifice repose sur la
structure logique a laquelle il est fait confiance a juste titre, car elle ne perd jamais ses
droits. L'impossibilité éprouvée du discours pulvérulent est le cheval de Troie par ou
rentre dans la cité du discours le maitre qu'y est le psychotique.

Mais la encore comme ne voit-on que le prélévement corporel est déja fait dont est a
faire du psychanalyste, et que c'est & quoi il faut accorder I'acte psychanalytique.

Nous ne pouvions de l'acte dessiner I'abrupt logique qu'a tempérer ce qu'il souléve de
passion dans le champ qu'il commande, méme s'il ne le fait qu'a s'y soustraire. C'est
sans doute faute d'apporter ce tempérament, que Winnicott s'est cru devoir d'y
contribuer de son self a lui. Mais aussi d'en recevoir cet objet transitionnel des mains
plus distantes de 'enfant, qu'il nous faut bien rendre ici, puisque c'est a partir de lui
que nous avons d'abord formulé I'objet a.

-313-

313



SEMINAIRE 15

Ramenons donc l'acte psychanalytique a ce que laisse a celui qu'il allege ce qu'il a
pour lui mis en route : c'est qu'il lui reste dénoncé que la jouissance, privilégice de
commander le rapport sexuel, s'offre d'un acte interdit, mais que c'est pour masquer
que ce rapport ne s'établit que de n'étre pas vérifiable a exiger le moyen terme qui se
distingue d'y manquer : ce qu'on appelle avoir fait de la castration sujet.

Le bénéfice en est clair pour le névrosé puisque c'est 1a résoudre ce qu'il représentait
comme passion.

Mais l'important est qu'a quiconque il s'en livre que la jouissance tenue perverse, est
bel et bien permise par la puisque le psychanalyste s'en fait la clef, il est vrai pour la
retirer aux fins de son opération. Par quoi il n'y a qu'a la lui reprendre pour lui rendre
son emploi vrai, qu'il en soit ou non fait usage.

Ce solde cynique doit bien marquer le secondaire du bénéfice passionnel. Que
I'axiologie de la pratique psychanalytique s'avére se réduire au sexuel, ceci ne
contribue a la subversion de 1'éthique qui tient a l'acte inaugural, qu'a ce que le sexuel
se montre de négativités de structure.

Plaisir, barriére a la jouissance (mais non l'inverse). Réalité faite du transfert (mais
non l'inverse). Et principe de vanité, supréme, a ce que le verbe ne vaille qu'au regard
de la mort, (regard, a souligner, non mort, qui se dérobe).

Dans I'¢thique qui s'inaugure de l'acte psychanalytique, moins étiquette qu'on nous
pardonne qu'il n'en fut jamais entrevu a ce qu'on soit parti de l'acte, la logique
commande, c'est slir de ce qu'on y retrouve ses paradoxes.

A moins, sir aussi, que des types, des normes s'y rajoutent comme purs remedes.
L'acte psychanalytique, pour y maintenir sa chicane propre, ne saurait y tremper.

Car de ses reperes s'éclaire que la sublimation n'exclut pas la vérité de jouissance, en
quoi les héroismes, a mieux s'expliquer, s'ordonnent d'étre plus ou moins avertis.
Aussi bien l'acte psychanalytique lui-méme est-il toujours a la merci de I'acting out
dont nous avons assez dépeint plus haut sous quelles figures il grimace. Et il importe
de relever combien de nature a nous en prévenir est I'approche de Freud lui-méme
quand ce n'est pas tellement du mythe qu'il -314-

314



SEMINAIRE 15

I'a soutenue d'abord, mais du recours a la scéne Oedipe, comme Agamemnon
représentent des mises en scéne. On en voit aujourd'hui la portée a ce que s'y
cramponne l'arriération qui a voulu faire signature de malencontre a s'aventurer
d'exégése sur l'objet a.

Car si l'acte moral s'ordonne de l'acte psychanalytique, c'est pour recevoir son En-Je
de ce que l'objet a coordonne d'une expérience de savoir. C'est de lui que prend
substance l'insatiable exigence que Freud articule, le premier, dans Le malaise de la
civilisation. Nous relevons d'un autre accent cet insatiable de ce qu'il trouve sa balance
dans l'acte psychanalytique. Pourquoi ne pas porter a l'actif de cet acte que nous en
ayons introduit le statut méme a temps ?

Ni reculer, cet a temps, a le proférer dés six mois, dont non seulement théorique mais
effective au point d'étre, en notre Ecole, d'effraction, sa proposition a devancé un
déchainement qui d'accéder a notre entour, nous fait oser le reconnaitre pour
témoigner d'un rendez-vous.

Suffira-t-il de remarquer qu'en l'acte psychanalytique 1'objet a n'est censé venir qu'en
forme de production pour quoi le moyen, d'étre requis par toute exploitation supposée,
se supporte ici du savoir dont 'aspect de propriété est proprement ce qui précipite une
faille sociale précise ?

Irons-nous a interroger si c'est bien 'homme qu'un antiéros réduirait a une seule
dimension qui dans l'insurrection de mai se distingue?

Par contre la mise a la masse de I'En-Je par une prise dans le savoir dont ce n'est pas la
démesure qui tant écrase, que I'apurement de sa logique qui du sujet fait pur clivage,
voila ou se congoit un changement dans I'amarrage méme de l'angoisse dont il faut
dire que pour l'avoir doctrinée de n'étre pas sans objet, nous avons la aussi de justesse
saisi ce qui déja passe au-dela d'une créte.

Voila-t-il pas assez pour que l'acte exigé dans le champ du savoir, fasse rechute a la
passion du signifiant, qu'il y ait quelqu'un ou personne pour faire office de starter.

Pas de différence une fois le procés engagé entre le sujet qui se voue a la subversion
jusqu'a produire l'incurable ou l'acte trouve sa fin propre, et ce qui du symptome prend
effet révolutionnaire, seulement de ne plus marcher a la baguette dite marxiste.

Ce qu'on a cru épingler ici de la vertu d'une prise de parole, n'est qu'anticipation
suspecte du rendez-vous qu'il y a bien, mais ou la parole -315-

315



SEMINAIRE 15

n'advient que de ce que l'acte était la. Entendons : était 1a un peu plus, ne flt-elle pas
arrivée, était 1a a l'instant qu'elle arrivait enfin.

C'est bien en quoi nous nous tenons pour nous, n'avoir pas manqué a la place que nous
confére en ce déduit le drame des psychanalystes d'aujourd’hui, et pour devoir
reconnaitre que nous en savons un peu plus que ceux qui ridiculement n'ont pas raté
cette occasion de s'y montrer en acteurs.

Nous la trouvons bien 1a de toujours cette avance dont c'est assez qu'elle existe pour
qu'elle ne soit pas mince, quand nous nous souvenons de l'appréciation, faite par tel,
que dans le cas d'ou reste provenir tout ce que nous savons de la névrose
obsessionnelle, Freud avait été « fait comme un rat ». C'est 1a en effet ce qu'il suffisait
de savoir lire de L'homme aux rats, pour qu'on se soutint au regard de l'acte
psychanalytique.

Mais qui entendra, méme parmi ceux-la qui sortant de notre méditation de cet acte, ce
qui pourtant s'indique en clair dans ces lignes méme, d'ou demain viendra a étre relayé
le psychanalyste, comme aussi bien ce qui dans I'histoire en tint lieu ?

Nous sommes peu fier, qu'on le sache, de ce pouvoir d'illecture que nous avons su
maintenir inentam¢ dans nos textes pour parer ici par exemple a ce que
I'historialisation d'une situation offre d'ouverture, bénie, a ceux qui n'ont de hate qu'a
I'histrioniser pour leurs aises.

Donner trop a comprendre est faire issue a 1'évitement et c'est s'en faire le complice
que de la méme livraison qui remet chacun a sa déroute, fournir un supplément
d'Ailleurs pour qu'il s'empresse de s'y retrouver.

Nous fussions nous si bien gardé a approcher ce qui s'impose d'avoir situé l'acte
psychanalytique : d'établir ce qui, lui méme, le détermine de la jouissance et les fagons
du méme coup dont il lui faut s'en préserver ? On en jugera par les miettes qui en sont
retombées sur l'année suivante.

La encore nous ne trouvons pas d'augure nul que la coupure se soit faite pour nous en
dispenser.

Que I'intérét reste en deca pour ne pas manquer a ce qui prolifére d'ignorer simplement
une lemme comme celui-ci par nous léguée du passage a 'acte, de ce séminaire, « qu'il
n'y a pas de transfert du transfert ». C'est bien pourtant a quoi se bute sans la moindre
idée de ce qu'il articu- 316 -

316



SEMINAIRE 15

le, le rapport d'un prochain Congres (cf. The non-transferences relationship in 1.J.P.
69, part. I, vol. 50).

Si n'était pas irrémédiable de s'étre employé dans le commerce du vrai sur le vrai
(troisiéme de manque), ce congrés de Rome et pu recueillir un peu plus de ce qui une
fois la fonction connue du champ que détermine le langage, s'y est proféré en acte.
-317-

317



SEMINAIRE 15

318

318



SEMINAIRE 15
INDICATIONS BIBLIOGRAPHIQUES

ABRAHAM K.,

(Euvres completes, 4 vol. traduction llse Barande et coll., Payot, 1966 - Actes du
Congres de Bonneval, (30 octobre au 2 novembre 1960), éd. Desclée de Brouwer 1966
- BOUVET M.,

(Euvres psychanalytiques, 1. « De la relation d'objet », éd. Payot,1967 —

CANTOR,

Zur Lehre von Transfiniter, 1892, trad. : Théorie des ensembles transfinis, €d. J. Gabay
- Concilium, Revue internationale de théologie, dir. A. Mame, N° 1, janvier 1965,
Tours - Dalbiez,

La méthode psychanalytique et la doctrine freudienne 2e ¢d. Desclée de Brouwer, 2
vol. 1950

- DAMOURETTE et PICHON,

Des mots a la pensée. Essai de grammaire de la langue francaise; Tome 1, chap. VII
pp. 114 a 119, « La négation » ; éd. d'Arthrey, 1968 —

DESARGUES Girard,

(Euvres réunies et analysées par M. Poudra, éd. Leiber, Paris, 1864, 2 vol. -
FENICHEL Otto,

Problemes de technique psychanalytique, trad. A. Berman, PUF, 1953 —

FLOURNOY Théodore,

Esprits et médiums, mélanges de métapsychique et de psychologie, Genéve, 1911
-319-

319



SEMINAIRE 15

- FOUCAULT M.,

Histoire de la folie, Plon 1961 Naissance de la clinigue, PUF 1964 - FREGE G.,
Begriffschrift, eine der arithmetischen nachgebildete Formelsprache des reinen
Denkens, Halle, 1879; reprod. photogr. Darmstadt 1964; trad. anglaise in: A source
book in mathematical logic, Harvard, 1967; trad. Imbert, éd. du Seuil

- GAUSS,

Recherches arithmétiques, éd. J. Gabay —
GLUCKSMANN,

Le discours de la guerre, 10/18 —
GREENACRE Ph.,

« General problems of acting out », in Psychanalytic Quarterley IV, volume XIX,
1950

- HUME,

Inquiry concerning the human understanding, 1748 —

JAKOBSONR,,

Shifters, verbal categories, and the russian verb, Department of slavic languages and
literatures, Harvard University, 1957, tome I « Fundamentals of language », trad. N.
Ruwet, 2 vol. éd. de Minuit 1963/1973

-KLEINF.,

Consideérations comparatives sur les recherches géométriques modernes, programme
publié a I'occasion de I'entrée a la Faculté¢ de philosophie et au sénat de I'Université
d'Erlangen en 1873, trad. M.H. Parlé

- KLEIN M.,

La psychanalyse des enfants, PUF

Essais de psychanalyse (1921/1945), Payot, 1967 - KoYRE A.,

From the closed Work to the infinite Universe, John Hopkins Press, Baltimore, 1957,
trad. R. Tarr, Du monde clos a l'univers infini, PUF 1962 Introduction a la lecture de
Platon, suivi de Entretiens sur Descartes, NRF Gallimard

- LOCKE,

Essay concerning Human Understanding, Essai philosophique concernant
I'entendement humain, 1690, trad. francaise chez Vrin, 1989 -320-

320



SEMINAIRE 15

MARX K.,(Euvres, 4 vol. trad La Pléiade —

MASSERMANN J. H.,,

« Language, behavior and dynamic psychiatry », in Intern. Journal of Psychiatry,
1944 (vol. 1/2, pp. 1/8)

- NASSIF J.,

Résumé de séminaire in Bulletin de I'Ecole Freudienne —

PAVLOV 1. P,

Les réflexes conditionnels, Etude objective de l'activité nerveuse supérieure des
animaux, trad. N. et G. Gricouroff, Paris, Alcan 1927; nouvelle trad. Masson 1962
(Réflexes conditionnés)

- PEIRCE Ch. S.,

Collected papers, Harvard University Press vol. II, Book 111, 1960. Voir trad. in «
l'ldentification » pp. 415/418

-RANK O,,
Influence de la vie prénatale sur la vie psychique individuelle et collective, étude
psychanalytique, trad. Jankelevitch, Payot (1928/1968, nouvelle éd.)

- REICH W,

« L'analyse caractérielle », in Int. Zeitschrift fiir Arztl. psychoan., 1928, 14 N° 2; trad.
angl. In The psychoanalytic reader, Hogarth Press Londres, 1950 ; trad. Kamnitzer,
Payot 1971

SPINOZA, Ethique, III — Les Stoiciens (Sextus Empiricus), Textes choisis par J. Brun,
PUF, 1973

— STOPPARD T,

Rosencrantz and Guildenstern are dead —

WINNICOTT D. W.,

Transitional objects and transitional phenomena ; trad. in La psychanalyse, vol. V,
PUF

De la psychiatrie a la psychanalyse, trad. Kalmanovitch (109/124), Payot, 1969

-321-

321



SEMINAIRE 15

322

322



SEMINAIRE 15

TABLE DES MATIERES
NOE IIMINAITE . 1..ve. veeeveeieeieeieeeeees cverieenee cveriee + eereereees eeneenens 7
Lecon 1 15 novembre 1967........ccooveeiiiiieiieeceiee e 9
Lecon II 22 novembre 1967 ........cccooeeeeiiiiieieeeeeeeee e, 25
Lecon III 29 novembre 1967 .......ccooveeiiciniiins e, 43
Legon IV 6 décembre 1967.......cc.oovviiviiiiiieeeeeeeee e 61
Lecon V 10 janvier 1968 ..........ccovevveeviieiieieseeereeereen e 75
Lecon VI 17 janvier 1968 .........covvevieeciieciieieeeeevereereen e e 91
Lecon VII 24 janvier 1968.........ccoooeeierieiieiiereeieeee e 107
Lecon VIII 31 janvier 1968........cccooeeviiiieiieieeeeeeee e 123
Legon IX THEVIIEr 1968 ... 143
Legon X 21 fEVIier 1968.......covieeeieieeeeeeeeeeceee e e 159
Lecon XI 28 fEvrier 1968.........ovieiiiiiee e 179
Lecgon XII 6MArs 1968 .....ceviiiiiieeee e 207
Legon XIII 13 mars 1968 .......oooooviiiiiiieeeee e 223
Lecgon XIV 20 mars 1968 .....cooeveiiiiieiiiee e 239
Lecon XV 27 mars 1968 ....c.evviieiieceeecee e 257
Notes 8 et 15 mai 1968 .....ccovievieiieiicieceeceeeeee e 281
Rencontre du 15 mai 1968 ..o 283
ATINEXES .ovvvs cevieeeeiits ceetteeeeiieeeesies cevteee + 4 eessrteeees eee aeeneeaenaan 289
I - Conférence du 19 juin 1968 .........ccovvievierieiieiicie e 291
IT - La logique de Frege et la logique de Lacan ..........c......eveueeeee. 307

IIT - Résumé du séminaire rédigé par Lacan
pour I'annuaire de 1'Ecole pratique des Hautes Etudes ................. 309
Indications bibliographiques ...........ccecvevverieriieriieniieniesieseesieenes 319

-323-

323



SEMINAIRE 15

Ont participé

a l'etablissement du texte de cette édition privée des séminaires de Lacan

les membres suivants de l'Association Freudienne Internationale. ANQUETIL Nicole
HASENBALG Virginia

ARNOux Marion HILTENBRAND Jacqueline

BALBURE Brigitte =~ HILTENBRAND Jean-Paul

BEAUMONT Jean-Paul JEANVOINE Michel

BENRAIS Frangois ~ LACHAuD Denise

CAPRON Claudine =~ LASKA Francine

CESBRON-LAVAU Henri LEFORT Brigitte

CZERMAK Marcel = LLEIDA-ROCH Claudine

DAVION Frédéric LETUFFE Gilbert

DELAFOND Nathalie MARCHIONI-EPPE Janine

DORGEUILLE Claude MARTIN Dominique

DORGEUILLE Marie-Germaine PARIENTE Guy

DUPUIS Perla PASMANTIER-SEBBA Jacqueline

DuPuis René RICARD Hubert

EMERICH Choula SALAMA Silvia

FERRON Catherine = SORMANO Elena

FRIGNET Henry TRUMEL Christian

GHEUX Chantal TYSZLER Jean-Jacques
GORGES Pierre VINCENT Denise
-325-

324



