Seminaire 09

IDENTIFICATION

61-62 AFI

AVERTISSEMENT, pour lire correctement :

« Annexes , De ce que j’enseigne», page 399, il faut
impérativement lire en « mode page » pour obtenir la
juxtaposition des deux colonnes)

(- La pagination est exactement celle du document source
AFI,

- Table des matiéres : p. 421 ou cliquer sur I’icone

« explorateur de document »,

- La « Lecon 1 » commence page 9.)

Jacques Lacan

L'IDENTIFICATION
Séminaire 1961-1962
Publication hors commerce Document interne a l'Association freudienne
internationale et destiné a ses membres

Avertissement p 2
Tables des matiéres p 3 et 421

Début p 9



Seminaire 09

Note liminaire

Ce séminaire, l'un des plus importants de Lacan, a été tenu a un moment ou
l'hostilite a son enseignement avait atteint une intensité rarement dépassée,; ceci tenait au
fait que ceux qu'il génait dans leur pratique affadie et ronronnante n'avaient pas encore
totalement désespéré d'arriver a le faire taire, y compris certains parmi les plus importants
de ses auditeurs du moment, d'ou sans doute l'expression, a l'occasion, d'une lassitude dont
Lacan n'a toujours fait part qu'exceptionnellement.

Je tiens a remercier ici tout particulierement M. Michel Roussan qui a publié¢ il y a
quelques années une excellente version de ce séminaire et qui a accepte, avec beaucoup de
gentillesse, que j'utilise pour cette édition la version qu'il avait donnée de la conférence
faite par Lacan a I'Evolution psychiatrique le 23 janvier 1962, intitulée De ce que
j'enseigne, et qui semble bien n'avoir pas été officiellement enregistrée. Michel Roussan
propose en paralléle une version d'origine indéterminée et les notes de Claude Conteé.

Nous avons ajouté la traduction de quelques pages de C. S. Peirce concernant le
cadran dont Lacan fait usage ainsi qu'une bibliographie trés sommaire.

2



Seminaire 09

3
Table des maticres
INOLE LIMINAITE. ...t e et e ettt e e e e e et ee e e e 7
Lecon 1 (15 n0ovembre 1961).....ccccoeveeeeeieiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 9
Lecon 2 (22 novembre 1961).........cvviviiiieeeeiiiiiiiieee et 23
Legon 3 (29 novembre 1961).......cccceeeeeiiiiiiiiiiiii 35
Legon 4 (6 décembre 1961)........ccoeiiiiiiiiiiiiii e, 47
Lecon 5 (13 décembre 1961).........uviiiiiiiiiiiiiiiiieie e e e e e, 61
Lecon 6 (20 décembre 1961)........ceiiiiiiieeiniiiiiiiiiiiiee e e 71
Lecon 7 (10 Janvier 1962) ......ccociirieiieeeieee e s ettt e eeeene 87
Lecon 8 (17 JanVier 1962)......cccciveiviiiiieeeeee e e e e eeeirrrreee e e e e eee e s eaaes 105
Lecon 9 (24 Janvier 1962).......cccoveviiiiiieee e eiiiiieee e e e e eeenrereee e e e e ees e s eanes 121
Lecon 10 (21 février 1962).......ccoiiiiiiiiiiii 133
Lecgon 11 (28 février 1962).....cccceeeeeeeeeieee e eeeeeeeeeeeeeeeeennn, 145
Lecon 12 (7 mars 1962).....ceiiiiiieiiiiiiiiie e ieeeee e ereiirete e e e e e esnrrraeeae e e e enees 159
Lecon 13 (14 mars 1962)....cccceciiiiiiiiieet e eeeeeeeeeiiniiee e e e e e enirreeeee e e e e eneens 175
Legon 14 (21 Mars 1962).......cieeiieiiiiiee e e veaeaeaeaes 189
Legon 15 (28 MAars 1962)......uuuieuiiiiiiiiieceeeeeeeeeeeeeeeeee e 203
Legon 16 (4 aVril 1962) ...ccvoiieiieiiieiee e et 219
Lecon 17 (11 aVIil 1962) ..ceeiviiiieciieie ettt 231
Legon 18 (2 mMa1 1962).....uuiiiieiieeieiee e ettt ee e e e reeeeeees 253
Lecon 19 (9 mai 1962).....cciiiiiiiiiiiie ettt rrrreee s 279
Legon 20 (16 Mai 1962)......cuviiiiiiiiiir et e eeveeereeereseaereaeaes 291
Legon 21 (23 mMai 1962)...cccviiiiiiiiiiiiit et ettt ee e e aeaeees 301
Lecon 22 (30 mai 1962)....c.eeieiiiiiiiie et et ee e e e srrere e e e e 313
Legon 23 (6 Juin 1962) ...cviiiieieeieeiee et s e eteeie et ete e ereseresresae e e s e e e e 327
Lecon 24 (13 Juin 1962).....uuinuii i 349
Lecon 25 (20 Juin 1962) ..ccviieciiee i ettt 367
Lecon 26 (27 JuIN 1962) ....oovieiieiieiieiieiee e ettt 381
ATNEXES...cnveentieteetiett ettt ettt ettt ettt ettt st e e s eatesaeesaae bt e bt e saeenreeeeens 399
De ce que j'enseigne (J. Lacan) ......cccoecveecieeiciieiieee et 399

Le quadrant (C. S. PEITCE).......viivireeiiiiieeiiiieeeeii e ee e e e e e

Bibliographie SOMMAaITe. .. . ceuuuniiiiii ettt et ettt et ee et e e e e



Seminaire 09
4



Seminaire 09
5



Seminaire 09
6



Seminaire 09
7



Seminaire 09
8



Seminaire 09

Lecon 1, 15 novembre 1961

L'identification, tel est [tels sont] cette année mon titre et mon sujet. C'est un bon
titre, mais pas un sujet commode. je ne pense pas que vous ayez l'idée que ce soit une
opération ou un processus tres facile a concevoir. S'il est facile a constater, il serait peut-étre
néanmoins préférable, pour le bien constater, que nous fassions un petit effort pour le
concevoir. Il est slir que nous en avons rencontré assez d'effets pour nous en tenir au
sommaire, je veux dire a des choses qui sont sensibles, méme a notre expérience interne,
pour que vous ayez un certain sentiment de ce que c'est. Cet effort de concevoir vous
paraitra, - du moins cette année, c'est-a-dire une année qui n'est pas la premiére de notre
enseignement, sans aucun doute par les lieux -, les problémes auxquels cet effort nous
conduira, aprés coup justifié.

Nous allons faire aujourd'hui un tout premier petit pas dans ce sens. je vous demande
pardon, cela va peut-&tre nous mener a faire ces efforts que 1'on appelle a proprement parler
de pensée. Cela ne nous arrivera pas souvent, a nous pas plus qu'aux autres.

L'identification, si nous la prenons pour titre, pour théme de notre propos, il
convient que nous en parlions autrement que sous la forme, on peut dire mythique, sous
laquelle je 1'ai quittée 1'année derniére. Il y avait quelque chose de cet ordre, de 1'ordre de
I'identification éminemment, qui était intéressé, vous vous souvenez, dans ce point ou j'ai
laissé mon propos l'année derniére, a savoir au niveau ou, si je puis dire, la nappe humide a
laquelle vous vous représentez les effets narcissiques qui cernent ce roc, ce qui restait
émergé dans mon schéma,

9



Seminaire 09

L'identification

ce roc auto-érotique dont le phallus symbolise 1'émergence, ile en somme battue par
I'écume d'Aphrodite, fausse ile puisque d'ailleurs aussi bien, comme celle ou figure le
Protée de Claudel, c'est une ile sans amarre, une ile qui s'en va a la dérive. Vous savez ce
que c'est que le Protée de Claudel : c'est la tentative de compléter [/'Orestie par la farce
bouffonne qui dans la tragédie grecque obligatoirement la compléte, et dont il ne nous reste
dans toute la littérature que deux épaves de Sophocle, et un Héracles d'Euripide, si mon
souvenir est bon. Ce n'est pas sans intention que j'évoque cette référence a propos de cette
fagcon dont, 1'année derniére, mon discours sur le transfert se terminait sur cette image de
l'identification. J'ai eu beau faire, je ne pouvais faire du beau pour marquer la barriére ou le
transfert trouve sa limite et son pivot. Sans aucun doute, ce n'était pas la la beauté dont je
vous ai appris qu'elle est la limite du tragique, qu'elle est le point ou la Chose insaisissable
nous verse son euthanasie. Je n'embellis rien, quoiqu'on imagine a entendre quelquefois sur
ce que j'enseigne quelques rumeurs, je ne vous fais pas la partie trop belle. Ils le savent,
ceux qui ont autrefois écouté mon séminaire sur /'Ethique, celui ol j'ai exactement abordé la
fonction de cette barriére de la beauté sous la forme de 1'agonie qu'exige de nous la Chose
pour qu'on la joigne.

Voila donc ou se terminait /e Transfert 'année derniére. Je vous l'ai indiqué, tous
ceux qui assistaient aux journées provinciales d'octobre, je vous ai pointé, sans pouvoir vous
dire plus, que c'était 1a une référence cachée dans un comique, qui est le point au-dela
duquel je ne pouvais pousser plus loin ce que je visais dans une certaine expérience,
indication, si je puis dire, qui est a retrouver dans le sens caché de ce qu'on pourrait appeler
les cryptogrammes de ce séminaire, et dont aprés tout je ne désespére pas qu'un
commentaire un jour le dégage et le mette en évidence, puisque aussi bien il m'est arrivé
d'avoir ce témoignage qui, en cet endroit, est bon espoir. C'est que le séminaire de I'année
avant derniére, celui sur /'Ethique, a été effectivement repris - et aux dires de ceux qui ont
pu en lire le travail, avec un plein succes - par quelqu'un qui s'est donné la peine de le relire
pour en résumer les éléments, nommément M. Safouan, et j'espére que peut-Etre ces choses
pourront étre mises assez vite a votre portée pour que puisse s'y enchainer ce que je vais
vous apporter cette année.

D'une année sautant sur la deuxiéme apres elle, ceci peut vous sembler poser une
question, voire regrettable comme un retard, cela n'est pas tout a fait fondé pourtant, et vous
verrez que si vous reprenez la suite de mes séminaires depuis l'année 53, le premier sur /es
Ecrits techniques, celui qui a suivi sur Le Moi, la

10



Seminaire 09

Lecon du 15 novembre 1961

technique et la théorie freudiennes et psychanalytiques, le troisiéme sur Les
Structures freudiennes de la psychose, le quatrieme sur La Relation d'objet, le cinquieme sur
Les Formations de l'inconscient, le sixiéme sur Le Désir et son interprétation, puis
L'Ethique, Le Transfert, L'Identification auquel nous arrivons, en voici neuf. Vous pourrez
facilement y retrouver une alternance, une pulsation. Vous verrez que de deux en deux
domine alternativement la thématique du sujet et celle du signifiant, ce qui, étant donné que
c'est par le signifiant, par I'élaboration de la fonction du symbolique que nous avons
commencé, fait retomber cette année aussi sur le signifiant, puisque nous sommes en chiffre
impair, encore que ce dont il s'agit doive étre proprement dans I'identification le rapport du
sujet au signifiant.

Cette identification donc, dont nous proposons de tenter de donner cette année une
notion adéquate, sans doute 1'analyse 1'a rendue pour nous assez triviale, comme quelqu'un,
qui m'est assez proche et m'entend fort bien, m'a dit: « Voici donc cette année ce que tu
prends, l'identification », et ceci avec une moue: « l'explication a tout faire! ». Laissant
percer du méme coup quelque déception concernant en somme le fait que, de moi, on
s'attendait plutdt a autre chose. Que cette personne se détrompe! Son attente, en effet, de me
voir échapper au théme, si je puis dire, sera décue, car j'espere bien le traiter, et j'espere
aussi que sera dissoute la fatigue que ce théme lui suggére a 1'avance. Je parlerai bien de
I'identification méme. Pour tout de suite préciser ce que j'entends par 1a, je dirai que quand
on parle d'identification, ce a quoi on pense d'abord, c'est a 1'autre a qui on s'identifie, et que
la porte m'est facilement ouverte pour mettre l'accent, pour insister sur cette différence de
I'autre a I'Autre, du petit autre au grand Autre, qui est un théme auquel je puis bien dire que
vous étes d'ores et déja familiarisés. Ce n'est pas pourtant par ce biais que j'entends
commencer. Je vais plutdt mettre 1'accent sur ce qui, dans I'identification, se pose tout de
suite comme identique, comme fondé dans la notion du méme, et méme, du méme au méme,
avec tout ce que ceci souléve de difficultés.

Vous n'étes pas sans savoir, méme sans pouvoir assez vite repérer quelles difficultés,
depuis toujours pour la pensée nous offre ceci, A est A; s'il I'est tant que ¢a, pourquoi le
séparer de lui-méme, pour si vite l'y replacer ?

Ce n'est pas la pur et simple jeu d'esprit. Dites-vous bien, par exemple, que dans la
ligne d'un mouvement d'élaboration conceptuelle qui s'appelle le logicopositivisme, ou tel
ou tel peut s'efforcer de viser un certain but qui serait, par exemple, celui de ne poser de
probléme logique & moins qu'il n'ait un sens

11



Seminaire 09

L'identification

repérable comme tel dans quelque expérience cruciale, il serait décidé a rejeter quoi
que ce soit du probléme logique qui ne puisse, en quelque sorte, offrir ce garant dernier, en
disant que c'est un probléme dépourvu de sens comme tel.

Il n'en reste pas moins que si Russell peut donner en ses Principes mathématiques
une valeur a I'équation, a la mise a égalité de A = A, tel autre, Wittgenstein, s'y opposera en
raison proprement d'impasses qui lui semblent en résulter au nom des principes de départ, et
ce refus sera méme apposé algébriquement, une telle égalité s'obligeant donc a un détour de
notation pour trouver ce qui peut servir d'équivalent a la reconnaissance de 1'identité A est
A. Pour nous, nous allons - ceci étant posé que ce n'est pas du tout la voie du logico-
positivisme qui nous parait, en matiere de logique, étre d'aucune fagon celle qui est justifiée
- nous interroger, je veux dire au niveau d'une expérience de parole, celle a laquelle nous
faisons confiance a travers ses équivoques, voire ses ambiguités, sur ce que nous pouvons
aborder sous ce terme d'« identification ».

Vous n'€tes pas sans savoir qu'on observe dans l'ensemble des langues certains
virages historiques assez généraux, voire universels pour qu'on puisse parler de syntaxes
modernes en les opposant globalement aux syntaxes non pas archaiques, mais simplement
anciennes, entendons des langues de ce qu'on appelle I'Antiquité. Ces sortes de virages
généraux, je vous l'ai dit, sont de syntaxe. Il n'en est pas de méme du lexique, ou les choses
sont beaucoup plus mouvantes; en quelque sorte, chaque langue apporte, par rapport a
I'histoire générale du langage, des vacillations propres a son génie et qui les rendent, telle ou
telle, plus propice a mettre en évidence I'histoire d'un sens.

C'est ainsi que nous pourrons nous arréter a ce qui est le terme, ou substantifique
notion du terme, de l'identité - dans identité, identification, il y a le terme latin idem -, et ce
sera pour vous montrer que quelque expérience significative est supportée dans le terme
frangais vulgaire, support de la méme fonction signifiante, celui du méme. Il semble en effet
que ce soit le em, suffixe du id dans idem, ce en quoi nous trouvons opérer la fonction, je
dirai, de radical dans I'évolution de l'indo-européen au niveau d'un certain nombre de
langues italiques; cet em est ici redoublé, consonne antique qui se retrouve donc comme le
résidu, le reliquat, le retour a une thématique primitive, mais non sans avoir recueilli au
passage la phase intermédiaire de I'étymologie, positivement, de la naissance de ce méme,
qui est un metipsum familier latin, et méme un metipsissimum du bas latin expressif, donc
pousse a reconnaitre dans quelle direction ici l'expérience nous suggere de chercher le sens
de toute identité, au coeur de ce qui-12



Seminaire 09

Lecon du 15 novembre 1961

se désigne par une sorte de redoublement de moi-méme; ce moi-méme étant, vous le
voyez, déja ce metipsissimum, une sorte d'au jour d'aujourd'hui dont nous ne nous
apercevons pas, et qui est bien 1a dans le moi-méme. C'est alors dans un metipsissimum que
s'engouffrent, aprés le moi, le toi, le lui, le elle, le eux, le nous, le vous, et jusqu'au soi qui
se trouve donc en frangais étre un soi-méme. Aussi nous voyons la en somme dans notre
langue, une sorte d'indication d'un travail, d'une tendance significative spéciale, que vous
me permettrez de qualifier de nihilisme, pour autant qu'a cet acte, cette expérience du moi se
référe. Bien sir, la chose n'aura d'intérét qu'incidemment, si nous ne devons pas en retrouver
d'autres traits ou se révéle ce fait, cette différence nette et facile a repérer, si nous pensons
qu'en grec, le autos du soi est celui qui sert a désigner aussi le méme, de méme qu'en
allemand et en anglais, le selbst ou le self qui viendront a fonctionner pour désigner
l'identité. Donc, cette espéce de métaphore permanente dans la locution frangaise c'est, je
crois, pas pour rien que nous la relevons ici, et que nous nous interrogeons.

Nous laisserons entrevoir qu'elle n'est peut-Etre pas sans rapport avec le fait, d'un
bien autre niveau, que ce soit en frangais, je veux dire dans Descartes, qu'ait pu se penser
I'étre comme inhérent au sujet, sous un mode en somme que nous dirons assez captivant
pour que, depuis que la formule a été proposée a la pensée, on puisse dire qu'une bonne part
des efforts de la philosophie consiste a chercher a s'en dépétrer, et de nos jours de fagon de
plus en plus ouverte, n'y ayant, si je puis dire, nulle thématique de philosophie qui ne
commence a de rares exceptions, par tenter de surmonter ce fameux: « Je pense, donc je suis
». Je crois que ce n'est pas pour nous une mauvaise porte d'entrée, que ce «Je pense, donc je
suis » marque le premier pas de notre recherche. Il est entendu que ce « Je pense, donc je
suis » est dans la démarche de Descartes, je pensais vous l'indiquer en passant, mais je vous
le dis tout de suite. Ce n'est pas un commentaire de Descartes que je puis d'aucune fagon
aujourd'hui tenter d'aborder, et je n'ai pas l'intention de le faire. Le «Je pense, donc je suis »,
bien sir si vous vous reportez aux textes de Descartes est, tant dans le Discours que dans les
Meéditations, infiniment plus fluent, plus glissant, plus vacillant que sous cette espéce
lapidaire ou il se marque, autant dans votre mémoire que dans l'idée passive ou slirement
inadéquate que vous pouvez avoir du proces cartésien, comment ne serait-elle pas
inadéquate, puisque aussi bien il n'est pas un commentateur qui s'accorde avec l'autre pour
lui donner son exacte sinuosité ? C'est donc, non sans quelque arbitraire, et cependant avec
suffisamment de

13



Seminaire 09

L'identification

raisons, ce fait que, cette formule qui pour vous fait sens et est d'un poids qui
dépasse slirement l'attention que vous avez pu lui accorder jusqu'ici, je vais aujourd’hui m'y
arréter pour montrer une espéce d'introduction que nous pouvons y retrouver. Il s'agit pour
nous, au point de I'élaboration ou nous sommes parvenus, d'essayer d'articuler dune fagon
plus précise ceci que nous avons déja avancé plus d'une fois comme thése, que rien d'autre
ne supporte l'idée traditionnelle philosophique d'un sujet, sinon l'existence du signifiant et
de ses effets.

Une telle theése qui, vous le verrez, sera essentielle pour toute incarnation que nous
pourrons donner par la suite des effets de 1'identification, exige que nous essayons
d'articuler d'une fagon plus précise comment nous concevons effectivement cette
dépendance de la formation du sujet par rapport a l'existence d'effets du signifiant comme
tel. Nous irons méme plus loin a dire que si nous donnons au mot pensée un sens technique,
la pensée de ceux dont c'est le métier de penser, on peut, a y regarder de prés, et en quelque
sorte apres coup, s'apercevoir que rien de ce qui s'appelle pensée n'a jamais rien fait d'autre
que de se loger quelque part a l'intérieur de ce probléme. A ce signe, nous constaterons que
nous ne pouvons pas dire que, a tout le moins, nous ne projetions de penser, que d'une
certaine fagon, que nous le voulions ou non, que vous l'ayez su ou non, toute recherche,
toute expérience de l'inconscient qui est la ndtre ici sur ce qu'est cette expérience, est
quelque chose qui se place a ce niveau de pensée ou - pour autant que nous y allons, sans
doute ensemble, mais non pas sans que je vous y conduise - le rapport sensible le plus
présent, le plus immédiat, le plus incarné de cet effort, est la question que vous pouvez vous
poser, dans cet effort, sur ce « qui suis je ? ».

Ce n'est pas 1a un jeu abstrait de philosophe, car sur ce sujet du « qu'y suis-je ? », ce
a quoi j'essaie de vous initier, vous n'étes pas sans savoir, au moins certains d'entre vous,
que j'en entends de toutes les couleurs. Ceux qui le savent peuvent étre, bien entendu, ceux
de qui je l'entends, et je ne mettrai personne dans la géne a publier la-dessus ce que j'en
entends. D'ailleurs pourquoi le ferai-je, puisque je vais vous accorder que la question est
légitime ?

Je peux vous emmener trés loin sur cette piste, sans que vous soit un seul instant
garantie la vérité de ce que je vous dis, encore que dans ce que je vous dis il ne s'agisse
jamais que de la vérité et dans ce que j'en entends, pourquoi aprés tout ne pas dire que cela
va jusque dans les réves de ceux qui s'adressent a moi. Je me souviens d'un d'entre eux; on
peut citer un réve: « Pourquoi, révait un de mes analysés, ne dit-il pas le vrai sur le vrai ? »
C'était de moi qu'il s'agissait dans ce réve. Ce

14



Seminaire 09

Lecon du 15 novembre 1961

réve n'en débouchait pas moins, chez mon sujet tout éveill¢, a me faire grief de ce
discours ou, a l'entendre, il manquerait toujours le dernier mot. Cela n'est pas résoudre la
question que de dire: « Les enfants que vous étes attendent toujours pour croire que je dise
la vraie vérité. » Car ce terme la vraie vérité a un sens, et je dirai plus, c'est sur ce sens
qu'est ¢difié tout le crédit de la psychanalyse. La psychanalyse s'est d'abord présentée au
monde comme étant celle qui apportait la vraie vérité. Bien slir on retombe vite dans toutes
sortes de métaphores qui font fuir la chose. Cette vraie vérité, c'est le dessous des cartes. Il y
en aura toujours un, méme dans le discours philosophique le plus rigoureux. C'est la-dessus
qu'est fondé notre crédit dans le monde, et le stupéfiant c'est que ce crédit dure toujours,
quoique, depuis un bon bout de temps, on n'ait pas fait le moindre effort pour donner un
petit bout de commencement de quelque chose qui y réponde.

Dés lors, je me sens pas mal honoré qu'on m'interroge sur ce théme: « Ou est la vraie
vérité de votre discours ? ». Et je peux méme, aprés tout, trouver que c'est bien justement en
tant qu'on ne me prend pas pour un philosophe, mais pour un psychanalyste, qu'on me pose
cette question. Car une des choses les plus remarquables dans la littérature philosophique,
c'est a quel point entre philosophes, j'entends en tant que philosophant, on ne pose en fin de
compte jamais la méme question aux philosophes, sauf pour admettre avec une facilité
déconcertante que les plus grands d'entre eux n'ont pas pensé¢ un mot de ce dont ils nous ont
fait part noir sur blanc, et se permettent de penser, a propos de Descartes, par exemple qu'il
n'avait en Dieu que la foi la plus incertaine parce que ceci convient a tel ou tel de ses
commentateurs, & moins que ce ne soit le contraire qui l'arrange. Il y a une chose, en tout
cas, qui n'a jamais semblé auprées de personne ébranler le crédit des philosophes, c'est qu'on
ait pu parler, a propos de chacun d'eux et des plus grands, d'une double vérité. Que donc,
pour moi qui, entrant dans la psychanalyse, mets en somme les pieds dans le plat en posant
cette question sur la vérité, je sente soudain ledit plat s'échauffer sous la plante de mes
pieds, ce n'est la apres tout qu'une chose dont je puis me réjouir puisque, si vous y
réfléchissez, c'est quand méme moi qui ai rouvert le gaz.

Mais laissons cela maintenant, entrons dans ces rapports de I'identité du sujet, et
entrons-y par la formule cartésienne dont vous allez voir comment j'entends aujourd'hui
'aborder.

Il est bien clair qu'il n'est absolument pas question de prétendre dépasser Descartes,
mais bien plutdt de tirer le maximum d'effets de 1'utilisation des

15



Seminaire 09

L'identification

impasses dont il nous connote le fond. Si I'on me suit donc dans une critique pas du
tout commentaire de texte, qu'on veuille bien se rappeler ce que j'entends en tirer pour le
bien de mon propre discours.

« je pense donc je suis » me parait sous cette f orme concentrer les usages communs,
au point de devenir cette monnaie usée sans figure a laquelle Mallarmé fait allusion quelque
part. Si nous le retenons un instant et essayons d'en polir la fonction de signe, si nous
essayons d'en ranimer la fonction a notre usage, je voudrais remarquer ceci, c'est que cette
formule - dont je vous répete que sous sa forme concentrée nous ne la trouvons dans
Descartes qu'en certain point du Discours de la Méthode, ce n'est point ainsi, sous cette
forme densifiée, qu'elle est exprimée. Ce « je pense, donc je suis » se heurte a cette
objection, et je crois qu'elle n'a jamais été faite, c'est que) e pense n'est pas une pensée. Bien
entendu, Descartes nous propose ces formules au débouché d'un long processus de pensée,
et il est bien certain que la pensée dont il s'agit est une pensée de penseur. je dirai méme
plus, cette caractéristique, c'est une pensée de penseur, n'est pas exigible pour que nous
parlions de pensée. Une pensée, pour tout dire, n'exige nullement qu'on pense a la pensée.

Pour nous particuliérement, la pensée commence a l'inconscient. On ne peut que
s'étonner de la timidité qui nous fait recourir a la formule des psychologues quand nous
essayons de dire quelque chose sur la pensée, la formule de dire que c'est une action a 1'état
d'ébauche, a 1'état réduit, le petit modéle économique de l'action. Vous me direz qu'on trouve
¢a dans Freud quelque part, mais bien sir, on trouve tout dans Freud; au détour de quelque
paragraphe, il a pu faire usage de cette définition psychologique de la pensée. Mais enfin, il
est totalement difficile d'éliminer que c'est dans Freud que nous trouvons aussi que la
pensée est un mode parfaitement efficace, et en quelque sorte suffisant a soi-méme, de
satisfaction masturbatoire. Ceci pour dire que, sur ce dont il s'agit concernant le sens de la
pensée, nous avons peut-étre un empan un peu plus long que les autres ouvriers. Néanmoins,
ceci n'empéche pas qu'interrogeant la formule dont il s'agit « je pense, donc je suis » nous
puissions dire que, pour 1'usage qui en est fait, elle ne peut que nous poser un probléme; car
il convient d'interroger cette parole, je pense, si large que soit le champ que nous ayons
réserve a la pensée, pour voir satisfaites les caractéristiques de la pensée, pour voir
satisfaites les caractéristiques de ce que nous pouvons appeler une pensée. Il se pourrait que
ce flit une parole qui s'avérat tout a fait insuffisante a soutenir en rien quoi que ce soit que

nous puissions a la fin repérer de cette présence, je suis.
16



Seminaire 09

Lecon du 15 novembre 1961

C'est justement ce que je prétends. Pour éclairer mon propos,) e pointerai ceci que je
pense, pris tout court sous cette forme, n'est logiquement pas plus sustentable, pas plus
supportable que le je mens, qui a déja fait probléme pour un certain nombre de logiciens, ce
je mens qui ne se soutient que de la vacillation logique, vide sans doute mais soutenable, qui
déploie ce semblant de sens, tres suffisant d'ailleurs pour trouver sa place en logique
formelle. Je mens, si je le dis, c'est vrai, donc je ne mens pas, mais je mens bien pourtant,
puisqu'en disant je mens, j'affirme le contraire. Il est trés facile de démonter cette prétendue
difficulté logique et de montrer que la prétendue difficulté ou repose ce jugement tient en
ceci: le jugement qu'il comporte ne peut porter sur son propre énoncé, c'est un collapse.
C'est sur l'absence de la distinction de deux plans, du fait que l'accent porte sur le le mens
lui-méme sans qu'on l'en distingue, que nait cette pseudo-difficulté. Ceci pour vous dire que,
faute de cette distinction, il ne s'agit pas d'une véritable proposition.

Ces petits paradoxes, dont les logiciens font grand cas d'ailleurs, pour les ramener
immédiatement a leur juste mesure, peuvent passer pour de simples amusements. Ils ont
quand méme leur intérét; ils doivent €tre retenus pour épingler en somme la vraie position
de toute logique formelle, jusques et y compris ce fameux logico-positivisme dont je parlais
tout a I'heure.

J'entends par la qu'a notre avis, on n'a justement pas assez usé de la fameuse aporie
d'Epiménide, qui n'est qu'une forme plus développée de ce que je viens de vous présenter a
propos de Je mens, que: « Tous les Crétois sont des menteurs, ainsi parle Epiménide le
Crétois », et vous voyez aussitot le petit tourniquet qui s'engendre.

On n'en a pas assez usé pour démontrer la vanité de la fameuse proposition dite
affirmative universelle A. Car, en effet, on le remarque a ce propos, c'est bien 1a, nous le
verrons, la forme la plus intéressante de résoudre la difficulté. Car, observez bien ce qui se
passe, si 1'on pose ceci qui est possible, qui a été posé dans la critique de la fameuse
affirmative universelle A, dont certains ont prétendu non sans fondement que sa substance
n'a jamais été autre que celle d'une proposition universelle négative: « Il n'y a pas de Crétois
qui ne soit capable de mentir », dés lors il n'y a plus aucun probléme. Epiménide peut le
dire, pour la raison qu'exprimé ainsi, il ne dit pas du tout qu'il y ait quelqu'un, méme crétois,
qui puisse mentir a jet continu, surtout quand on s'apercoit que mentir tenacement implique
une mémoire soutenue, qui ferait qu'il finit par orienter le discours dans le sens de
I'équivalent d'un aveu, de sorte que, méme si « tous les

17



Seminaire 09

L'identification

Crétois sont des menteurs » veut dire qu'il n'est pas un crétois qui ne veuille mentir a
jet continu, la vérité finira bien par lui échapper au tournant, et en mesure méme de la
rigueur de cette volonté. Ce qui est le sens le plus plausible de 1'aveu par le Crétois
Epiménide que tous les Crétois sont des menteurs, ce sens ne peut étre que celui-ci, c'est
que: 1.) il s'en glorifie; 2.) il veut par la vous dérouter en vous prévenant véridiquement de
sa méthode; mais cela n'a pas d'autre volonté, cela a le méme succés que cet autre procédé
qui consiste & annoncer que soi, on n'est pas poli, qu'on est d'une franchise absolue; cela,
c'est le type qui vous suggere d'avaliser tous ses bluffs.

Ce que) e veux dire, c'est que toute affirmative universelle, au sens formel de la
catégorie, a les mémes fins obliques, et il est fort joli qu'elles éclatent, ces fins, dans les
exemples classiques. Que ce soit Aristote qui prenne soin de révéler que Socrate est mortel
doit tout de méme nous inspirer quelque intérét, ce qui veut dire offrir prise a ce que nous
pouvons appeler chez nous interprétation, au sens ou ce terme prétend aller un peu plus loin
que la fonction qui se trouve justement dans le titre méme d'un des livres de la Logique
d'Aristote. Car si évidemment c'est en tant qu'animal humain que celui qu'Athénes nomme
Socrate est assuré de la mort, c'est tout de méme bel et bien en tant que nommé Socrate qu'il
y échappe, et évidemment ceci, non seulement parce que sa renommée dure encore pour
aussi longtemps que vivra la fabuleuse opération du transfert opérée par Platon, mais
encore, plus précisément, parce que ce n'est qu'en tant qu'ayant réussi a se constituer, a
partir de son identité sociale, cet étre d'atopie qui le caractérise, que le nommé Socrate, celui
qu'on nomme ainsi a Athénes, et c'est pourquoi il ne pouvait pas s'exiler, a pu se sustenter
dans le désir de sa propre mort jusqu'a en faire /'acting out de sa vie. Il y a ajouté en plus
cette fleur au fusil de s'acquitter du fameux coq a Esculape dont il se serait agi s'il avait
fallu faire la recommandation de ne pas Iéser le marchand de marrons du coin.

Il y a donc 13, chez Aristote, quelque chose que nous pouvons interpréter comme
quelque tentative justement d'exorciser un transfert qu'il croyait un obstacle au
développement du savoir. C'était d'ailleurs de sa part une erreur puisque I'échec en est
patent. Il fallait aller stirement un peu plus loin que Platon dans la dénaturation du désir
pour que les choses débouchent autrement. La science moderne est née dans un
hyperplatonisme, et non pas dans le retour aristotélicien sur, en somme, la fonction du
savoir selon le statut du concept. Il a fallu, en fait, quelque chose que nous pouvons appeler
la seconde mort des dieux, a savoir leur ressortie fantomatique au moment de la
Renaissance, pour

18



Seminaire 09

Lecon du 15 novembre 1961

que le verbe nous montrat sa vraie vérité, celle qui dissipe, non pas les illusions,
mais les ténebres du sens d'ou surgit la science moderne.

Donc, nous I'avons dit, cette phrase de « je pense» a l'intérét de nous montrer - c'est
le minimum que nous puissions en déduire - la dimension volontaire du jugement. Nous
n'avons pas besoin d'en dire autant; les deux lignes que nous distinguons comme énonciation
et énoncé nous suffisent pour que nous puissions affirmer que c'est dans la mesure ou ces
deux lignes s'embrouillent et se confondent que nous pouvons nous trouver devant tel
paradoxe qui aboutit a cette impasse du je mens sur lequel je vous ai un instant arrétés. Et la
preuve que c'est bien cela dont il s'agit, c'est a savoir que je peux a la fois mentir et dire de
la méme voix que je mens; si je distingue ces voix, c'est tout a fait admissible. Si je dis: « Il
dit que je mens », cela va tout seul, cela ne fait pas d'objection, pas plus que si je disais: « Il
ment », mais je peux méme dire: «Je dis que je mens. » Il y a tout de méme quelque chose
ici qui doit nous retenir, c'est que si je dis «Je sais que je mens », cela a encore quelque
chose de tout a fait convainquant qui doit nous retenir comme analystes puisque, comme
analystes justement, nous savons que l'original, le vif et le passionnant de notre intervention
est ceci que nous pouvons dire que nous sommes faits pour dire, pour nous déplacer dans la
dimension exactement opposée, mais strictement corrélative, qui est de dire: « Mais non, tu
ne sais pas que tu dis la vérité », ce qui va tout de suite plus loin. Bien plus: « Tu ne la dis si
bien que dans la mesure méme ou tu crois mentir, et quand tu ne veux pas mentir, c'est pour
mieux te garder de cette vérité. » Cette vérité, il semble qu'on ne puisse I'étreindre qu'a
travers ces lueurs, la vérité, fille en ceci, vous vous rappelez nos termes, qu'elle ne serait par
essence, comme toute autre fille, qu'une égarée. Eh bien! il en est de méme pour le Je pense.
1l semble bien que s'il a le cours si facile pour ceux qui I'épellent ou en rediffusent le
message, les professeurs, ¢a ne peut étre qu'a ne pas trop s'y arréter. Si nous avons pour le je
pense les mémes exigences que pour le Je mens, ou bien ceci voudra dire: « je pense que je
pense », ce qui n'est alors absolument parler de rien d'autre que le je pense d'opinion ou
d'imagination, le Je pense comme vous dites quand vous dites: « Je pense qu'elle m'aime »,
qui veut dire que les embétements vont commencer. A suivre Descartes, méme dans le texte
des Méditations, on est surpris du nombre d'incidences sous lesquelles ce Je pense n'est rien
d'autre que cette dimension proprement imaginaire sur laquelle aucune évidence soi-disant
radicale ne peut méme étre fondée, s'arréter; ou bien alors ceci veut dire: « Je suis un étre
pensant », ce qui est bien entendu alors

19



Seminaire 09

L'identification

bousculer a I'avance tout le proces de ce qui vise justement a faire sortir du je pense
un statut sans préjugé comme sans infatuation a mon existence. Si je commence a dire : « je
suis un étre », cela veut dire: « je suis un étre essentiel a 1'étre, sans doute. » Il n'y a pas
besoin d'en jeter plus, on peut garder sa pensée pour son usage personnel.

Ceci pointé, nous nous trouvons rencontrer ceci, qui est important, nous nous
trouvons rencontrer ce niveau, ce troisiéme terme que nous avons soulevé a propos du je
mens, c'est a savoir, qu'on puisse dire: « je sais que je mens », et ceci mérite tout a fait de
nous retenir. En effet, c'est bien 1a le support de tout ce qu'une certaine phénoménologie a
développé concernant le sujet, et ici j'améne une formule qui est celle sur laquelle nous
serons amenés a reprendre les prochaines fois, c'est celle-ci; ce a quoi nous avons affaire, et
comment cela nous est donné, puisque nous sommes psychanalystes, c'est & radicalement
subvertir, a rendre impossible ce préjugé le plus radical, et dont c'est le préjugé qui est le
vrai support de tout ce développement de la philosophie, dont on peut dire qu'il est la limite
au-dela de laquelle notre expérience est passée, la limite au-dela de laquelle commence la
possibilité de l'inconscient. C'est qu'il n'a jamais été, dans la lignée philosophique qui s'est
développée a partir des investigations cartésiennes dites du cogito, qu'il n'a jamais été qu'un
seul sujet que j'épinglerai, pour terminer, sous cette forme, /e sujet supposé savoir.

Il faut ici que vous pourvoyiez cette formule du retentissement spécial qui, en
quelque sorte, porte avec lui son ironie, sa question, et remarquiez qu'a la reporter sur la
phénoménologie, et nommément sur la phénoménologie hégélienne, la fonction de ce sujet
supposé savoir prend sa valeur d'étre appréciée quant a la fonction synchronique qui se
déploie en ce propos, sa présence toujours la, depuis le début de l'interrogation
phénoménologique, a un certain point, un certain nceud de la structure nous permettra de
nous déprendre du déploiement diachronique censé nous mener au savoir absolu. Ce savoir
absolu lui-mé&me, nous le verrons, a la lumiére de cette question, prend une valeur sin-
gulierement réfutable, mais seulement en ceci aujourd'hui, arrétons-nous a poser cette
motion de défiance, d'attribuer ce supposé savoir a qui que ce soit, ni a supposer, subjicere,
aucun sujet au savoir. Le savoir est intersubjectif, ce qui ne veut pas dire qu'il est le savoir
de tous, ni qu'il est le savoir de 1'Autre, avec un grand A. Et 1'Autre, nous l'avons posé, il est
essentiel de le maintenir comme tel, 1'Autre n'est pas un sujet, c'est un lieu auquel on
s'efforce, dit Aristote, de transférer le savoir du sujet. Bien stir, de ces efforts, il reste ce que
Hegel a

-20-



Seminaire 09

Lecon du 15 novembre 1961

déployé comme I'histoire du sujet; mais cela ne veut absolument pas dire que le sujet
en sache un pépin de plus sur ce de quoi il retourne. Il n'a, si je puis dire, d'émoi qu'en
fonction d'une supposition indue, a savoir que I'Autre sache, qu'il y ait un savoir absolu,
mais 1'Autre en sait encore moins que lui, pour la bonne raison justement qu'il n'est pas un
sujet.

L'Autre est le dépotoir des représentants représentatifs de cette supposition de
savoir, et c'est ceci que nous appelons l'inconscient pour autant que le sujet s'est perdu lui-
méme dans cette supposition de savoir. Il entraine ¢a a son insu. Ca, ce sont les débris qui
lui reviennent de ce que patit sa réalité dans cette chose, débris plus ou moins
méconnaissables. Il les voit revenir, il peut dire, ou non dire: « c'est bien cela », ou bien: «
ce n'est pas cela du tout », c'est tout a fait ¢ca tout de méme.

La fonction du sujet dans Descartes, c'est ici que nous reprendrons la prochaine fois
notre discours, avec les résonances que nous lui trouvons dans l'analyse. Nous essaierons, la
prochaine fois de repérer les références a la phénoménologie du névrosé obsessionnel dans
une scansion signifiante ou le sujet se trouve immanent a toute articulation.

21



Seminaire 09



Seminaire 09

Lecon 2, 22 novembre 1961

Vous avez pu constater, non sans satisfaction, que j'ai pu vous introduire la dernicre
fois a notre propos de cette année par une réflexion qui en apparence pourrait passer pour
bien philosophante, puisqu'elle portait justement sur une réflexion philosophique, celle de
Descartes, sans entrainer de votre part, me semble-t-il, trop de réactions négatives. Bien loin
de 13, il semble qu'on m'ait fait confiance pour la légitimité de sa suite. Je me réjouis de ce
sentiment de confiance que je voudrais pouvoir traduire en ce qu'on a tout au moins ressenti
ou je voulais par 1a vous amener. Néanmoins pour que vous ne preniez pas, en ceci que) €
vais continuer aujourd'hui sur le méme théme, le sentiment que je m'attarde, j'aimerais poser
que telle est bien notre fin dans ce mode que nous abordons, de nous engager sur ce chemin.
Disons-le tout de suite, d'une formule que tout notre développement par la suite éclairera, ce
que je veux dire, c'est que pour nous analystes, ce que nous entendons par identification,
parce que c'est ce que nous rencontrons dans l'identification, dans ce qu'il y a de concret
dans notre expérience concernant l'identification, c'est une identification de signifiant.

Relisez dans le Cours de linguistique un des nombreux passages ou De Saussure
s'efforce de serrer, comme il le fait sans cesse en la cernant, la fonction du signifiant, et
vous verrez, je le dis entre parenthéses, que tous mes efforts n'ont pas été finalement sans
laisser la porte ouverte a ce que j'appellerai moins des différences d'interprétation que de
véritables divergences dans I'exploitation possible de ce qu'il a ouvert avec cette distinction
si essentielle de signifiant et de signifié. Peut-étre pourrais-je toucher incidemment pour
vous, pour qu'au moins vous en repériez l'existence, la différence qu'il y a entre telle ou telle
école,

- 1569 -



Seminaire 09

L'identification

celle de Prague a laquelle Jakobson, auquel) e me référe si souvent appartient, de
celle de Copenhague a laquelle Hjelmslev a donné son orientation sous un titre que je n'ai
jamais encore évoqué devant vous de la glossématique. Vous verrez, il est presque fatal que
je sois amené a y revenir puisque nous ne pourrons pas faire un pas sans tenter d'approfondir
cette fonction du signifiant, et par conséquent son rapport au signe. Vous devez tout de
méme d'ores et déja savoir- je pense que méme ceux d'entre vous qui ont pu croire, voire
jusqu'a me le reprocher, que je répétais Jakobson - qu'en fait la position que je prends ici est
en avance, en fleche par rapport a celle de Jakobson, concernant la primauté que je donne a
la fonction du signifiant dans toute réalisation, disons, du sujet.

Le passage de De Saussure auquel je faisais allusion tout a I'heure, je ne le privilégie
ici que pour sa valeur d'image, c'est celui ou il essaie de montrer quelle est la sorte d'identité
qui est celle du signifiant en prenant I'exemple de 1'express de 10 h 75. L'express de 10 h 75,
dit-il, est quelque chose de parfaitement défini dans son identité, c'est I'express de 10 h /15,
malgré que manifestement les différents express de 10 h /5 qui se succeédent toujours
identiques chaque jour, n'aient absolument, ni dans leur matériel, voire méme dans la
composition de leur chaine que des éléments, voire une structure réelle différente. Bien siir,
ce qu'il y a de vrai dans une telle affirmation suppose précisément, dans la constitution d'un
étre comme celui de 1'express de 10 h 75, un fabuleux enchainement d'organisation
signifiante a entrer dans le réel par le truchement des €tres parlés. Il reste que ceci a une
valeur en quelque sorte exemplaire, pour bien définir ce que je veux dire quand je profere
d'abord ce que je vais essayer pour vous d'articuler, ce sont les lois de l'identification en tant
qu'identification de signifiant. Pointons méme, comme un rappel, que pour nous en tenir a
une opposition qui pour vous soit un suffisant support, ce qui s'y oppose, ce de quoi elle se
distingue, ce qui nécessite que nous élaborions sa fonction, c'est que 1'identification de qui
par 1a elle se distancie, c'est de I'identification imaginaire, celle dont il y a bien longtemps
j'essayai de vous montrer I'extréme a l'arriére-plan du stade du miroir dans ce que
j'appellerai I'effet organique de 1'image du semblable, 1'effet d'assimilation que nous
saisissons en tel ou tel point de I'histoire naturelle, et I'exemple dont je me suis plu a
montrer in vitro sous la forme de cette petite béte qui s'appelle le criquet pelerin, et dont
vous savez que I'évolution, la croissance, 'apparition de ce qu'on appelle I'ensemble des
phanéres, de ce comme quoi nous pouvons le voir dans sa forme, dépend en quelque sorte
d'une rencontre qui se produit a tel moment de son développement, des stades, des phases de
la

-24-



Seminaire 09

Lecon du 22 novembre 1961

transformation larvaire ou selon que lui seront apparus ou non un certain nombre de
traits de I'image de son semblable, il évoluera ou non, selon les cas, selon la forme que I'on
appelle solitaire ou la forme que 1'on appelle grégaire. Nous ne savons pas du tout, nous ne
savons méme qu'assez peu de choses des échelons de ce circuit organique qui entrainent de
tels effets. Ce que nous savons, c'est qu'il est expérimentalement assuré. Rangeons-le dans la
rubrique trés générale des effets d'image dont nous retrouverons toutes sortes de formes a
des niveaux tres différents de la physique et jusque dans le monde inanimé, vous le savez, si
nous définissons l'image comme tout arrangement physique qui a pour résultat entre deux
systémes de constituer une concordance biunivoque, a quelque niveau que ce soit. C'est une
formule fort convenable, et qui s'appliquera aussi bien a 1'effet que je viens de dire par
exemple, qu'a celui de la formation d'une image, méme virtuelle, dans la nature par
I'intermédiaire d'une surface plane, que ce soit celle du miroir ou celle que j'ai longtemps
évoquée, de la surface du lac qui refléte la montagne.

Est-ce a dire que comme c'est la tendance, et tendance qui s'étale sous l'influence
d'une espéce, je dirais, d'ivresse, qui saisit rfécemment la pensée scientifique du fait de
l'irruption de ce qui n'est en son fond que la découverte de la dimension de la chaine
signifiante comme telle mais qui, dans de toutes sortes de fagons, va étre réduite par cette
pensée a des termes plus simples, et trés précisément c'est ce qui s'exprime dans les théories
dites de l'information; est-ce a dire qu'il soit juste, sans autre connotation, de nous résoudre
a caractériser la liaison entre les deux systémes, dont 1'un est par rapport a l'autre l'image,
par cette idée de l'information, qui est trés générale, impliquant certains chemins parcourus
par ce quelque chose qui véhicule la concordance biunivoque ? C'est bien la que git une tres
grande ambiguité, je veux dire celle qui ne peut aboutir qu'a nous faire oublier les niveaux
propres de ce que doit comporter l'information si nous voulons lui donner une autre valeur
que celle vague qui n'aboutirait en fin de compte qu'a donner une sorte de réinterprétation,
de fausse consistance a ce qui jusque-la avait été subsume, et ceci depuis I'Antiquité jusqu'a
nos jours sous la notion de la forme, quelque chose qui prend, enveloppe, commande les
¢léments, leur donne un certain type de finalité qui est celui, dans I'ensemble de I'ascension
de I'¢lémentaire vers le complexe, de I'inanimé vers I'animé. C'est quelque chose qui a sans
doute son énigme et sa valeur propre, son ordre de réalité, mais qui est distinct, c'est ce que
j'entends articuler ici avec toute sa force,

-1571-



Seminaire 09

L'identification

de ce que nous apporte de nouveau, dans la nouvelle perspective scientifique, la
mise en valeur, le dégagement de ce qui est apporté par I'expérience du langage et de ce que
le rapport au signifiant nous permet d'introduire comme dimension originale qu'il s'agit de
distinguer radicalement du réel sous la forme de la dimension symbolique. Ce n'est pas,
vous le voyez, par 1a que j'aborde le probléme de ce qui va nous permettre de scinder cette
ambiguité.

D'ores et déja tout de méme j'en ai dit assez pour que vous sachiez, que vous ayez
déja senti, appréhendé dans ces ¢léments d'information signifiante, 'originalité qu'apporte le
trait, disons, de sérialité qu'il comporte, trait aussi de discrétion, je veux dire de coupure,
ceci que Saussure n'a pas articulé mieux ni autrement que de dire que ce qui les caractérise
de chacun c'est d'étre ce que les autres ne sont pas. Diachronie et synchronie sont les termes
auxquels je vous ai indiqué de vous rapporter, encore tout ceci n'est-il pas pleinement
articulé, la distinction devant étre faite de cette diachronie de fait, trop souvent elle est seu-
lement ce qui est visé dans l'articulation des lois du signifiant, il y a la diachronie de droit
par ou nous rejoignons la structure. De méme la synchronie, ¢a n'est point tout en dire, loin
de 1a, que d'en impliquer la simultanéité virtuelle dans quelque sujet supposé du code, car
c'est l1a retrouver ce dont la derni¢re fois je vous montrai que pour nous, il y a la une entité
pour nous intenable. Je veux dire donc que nous ne pouvons nous contenter d'aucune fagon
d'y recourir, car ce n'est qu'une des formes de ce que je dénongai a la fin de mon discours de
la derniére fois sous le nom du sujet supposé savoir.

C'est 1a ce pourquoi je commence de cette fagon cette année mon introduction a la
question de l'identification, c'est qu'il s'agit de partir de la difficulté méme de celle qui nous
est proposée du fait méme de notre expérience, de ce d'ou elle part, de ce a partir de quoi il
nous faut l'articuler, la théoriser. C'est que nous ne pouvons, méme a 1'état de visée,
promesse du futur, d'aucune fagon nous référer, comme Hegel le fait, a aucune terminaison
possible, justement parce que nous n'avons aucun droit & la poser comme possible, du sujet
dans un quelconque savoir absolu. Ce sujet supposé savoir, il faut que nous apprenions a
nous en passer a tous les moments. Nous ne pouvons y recourir a aucun moment, ceci est
exclu par une expérience que nous avons déja depuis le séminaire sur le désir et sur
l'interprétation - premier trimestre, qui a été publié -, c'est trés précisément ce qui m'a
semblé en tout cas ne pouvoir étre suspendu de cette publication, car c'est 1a le terme de
toute une phase de cet enseignement que nous avons faite, c'est que ce sujet qui est le notre,
ce sujet que

- 1572 -



Seminaire 09

Lecon du 22 novembre 1961
j'aimerais aujourd'hui interroger pour vous a propos de la démarche cartésienne, c'est le
méme que dans ce premier trimestre je vous ai dit que nous ne pouvions pas l'approcher plus
loin qu'il n'est fait dans ce réve exemplaire qui l'articule tout entier autour de la phrase: « Il
ne savait pas qu'il était mort. »

En toute rigueur, c'est bien 1a contrairement a I'opinion de Politzer le sujet de
I'énonciation, mais en troisiéme personne, que nous pouvons le désigner. Ce n'est pas dire,
bien sir, que nous ne puissions l'approcher en premiére personne, mais cela sera
précisément savoir qu'a le faire, et dans 1'expérience la plus pathétiquement accessible, il se
dérobe, car le traduire dans cette premicre personne, c'est a cette phrase que nous aboutirons
a dire ce que nous pouvons dire justement, dans la mesure pratique ol nous pouvons nous
confronter avec ce chariot du temps, comme dit John Donne, « hurrying near », il nous
talonne, et dans ce moment d'arrét ou nous pouvons prévoir le moment ultime, celui
précisément ou tout déja nous lachera, nous dire: « Je ne savais pas que je vivais d'étre mor-
tel. » Il est bien clair que c'est dans la mesure ou nous pourrons nous dire 1'avoir oublié
presque a tout instant que nous serons mis dans cette incertitude, pour laquelle il n'y a aucun
nom, ni tragique, ni comique, de pouvoir nous dire, au moment de quitter notre vie, qu'a
notre propre vie nous aurons toujours été en quelque mesure étranger. C'est bien 1a ce qui est
le fond de l'interrogation philosophique la plus moderne, ce par quoi, méme pour ceux qui
n'y entravent, si je puis dire, que fort peu, voire ceux-la mémes qui font état de leur
sentiment de cette obscurité, tout de méme quelque chose passe, quoi qu'on en dise, quelque
chose passe d'autre que la vague d'une mode dans la formule nous rappelant au fondement
existentiel de ['étre pour la mort.

Cela n'est pas la un phénoméne contingent, quelles qu'en soient les causes, quelles
qu'en soient les corrélations, voire méme la portée, on peut le dire que ce qu'on peut appeler
la profanation des grands fantasmes forgés pour le désir par le mode de pensée religieuse,
est la ce qui, nous laissant découverts, inermes, suscitant ce creux, ce vide, a quoi s'efforce
de répondre cette méditation philosophique moderne, et & quoi notre expérience a quelque
chose aussi a apporter, puisque c'est 1a sa place, a l'instant que je vous désigne
suffisamment, la méme place ou ce sujet se constitue comme ne pouvant savoir, précisément
ce dont pourquoi il s'agit 1a pour lui du Tout. C'est 1a le prix de ce que nous apporte
Descartes, et c'est pourquoi il était bon d'en partir.

C'est pourquoi j'y reviens aujourd'hui, car il convient de reparcourir pour remesurer
ce dont il s'agit dans ce que vous avez pu entendre que je vous dési

-1573-



Seminaire 09

L'identification

gnai comme l'impasse, voire I'impossible du « je pense, donc je suis ». C'est jus-
tement cet impossible qui fait son prix et sa valeur, ce sujet que nous propose Descartes, si
ce n'est 1a que le sujet autour de quoi la cogitation de toujours tournait avant, tourne depuis,
il est clair que nos objections, dans notre dernier discours, prennent tout leur poids, le poids
méme impliqué dans I'étymologie du verbe frangais penser qui ne veut dire rien d'autre que
peser; quoi fonder sur je pense, ol nous savons, nous analystes, que ce a quoi je pense, que
nous pouvons saisir, renvoie a un de quoi, et d'ou, a partir de quoi je pense qui se dérobe
nécessairement. Et c'est bien pourquoi la formule de Descartes nous interroge de savoir s'il
n'y a pas du moins ce point privilégié du je pense pur sur lequel nous puissions nous fonder;
et c'est pourquoi il était tout au moins important que je vous arréte un instant.

Cette formule semble impliquer qu'il faudrait que le sujet se soucie de penser a tout
instant pour s'assurer d'étre, condition déja bien étrange, mais encore suffit-elle ? Suffit-il
qu'il pense étre pour qu'il touche a 1'étre pensant ? Car c'est bien cela ou Descartes, dans
cette incroyable magie du discours des deux premicres Méditations, nous suspend. Il arrive
a faire tenir, je dis dans son texte, non pas une fois que le professeur de philosophie en aura
péché le signifiant, et trop facilement montrera I'artifice qui résulte de formuler qu'ainsi
pensant, je puis me dire une chose qui pense, c'est trop facilement réfutable, mais qui ne
retire rien de la force de progres du texte, a ceci prés qu'il nous faut bien interroger cet étre
pensant, nous demander si ce n'est pas le participe d'un étrepenser, a écrire a l'infinitif et en
un seul mot: J'étrepense, comme on dit j'outrecuide, comme nos habitudes d'analystes nous
font dire je compense, voire je décompense, je sur-compense. C'est le méme terme, et aussi
légitime dans sa composition.

Dés lors, le je pensétre qu'on nous propose pour nous y introduire, peut paraitre,
dans cette perspective, un artifice mal tolérable puisque aussi bien a formuler les choses
ainsi, I'étre déja détermine le registre dans lequel s'inaugure toute ma démarche; ce je
pensétre, je vous l'ai dit la dernicre fois, ne peut méme dans le texte de Descartes, se
connoter que des traits du leurre et de 'apparence. Je pensétre n'apporte avec lui aucune
autre consistance plus grande que celle du réve ou effectivement Descartes, & plusieurs
temps de sa démarche, nous a laissés suspendus. Le je pensétre peut lui aussi se conjuguer
comme un verbe, mais il ne va pas loin, je pensétre, tu pensétres, avec I's si vous voulez a la
fin, cela peut aller encore, voire il pensétre. Tout ce que nous pouvons dire c'est que si nous
en faisons les temps du verbe d'une sorte d'infinitif pensétrer, nous ne pourrons

- 1574 -



Seminaire 09

Lecon du 22 novembre 1961

que le connoter de ceci qui s'écrit dans les dictionnaires que toutes les autres formes,
passée la troisiéme personne du singulier du présent, sont inusitées en francais. Si nous
voulons faire de I'hnumour nous ajouterons qu'elles sont suppléées ordinairement par les
mémes formes du verbe complémentaire de pensétrer, le verbe s'empétrer.

Qu'est-ce a dire ? C'est que l'acte d'étrepenser, car c'est de cela qu'il s'agit, ne
débouche pour qui pense que sur un peut-étre je ?, et aussi bien je ne suis pas le premier ni
le seul depuis toujours a avoir remarqué le trait de contrebande de l'introduction de ce je
dans la conclusion: « Je pense, donc je suis. » Il est bien clair que ce] e reste a 1'état
problématique et que jusqu'a la suivante démarche de Descartes, et nous allons voir laquelle,
il n'y a aucune raison qu'il soit préservé de la remise en question totale que fait Descartes de
tout le proces par la mise en profil, pour les fondements de ce proces, de la fonction du Dieu
trompeur; vous savez qu'il va plus loin, le Dieu trompeur c'est encore un bon Dieu; pour étre
la, pour bercer d'illusions, il va jusqu'au malin génie, au menteur radical, a celui qui m'égare
pour m'égarer, c'est ce qu'on a appelé le doute hyperbolique. On ne voit aucunement
comment ce doute a épargné ce je et le laisse donc a proprement parler dans une vacillation
fondamentale.

Il y a deux fagons, cette vacillation, de l'articuler. L'articulation classique, celle qui
se trouve déja, je l'ai retrouvée avec plaisir, dans la Psychologie de Brentano, celle que
Brentano rapporte a trés juste titre a Saint-Thomas d'Aquin a savoir que 1'étre ne saurait se
saisir comme pensée que d'une fagon alternante. C'est dans une succession de temps
alternants qu'il pense, que sa mémoire s'approprie sa réalité pensante sans qu'a aucun instant
puisse se conjoindre cette pensée dans sa propre certitude. L'autre mode, qui est celui qui
nous mene plus proches de la démarche cartésienne, c'est de nous apercevoir justement du
caractére a proprement parler évanouissant de ce je, nous faire voir que le véritable sens de
la premiere démarche cartésienne, c'est de s'articuler comme un je pense et je ne suis. Bien
siir, on peut s'attarder aux approches de cette assomption et nous apercevoir que je dépense a
penser tout ce que je peux avoir d'étre. Qu'il soit clair qu'en fin de compte c'est de cesser de
penser que je peux entrevoir que je sois tout simplement. Ce ne sont 1a qu'abords.

Le je pense et je ne suis introduit pour nous toute une succession de remarques,
justement de celles dont) e vous parlais la derniére fois concernant la morphologie du
francgais, celle d'abord sur ce je tellement dans notre langue plus dépendant dans sa forme de
premicre personne que dans l'anglais ou l'allemand

-1575-



Seminaire 09

L'identification

par exemple, ou le latin, ou a la question « qui est-ce qui l'a fait ? » vous pouvez
répondre I, Ich, ego, mais non pas je en frangais mais c'est moi ou pas moi. Mais je est autre
chose, ce je dans le parler si facilement élidé grace aux propriétés dites muettes de sa
vocalise, ce je qui peut étre un J'sais pas, c'est-a-dire que le e disparait, mais j'sais pas est
autre chose, vous le sentez bien pour étre de ceux qui ont du frangais une expérience
originale que le je ne sais. Le ne du je ne sais porte non pas sur le sais, mais sur le je. C'est
pour cela aussi que, contrairement a ce qui se passe dans ces langues voisines auxquelles,
pour ne pas aller plus loin, je fais allusion a I'instant, c'est avant le verbe que porte cette
partie décomposée, appelons-la comme cela pour l'instant, de la négation qu'est le ne en
frangais. Bien siir, le ne n'est-il pas propre au frangais, ni unique; le ne latin se présente pour
nous avec toute la méme problématique, que je ne fais aussi bien ici que d'introduire, et sur
laquelle nous reviendrons.

Vous le savez, j'ai déja fait allusion a ce que Pichon, a propos de la négation en
frangais, y a apporté d'indications; je ne pense pas, et ce n'est pas non plus nouveau, je vous
l'ai indiqué en ce méme temps, que les formulations de Pichon sur le forclusif et le
discordantiel puissent résoudre la question, encore qu'elles l'introduisent admirablement.
Mais le voisinage, le frayage naturel dans la phrase francaise du je avec la premiére partie
de la négation, je ne sais est quelque chose qui rentre dans ce registre de toute une série de
faits concordants, autour de quoi je vous signalai I'intérét de I'émergence particulierement
significative dans un certain usage linguistique des problémes qui se rapportent au sujet
comme tel dans ses rapports au signifiant.

Ce a quoi donc je veux en venir, c'est ceci, que si nous nous trouvons plus facilement
que d'autres mis en garde contre ce mirage du savoir absolu, celui dont c'est déja
suffisamment le réfuter que de le traduire dans le repos repu d'une sorte de septiéme jour
colossal en ce dimanche de la vie ou 1'animal humain enfin pourra s'enfoncer le museau dans
I'herbe, la grande machine étant désormais réglée au dernier carat de ce néant matérialisé
qu'est la conception du savoir. Bien sir, 1'étre aura enfin trouvé sa part et sa réserve dans sa
stupidité désormais définitivement embercaillée, et I'on suppose que du méme coup sera
arraché, avec l'excroissance pensante, son pédoncule, a savoir le souci. Mais ceci, du train
ou vont les choses, lesquelles sont faites, malgré son charme, pour évoquer qu'il y a la
quelque chose d'assez parent a ce a quoi nous nous exergons avec, je dois dire, beaucoup
plus de fantaisie et d'humour, ce sont les diverses amusettes de ce qu'on appelle
communément la science-fiction, lesquelles

-1576-



Seminaire 09

Lecon du 22 novembre 1961

montrent sur ce théme que toutes sortes de variations sont possibles. A ce titre, bien
stir, Descartes ne parait pas en mauvaise posture. Si on peut peut-étre déplorer qu'il n'en ait
pas su plus long sur ces perspectives du savoir, c'est a ce seul titre que s'il en elt su plus
long, sa morale en eut été moins courte. Mais, mis a part ce trait que nous laissons ici
provisoirement de c6té pour la valeur de sa démarche initiale, bien loin de 1a, il en résulte
tout autre chose.

Les professeurs, a propos du doute cartésien, s'emploient beaucoup a souligner qu'il
est méthodique. Ils y tiennent énormément. Méthodique, cela veut dire doute a froid. Bien
sir, méme dans un certain contexte, on consommait des plats refroidis, mais a la vérité, je ne
crois pas que ce soit la juste facon de considérer les choses, non pas que je veuille d'aucune
facon vous inciter a considérer le cas psychologique de Descartes, si passionnant que ceci
puisse apparaitre de retrouver dans sa biographie, dans les conditions de sa parenté, voire de
sa descendance, quelques-uns de ces traits qui, rassemblés, peuvent faire une figure, au
moyen de quoi nous retrouverons les caractéristiques générales d'une psychasthénie, voire
d'engouffrer dans cette démonstration le célébre passage des porte-manteaux humains, ces
sortes de marionnettes autour de quoi il semble possible de restituer une présence que, grace
a tout le détour de sa pensée, on voit précisément a ce moment-1a en train de se déployer, je
n'en vois pas beaucoup l'intérét. Ce qui m'importe, c'est qu'aprés avoir tenté de faire sentir
que la thématique cartésienne est injustifiable logiquement, je puisse réaffirmer qu'elle n'est
pas pour autant irrationnelle. Elle n'est pas plus irrationnelle que le désir n'est irrationnel de
ne pouvoir étre articulable, simplement parce qu'il est un fait articulé, comme je crois que
c'est tout le sens de ce que je vous démontre depuis un an, de vous montrer comment il 1'est.
Le doute de Descartes, on I'a souligné, et je ne suis pas non plus le premier a le faire, est un
doute bien différent du doute sceptique bien sir. Auprés du doute de Descartes, le doute
sceptique se déploie tout entier au niveau de la question du réel. Contrairement a ce qu'on
croit, il est loin de le mettre en cause, il y rappelle, il y rassemble son monde, et tel
sceptique dont tout le discours nous réduit a ne plus tenir pour valable que la sensation, ne
la fait pas du tout pour autant s'évanouir, il nous dit qu'elle a plus de poids, qu'elle est plus
réelle que tout ce que nous pouvons construire a son propos. Ce doute sceptique a sa place,
vous le savez, dans la Phénoménologie de I'Esprit de Hegel. 11 est un temps de cette
recherche, de cette quéte a quoi s'est engagé par rapport a lui-méme le savoir, ce savoir qui
n'est qu'un savoir pas encore, donc qui de ce fait est un savoir déja.

31



Seminaire 09

L'identification

Ce n'est pas du tout ce a quoi Descartes s'attaque. Descartes n'a nulle part sa place
dans la Phénoménologie de I'Esprit, il met en question le sujet lui-méme et, malgré qu'il ne
le sache pas, c'est du sujet supposé savoir qu'il s'agit; ce n'est pas de se reconnaitre dans ce
dont l'esprit est capable qu'il s'agit pour nous, c'est du sujet lui-méme comme acte inaugural
qu'il est question. C'est, je crois, ce qui fait le prestige, ce qui fait la valeur de fascination,
ce qui fait I'effet de tournant qu'a eu effectivement dans I'histoire cette démarche insensée de
Descartes, c'est qu'elle a tous les caractéres de ce que nous appelons dans notre vocabulaire
un passage a l'acte.

Le premier temps de la méditation cartésienne a le trait d'un passage a l'acte. Il se
situe au niveau de ce stade nécessairement insuffisant, et en méme temps nécessairement
primordial, toute tentative ayant le rapport le plus radical, le plus originel au désir, et la
preuve, c'est bien ce a quoi il est conduit dans la démarche qui succéde immédiatement;
celle qui succéde immédiatement, la démarche du Dieu trompeur, qu'est-elle ? Elle est
'appel a quelque chose que, pour la mettre en contraste avec les preuves antérieures, bien
entendu non annulables, de l'existence de Dieu, je me permettrai d'opposer comme le
verissimum a ['entissimum. Pour saint Anselme, Dieu c'est le plus étre des étres. Le Dieu
dont il s'agit ici, celui que fait entrer Descartes a ce point de sa thématique, est ce Dieu qui
doit assurer la vérité de tout ce qui s'articule comme tel. C'est le vrai du vrai, le garant que
la vérité existe et d'autant plus garant qu'elle pourrait étre autre, nous dit Descartes, cette
vérité comme telle, qu'elle pourrait étre si ce Dieu-1a le voulait, qu'elle pourrait étre a
proprement parler 1'erreur. Qu'est-ce a dire ? Sinon que nous nous trouvons la dans tout ce
qu'on peut appeler la batterie du signifiant, confrontés a ce trait unique, a cet einziger Zug
que nous connaissons déja, pour autant qu'a la rigueur il pourrait étre substitué a tous les
éléments de ce qui constitue la chaine signifiante, la supporter, cette chaine a lui seul et sim-
plement d'étre toujours le méme. Ce que nous trouvons a la limite de l'expérience
cartésienne comme telle du sujet évanouissant, c'est la nécessité de ce garant, du trait de
structure le plus simple, du trait unique si j'ose dire, absolument dépersonnalisé, non pas
seulement de tout contenu subjectif, mais méme de toute variation qui dépasse cet unique
trait, de ce trait qui est un d'étre le trait unique. La fondation de 1'un que constitue ce trait
n'est nulle part prise ailleurs que dans son unicité. Comme tel on ne peut dire de lui autre
chose sinon qu'il est ce qu'a de commun tout signifiant, d'étre avant tout constitué comme
trait, d'avoir ce trait pour support.

-1578-



Seminaire 09

Lecon du 22 novembre 1961

Est-ce que nous allons pouvoir, autour de cela, nous rencontrer dans le concret de
notre expérience ? Je veux dire ce que vous voyez déja pointer, a savoir la substitution, dans
une fonction qui a donné tellement de mal a la pensée philosophique, a savoir cette pente
presque nécessairement idéaliste qu'a toute articulation du sujet dans la tradition classique,
lui substituer cette fonction d'idéalisation en tant que sur elle repose cette nécessité
structurale qui est la méme que j'ai déja devant vous articulée sous la forme de 1'idéal du
moi, en tant que c'est a partir de ce point, non pas mythique, mais parfaitement concret
d'identification inaugurale du sujet au signifiant radical, non pas de 1'un plotinien, mais du
trait unique comme tel, que toute la perspective du sujet comme ne sachant pas peut se
déployer d'une fagon rigoureuse. C'est ce, qu'aprés vous avoir fait passer aujourd'hui sans
doute par des chemins dont je vous rassure en vous disant que c'est sirement le sommet le
plus difficile de la difficulté par laquelle j'ai a vous faire passer qui est franchi aujourd'hui,
c'est ce que je pense pouvoir devant vous, d'une fagon plus satisfaisante, plus faite pour nous
faire retrouver nos horizons pratiques, commencer de formuler.



Seminaire 09



Seminaire 09

Lecon 3, 29 novembre 1961

Je vous ai donc amenés la derniére fois a ce signifiant qu'il faut que soit en quelque
facon le sujet pour qu'il soit vrai que le sujet est signifiant. Il s'agit trés précisément du un
en tant que trait unique; nous pourrons raffiner sur le fait que I'instituteur écrit le un comme
cela, 1, avec une barre montante qui indique en quelque sorte d'ou il émerge. Ce ne sera pas
un pur raffinement d'ailleurs parce qu'apres tout c'est justement ce que nous aussi nous
allons faire, essayer de voir d'ou il sort.

Mais nous n'en sommes pas la. Alors, histoire d'accommoder votre vision mentale
fortement embrouillée par les effets d'un certain mode de culture, trés précisément celui qui
laisse béant l'intervalle entre I'enseignement primaire et 1'autre dit secondaire, sachez que je
ne suis pas en train de vous diriger vers 1'Un de Parménide, ni ['Un de Plotin, ni I'Un
d'aucune totalité dans notre champ de travail dont on fait depuis quelque temps si grand cas.
Il s'agit bien du 1 que j'ai appelé tout a I'heure de l'instituteur, de I'l du « ¢éléve X vous me
ferez cent lignes de 1 », c'est-a-dire des batons, « ¢éléve Y, vous avez un 1 en frangais! ».
L'instituteur sur son carnet, trace ['einziger Zug, le trait unique du signe a jamais suffisant de
la notation minimale. C'est de ceci qu'il s'agit, c'est du rapport de ceci avec ce a quoi nous
avons affaire dans l'identification. Si j'établis un rapport, il doit peut-&tre commencer a
apparaitre a votre esprit comme une aurore, que ¢a n'est pas tout de suite collapsé,
l'identification, ce n'est pas tout simplement ce un, en tout cas pas tel que nous
I'envisageons; tel que nous 1'envisageons, il ne peut étre, vous le voyez déja le chemin par
ou je vous conduis, que l'instrument, a la rigueur, de cette identification et vous allez voir, si
nous y regardons de pres, que cela n'est pas si simple.

-35-



Seminaire 09

L'identification

Car si ce qui pense, I'étre-pensant de notre dernier entretien, reste au rang du réel en
son opacité, il ne va pas tout seul qu'il sorte de quelque étre ou il n'est pas identifié;
j'entends, pas d'un quelque étre méme ou il est en somme jeté sur le pavé de quelque
étendue, qu'il a fallu d'abord une pensée pour balayer et rendre vide. Méme pas, nous n'en
sommes pas la. Au niveau du réel, ce que nous pouvons entrevoir, c'est 1'entrevoir parmi tant
d'étre aussi - en un seul mot tand'étre, dun étre-étant - ou il est accroché a quelque mamelle,
bref tout au plus capable d'ébaucher cette sorte de palpitation de 1'étre qui fait tant rire
I'enchanteur au fond de la tombe ou I'a enfermé la cautele de la dame du lac. Rappelez-vous
il y a quelques années, 'année du séminaire sur le Président Schreber, I'image que j'ai
évoquée lors du dernier séminaire de cette année, celle, poétique, du monstre Chapalu aprés
qu'il se soit repu du corps des sphinx meurtris par leur saut suicidaire, cette parole, dont rira
longtemps l'enchanteur pourrissant, du monstre Chapalu : « Celui qui mange n'est plus seul.
» Bien slr, pour que de I'étre vienne au jour, il y a la perspective de l'enchanteur; c'est bien
elle, au fond, qui régle tout. Bien siir, I'ambiguité véritable de cette venue au jour de la
vérité est ce qui fait I'horizon de toute notre pratique, mais il ne nous est point possible de
partir de cette perspective dont le mythe vous indique assez qu'elle est au-dela de la limite
mortelle, 1'enchanteur pourrissant dans sa tombe. Aussi n'est-ce pas la un point de vue qui
soit jamais complétement abstrait pour y penser, a une époque ou les doigts en haillons de
I'arbre de Daphné, s'ils se profilent sur le champ calciné par le champignon géant de notre
toute-puissance toujours présente a 1'heure actuelle a I'horizon de notre imagination, sont la
pour nous rappeler I'au-dela d'ou peut se peser le point de vue de la vérité. Mais ce n'est pas
la contingence qui fait que j'ai ici & parler devant vous des conditions du véritable. C'est un
incident beaucoup plus minuscule, celui qui m'a mis en demeure de prendre soin de vous en
tant que poignée de psychanalystes dont je vous rappelle que de la vérité, vous n'en avez
certes pas a revendre, mais que quand méme c'est ¢ca votre salade, c'est ce que vous vendez.

Il est clair que, & venir vers vous, c'est aprés du vrai qu'on court, je 1'ai dit 'avant
derniére fois que c'est du vrai de vrai qu'on cherche. C'est justement pour cela qu'il est
légitime que, concernant l'identification je sois parti d'un texte dont j'ai essayé de vous faire
sentir le caractére assez unique dans 'histoire de la philosophie pour ce que la question du
véritable y étant posée de facon spécialement radicale, en tant qu'elle met en cause, non
point ce qu'on trouve de vrai dans le réel, mais le statut du sujet en tant qu'il est chargé de
'y amener, ce vrai,

-1582-



Seminaire 09

Lecon du 29 novembre 1961

dans le réel, je me suis trouvé, au terme de mon dernier discours, celui de la fois
derniere, aboutir a ce que je vous ai indiqué comme reconnaissable dans la figure pour nous
déja repérée du trait unique, de ['einziger Zug, pour autant que c'est sur lui que se concentre
pour nous la fonction d'indiquer la place ou est suspendue dans le signifiant, ou est
accrochée, concernant le signifiant, la question de sa garantie, de sa fonction, de ce a quoi
c¢a sert ce signifiant, dans 'avénement de la vérité. C'est pour cela que je ne sais pas
jusqu'ou aujourd'hui je pousserai mon discours, mais il va &tre tout entier tournant autour de
la fin d'assurer dans vos esprits cette fonction du trait unique, cette fonction du un. Bien str,
c'est 1a du méme coup mettre en cause, c'est 1a du méme coup faire avancer - et je pense
rencontrer de ce fait en vous une espece d'approbation, de cceur au ventre - notre
connaissance de ce que c'est que ce signifiant.

Je vais commencer, parce que cela me chante, par vous faire faire un peu d'école
buissonniére. J'ai fait allusion l'autre jour a une remarque gentille, toute ironique qu'elle fiit,
concernant le choix de mon sujet de cette année comme s'il n'était point absolument
nécessaire. C'est une occasion de mettre au point ceci, ceci qui est sirement un peu connexe
du reproche qu'elle impliquait, que l'identification ¢a serait la clef a tout faire, si elle évitait
de se référer a un rapport imaginaire qui seul en supporte l'expérience, a savoir, le rapport au
corps. Tout ceci est cohérent du méme reproche qui peut m'étre adressé dans les voies que je
poursuis, de vous maintenir toujours trop au niveau de l'articulation langagiére telle que
précisément je m'évertue a la distinguer de toute autre. De 1a a 'idée que je méconnais ce
qu'on appelle le préverbal, que je méconnais I'animal, que je crois que I'homme en tout ceci
a je ne sais quel privilége, il n'y a qu'un pas, d'autant plus vite franchi qu'on n'a pas le
sentiment de le faire. C'est a y repenser, au moment ou plus que jamais cette année je vais
faire virer autour de la structure du langage tout ce que je vais vous expliquer, que je me
suis retourné vers une expérience proche, immédiate, courte, sensible et sympathisante, qui
est la mienne, et qui peut-étre éclairera ceci, que j'ai moi aussi ma notion du préverbal qui
s'articule a l'intérieur du rapport du sujet au verbe d'une fagon qui ne vous est peut-étre point
a tous apparue.

Aupres de moi, parmi l'entourage de Mitsein ou je me tiens comme Dasein, j'ai une
chienne que j'ai nommée Justine en hommage a Sade, sans que, croyez-le bien, je n'exerce
sur elle aucun sévice orienté. Ma chienne, a mon sens et sans ambiguité, parle. Ma chienne a
la parole sans aucun doute. Ceci est important, car cela ne veut pas dire qu'elle ait
totalement le langage. La mesure dans laquelle elle

-1583-



Seminaire 09

L'identification

a la parole sans avoir le rapport humain au langage est une question d'ou il vaut la
peine d'envisager le probléme du préverbal. Qu'est-ce que fait ma chienne quand elle parle,
a mon sens ?je dis qu'elle parle, pourquoi ? Elle ne parle pas tout le temps; elle parle,
contrairement a beaucoup d'humains, uniquement dans les moments ou elle a besoin de
parler. Elle a besoin de parler dans des moments d'intensité émotionnelle et de rapports a
'autre, a moi-méme, et quelques autres personnes. La chose se manifeste par des sortes de
petits couinements gutturaux. Cela ne se limite pas la. La chose est particuliérement
frappante et pathétique a se manifester dans un quasi-humain qui fait que j'ai aujourd'hui
'idée de vous en parler; c'est une chienne boxer, et vous voyez sur ce faciés quasi humain,
assez néandertalien en fin de compte, apparait un certain frémissement de la Iévre, spé-
cialement supérieure, sous ce mufle, pour un humain un peu relevé, mais enfin, il y a des
types comme cela, j'ai eu une gardienne qui lui ressemblait énormément, et ce frémissement
labial, quand il lui arrivait de communiquer, a la gardienne, avec moi en tels sommets
intentionnels, n'était point sensiblement différent. L'effet de souffle sur les joues de I'animal
n'évoque pas moins sensiblement tout un ensemble de mécanismes de type proprement
phonatoire qui, par exemple, préterait tout a fait aux expériences célebres qui furent celles
de l'abbé Rousselot, fondateur de la phonétique. Vous savez qu'elles sont fondamentales et
consistent essentiellement a faire habiter les diverses cavités dans lesquelles se produisent
les vibrations phonatoires par de petits tambours, poires, instruments vibratiles qui
permettent de contrdler a quels niveaux et a quels temps viennent se superposer les éléments
divers qui constituent I'émission d'une syllabe, et plus précisément tout ce que nous
appelons le phonéme, car ces travaux phonétiques sont les antécédents naturels de ce qui
s'est ensuite défini comme phonématique. Ma chienne a la parole, c'est incontestable,
indiscutable, non seulement de ce que les modulations qui résultent de ses efforts
proprement articulés, décomposables, inscriptibles in loco, mais aussi des corrélations du
temps ou ce phénomene se produit, a savoir la cohabitation dans une piéce ou l'expérience a
dit a I'animal que le groupe humain réuni autour de la table doit rester longtemps, que
quelques reliefs de ce qui se passe a ce moment-1a, a savoir les agapes, doivent lui revenir; il
ne faut pas croire que tout soit centré sur le besoin, il y a une certaine relation sans doute
avec cet ¢lément de consommation mais 1'élément communionel du fait qu'elle consomme
avec les autres y est aussi présent.

Qu'est-ce qui distingue cet usage, en somme tres suffisamment réussi pour les
résultats qu'il s'agit d'obtenir chez ma chienne, de la parole, d'une parole

-1584-



Seminaire 09

Lecon du 29 novembre 1961

humaine ? Je ne suis pas en train de vous donner des mots qui prétendent couvrir
tous les résultats de la question, je ne donne des réponses qu'orientées vers ce qui doit étre
pour nous ce qu'il s'agit de repérer, a savoir le rapport a l'identification. Ce qui distingue cet
animal parlant de ce qui se passe du fait que 'homme parle, est ceci, qui est tout a fait
frappant concernant ma chienne, une chienne qui pourrait étre la votre, une chienne qui n'a
rien d'extraordinaire, c'est que, contrairement a ce qui se passe chez I'homme en tant qu'il
parle, elle ne me prend jamais pour un autre. Ceci est trés clair, cette chienne boxer de belle
taille et qui, a en croire ceux qui I'observent, a pour moi des sentiments d'amour, se laisse
aller a des excés de passion envers moi dans lesquels elle prend un aspect tout a fait
redoutable pour les Ames plus timorées telles qu'il en existe, par exemple, a tel niveau de ma
descendance; il semble qu'on y redoute que, dans les moments ou elle commence a me
sauter dessus en couchant les oreilles et a gronder d'une certaine fagon, le fait qu'elle prenne
mes poignets entre ses dents puisse passer pour une menace. Il n'en est pourtant rien. Trés
vite, et c'est pour cela qu'on dit qu'elle m'aime, quelques mots de moi font tout rentrer dans
'ordre, voire au bout de quelques réitérations, par 1'arrét du jeu. C'est qu'elle sait trés bien
que c'est moi qui suis 13, elle ne me prend jamais pour un autre, contrairement a ce que toute
votre expérience est la pour témoigner de ce qui se passe dans la mesure ou, dans
I'expérience analytique, vous vous mettez dans les conditions d'avoir un sujet pur parlant, si
je puis m'exprimer ainsi, comme on dit un paté pur porc.

Le sujet pur parlant comme tel, c'est la naissance méme de notre expérience, est
amené, du fait de rester pur parlant, a vous prendre toujours pour un autre. S'il y a quelque
¢lément de progrés dans les voies ou j'essaie de vous mener, c'est de vous [faire remarquer]
qu'a vous prendre pour un autre, le sujet vous met au niveau de 1'Autre, avec un grand A.
C'est justement cela qui manque & ma chienne, il n'y a pour elle que le petit autre. Pour le
grand Autre, il ne semble pas que son rapport au langage lui en donne l'acces.

Pourquoi, puisqu'elle parle, n'arriverait-elle point comme nous a constituer ces
articulations d'une fagon telle que le lieu, pour elle comme pour nous, se développe de cet
Autre ou se situe la chaine signifiante ? Débarrassons-nous du probléme en disant que c'est
son odorat qui l'en empéche, et nous ne ferons que retrouver la une indication classique, a
savoir que la régression organique chez I'homme de 1'odorat est pour beaucoup dans son
accés a cette dimension Autre. Je suis bien au regret d'avoir l'air, avec cette référence, de
rétablir la coupure

-1585-



Seminaire 09

L'identification

entre I'espéce canine et 'espéce humaine. Ceci pour vous signifier que vous auriez
tout a fait tort de croire que le privilege par moi donné au langage participe de quelque
orgueil a cacher cette sorte de préjugé qui ferait de I'homme, justement, quelque sommet de
I'étre. Je tempérerai cette coupure en vous disant que s'il manque a ma chienne cette sorte de
possibilité, non dégagée comme autonome avant l'existence de l'analyse, qui s'appelle la
capacité de transfert, cela ne veut pas du tout dire que ¢a réduise avec son partenaire, je
veux dire avec moi-méme, le champ pathétique de ce qu'au sens courant du terme j'appelle
justement les relations humaines. Il est manifeste, dans la conduite de ma chienne,
concernant précisément le reflux sur son propre étre des effets de confort, des positions de
prestige, qu'une grande part, disons-le, pour ne pas dire la totalité du registre de ce qui fait
le plaisir de ma propre relation, par exemple, avec une femme du monde, est 1a tout a fait au
complet. Je veux dire que, quand elle occupe une place privilégiée comme celle qui consiste
a étre grimpée sur ce que j'appelle ma couche, autrement dit le lit matrimonial, la sorte d’ceil
dont elle me fixe en cette occasion, suspendue entre la gloire d'occuper une place dont elle
repére parfaitement la signification privilégiée et la crainte du geste imminent qui va l'en
faire déguerpir, n'est point une dimension différente de ce qui pointe dans I'ceil de ce que j'ai
appelé, par pure démagogie, la femme du monde; car si elle n'a pas, en ce qui concerne ce
qu'on appelle le plaisir de la conversation, un spécial privilége, c'est bien le méme oeil
qu'elle a, quand aprées s'étre aventurée dans un dithyrambe sur tel film qui lui parait le fin du
fin de l'avenement technique, elle sent sur elle suspendue de ma part la déclaration que je
m'y suis emmerdé jusqu'a la garde, ce qui du point de vue du nihil mirari, qui est la loi de la
bonne société, fait déja surgir en elle cette suspicion qu'elle aurait mieux fait de me laisser
parler le premier.

Cecli, pour tempérer, ou plus exactement pour rétablir le sens de la question que je
pose concernant les rapports de la parole au langage, est destiné & introduire ce que je vais
essayer de dégager pour vous concernant ce qui spécifie un langage comme tel, la langue
comme on dit, pour autant que, si c'est le privilége de I'homme, ¢a n'est pas tout de suite tout
a fait clair, pourquoi cela y reste confiné ? Ceci vaut d'étre épelé, c'est le cas de le dire. J'ai
parlé de la langue; par exemple, il n'est pas indifférent de noter, du moins pour ceux qui
n'ont pas entendu parler de Rousselot ici pour la premiére fois, c'est tout de méme bien
nécessaire que vous sachiez au moins comment c'est fait, les réflexes de Rousselot, je me
permets de voir tout de suite I'importance de ceci, qui a été

-1586-



Seminaire 09

Lecon du 29 novembre 1961

absent dans mon explication de tout a I'heure concernant ma chienne, c'est que je
parle de quelque chose de pharyngal, de glottal, et puis de quelque chose qui frémissait tout
par-ci par-1a, et donc qui est enregistrable en termes de pression, de tension. Mais je n'ai
point parlé d'effets de langue, il n'y a rien qui fasse un claquement par exemple, et encore
bien moins qui fasse une occlusion; il y a flottement, frémissement, souffle, il y a toutes
sortes de choses qui s'en approchent, mais il n'y a pas d'occlusion. je ne veux pas aujourd'hui
trop m'étendre, cela va reculer les choses concernant le un; tant pis, il faut prendre le temps
d'expliquer les choses. Si je le souligne au passage, dites-vous le bien que ce n'est pas pour
le plaisir, c'est parce que nous en retrouverons, et nous ne pourrons le faire que bien apres
coup, le sens. Ce n'est peut-étre pas un pilier essentiel de notre explication, mais cela
prendra en tout cas bien son sens a un moment, ce temps de l'occlusion; et les tracés de
Rousselot, que peut-étre vous aurez consultés dans l'intervalle de votre c6té, ce qui me
permettra d'abréger mon explication, seront peut-étre la particuliérement parlants. Pour bien
imager dés maintenant pour vous ce que c'est que cette occlusion, je vais vous en donner un
exemple. Le phonéticien touche d'un seul pas, et ce n'est pas sans raison, vous allez le voir,
le phonéme pa et le phonéme ap, ce qui lui permet de poser les principes de 1'opposition de
I'implosion ap a l'explosion pa, et de nous montrer que la consonance du p est, comme dans
le cas de votre fille, d'étre muette. Le sens du p est entre cette implosion et cette explosion.
Le p s'entend précisément de ne point s'entendre, et ce temps muet au milieu, retenez la
formule, est quelque chose qui, au seul niveau phonétique de la parole, est comme qui dirait
une sorte d'annonce d'un certain point ou, vous verrez, je vous menerai aprés quelques
détours. je profite simplement du passage par ma chienne pour vous le signaler au passage,
et pour vous faire remarquer en méme temps que cette absence des occlusives dans la parole
de ma chienne est justement ce qu'elle a de commun avec une activité parlante que vous
connaissez bien et qui s'appelle le chant.

S'il arrive si souvent que vous ne compreniez pas ce que jaspine la chanteuse, c'est
justement parce qu'on ne peut pas chanter les occlusives, et j'espére aussi que vous serez
contents de retomber sur vos pieds et de penser que tout s'arrange, puisqu'en somme ma
chienne chante, ce qui la fait rentrer dans le concert des animaux. Il y en a bien d'autres qui
chantent et la question n'est pas toujours démontrée de savoir s'ils ont pour autant un
langage. De ceci on en parle depuis toujours, le chaman dont j'ai la figure sur un trés beau

petit oiseau gris fabriqué par les Kwakiutl de la Colombie britannique porte sur son dos une
41



Seminaire 09

L'identification

sorte d'image humaine qui communique d'une langue qui le relie avec une gre-
nouille; la grenouille est censée lui communiquer le langage des animaux. Ce n'est pas la
peine de faire tellement d'ethnographie puisque, comme vous le savez, saint Frangois leur
parlait, aux animaux; ce n'est pas un personnage mythique, il vivait dans une époque
formidablement éclairée déja de son temps par tous les feux de I'histoire. Il y a des gens qui
ont fait de trés jolies petites peintures pour nous le montrer en haut d'un rocher, et on voit
jusqu'au fin bout de I'horizon des bouches de poissons qui émergent de la mer pour
'entendre, ce qui quand méme, avouez-le, est un comble. On peut a ce propos se demander
quelle langue il leur parlait. Cela a un sens toujours au niveau de la linguistique moderne, et
au niveau de la linguistique moderne et au niveau de 1'expérience psychanalytique. Nous
avons appris a définir parfaitement la fonction dans certains avénements de la langue, de ce
qu'on appelle le parler babyish, cette chose qui a certains, a moi par exemple, tape tellement
sur les nerfs, le genre « guili-guili, qu'il est mignon le petit ». Cela a un role qui va bien au-
dela de ces manifestations connotées a la dimension niaise, la niaiserie consistant en 1'occa-
sion dans le sentiment de supériorité de I'adulte.

Il n'y a pourtant aucune distinction essentielle entre ce qu'on appelle ce parler
babyish et, par exemple, une sorte de langue comme celle qu'on appelle le pidgin, c'est-a-
dire ces sortes de langues constituées quand entrent en rapport deux espéces d'articulations
langagiéres, les tenants de 1'une se considérant comme a la fois en nécessité et en droit
d'user de certains ¢léments signifiants qui sont ceux de l'autre aire, et ceci dans le dessein de
s'en servir pour faire pénétrer dans l'autre aire un certain nombre de communications qui
sont propres a leur aire propre, avec cette sorte de préjugé qu'il s'agit dans cette opération de
leur faire passer, de leur transmettre des catégories d'un ordre supérieur. Ces sortes
d'intégrations entre aire et aire langagiére sont un des champs d'étude de la linguistique,
donc méritent comme telles d'étre prises dans une valeur tout a fait objective grace au fait
qu'il existe justement, par rapport au langage, deux mondes différents, dans celui de 1'enfant
et dans celui de 1'adulte. Nous pouvons d'autant moins ne pas en tenir compte, nous pouvons
d'autant moins le négliger que c'est dans cette référence que nous pouvons trouver l'origine
de certains traits un peu paradoxaux de la constitution des batteries signifiantes, je veux dire
la trés particuliére prévalence de certains phonémes dans la désignation de certains rapports
qu'on appelle de parenté, la non pas universalité, mais écrasante majorité des phonémes pa
et ma pour désigner, pour fournir au moins un des

-1588-



Seminaire 09

Lecon du 29 novembre 1961

modes de désignation du pére et de la mére; cette irruption de quelque chose qui ne
se justifie que d'éléments de genese dans 'acquisition d'un langage, c'est-a-dire de faits de
pure parole, ceci ne s'explique que précisément, a partir de la perspective d'un rapport entre
deux spheéres de langage distinctes. Et vous voyez ici s'ébaucher quelque chose qui est
encore le tracé d'une frontiére. Je ne pense pas la innover puisque vous savez ce qu'a tenté
de commencer a pointer sous le titre de Confusion of tongues Ferenczi, trés spécifiquement a
ce niveau du rapport verbal de 1'enfant et de I'adulte.

je sais que ce long détour ne me permettra pas d'aborder aujourd'hui la fonction de
I'un, cela va me permettre d'y ajouter, car il ne s'agit en fin de compte dans tout cela que de
déblayer, a savoir que vous ne croyiez pas que la ou je vous méne ce soit un champ qui soit,
par rapport a votre expérience, extérieur, c'est au contraire le champ le plus interne puisque
cette expérience, celle par exemple que j'ai évoquée tout a I'heure nommément dans la
distinction ici concréte de 1'autre a 1'Autre, cette expérience nous ne pouvons faire que la
traverser. L'identification, a savoir ce qui peut faire trés précisément, et aussi intensément
qu'il est possible de I'imaginer, que mettre sous quelque étre de vos relations la substance
d'un autre, c'est quelque chose qui s'illustrera dans un texte ethnographique a I'infini,
puisque justement c'est la-dessus qu'on a bati, avec Lévy-Bruhl, toute une série de
conceptions théoriques qui s'expriment sous les termes « mentalité prélogique », voire méme
plus tard « participation mystique », quand il a ét€ amené a plus spécialement centrer sur la
fonction de l'identification l'intérét de ce qui lui semblait la voie de I'objectivation du champ
pris pour le sien propre. je pense ici que vous savez sous quelle parenthése, sous quelle
réserve expresse seulement peuvent étre acceptées les rapports intitulés de telles rubriques.
C'est quelque chose d'infiniment plus commun, qui n'a rien a faire avec quoi que ce soit qui
mette en cause la logique ni la rationalité, d'ou il faut partir pour situer ces faits, archaiques
ou non, de l'identification comme telle. C'est un fait de toujours connu et encore constatable
pour nous, quand nous nous adressons a des sujets pris dans certains contextes qui restent a
définir, que ces sortes de faits, je vais les intituler par des termes qui bousculent les
barriéres, qui mettent les pieds dans le plat, de facon a bien faire entendre que je n'entends
ici m'arréter a aucun cloisonnement destiné a obscurcir la primarité de certains phénomeénes,
ces phénoménes de fausse reconnaissance, disons d'un c6té de bilocation, disons de I'autre
au niveau de telle expérience, dans les rapports a relever, les témoignages foisonnent. L'étre
humain, il s'agit de savoir

-43-



Seminaire 09

L'identification

pourquoi c'est a lui que ces choses-1a arrivent; contrairement a ma chienne, 1'étre
humain reconnait, dans le surgissement de tel animal, le personnage qu'il vient de perdre,
qu'il s'agisse de sa famille ou de tel personnage éminent de sa tribu, le chef ou non,
président de telle société de jeunes ou qui que ce soit d'autre; c'est lui, ce bison, c'est lui, ou
comme dans telle légende celtique, dont c'est pur hasard si elle vient ici pour moi puisqu'il
faudrait que) e parle pendant 1'éternité pour vous dire tout ce qui peut se lever dans ma
mémoire a propos de cette expérience centrale, je prends une légende celtique qui n'est point
une légende, qui est un trait de folklore relevé du témoignage de quelqu'un qui fut serviteur
dans une ferme. A la mort du maitre du lieu, du seigneur, il voit apparaitre une petite souris,
il la suit. La petite souris va faire le tour du champ, elle se raméne, elle va dans la grange ou
il y a les instruments aratoires, elle s'y promeéne sur ces instruments, sur la charrue, la houe,
la pelle et d'autres, puis elle disparait. Aprés cela le serviteur, qui savait déja de quoi il
s'agissait concernant la souris, en a confirmation dans l'apparition du fantdme de son maitre
qui lui dit en effet: «J'étais dans cette petite souris, j'ai fait le tour du domaine pour lui dire
adieu, je devais voir les instruments aratoires parce que ce sont l1a les objets essentiels
auxquels 1'on reste plus longtemps attaché qu'a tout autre, et c'est seulement aprés avoir fait
ce tour que j'ai pu m'en délivrer, etc. » avec d'infinies considérations concernant a ce propos
une conception des rapports du trépassé et de certains instruments liés a de certaines
conditions de travail, conditions proprement paysannes, ou plus spécialement agraires,
agricoles.

Je prends cet exemple pour centrer le regard sur l'identification de I'étre concernant
deux apparitions individuelles aussi manifestement et aussi fortement a distinguer de celle
qui peut concerner 1'étre qui, par rapport au sujet narrateur, a occup€ la position éminente du
maitre avec cet animalcule contingent, allant on ne sait ou, s'en allant nulle part. [l y a 1a
quelque chose qui, a soi tout seul, mérite d'étre pris non pas simplement comme a expliquer,
comme conséquence, mais comme possibilité qui mérite comme telle d'étre pointée.

Est-ce a dire qu'une telle référence puisse engendrer autre chose que la plus
compléte opacité ? Ce serait mal reconnaitre le type d'élaboration, I'ordre d'effort que j'exige
de vous dans mon enseignement, que de penser que je puisse d'aucune fagcon me contenter,
méme a en effacer les limites, d'une référence folklorique pour considérer comme naturel le
phénomeéne d'identification; car une fois que nous avons reconnu ceci comme fond de
I'expérience, nous n'en savons absolument pas plus, justement dans la mesure ou a ceux a
qui je parle ¢a ne peut

-1590-



Seminaire 09

Lecon du 29 novembre 1961

pas arriver, sauf cas exceptionnels. Il faut toujours faire une petite réserve, soyez
siirs que ¢a peut encore parfaitement arriver dans telle ou telle zone paysanne. Que ¢a ne
puisse pas, vous a qui je parle, vous arriver, c'est ¢a qui tranche la question; du moment que
¢a ne peut pas vous arriver, vous ne pouvez rien y comprendre et, ne pouvant rien y
comprendre, ne croyez pas qu'il suffise que vous connotiez 1'événement d'une téte de
chapitre, que vous l'appeliez avec M. Lévy Briihl « participation mystique », ou que vous le
fassiez rentrer avec le méme, dans le plus grand ensemble de la « mentalité prélogique »
pour que vous ayez dit quoi que ce soit d'intéressant. Il reste que ce que vous pouvez en
apprivoiser, en rendre plus familier a I'aide de phénomeénes plus atténués, ne sera pas pour
autant plus valable puisque ¢a sera de ce fond opaque que vous partirez. Vous retrouvez
encore 1a une référence d'Apollinaire : « Mange tes pieds a la sainte Ménehould », dit
quelque part le héros [I'héroine] des Mamelles de Tirésias a son mari. Le fait de manger vos
pieds a la Mitsein n'arrangera rien. Il s'agit de saisir pour nous le rapport de cette possibilité
qui s'appelle identification, au sens ou de la surgit ce qui n'existe que dans le langage et
grace au langage, une vérité, a quoi c'est la une identification qui ne se distingue point pour
le valet de ferme qui vient de vous raconter l'expérience dont je vous ai tout a I'heure parlé¢;
et pour nous qui fondons la vérité sur A est A, c'est la méme chose parce que ce qui sera le
point de départ de mon discours de la prochaine fois, ce sera ceci, pourquoi A est A est-il
une absurdité ?

L'analyse stricte de la fonction du signifiant, pour autant que c'est par elle que
j'entends introduire pour vous la question de la signification, c'est a partir de ceci, c'est que
sile A est A, a constitué, si je puis dire, la condition de tout un age de la pensée dont
I'exploration cartésienne par laquelle j'ai commencé est le terme, ce qu'on peut appeler 1'dge
théologique, il n'en est pas moins vrai que 1'analyse linguistique est corrélative a
I'avénement d'un autre age, marqué de corrélations techniques précises parmi lesquelles est
I'avénement mathématique, je veux dire dans les mathématiques, d'un usage étendu du
signifiant. Nous pouvons nous apercevoir que c'est dans la mesure ou le A est A doit étre mis
en question que nous pouvons faire avancer le probléme de l'identification. je vous indique
d'ores et déja que si le A est A ne va pas, je ferai tourner ma démonstration autour de la
fonction de 1'un, et pour ne pas vous laisser totalement en suspens et pour que peut-étre vous
envisagiez chacun de commencer a vous formuler quelque chose sur la voie de ce que je
vais la-dessus vous dire, je vous prierai de vous reporter au chapitre du Cours de
linguistique de De Saussure qui se

- 1591 -



Seminaire 09

L'identification

termine a la page 168. Ce chapitre se termine par un paragraphe qui commence page
167 et je vous en lis le paragraphe suivant : « Appliqué a l'unité, le principe de
différenciation peut se formuler ainsi: les caractéres de 1'unité se confondent avec 1'unité
elle-méme. Dans la langue, comme dans tout systéme sémiologique, » - ceci méritera d'étre
discuté - « ce qui distingue un signe, voila tout ce qui le constitue. C'est la différence qui
fait le caractére, comme elle fait la valeur et I'unité. » Autrement dit, a la différence du
signe, et vous le verrez se confirmer pour peu que vous lisiez ce chapitre, ce qui distingue le
signifiant, c'est seulement d'étre ce que tous les autres ne sont pas; ce qui, dans le signifiant,
implique cette fonction de l'unité, c'est justement de n'étre que différence. C'est en tant que
pure différence que I'unité, dans sa fonction signifiante, se structure, se constitue. Ceci n'est
pas un trait unique, en quelque sorte il constitue une abstraction unilatérale concernant la
relation par exemple synchronique du signifiant. Vous le verrez la prochaine fois, rien n'est
proprement pensable, rien de la fonction du signifiant n'est proprement pensable, sans partir
de ceci que je formule: /'Un comme tel est I'Autre. C'est a partir de ceci, de cette foncicre
structure de I'un comme différence que nous pouvons voir apparaitre cette origine, d'ou l'on
peut voir le signifiant se constituer, si je puis dire, c'est dans I'Autre que le A du A est A, le
grand A, comme on dit le grand mot, est laché.

Du processus de ce langage du signifiant, ici seulement peut partir une exploration
qui soit fonciere et radicale de ce comme quoi se constitue I'identification. L'identification
n'a rien a faire avec l'unification. C'est seulement a 1'en distinguer qu'on peut lui donner, non
seulement son accent essentiel, mais ses fonctions et ses variétés.

46



Seminaire 09

Lec¢on 4, 6 décembre 1961

Reprenons notre idée, a savoir ce que je vous ai annoncé la derniére fois, que
j'entendais faire pivoter autour de la notion du un, notre probléme, celui de 'identification,
¢tant déja annoncé que l'identification ce n'est pas tout simplement faire un. Je pense que
cela ne vous sera pas difficile a admettre.

Nous partons, comme il est normal concernant l'identification, du mode d'acces le
plus commun de I'expérience subjective, celui qui s'exprime par ce qui parait I'évidence
essentiellement communicable dans la formule, qui au premier abord ne parait pas soulever
d'objection, que A soit A. J'ai dit au premier abord, parce qu'il est clair que, quelle que soit
la valeur de croyance que comporte cette formule, je ne suis pas le premier a élever des
objections la contre; vous n'avez qu'a ouvrir le moindre traité de logique pour rencontrer
quelles difficultés le distinguo de cette formule, en apparence la plus simple, souléve d'elle-
méme. Vous pourrez méme voir que la plus grande part des difficultés qui sont a résoudre
dans beaucoup de domaines, mais il est particulierement frappant que ce soit en logique plus
qu'ailleurs, ressortissent a toutes les confusions possibles qui peuvent surgir de cette formule
qui préte éminemment a confusion. Si vous avez par exemple quelque difficulté, voire
quelque fatigue a lire un texte aussi passionnant que celui du Parménide de Platon, c'est
pour autant que sur ce point du A est A, disons que vous manquez un peu de réflexion, et
pour autant, justement, que si j'ai dit tout a I'heure que le A est A est une croyance, il faut
bien I'entendre comme je 1'ai dit, c'est une croyance qui n'a point toujours régné slirement
sur notre espece, pour autant qu'apres tout le A a bien commencé quelque part, je parle du A,
lettre A, et que cela ne devait pas étre si facile

-1593-



Seminaire 09

L'identification

d'accéder a ce noyau de certitude apparente qu'il y a dans le A est A, quand I'homme
ne disposait pas de I'A. Je dirai tout a I'heure sur quel chemin peut nous mener cette
réflexion. Il convient tout de méme de se rendre compte de ce qui arrive de nouveau avec
I'A, pour l'instant contentons-nous de ceci que notre langage ici nous permet de bien
articuler, c'est que le A est A, ¢a a l'air de vouloir dire quelque chose, cela fait signifié. Je
pose, trés sir de ne rencontrer la-dessus aucune opposition de la part de quiconque et sur ce
théme en position de compétence dont j'ai fait I'épreuve par les témoignages attestés de ce
qui peut se lire la-dessus, qu'en interpellant tel ou tel mathématicien, suffisamment
familiarisé avec sa science pour savoir ou nous en sommes actuellement par exemple, et
puis bien d'autres dans tous les domaines, je ne rencontrerai pas d'opposition a avancer sur
certaines conditions d'explication, qui sont justement celles auxquelles je vais me soumettre
devant vous que A est A, cela ne signifie rien.

C'est justement de ce rien qu'il va s'agir, car c'est ce rien qui a valeur positive pour
dire ce que cela signifie. Nous avons dans notre expérience, voire dans notre folklore
analytique, quelque chose, I'image jamais assez approfondie, exploitée, qu'est le jeu du petit
enfant si savamment repéré par Freud, apercu de facon si perspicace dans le fort-da.
Reprenons-le pour notre compte puisque, d'un objet a prendre et a rejeter - il s'agit dans cet
enfant de son petit-fils - Freud a su apercevoir le geste inaugural dans le jeu. Refaisons ce
geste, prenons ce petit objet, une balle de ping-pong; je la prends, je la cache, je la lui
remontre; la balle de ping-pong est la balle de ping-pong, mais ce n'est pas un signifiant,
c'est un objet, c'est une approche pour dire, ce petit a est un petit a; il y a, entre ces deux
moments, que j'identifie incontestablement d'une fagon 1égitime, la disparition de la balle;
sans cela il n'y a rien moyen que je montre, il n'y a rien qui se forme sur le plan de 'image.
Donc la balle est toujours la et je peux tomber en catalepsie a force de la regarder.

Quel rapport y a-t-il entre le est qui unit les deux apparitions de la balle et cette
disparition intermédiaire ? Sur le plan imaginaire, vous touchez qu'au moins la question se
pose du rapport de ce est avec ce qui semble bien le causer, a savoir la disparition, et 1a vous
étes proches d'un des secrets de l'identification qui est celui auquel j'ai essayé de vous faire
reporter dans le folklore de l'identification, cette assomption spontanée par le sujet de
'identité de deux apparitions pourtant bien différentes. Rappelez-vous I'histoire du
propriétaire de la ferme mort que son serviteur retrouve dans le corps de la souris. Le
rapport de ce c'est [ui avec le c'est encore lui, c'est 1a ce qui nous donne l'expérience la plus

-48-



Seminaire 09

Lecon du 6 décembre 1961

simple de l'identification, le mod¢le et le registre. Lui, puis encore lui, il y a 1a la
visée de 1'étre, dans I'encore lui, c'est le méme étre qui apparait. Pour ce qui est de l'autre, en
somme, cela peut aller comme ¢a, ¢a va pour ma chienne que j'ai prise l'autre jour comme
terme de référence, comme je viens de vous le dire, ¢a va; cette référence a 1'étre est
suffisamment, semble-t-il, supportée par son odorat; dans le champ imaginaire, le support de
I'étre est vite concevable. 11 s'agit de savoir si c'est effectivement ce rapport simple dont il
s'agit dans notre expérience de l'identification. Quand nous parlons de notre expérience de
I'étre, ce n'est point pour rien que tout I'effort d'une pensée qui est la notre, contemporaine,
va formuler quelque chose dont je ne déplace jamais le gros meuble qu'avec un certain
sourire, ce Dasein, ce mode fondamental de notre expérience dont il semble qu'il faut en
désigner le meuble donnant toute accession a ce terme de 1'étre, la référence primaire.

C'est bien la que quelque chose d'autre nous force de nous interroger sur ceci, que la
scansion ou se manifeste cette présence au monde, n'est pas simplement imaginaire, a savoir
que déja ce n'est point a l'autre qu'ici nous nous référons, mais a ce plus intime de nous-
mémes dont nous essayons de faire 1'ancrage, la racine, le fondement de ce que nous
sommes comme sujets. Car si nous pouvons articuler, comme nous l'avons fait sur le plan
imaginaire, que ma chienne me reconnaisse pour le méme, nous n'avons par contre aucune
indication sur la fagon dont elle s'identifie; de quelque sorte que nous puissions la réengager
en elle-méme, nous ne savons point, nous n'avons aucune preuve, aucun témoignage du
mode sous lequel, cette identification, elle 1'accroche.

C'est bien ici qu'apparait la fonction, la valeur du signifiant méme comme tel; et
c'est dans la mesure méme ou c'est du sujet qu'il s'agit que nous avons a nous interroger sur
le rapport de cette identification du sujet avec ce qui est une dimension différente de tout ce
qui est de I'ordre de 1'apparition et de la disparition, a savoir, le statut du signifiant. Que
notre expérience nous montre que les différents modes, les différents angles sous lesquels
nous sommes amenés a nous identifier comme sujets, au moins pour une part d'entre eux,
supposent le signifiant pour l'articuler, méme sous la forme le plus souvent ambigué,
impropre, mal maniable et sujette a toutes sortes de réserves et de distinctions qu'est le A est
A. C'est 1a que je veux amener votre attention; et tout d'abord je veux dire, sans plus
lanterner, vous montrer que si nous avons la chance de faire un pas de plus dans ce sens,
c'est en essayant d'articuler ce statut du signifiant comme tel.

-1595-



Seminaire 09

L'identification

je l'indique tout de suite, le signifiant n'est point le signe. C'est & donner a cette
distinction sa formule précise que nous allons nous employer. Je veux dire que c'est a
montrer ou git cette différence que nous pourrons voir surgir ce fait déja donné par notre
expérience que c'est de l'effet du signifiant que surgit comme tel le sujet. Effet
métonymique, effet métaphorique ? Nous ne le savons pas encore, et peut-&tre y a-t-il
quelque chose d'articulable déja avant ces effets, qui nous permette de voir poindre, de
former en un rapport, en une relation, la dépendance du sujet comme tel par rapport au
signifiant. C'est ce que nous allons voir a l'épreuve.

Pour devancer ce que j'essaie ici de vous faire saisir, pour le devancer en une image
courte a laquelle il ne s'agit que de donner encore qu'une sorte de valeur de support,
d'apologue, mesurez la différence entre ceci qui va d'abord peut-Etre vous paraitre un jeu de
mots, mais justement c'en est un, il y a la trace d'un pas [ou: de pas]. Déja je vous ai menés
sur cette piste, fortement teintée de mythisme, corrélative justement du temps ou commence
a s'articuler dans la pensée la fonction du sujet comme tel, Robinson devant la trace de pas
qui lui montre que, dans I'ile, il n'est pas seul. La distance qui sépare ce pas de ce qu'est
devenu phonétiquement le pas comme instrument de la négation, ce sont juste 1a deux
extrémes de la chaine qu'ici je vous demande de tenir avant de vous montrer effectivement
ce qui la constitue et que c'est entre les deux extrémités de la chaine que le sujet peut surgir
et nulle part ailleurs. A le saisir, nous arriverons a relativer quelque chose de fagon telle que
vous puissiez considérer cette formule, A est A, elle-méme comme une sorte de stigmate, je
veux dire dans son caractére de croyance comme l'affirmation de ce que j'appellerai une
époque, époque, moment, parenthése, terme historique, aprés tout, dont nous pouvons, vous
le verrez, entrevoir le champ comme limité. Ce que j'ai appelé 1'autre jour une indication,
qui restera n'étre encore qu'une indication de l'identité de cette fausse consistance du A est A
avec ce que j'ai appelé une ¢re théologique, me permettra je crois de faire un pas dans ce
dont il s'agit concernant le probléme de l'identification, pour autant que I'analyse nécessite
qu'on la pose, par rapport a une certaine accession a l'identique, comme la transcendant.

Cette fécondité, cette sorte de détermination qui est suspendue a ce signifi¢ du A est
A ne saurait reposer sur sa vérité puisqu'elle n'est pas vraie, cette affirmation. Ce qu'il s'agit
d'atteindre dans ce que devant vous je m'efforce de formuler, c'est que cette fécondité repose
justement sur le fait objectif, j'emploie 1a objectif dans le sens qu'il a par exemple dans le
texte de Descartes, quand on va

-1596-



Seminaire 09

Lecon du 6 décembre 1961

un peu plus loin on voit surgir la distinction, concernant les idées, de leur réalité
actuelle avec leur réalité objective, et naturellement les professeurs nous sortent des
volumes trés savants, tels qu'un index scolastico-cartésien pour nous dire ce qui nous parait
1a, a nous autres, puisque Dieu sait que nous sommes malins, un peu embrouillé, que c'est un
héritage de la scolastique, moyennant quoi on croit avoir tout expliqué. je veux dire qu'on
s'est libéré de ce dont il s'agit, a savoir, pourquoi Descartes a été, lui I'anti-scolastique,
amené a se resservir de ces vieux accessoires. Il ne semble pas qu'il vienne si facilement a
'idée, méme des meilleurs historiens, que la seule chose intéressante c'est ce qui le nécessite
a les ressortir. 11 est bien clair que ce n'est pas pour refaire a nouveau l'argument de Saint-
Anselme qu'il retraine tout cela sur le devant de la scéne.

Le fait objectif que A ne peut pas étre A, c'est cela que je voudrais d'abord mettre
pour vous en évidence, justement pour vous faire comprendre que c'est de quelque chose qui
a rapport avec ce fait objectif qu'il s'agit et jusque dans ce faux effet de signifié¢ qui n'est la
qu'ombre et conséquence qui nous laisse attaché a cette sorte de primesaut qu'il y a dans le A
est A. Que le signifiant soit fécond de ne pouvoir étre en aucun cas identique a lui-méme,
entendez bien la ce que je veux dire, il est tout a fait clair que je ne suis pas en train,
quoique cela vaille la peine au passage pour l'en distinguer, de vous faire remarquer qu'il n'y
a pas de tautologie dans le fait de dire que la guerre est la guerre. Tout le monde sait cela,
quand on dit la guerre est la guerre, on dit quelque chose, on ne sait pas exactement quoi
d'ailleurs, mais on peut le chercher, on peut le trouver et on le trouve tres facilement, a la
portée de la main. Cela veut dire, ce qui commence a partir d'un certain moment, on est en
¢état de guerre. Cela comporte des conditions un petit peu différentes des choses, c'est ce que
Péguy appelait « que les petites chevilles n'allaient plus dans les petits trous ». C'est une
définition péguyste, c'est-a-dire qu'elle n'est rien moins que certaine; on pourrait soutenir le
contraire, a savoir que c'est justement pour remettre les petites chevilles dans leurs vrais
petits trous que la guerre commence, ou au contraire que c'est pour faire de nouveaux petits
trous pour d'anciennes petites chevilles, et ainsi de suite. Ceci n'a d'ailleurs strictement pour
nous aucun intérét, sauf que cette poursuite, quelle qu'elle soit, s'accomplit avec une
efficacité remarquable par l'intermédiaire de la plus profonde imbécillité, ce qui doit
également nous faire réfléchir sur la fonction du sujet par rapport aux effets du signifiant.

Mais prenons quelque chose de simple, et finissons-en rapidement. Si je dis, mon
grand-pere est mon grand-pére, vous devez tout de méme bien saisir la

51



Seminaire 09

L'identification

qu'il n'y a aucune tautologie, que mon grand-pére, premier terme, est un usage
d'index du deuxiéme terme mon grand-peére, qui n'est sensiblement pas différent de son nom
propre, par exemple Emile Lacan, ni non plus du ¢ du c'est quand je le désigne quand il
entre dans une picce, c'est mon grand-pére. Ce qui ne veut pas dire que son nom propre soit
la méme chose que ce ¢ de « this is my granfather». On est stupéfait qu'un logicien comme
Russell ait cru pouvoir dire que le nom propre est de la méme catégorie, de la méme classe
signifiante que le this, that ou it, sous prétexte qu'ils sont susceptibles du méme usage
fonctionnel dans certains cas. Ceci est une parenth¢se, mais comme toutes mes parentheses,
une parenthése destinée a €tre retrouvée plus loin a propos du statut du nom propre dont
nous ne parlerons pas aujourd'hui. Quoi qu'il en soit, ce dont il s'agit dans mon grand-pére
est mon grand-pere veut dire ceci, que cet exécrable petit bourgeois qu'était ledit
bonhomme, cet horrible personnage grace auquel j'ai accédé a un age précoce a cette
fonction fondamentale qui est de maudire Dieu, ce personnage est exactement le méme qui
est porté sur 1'état civil comme étant démontré par les liens du mariage pour étre pére de
mon peére, en tant que c'est justement de la naissance de celui-ci qu'il s'agit dans 'acte en
question.

Vous voyez donc a quel point mon grand-pere est mon grand-pére n'est point une
tautologie. Ceci s'applique a toutes les tautologies, et ceci n'en donne point une formule
univoque, car ici il s'agit dun rapport du réel au symbolique. Dans d'autres cas il y aura un
rapport de I'imaginaire au symbolique, et faites toute la suite des permutations, histoire de
voir lesquelles seront valables. je ne peux pas m'engager dans cette voie parce que si je vous
parle de ceci, qui est en quelque sorte un mode d'écarter les fausses tautologies qui sont
simplement l'usage courant, permanent du langage, c'est pour vous dire que ce n'est pas cela
que je veux dire. Si) e pose qu'il n'y a pas de tautologie possible, ce n'est pas en tant que A
premier et A second veulent dire des choses différentes que je dis qu'il n'y a pas de
tautologie, c'est dans le statut méme de A qu'il y a inscrit que A ne peut pas étre A, et c'est
la-dessus que j'ai terminé mon discours de la derniére fois en vous désignant dans Saussure
le point ou il est dit que A comme signifiant ne peut d'aucune fagon se définir sinon que
comme n'étant pas ce que sont les autres signifiants. De ce fait, qu'il ne puisse se définir que
de ceci justement de n'étre pas tous les autres signifiants, de ceci dépend cette dimension
qu'il est également vrai qu'il ne saurait étre lui-méme.

Il ne suffit pas de I'avancer ainsi de cette fagon opaque justement parce qu'elle
surprend, qu'elle chavire cette croyance suspendue au fait que c'est la le vrai

-1598-



Seminaire 09

Lecon du 6 décembre 1961

support de l'identité, il faut vous le faire sentir. Qu'est-ce que c'est qu'un signifiant ?
Si tout le monde, et pas seulement les logiciens, parle de A quand il s'agit de A est A, c'est
quand méme pas un hasard. C'est parce que, pour supporter ce qu'on désigne, il faut une
lettre. Vous me l'accordez, je pense, mais aussi bien je ne tiens point ce saut pour décisif,
sinon que mon discours ne le recoupe, ne le démontre d'une fagon suffisamment
surabondante pour que vous en soyez convaincus; et vous en serez d'autant mieux
convaincus que je vais tacher de vous montrer dans la lettre justement, cette essence du
signifiant par ou il se distingue du signe. J'ai fait quelque chose pour vous samedi dernier
dans ma maison de campagne ou j'ai, suspendu a ma muraille, ce qu'on appelle une
calligraphie chinoise. Si elle n'était pas chinoise, je ne l'aurais pas suspendue a ma muraille
pour la raison qu'il n'y a qu'en Chine que la calligraphie a pris une valeur d'objet d'art; c'est
la méme chose que d'avoir une peinture, ¢a a le méme prix. Il y a les mémes différences, et
peut-&tre plus encore, d'une écriture a une autre dans notre culture que dans la culture
chinoise, mais nous n'y attachons pas le méme prix. D'autre part j'aurai l'occasion de vous
montrer ce qui peut, a nous, masquer la valeur de la lettre, ce qui, en raison du statut
particulier du caractére chinois, est particuliérement bien mis en évidence dans ce caractére.
Ce que je vais donc vous montrer ne prend sa pleine et plus exacte situation que d'une
certaine réflexion sur ce qu'est le caractére chinois; j'ai déja tout de méme assez,
quelquefois, fait allusion au caractére chinois et a son statut pour que vous sachiez que, de
I'appeler idéographique, ce n'est pas du tout suffisant. Je vous le montrerai peut-étre en plus
de détails; c'est ce qu'il a d'ailleurs de commun avec tout ce qu'on a appelé idéographique, il
n'y a & proprement parler rien qui mérite ce terme au sens ou on l'imagine habituellement, je
dirais presque nommément au sens ou le petit schéma de Saussure, avec arbor et l'arbre
dessiné en dessous, le soutient encore par une espéce d'imprudence qui est ce a quoi
s'attachent les malentendus et les confusions. Ce que je veux la vous montrer, je 1'ai fait en
deux exemplaires. On m'avait donné en méme temps un nouveau petit instrument dont
certains peintres font grand cas, qui est une sorte de pinceau épais ou le jus vient de
I'intérieur, qui permet de tracer des traits avec une épaisseur, une consistance intéressante. Il
en est résulté que j'ai copié beaucoup plus facilement que je ne l'aurais fait normalement la
forme qu'avaient les caractéres sur ma calligraphie; dans la colonne de gauche, voila la
calligraphie de cette phrase qui veut dire: ['ombre de mon chapeau danse et tremble sur les
fleurs du Hai-tang; de l'autre c6té, vous voyez écrite la méme phrase dans des caractéres
courants, ceux

-1599-



Seminaire 09

L'identification

qui sont les plus licites, ceux que fait I'étudiant &nonnant quand il fait correcte ment
ses caracteres. Ces deux séries sont parfaitement identifiables, et en méme temps elles ne se
ressemblent pas du tout. Apercevez-vous que c'est de la facon la plus claire en tant qu'ils ne
se ressemblent pas du tout, que ce sont bien évidemment, de haut en bas, a droite et a
gauche, les sept mémes caractéres, méme pour quelqu'un qui n'a aucune idée, non seulement
des caractéres chinois, mais aucune idée jusque-la qu'il y avait des choses qui s'appelaient
des caractéres chinois. Si quelqu'un découvre cela pour la premicre fois dessiné quelque part
dans un désert, il verra qu'il s'agit a droite et a gauche de caracteres, et de la méme
succession de caractéres a droite et a gauche.

Ceci pour vous introduire a ce qui fait I'essence du signifiant et dont ce n'est pas
pour rien que je l'illustrerai le mieux de sa forme la plus simple qui est ce que nous
désignons depuis quelque temps comme ['einziger Zug. L'einziger Zug, qui est ce qui donne
a cette fonction son prix, son acte et son ressort, c'est ceci qui nécessite, pour dissiper ce qui
pourrait ici rester de confusion, que j'introduise pour le traduire au mieux et au plus pres ce
terme, qui n'est point un néologisme, qui est employé dans la théorie dite des ensembles, le
mot unaire au lieu du mot unique. Tout au moins il est utile que je m'en serve aujourd'hui,
pour bien vous faire sentir ce nerf dont il s'agit dans la distinction du statut du signifiant. Le
trait unaire donc, qu'il soit comme ici vertical, nous appelons cela faire des batons, ou qu'il
soit, comme le font les chinois, horizontal, il peut sembler que sa fonction exemplaire soit
liée a la réduction extréme, a son propos justement, de toutes les occasions de différence
qualitative. Je veux dire qu'a partir du moment ou je dois faire simplement un trait, il n'y a
semble-t-il pas beaucoup de variétés ni de variations possibles; que c'est cela qui va faire sa
valeur privilégiée pour nous.

Détrompez-vous. Pas plus que tout a I'heure il ne s'agissait, pour dépister ce dont il
s'agit dans la formule il n'y a pas de tautologie de pourchasser la tautologie 1a justement ou
elle n'est pas, pas plus il ne s'agit ici de discerner ce que j'ai appelé le caractere parfaitement
saisissable du statut du signifiant quel qu'il soit, A ou un autre, dans le fait que quelque
chose dans sa structure éliminerait ces différences - je les appelle qualitatives parce que c'est
de ce terme que les logiciens se servent quand il s'agit de définir I'identité- de 1'¢limination
des différences qualitatives, de leur réduction, comme on dirait, & un schéme simplifié; ce
serait la que serait le ressort de cette reconnaissance caractéristique de notre appréhension
de ce qui est le support du signifiant, la lettre. Il n'en est rien, ce n'est pas de cela qu'il s'agit.
Car si je fais une ligne de batons, il est tout a fait

-1600-



Seminaire 09

Lecon du 6 décembre 1961

clair que, quelle que soit mon application, il n'y en aura pas un seul de semblable, et
je dirai plus, ils sont d'autant plus convaincants comme ligne de batons que justement je ne
me serai pas tellement appliqué a les faire rigoureusement semblables.

Depuis que j'essaie de formuler pour vous ce que je suis en train pour l'instant de
formuler, je me suis, avec les moyens du bord, c'est-a-dire ceux qui sont donnés a tout le
monde, interrogé sur ceci aprés tout qui n'est pas évident tout de suite, a quel moment est-ce
qu'on voit apparaitre une ligne de batons ? J'ai été dans un endroit vraiment extraordinaire
ou peut-&tre apres tout par mes propos je vais entrainer que s'anime le désert, je veux dire
que quelques-uns d'entre vous vont s'y précipiter, je veux dire le Musée de Saint-Germain.
C'est fascinant, c'est passionnant et cela le sera d'autant plus que vous tacherez quand méme
de trouver quelqu'un qui y a déja été avant vous parce qu'il n'y a aucun catalogue, aucun
plan et il est complétement impossible de savoir ou et quel et quoi, et de se retrouver dans la
suite de ces salles. Il y a une salle qui s'appelle la salle Piette, du nom du juge de paix qui
¢était un génie et qui a fait les découvertes de la préhistoire les plus prodigieuses, je veux
dire de quelques menus objets, en général de trés petite taille, qui sont ce qu'on peut voir de
plus fascinant. Et tenir dans sa main une petite téte de femme qui a certainement dans les 30
000 ans a tout de méme sa valeur, outre que cette téte est pleine de questions. Mais vous
pourrez voir a travers une vitrine, c'est trés facile a voir, car grace aux dispositions testa-
mentaires de cet homme remarquable on est absolument forcé de tout laisser dans la plus
grande pagaille avec les étiquettes completement dépassées qu'on a mises sur les objets, on a
réussi quand mé€me a mettre sur un peu de plastique quelque chose qui permet de distinguer
la valeur de certains de ces objets; comment vous dire cette émotion qui m'a saisi quand
penché sur une de ces vitrines je vis sur une cote mince, manifestement une cote d'un
mammifére - je ne sais pas trés bien lequel, et je ne sais pas si quelqu'un le saura mieux que
moi - genre chevreuil, cervidé, une série de petits batons, deux d'abord, puis un petit inter-
valle, et ensuite cinq, et puis ¢a recommence. Voila, me disais-je en m'adressant a moi-
méme par mon nom secret ou public, voila pourquoi en somme, Jacques Lacan, ta fille n'est
pas muette. Ta fille est ta fille, car si nous étions muets, elle ne serait point ta fille.
Evidemment, ceci a bien de l'avantage, méme de vivre dans un monde fort comparable a
celui d'un asile d'aliénés universel, conséquence non moins certaine de 1'existence des
signifiants, vous allez le voir.

Ces batons qui n'apparaissent que beaucoup plus tard, plusieurs milliers d'années
plus tard, aprés que les hommes aient su faire des objets d'une

-1601-



Seminaire 09

L'identification

exactitude réaliste, qu'a I'Aurignacien on et fait des bisons aprés lesquels, du point
de vue de l'art du peintre, nous pouvons encore courir. Mais bien plus, a la méme époque on
faisait en os, tout petit, une reproduction de quelque chose, dont il semblerait qu'on n'aurait
pas eu besoin de se fatiguer puisque c'est une reproduction d'une autre chose en os, mais elle
beaucoup plus grande, un crane de cheval. Pourquoi refaire en os tout petit, quand vraiment
on imagine qu'a cette époque ils avaient autre chose a faire, cette reproduction inégalable ?
Je veux dire que, dans le Cuvier que j'ai dans ma maison de campagne, j'ai des gravures
excessivement remarquables des squelettes fossiles qui sont faites par des artistes
consommes, ¢a n'est pas mieux que cette petite réduction d'un crane de cheval sculpté dans
I'os, qui est d'une exactitude anatomique telle qu'elle n'est pas seulement convaincante, elle
est rigoureuse.

Eh bien! c'est beaucoup plus tard seulement que nous trouvons la trace de quelque
chose qui soit, sans ambiguité, du signifiant. Et ce signifiant est tout seul, car je ne songe
pas a donner, faute d'information, un sens spécial a cette petite augmentation d'intervalle
qu'il y a quelque part dans cette ligne de batons. C'est possible, mais je ne peux rien en dire.
Ce que je veux dire par contre, c'est qu'ici nous voyons surgir quelque chose dont je ne dis
pas que c'est la premicre apparition, mais en tout cas une apparition certaine de quelque
chose dont vous voyez que ceci se distingue tout a fait de ce qui peut se désigner comme la
différence qualitative. Chacun de ces traits n'est pas du tout identique a celui de son voisin,
mais cela n'est pas parce qu'ils sont différents qu'ils fonctionnent comme différents, mais en
raison que la différence signifiante est distincte de tout ce qui se rapporte a la différence
qualitative, comme je viens de vous le montrer avec les petites choses que je viens de faire
circuler devant vous. La différence qualitative peut méme a 1'occasion souligner la mémeté
signifiante. Cette mémeté est constituée de ceci justement que le signifiant comme tel sert a
connoter la différence a 1'état pur, et la preuve c'est qu'a sa premicére apparition le un
manifestement désigne la multiplicité actuelle.

Autrement dit, je suis chasseur puisque nous voila portés au niveau du Magdalénien
IV Dieu sait qu'attraper une béte n'était pas beaucoup plus simple a cette époque que ¢a ne
l'est de nos jours pour ceux qu'on appelle les Bushmen, et c'était toute une aventure! Il
semble bien qu'aprés avoir atteint la béte il fallait la traquer longtemps pour la voir
succomber a ce qui était 1'effet du poison. J'en tue une, c'est une aventure, j'en tue une autre,
c'est une seconde aventure que je peux distinguer par certains traits de la premiere, mais qui
lui ressemble

-1602-



Seminaire 09

Lecon du 6 décembre 1961

essentiellement d'étre marquée de la méme ligne générale. A la quatriéme, il peut y
avoir embrouillement, qu'est-ce qui la distingue de la seconde, par exemple ? A la
vingtiéme, comment est-ce que je m'y retrouverai, ou méme, est-ce que je saurai que j'en ai
eu vingt? Le marquis de Sade, dans la rue Paradis a Marseille, enfermé avec son petit valet,
procédait de méme pour les coups, quoique diversement variés, qu'il tira en compagnie de ce
partenaire, fiit-ce avec quelques comparses eux-mémes diversement variés. Cet homme
exemplaire, dont les rapports au désir devaient stirement étre marqués de quelque ardeur peu
commune, quoi qu'on pense, marqua au chevet de son lit, dit-on, par de petits traits chacun
des coups, pour les appeler par leur nom, qu'il fut amené a pousser jusqu'a leur
accomplissement dans cette sorte de singuliére retraite probatoire. Assurément, il faut étre
soi-méme bien engagé dans l'aventure du désir, au moins d'apres tout ce que le commun des
choses nous apprend de I'expérience la plus ordinaire des mortels, pour avoir un tel besoin
de se repérer dans la succession de ses accomplissements sexuels; il n'est néanmoins pas
impensable qu'a certaines époques favorisées de la vie quelque chose puisse devenir flou du
point exact ou I'on en est dans le champ de la numération décimale.

Ce dont il s'agit dans la coche, dans le trait coché, c'est quelque chose dont nous ne
pouvons pas ne pas voir qu'ici surgit quelque chose de nouveau par rapport a ce qu'on peut
appeler 'immanence de quelque action essentielle que ce soit. Cet étre que nous pouvons
imaginer encore dépourvu de ce mode de repere, qu'est-ce qu'il fera au bout d'un temps
assez court et limité par l'intuition, pour qu'il ne se sente pas simplement solidaire d'un
présent toujours facilement renouvelé ou rien ne lui permet plus de discerner ce qui existe
comme différence dans le réel ? Il ne suffit point de dire, c'est déja bien évident, que cette
différence est dans le vécu du sujet, de méme qu'il ne suffit point de dire, « mais tout de
méme, Untel n'est pas moi! ». Ca n'est pas simplement parce que Laplanche a les cheveux
comme ¢a et que je les ai comme cela, et qu'il a les yeux d'une certaine fagon, et qu'il n'a pas
tout a fait le méme sourire que moi, qu'il est différent. Vous direz: « Laplanche est
Laplanche, et Lacan est Lacan. » Mais c'est justement 1a qu'est toute la question, puisque
justement dans l'analyse la question se pose si Laplanche n'est pas la pensée de Lacan, et si
Lacan n'est pas 1'étre de Laplanche ou inversement. La question n'est pas suffisamment
résolue dans le réel. C'est le signifiant qui tranche, c'est lui qui introduit la différence
comme telle dans le réel, et justement dans la mesure ou ce dont il s'agit n'est point de
différences qualitatives.

-1603-



Seminaire 09

L'identification

Mais alors si ce signifiant, dans sa fonction de différence, est quelque chose qui se
présente ainsi sous le mode du paradoxe d'étre justement différent de cette différence qui se
fonderait sur, ou non, la ressemblance, d'étre autre chose de distinct et dont je le répéte nous
pouvons trés bien supposer, parce que nous les avons a notre portée, qu'il y a des étres qui
vivent et se supportent trés bien d'ignorer complétement cette sorte de différence qui
certainement, par exemple, n'est point accessible a ma chienne et je ne vous montre pas tout
de suite, car je vous le montrerai plus en détails et d'une facon plus articulée, que c'est bien
pour cela qu'apparemment la seule chose qu'elle ne sache pas, c'est qu'elle-méme est. Et
qu'elle-méme soit, nous devons chercher sous quel mode ceci est appendu a cette sorte de
distinction particuliérement manifeste dans le trait unaire en tant que ce qui le distingue ce
n'est point une identité de semblance, c'est autre chose.

Quelle est cette autre chose ? C'est ceci, c'est

que le signifiant n'est point un signe. Un signe, nous dit-on, c'est de représenter
quelque chose pour quelqu'un, le quelqu'un est la comme support du signe. La définition
premiére qu'on peut donner d'un quelqu'un, c'est quelqu'un qui est accessible a un signe.
C'est la forme la plus élémentaire, si on peut s'exprimer ainsi, de la subjectivité. Il n'y a
point d'objet ici encore, il y a quelque chose d'autre, le signe, qui représente ce quelque
chose pour quelqu'un. Un signifiant se distingue d'un signe d'abord en ceci, qui est ce que
j'ai essayé de vous faire sentir, c'est que les signifiants ne manifestent d'abord que la
présence de la différence comme telle et rien d'autre. La premicre chose donc qu'il implique,
c'est que le rapport du signe a la chose soit effacé. Ces 1 de I'os magdalénien, bien malin qui
pourrait vous dire de quoi ils étaient le signe. Et nous en sommes, Dieu merci, assez avancés
depuis le Magdalénien IV pour que vous aperceviez de ceci, qui pour vous a la méme sorte
sans doute d'évidence naive, permettez-moi de vous le dire, que A est A, c'est a savoir que,
comme on vous I'a enseigné a 1'école, on ne peut additionner des torchons avec des
serviettes, des poireaux avec des carottes et ainsi de suite; c'est tout a fait une erreur, cela ne
commence a devenir vrai qu'a partir d'une définition de I'addition qui suppose, je vous
assure, une quantité d'axiomes déja suffisante pour couvrir toute cette section du tableau.

Au niveau ou les choses sont prises de nos jours dans la réflexion mathématique,
nommément, pour 1'appeler par son nom dans la théorie des ensembles,

Quelque chose > S
(signe)
quelqu’un
-1604-



Seminaire 09

Lecon du 6 décembre 1961

il ne saurait dans les opérations les plus fondamentales telles que celles, par
exemple, d'une réunion ou d'une intersection, il ne saurait du tout s'agir de poser des
conditions aussi exorbitantes pour la validité des opérations. Vous pouvez trés bien
additionner ce que vous voulez au niveau d'un certain registre pour la simple raison que ce
dont il s'agit dans un ensemble, c'est comme l'a trés bien exprimé un des théoriciens
spéculant sur un des dits paradoxes, il ne s'agit ni d'objet ni de chose, il s'agit de 1 trés
exactement, dans ce qu'on appelle élément des ensembles. Ceci n'est point assez remarqué
dans le texte auquel je fais allusion pour une célébre raison, c'est que justement cette
réflexion sur ce que c'est qu'un 1 n'est point fort élaborée, méme par ceux qui, dans la
théorie mathématique la plus moderne, en font pourtant 1'usage le plus clair, le plus
manifeste.

Cet 1 comme tel, en tant qu'il marque la différence pure, c'est a lui que nous allons
nous référer pour mettre a I'épreuve, dans notre prochaine réunion, les rapports du sujet au
signifiant. Il faudra d'abord que nous distinguions le signifiant du signe, et que nous
montrions en quel sens le pas qui est franchi est celui de la chose effacée; les diverses
effacons, si vous me permettez de me servir de cette formule, dont vient au jour le
signifiant, nous donneront précisément les modes majeurs de la manifestation du sujet.
D'ores et déja, pour vous indiquer, vous rappeler les formules sous lesquelles pour vous j'ai
noté par exemple la fonction de la métonymie, fonction grand S, f(S), pour autant qu'il est
dans une chaine qui se continue par S' S" S"' etc., (S S'S" S') =S (- ) c'est ceci qui doit
nous donner 1'effet que j'ai appelé du peu de sens, pour autant que le signe moins désigne,
connote un certain mode d'apparition du signifié tel qu'il résulte de la mise en fonction de S,
le signifiant, dans une chaine signifiante. Nous le mettrons a I'épreuve d'une substitution a
ces S et S'du 1 en tant que, justement, que cette opération est tout a fait licite, et vous le
savez mieux que personne, vous autres pour qui la répétition est la base de votre expérience;
ce qui fait le nerf de la répétition, de I'automatisme de répétition pour votre expérience, ¢a
n'est pas que ce soit toujours la méme chose qui est intéressant, c'est ce, ou pourquoi ¢a se
répete, ce dont justement le sujet, du point de vue de son confort biologique n'a, vous le
savez, vraiment strictement aucun besoin, pour ce qui est des répétitions auxquelles nous
avons affaire, c'est-a-dire des répétitions les plus collantes, les plus emmerdantes, les plus
symptomagenes. C'est 1a que doit se diriger votre attention pour y déceler l'incidence comme
telle de la fonction du signifiant. Comment peut-il se faire, ce rapport typique au sujet

-1605-



Seminaire 09

L'identification

constitué par l'existence du signifiant comme tel, seul support possible de ce qui est
pour nous originalement I'expérience de la répétition ?

M'arréterai-je 1a, ou d'ores et déja vous indiquerai-je comment il faut modifier la
formule du signe pour saisir, pour comprendre ce dont il s'agit dans I'avénement du
signifiant ? Le signifiant, a I'envers du signe, n'est pas ce qui représente quelque chose pour
quelqu'un, c'est ce qui représente précisément le sujet pour un autre signifiant. Ma chienne
est en quéte de mes signes et puis elle parle, comme vous le savez; pourquoi est-ce que son
parler n'est point un langage ? Parce que justement je suis pour elle quelque chose qui peut
lui donner des signes, mais qui ne peut pas lui donner de signifiant. La distinction de la
parole, comme elle peut exister au niveau préverbal, et du langage consiste justement dans
cette émergence de la fonction du signifiant.

60



Seminaire 09

Lecon 5, 13 décembre 1961

(Phrase d’Euclide en grec, Monas esti ...)
EUCLIDE, Eléments, 4, VII.

Cette phrase est une phrase empruntée au début du septiéme livre des Eléments
d'Euclide et qui m'a parus a tout prendre, la meilleure que j'ai trouvée pour exprimer, sur le
plan mathématiques cette fonction sur laquelle j'ai voulu attirer votre attention la derniére
fois, de 1'un dans notre probléme. Ce n'est pas que j'aie di la chercher, que j'aie eu de la
peine a trouver chez les mathématiciens quelque chose qui s'y rapportes les mathématiciens,
au moins une partie d'entre eux, ceux qui a chaque époque ont été en fléche dans
I'exploitation de leur champs se sont beaucoup occupés du statut de 1'unités mais ils sont
loin d'étre arrivés tous a des formules également satisfaisantes. Il semble méme que, pour
certains, cela soit allé dans leurs définitions, droit dans la direction opposée a ce qui
convient. Quoi qu'il en soit, je ne suis pas mécontent de penser que quelqu'un comme
Euclide, qui tout de méme en matiére de mathématiques ne peut pas étre considéré
autrement que comme de bonne races donne cette formule, justement d'autant plus
remarquable qu'articulée par un géomeétres que ce qui est I'unités car c'est la le sens du mot
monas c'est I'unité au sens précis ou j'ai essayé de nous la désigner la derniére fois sous la
désignation de ce que j'ai appelés je reviendrai encore sur ce pourquoi je l'ai appelé ainsi, le
trait unaire. Le trait unaire en tant qu'il est le support comme tel de la différences c'est bien
le sens qu'a ici monas, il ne peut pas en avoir un autres comme la suite du texte va nous le
montrer.

Donc monas, c'est-a-dire cette unité au sens du trait unaire tel qu'ici je vous indique
qu'il recoupes qu'il pointe dans sa fonction ce a quoi nous sommes arrivés I'année dernicre
dans le champ de notre expérience a repérer dans le texte

61



Seminaire 09

L'identification

méme de Freud comme ['einziger Zug, ce par quoi chacun des étants est dit étre un
un, avec ce qu'apporte d'ambiguité cet en neutre de eis qui veut dire un en grec, étant
précisément ce qui peut s'employer en grec comme en frangais pour désigner la fonction de
['unité en tant qu'elle est ce facteur de cohérence par quoi quelque chose se distingue de ce
qui l'entoure, fait un tout, un 1 au sens unitaire de la fonction. Donc monas c'est par
I'intermédiaire de 'unité que chacun de ces €tres vient a €tre dit un. L'avénement dans le
dire de cette unité comme caractéristique de chacun des étants est ici désignée, elle vient de
l'usage de la monas qui n'est rien d'autre que le trait unique. Cette chose valait d'étre relevée
justement sous la plume d'un géometre, c'est-a-dire de quelqu'un qui se situe dans les
mathématiques d'une facon telle apparemment que, pour lui au minimum, devons-nous dire
que l'intuition conservera toute sa valeur originelle. Il est vrai que ce n'est pas n'importe
lequel des géometres, puisqu'en somme nous pouvons le distinguer dans I'histoire de la
géométrie comme celui qui le premier introduit, comme devant absolument la dominer,
I'exigence de la démonstration sur ce qu'on peut appeler 'expérience, la familiarité de
I'espace. Je termine la traduction de la citation: « ... que le nombre, lui, n'est rien d'autre que
cette sorte de multiplicité qui surgit précisément de 1'introduction des unités », des monades,
dans le sens ou on l'entend dans le texte d'Euclide.

Si j'identifie cette fonction du trait unaire, si j'en fais la figure dévoilée de cet
einziger Zug de l'identification, ou nous avons ¢té menés par notre chemin de I'année
derniere, pointons ici, avant de nous avancer plus loin et pour que vous sachiez que le
contact n'est jamais perdu avec ce qui est le champ le plus direct de notre référence
technique et théorique a Freud, pointons qu'il s'agit de I'identification de la deuxiéme
espece, page 117, volume 13 des Gesammelte Werke de Freud.

C'est bien en conclusion de la définition de la deuxiéme espéece d'identification qu'il
appelle régressive, pour autant que c'est li¢ & quelque abandon de 1'objet qu'il définit comme
I'objet aimé [qui se désigne humoristiquement, dans le dessin de Toepffer, avec un trait
d'union]. Cet objet aimé va de la femme [élue] aux livres rares [« Fi! », comme disait
quelqu'un de mon entourage avec quelque indignation pour ma bibliophilie]. C'est toujours
en quelque mesure li¢ a I'abandon ou a la perte de cet objet que se produit, nous dit Freud,
cette sorte d'état régressif d'ou surgit cette identification qu'il souligne, avec quelque chose
qui est pour nous source d'admiration, comme chaque fois que le découvreur désigne un trait
assuré de son expérience dont il semblerait au premier abord que

-62-



Seminaire 09

Lecon du 13 décembre 1961

rien ne le nécessite, que c'est 1a un caractére contingent. Aussi bien ne le justifie-t-il
pas, sinon par son expérience, que dans cette sorte d'identification ou le moi copie dans la
situation, tantot I'objet non aimé, tantot I'objet aimé, mais que dans les deux cas cette
identification est partielle, hdchst beschrinkte, hautement limitée, mais qui est accentué au
sens d'étroit, de rétréci, que c'est nur einen et ein-zigen Zug, seulement un trait unique de la
personne objectalisée, qui est comme /‘ersatz, emprunté du mot allemand.

Il peut donc vous sembler qu'aborder cette identification par la deuxiéme espéce,
c'est moi aussi me beschrdnken, me limiter, rétrécir la portée de mon abord, car il y a l'autre,
l'identification de la premiére espece, celle singuliérement ambivalente qui se fait sur le
fond de I'image de la dévoration assimilante. Et quel rapport a-t-elle avec la troisi¢me, celle
qui commence tout de suite apres ce point que je vous désigne dans le paragraphe freudien,
l'identification a l'autre par l'intermédiaire du désir, l'identification que nous connaissons
bien, qui est hystérique, mais justement que je vous ai appris qu'on ne pouvait bien distin-
guer - je pense que vous devez suffisamment vous en rendre compte - qu'a partir du moment
ou on a structuré - et je ne vois pas que quiconque l'ait fait ailleurs qu'ici et avant que cela
se fit ici - le désir comme supposant dans sa sous-jacence exactement au minimum toute
l'articulation que nous avons donnée des rapports du sujet nommément a la chaine
signifiante, pour autant que cette relation modifie profondément la structure de tout rapport
du sujet avec chacun de ses besoins ?

Cette partialité de I'abord, cette entrée, si je puis dire, en coin dans le probléme, j'ai
le sentiment que, tout en vous la désignant, il convient que je la 1égitime aujourd'hui, et
j'espére pouvoir le faire assez vite pour me faire entendre sans trop de détours en vous
rappelant un principe de méthode pour nous, que, vu notre place, notre fonction, ce que nous
avons a faire dans notre défrichement, nous devons nous méfier, disons, et ceci poussez-le
aussi loin que vous voudrez, du genre, et méme de la classe. Cela peut vous paraitre
singulier que quelqu'un qui pour vous accentue la prégnance dans notre articulation des phé-
nomenes auxquels nous avons affaire, de la fonction du langage, se distingue ici d'un mode
de relation qui est vraiment fondamental dans le champ de la logique. Comment indiquer,
parler d'une logique qui doit, au premier temps de son départ, marquer la méfiance, que
j'entends poser tout a fait originelle, de la notion de la classe ? C'est bien justement en quoi
s'originalise, se distingue le champ que nous essayons ici d'articuler. Ce n'est aucun préjugé
de principe qui

-1609-



Seminaire 09

L'identification

me mene 13, c'est la nécessité méme de notre objet & nous qui nous pousse a ce qui se
développe effectivement au cours des années, segment par segment, une articulation logique
qui fait plus que suggérer, qui va de plus en plus prés, nommément cette année je l'espére, a
dégager des algorithmes qui me permettent d'appeler logique ce chapitre que nous aurons a
adjoindre aux fonctions exercées par le langage dans un certain champ du réel, celui dont
nous autres, étres parlants, sommes les conducteurs. Méfions-nous donc au maximum de
toute Koinonia ton genuou pour employer un terme platonicien, de tout ce qui est la figure
de communauté dans aucun genre, et tout spécialement dans ceux qui sont pour nous les
plus originels. Les trois identifications ne forment probablement pas une classe. Si elles
peuvent néanmoins porter le méme nom qui y apporte une ombre de concept, ce sera aussi
sans doute a nous d'en rendre compte. Si nous opérons avec exactitude, cela ne semble pas
étre une tache au-dessus de nos forces.

En fait, nous savons d'ores et déja que c'est au niveau du particulier que toujours
surgit ce qui pour nous est fonction universelle, et nous n'avons pas trop a nous en étonner
au niveau du champ ou nous nous déplagons puisque, concernant la fonction de
I'identification, déja nous savons - nous avons assez travaillé ensemble pour le savoir - le
sens de cette formule, que ce qui se passe se passe essentiellement au niveau de la structure.
Et la structure, faut-il le rappeler, et justement je crois qu'aujourd'hui, avant de faire un pas
plus loin, il faut que je le rappelle, c'est ce que nous avons introduit nommément comme
spécification, registre du symbolique ?

Si nous le distinguons de l'imaginaire et du réel, ce registre du symbolique - je crois
aussi devoir pointer tout ce qu'il pourrait y avoir la-dessus d'hésitation a laisser en marge ce
dont je n'ai vu personne s'inquiéter ouvertement, raison de plus pour dissiper la-dessus toute
ambiguité - il ne s'agit pas d'une définition ontologique, ce ne sont pas ici des champs de
I'étre que je sépare. Si a partir d'un certain moment, et justement celui de la naissance de ces
séminaires, j'ai cru devoir faire entrer en jeu cette triade du symbolique, de 1'imaginaire et
du réel, c'est pour autant que ce tiers ¢lément, qui n'était point jusque-la dans notre
expérience suffisamment discerné comme tel, est exactement a mes yeux ce qui est constitué
exactement par ce fait de la révélation d'un champ d'expérience. Et, pour Oter toute
ambiguité a ce terme, il s'agit de I'expérience freudienne, je dirai, d'un champ d'expériment.
je veux dire qu'il ne s'agit pas d'Erlebnis, il s'agit d'un champ constitué d'une certaine fagon,
jusqu'a un certain degré par quelque

-1610-



Seminaire 09

Lecon du 13 décembre 1961

artifice, celui qui inaugure la technique psychanalytique comme telle, la face
complémentaire de la découverte freudienne, complémentaire comme I'endroit I'est a
I'envers, réellement accolé. Ce qui s'est révélé d'abord dans ce champ, vous le savez bien
str, que ce soit la fonction du symbole et du méme coup le symbolique. Dés le départ ces
termes ont eu l'effet fascinant, séduisant, captivant que vous savez, dans I'ensemble du
champ de la culture, cet effet de choc dont vous savez que presque aucun penseur, et méme
parmi les plus hostiles, n'a pu s'y soustraire.

Il faut dire que c'est aussi un fait d'expérience que nous avons perdu, de ce temps de
la révélation et de sa corrélation avec la fonction du symbole, nous en avons perdu la
fraicheur, si I'on peut dire, cette fraicheur corrélative de ce que j'ai appelé l'effet de choc, de
surprise, comme proprement l'a défini Freud lui-méme comme caractéristique de cette
émergence des relations de l'inconscient; ces sortes de flashs sur 'image, caractéristiques de
cette époque par quoi, si I'on peut dire, nous apparaissaient de nouveaux modes d'inclusion
des étres imaginaires, par ou soudain quelque chose guidait leur sens a proprement parler,
s'éclairait d'une prise que nous ne pourrions mieux faire pour les qualifier que de les
désigner du terme de Begriff, prise gluante, 1a ou les plans collent, fonction de la fixation, je
ne sais quelle Haftung, si caractéristique de notre rapport [abord] dans ce champ imaginaire,
du méme coup évoquant une dimension de la genése ou les choses s'étirent plutdt qu'elles
n'évoluent, ambiguité certaine qui permettrait de laisser le schéma évolution comme présent,
comme impliqué, je dirai naturellement dans le champ de nos découvertes.

Comment dans tout cela pouvons-nous dire qu'en fin de compte ce qui caractérise ce
temps mort pointé par toutes sortes de théoriciens et de praticiens dans 1'évolution de la
doctrine sous des chefs et des rubriques diverses, se soit produit ? Comment cette espéce de
long feu a-t-il surgi, qui nous impose ce qui est proprement notre objet ici, celui ou j'essaie
de vous guider, de reprendre toute notre dialectique sur des principes plus stirs ? C'est bien
que quelque part nous devons désigner la source de cette sorte de fourvoiement qui fait
qu'en somme nous pouvons dire qu'au bout d'un certain temps ces apergus ne restaient vifs
pour nous, qu'a nous reporter au temps de leur surgissement, et ceci plus encore sur le plan
de l'efficacité dans notre technique, dans l'effet de nos interprétations, dans leur partie
efficace. Pourquoi les imagos par nous découvertes se sont-elles en quelque sorte
banalisées ? Est-ce que c'est seulement par une sorte d'effet de familiarité ? Nous avons
appris a vivre avec ces fantomes, nous

-1611-



Seminaire 09

L'identification

coudoyons le vampire, la pieuvre, nous respirons dans l'espace du ventre maternel,
au moins par métaphore. Les comics eux aussi avec un certain style, le dessin humoristique,
font pour nous vivre ces images comme on n'en a jamais vu dans un autre age, véhiculant les
images mémes primordiales de la révélation analytique en en faisant un objet d'amusement
courant. A I'horizon, la montre molle et la fonction du grand masturbateur, gardés dans les
images de Dali. Est ce 1a seulement ce par quoi notre maitrise semble fléchir l'usage
instrumental de ces images comme révélatrices ? Slirement pas seulement, car projetées, si
je puis dire, ici dans les créations de l'art, elles gardent encore leur force que J'appellerai pas
seulement percutante mais critique, elles gardent quelque chose de leur caractére de dérision
ou d'alarme. Mais c'est que ce n'est pas de ¢a qu'il s'agit, dans notre rapport a celui qui pour
nous vient a les désigner dans l'actualité de la cure. Ici, il ne nous reste plus comme dessein
de notre action que le devoir de bien faire, faire rire n'en étant qu'une voie trés occasionnelle
et limitée dans son emploi. Et 13, ce que nous avons vu se passer, ce n'est rien d'autre qu'un
effet qu'on peut appeler de rechute ou de dégradation, c'est a savoir que ces images, nous les
avons vues tout simplement retourner a ce qui s'est fort bien désigné soi-méme sous le type
d'archétype, c'est-a-dire de vieille ficelle du magasin des accessoires en usage. C'est une
tradition qui s'est fort bien reconnue sous le titre d'alchimie ou de gnose, mais qui était li¢e
justement a une confusion fort ancienne, et qui était celle ou était resté empétré le champ de
la pensée humaine pendant des siécles.

Il peut sembler que je me distingue, ou que je vous mette en garde contre un mode
de compréhension de notre référence qui soit celui de la Gestalt. Ce n'est pas exact. je suis
loin de sous-estimer ce qu'a apporté, a un moment de I'histoire de la pensée, la fonction de la
Gestalt, mais pour m'exprimer vite, et parce que 1a je fais cette espéce de balayage de notre
horizon qu'il faut que je refasse de temps en temps pour éviter justement que renaissent
toujours les mémes confusions, j'introduirai pour me faire entendre cette distinction; ce qui
fait le nerf de certaines des productions de ce mode d'explorer le champ de la Gestalt, ce que
j'appellerai la Gestalt cristallographique, celle qui met I'accent sur ces points de jonction, de
parenté entre les formations naturelles et les organisations structurales, pour autant qu'elles
surgissent et sont définissables seulement a partir de la combinatoire signifiante, c'est cela
qui en fait la force subjective, I'efficace de ce point, lui ontologique ou nous est livré
quelque chose dont nous avons en effet bien besoin, qui est a savoir s'il y a quelque rapport
qui justifie cette

-1612-



Seminaire 09

Lecon du 13 décembre 1961

introduction en matic¢re de soc de I'effet du signifiant dans le réel. Mais ceci ne nous
concerne pas. Car ¢a n'est pas le champ auquel nous avons affaire; nous ne sommes pas ici
pour juger du degré de naturel de la physique moderne, encore qu'il puisse nous intéresser,
c'est ce que je fais de temps en temps devant vous quelquefois de montrer qu'historiquement
c'est justement dans la mesure ou elle a tout a fait négligé le naturel des choses que la
physique a commencé a entrer dans le réel.

La Gestalt contre laquelle je vous mets en garde, c'est une Gestalt qui, vous
I'observerez a I'opposé de ce a quoi se sont attachés les initiateurs de la Gestaltthéorie,
donne une référence purement confusionnelle a la fonction de la Gestalt qui est celle que
j'appelle la Gestalt anthropomorphique, celle qui par quelque voie que ce soit confond ce
qu'apporte notre expérience avec la vieille référence analogique du macrocosme et du
microcosme, de I'homme universel, registres assez courts au bout du compte, et dont
I'analyse, pour autant qu'elle a cru s'y retrouver, ne fait que montrer une fois de plus la
relative infécondité. Ceci ne veut pas dire que les images que j'ai tout a 1'heure
humoristiquement évoquées n'aient pas leur poids, ni qu'elles ne soient pas la pour que nous
nous en servions encore. A nous-mémes doit étre indicative la fagon dont depuis quelque
temps nous préférons les laisser tapies dans l'ombre. On n'en parle plus guere, si ce n'est a
une certaine distance. Elles sont 1a, pour employer une métaphore freudienne, comme une de
ces ombres qui dans le champ des enfers sont prétes a surgir. Nous n'avons pas su vraiment
les réanimer, nous ne leur avons sans doute pas donné assez de sang a boire. Mais aprés tout
tant mieux, nous ne sommes pas des nécromants.

C'est justement ici que s'insére ce rappel caractéristique de ce que je vous enseigne,
qui est 1a pour changer tout a fait la face des choses, a savoir de montrer que le vif de ce
qu'apportait la découverte freudienne ne consistait pas dans ce retour des vieux fantomes,
mais dans une relation autre. Subitement ce matin j'ai retrouvé, de I'année 1946, un de ces
petits Propos sur la causalité psychique par lesquels je faisais ma rentrée dans le cercle
psychiatrique tout de suite aprés la guerre et il apparait dans ce petit texte que voici, texte
paru dans les entretiens de Bonneval, dans une sorte d'apostille ou d'incidence au début d'un
méme paragraphe conclusif, cinq lignes avant de terminer ce que j'avais a dire sur 1'imago:
«plus inaccessible a nos yeux faits pour les signes du changeur», qu'importe la suite, « que
ce dont le chasseur du désert », dis-je, que je n'évoque que parce que nous l'avons retrouvé
la derniére fois si je me souviens bien, « sait

-1613-



Seminaire 09

L'identification

voir la trace imperceptible, le pas de la gazelle sur le rocher, un jour se révéleront les
aspects de I'imago ». L'accent est & mettre pour l'instant au début du paragraphe, «plus
inaccessible a nos yeux... » Qu'est-ce que ces « signes du changeur » ? Quels signes ? et
quel changement ? ou quel changeur ? Ces signes, ce sont précisément ce que je vous ai
appelé a articuler comme les signifiants, c'est-a-dire ces signes en tant qu'ils opérent
proprement par la vertu de leur associativité dans la chaine, de leur commutativité, de la
fonction de permutation prise comme telle. Et voila ou est la fonction du changeur,
l'introduction dans le réel d'un changement qui n'est point de mouvement ni de naissance, ni
de corruption et de toutes les catégories du changement que dessine une tradition que nous
pouvons appeler aristotélicienne, celle de la connaissance comme telle, mais d'une autre
dimension ou le changement dont il s'agit est défini comme tel dans la combinatoire
topologique qu'elle nous permet de définir comme émergence de ce fait, du fait de structure,
comme dégradation a 1'occasion, a savoir chute dans ce champ de la structure et retour a la
capture de 1'image naturelle.

Bref, se dessine comme tel ce qui n'est aprés tout que le cadre fonctionnant de la
pensée, allez-vous dire. Et pourquoi pas ? N'oublions pas que ce mot de pensée est présent,
accentué des l'origine par Freud comme sans doute ne pouvant pas étre autre qu'il n'est, pour
désigner ce qui se passe dans l'inconscient. Car ce n'était certainement pas le besoin de
conserver le privilége de la pensée comme tel, je ne sais quelle primauté de 1'esprit qui
pouvait ici guider Freud. Bien loin de 14, s'il avait pu ce terme 1'éviter, il l'aurait fait. Et
qu'est-ce que ¢a veut dire a ce niveau ? Et pourquoi est-ce que cette année j'ai cru devoir
partir, non pas de Platon méme, pour ne point parler des autres, mais aussi bien pas de Kant,
pas de Hegel, mais de Descartes ? C'est justement pour désigner que ce dont il s'agit 1a ou
est le probléme de l'inconscient pour nous, c'est de 'autonomie du sujet pour autant qu'elle
n'est pas seulement préservée, qu'elle est accentuée comme jamais elle ne le fut dans notre
champ; et précisément de ce paradoxe, que ces cheminements que nous y découvrons ne
sont point concevables si a proprement parler ce n'est le sujet qui en est le guide, et de fagon
d'autant plus siire que c'est sans le savoir, sans en étre complice si je puis dire, conscius,
parce qu'il ne peut progresser vers rien ni en rien, qu'a ne le repérer qu'aprés coup, car rien
qui ne soit par lui engendré, justement, qu'a mesure de le méconnaitre d'abord. C'est ceci qui
distingue le champ de l'inconscient, tel qu'il nous est révélé par Freud. Il est lui-méme
impossible a formaliser, a

- 1614 -



Seminaire 09

Lecon du 13 décembre 1961

formuler si nous ne voyons pas qu'a tout instant il n'est concevable qu'a y voir et de
la fagon la plus évidente et sensible, préservée cette autonomie du sujet, je veux dire ce par
quoi le sujet en aucun cas ne saurait étre réduit a un réve du monde.

De cette permanence du sujet je vous montre la référence, et non pas la présence, car
cette présence ne pourra étre cernée qu'en fonction de cette référence. je vous l'ai
démontrée, désignée la dernicre fois dans ce trait unaire, dans cette fonction du baton
comme figure de 'un en tant qu'il n'est que trait distinctif, trait justement d'autant plus
distinctif qu'en est effacé presque tout ce qui le distingue, sauf d'étre un trait, en accentuant
ce fait que plus il est semblable, plus il fonctionne, je ne dis point comme signe, mais
comme support de la différence, et ceci n'étant qu'une introduction au relief de cette
dimension que j'essaie de ponctuer devant vous. Car a la vérité il n'y a pas de plus; plus, il
n'y a pas d'idéal de la similitude, d'idéal de I'effacement des traits. Cet effacement des dis-
tinctions qualitatives n'est 14 que pour nous permettre de saisir le paradoxe de l'altérité
radicale désignée par le trait, et il est apres tout peu important que chacun des traits
ressemble a I'autre. C'est ailleurs que réside ce que j'ai appelé a l'instant cette fonction
d'altérité. Et terminant la derniére fois mon discours, j'ai pointé quelle était sa fonction, celle
qui assure a la répétition justement ceci que par cette fonction, seulement par elle, cette
répétition échappe a l'identité de son éternel retour sous la figure du chasseur cochant le
nombre de quoi ? De traits par ou il atteint sa proie, ou du divin Marquis qui nous montre
que, méme au sommet de son désir, ces coups, il prend bien soin de les compter, et que c'est
l1a une dimension essentielle en tant que jamais elle n'abandonne la nécessité qu'elle
implique, dans presque aucune de nos fonctions.

Compter les coups, le trait qui compte, qu'est ceci ? Est-ce qu'ici encore vous suivez
bien ? Saisissez bien ce que j'entends désigner. Ce que j'entends désigner c'est ceci, qui est
facilement oubli¢ dans son ressort, c'est que ce a quoi nous avons affaire dans l'automatisme
de répétition, c'est ceci, un cycle, de quelque fagon, si ampute, si déformé, si abrasé que
nous le définissions, dés lors qu'il est cycle et qu'il comporte retour a un point terme, nous
pouvons le concevoir sur le modéele du besoin, de la satisfaction. Ce cycle se répcte;
qu'importe qu'il soit tout a fait le méme, ou qu'il présente de menues différences, ces menues
différences ne seront manifestement faites que pour le conserver dans sa fonction de cycle
comme se rapportant & quelque chose de définissable comme a un certain type, par quoi
justement tous les cycles qui l'ont précédé s'identifient dans

-1615-



Seminaire 09

L'identification

I'instant comme étant, en tant qu'ils se reproduisent, a proprement parler les mémes.
Prenons, pour imager ce que je suis en train de dire, le cycle de la digestion. Chaque fois
que nous en faisons une, nous répétons la digestion. Est-ce a cela que nous nous référons
quand nous parlons, dans I'analyse, d'automatisme de répétition ? Est-ce que c'est en vertu
d'un automatisme de répétition que nous faisons des digestions qui sont sensiblement
toujours la méme digestion ? je ne vous laisserai pas d'ouverture, a dire que jusque-la c'est
un sophisme. Il peut y avoir bien entendu, des incidents dans cette digestion qui soient dus a
des rappels d'anciennes digestions qui furent troublées, des effets de dégoit, de nausée, liés
a telle ou telle liaison contingente de tel aliment avec telle circonstance. Ceci ne nous fera
pas franchir pour autant d'un pas de plus la distance a couvrir entre ce retour du cycle et la
fonction de l'automatisme de répétition. Car ce que veut dire 'automatisme de répétition en
tant que nous avons a lui affaire, c'est ceci, c'est que si un cycle déterminé qui ne fut que
celui-la - c'est ici que se profile I'ombre du trauma, que je ne mets ici qu'entre guillemets,
car ¢a n'est pas son effet traumatique que je retiens, mais seulement son unicité - celui-la
donc, qui se désigne par un certain signifiant que seul peut supporter ce que nous
apprendrons dans la suite a définir comme une lettre, instance de la lettre dans
l'inconscient, ce grand A, 1'A initial en tant qu'il est numérotable, que ce cycle-1a, et pas un
autre, équivaut a un certain signifiant; c'est a ce titre que le comportement se répéte pour
faire ressurgir ce signifiant qu'il est comme tel, ce numéro qu'il fonde.

Si, pour nous, la répétition symptomatique a un sens vers quoi je vous redirige,
réfléchissez sur la portée de votre propre pensée. Quand vous parlez de l'incidence répétitive
dans la formation symptomatique, c'est pour autant que ce qui se répéte est 1a, non pas
méme seulement pour remplir la fonction naturelle du signe qui est de représenter une chose
qui serait ici actualisée, mais pour présentifier comme tel le signifiant que cette action est
devenue. je dis que c'est en tant que ce qui est refoulé est un signifiant, que ce cycle de
comportement réel se présente a sa place. C'est ici, puisque je me suis imposé de donner une
limite d'heure précise et commode pour un certain nombre d'entre vous a ce que je dois
exposer devant vous, que je m'arréterai. Ce qui s'impose a tout ceci de confirmation et de
commentaires, comptez sur moi pour vous le donner dans la suite de la fagon la plus
convenablement articulée, si étonnant qu'ait pu vous en apparaitre I'abrupt, au moment ou je
I'ai exposé a l'instant.

-1616-



Seminaire 09

Lecon 6, 20 décembre 1961

La derniére fois, je vous ai laissés sur cette remarque faite pour vous donner le
sentiment que mon discours ne perd pas ses amarres, a savoir que l'importance, pour nous,
de cette recherche cette année tient en ceci que le paradoxe de I'automatisme de répétition,
c'est que vous voyez surgir un cycle de comportement, inscriptible comme tel dans les
termes d'une résolution de tension du couple, donc, besoin-satisfaction, et que néanmoins,
quelle que soit la fonction intéressée dans ce cycle, si charnelle que vous la supposiez, il
n'en reste pas moins que ce qu'elle veut dire en tant qu'automatisme de répétition, c'est
qu'elle est la pour faire surgir, pour rappeler, pour faire insister quelque chose qui n'est rien
d'autre en son essence qu'un signifiant, désignable par sa fonction, et spécialement sous
cette face, qu'elle introduit dans le cycle de ses répétitions, toujours les mémes en leur
essence, et donc concernant quelque chose qui est toujours la méme chose, la différence, la
distinction, l'unicité. Que c'est parce que quelque chose a l'origine s'est passé, qui est tout le
systeme du trauma, a savoir qu'une fois il s'est produit quelque chose qui a pris dés lors la
forme A, que dans la répétition le comportement, si complexe, engagé que vous le supposiez
dans l'individualité animale, n'est 1a que pour faire ressurgir ce signe A. Disons que le
comportement, des lors, est exprimable comme le comportement numéro tant. C'est, ce
comportement numéro tant, disons le, 'acces hystérique, par exemple. Une des formes chez
un sujet déterminé, ce sont ses acces hystériques, c'est cela qui sort comme comportement
numeéro tant. Seul le numéro est perdu pour le sujet. C'est justement en tant que le numéro
est perdu qu'il sort, ce comportement, masqué dans cette fonction de faire resurgir le numéro

71



Seminaire 09

L'identification

derriére ce qu'on appellera la psychologie de son accées, derriére les motivations
apparentes. Et vous savez que sur ce point personne ne sera difficile pour lui trouver l'air
d'une raison; c'est le propre de la psychologie de faire toujours apparaitre une ombre de
motivation. C'est donc dans cet accolement structural de quelque chose d'inséré
radicalement dans cette individualité vitale avec cette fonction signifiante que nous sommes,
dans l'expérience analytique. Vorstellungsreprdasentanz, c'est 1a ce qui est refoulé, c'est le
numéro perdu du comportement tant.

Ou est le sujet la-dedans ? Dans l'individualité radicale, réelle ? Dans le patient pur
de cette capture ? Dans l'organisme dés lors aspiré par les effets du ¢a parle par le fait qu'un
vivant entre les autres a été appelé a devenir ce que monsieur Heidegger appelle « le berger
de I'étre », ayant été pris dans les mécanismes du signifiant ? Est-il, a 'autre extréme,
identifiable au) eu méme du signifiant ? Et le sujet n'est-il que le sujet du discours, en
quelque sorte arraché a son immanence vitale, condamné a la survoler, a vivre dans cette
sorte de mirage qui découle de ce redoublement qui fait que tout ce qu'il vit, non seulement
il le parle, mais que, le vivant, il le vit en le parlant, et que déja ce qu'il vit s'inscrit en un
rno6, une saga tissée tout au long de son acte méme ? Notre effort cette année, s'il a un sens,
justement c'est de montrer comment s'articule la fonction du sujet, ailleurs que dans 'un ou
dans 1'autre de ces poles, jouant entre les deux. C'est, aprés tout, moi je 1'imagine, ce que
votre cogitation, du moins j'aime a le penser, aprés ces quelques années de séminaires, peut
vous donner, ne serait-ce qu'implicitement, a tout instant comme repere. Est-ce que ¢a suffit,
de savoir que la fonction du sujet est dans 1'entre-deux, entre les effets idéalisants de la
fonction signifiante et cette immanence vitale que vous confondriez, je pense, encore,
malgré mes avertissements, volontiers avec la fonction de la pulsion ? C'est justement ce
dans quoi nous sommes engagés, et ce que nous essayons de pousser plus loin, et ce
pourquoi aussi j'ai cru devoir commencer par le « cogito » cartésien, pour rendre sensible le
champ qui est celui dans lequel nous allons essayer de donner des articulations plus précises
concernant l'identification.

je vous ai parlé, il y a quelques années, du petit Hans. Il y a, dans I'histoire du petit
Hans, je pense que vous en avez gardé le souvenir quelque part, I'histoire du réve que 1'on
peut épingler avec le titre de la girafe chiffonnée, zerwutzelte Giraffe. Ce verbe, zerwutzeln,
qu'on a traduit par chiffonner, n'est pas un verbe tout a fait courant du lexique germanique
commun. Si wutzeln s'y trouve,

-1618-



Seminaire 09

Lecon du 20 décembre 1961

le zerwutzeln n'y est pas. Zerwutzeln veut dire faire une boule. Il est indiqué dans le
texte du réve de la girafe chiffonnée que c'est une girafe qui est 1a, a c6té de la grande girafe
vivante, une girafe en papier, et que comme telle on peut mettre en boule. Vous savez tout le
symbolisme qui se déroule, tout au long de cette observation, du rapport entre la girafe et la
petite girafe, girafe chiffonnée sous une de ses faces, concevable sous l'autre comme la
girafe réduite, comme la girafe seconde, comme la girafe qui peut symboliser bien des
choses. Si la grande girafe symbolise la mére, l'autre girafe symbolise la fille, et le rapport
du petit Hans a la girafe, au point ou 'on en est & ce moment-1a de son analyse, tendra assez
volontiers a s'incarner dans le jeu vivant des rivalités familiales. je me souviens de
I'étonnement - il ne serait plus de mise aujourd'hui - que j'ai provoqué alors en désignant a
ce moment-la dans I'observation du petit Hans, et comme telle, la dimension du symbolique
en acte dans les productions psychiques du jeune sujet a propos de cette girafe chiffonnée.
Qu'est-ce qu'il pouvait y avoir de plus indicatif de la différence radicale du symbolique
comme tel ? sinon de voir apparaitre dans la production - certes sur ce point non suggérée,
car il n'est pas trace a ce moment d'une articulation semblable concernant la fonction
indirecte du symbole -, que de voir dans l'observation quelque chose qui vraiment incarne
pour nous, et image l'apparition du symbolique comme tel dans la dialectique psychique. «
Vraiment, ou avez-vous pu trouver ¢a ? » me disait I'un d'entre vous gentiment aprés cette
séance. La chose surprenante, ce n'est pas que je 1'y aie vu, parce que ¢a peut difficilement
étre indiqué plus crGment dans le matériel lui-méme, c'est qu'a cet endroit on peut dire que
Freud lui-méme ne s'y arréte pas, le veux dire ne met pas tout le soulignage qu'il convient
sur ce phénomene, sur ce qui le matérialise si I'on peut dire, a nos yeux. C'est bien ce qui
prouve le caractére essentiel de ces délinéations structurales, c'est qu'a ne pas les faire, a ne
pas les pointer, a ne pas les articuler avec toute I'énergie dont nous sommes capables, c'est
une certaine face, une certaine dimension des phénoménes eux-mémes que nous nous
condamnons en quelque sorte a méconnaitre.

je ne vais pas vous refaire a cette occasion l'articulation de ce dont il s'agit, de
I'enjeu dans le cas du petit Hans. Les choses ont été assez publiées, et assez bien pour que
vous puissiez vous y référer. Mais la fonction comme telle, & ce moment critique, celui
déterminé par sa suspension radicale au désir de sa mére d'une facon, si I'on peut dire, qui
est sans compensation, sans recours, sans issue, est la fonction d'artifice que je vous ai
montrée étre celle de la phobie, en tant

-1619-



Seminaire 09

L'identification

qu'elle introduit un ressort signifiant clef qui permet au sujet de préserver ce dont il
s'agit pour lui, a savoir ce minimum d'ancrage, de centrage de son étre, qui lui permette de
ne pas se sentir un étre complétement a la dérive du caprice maternel. C'est de cela qu'il
s'agit, mais ce que je veux pointer a ce niveau c'est ceci, c'est que, dans une production
éminemment peu sujette a caution dans l'occasion - je le dis d'autant plus que tout ce vers
quoi on a orienté précédemment le petit Hans, car Dieu sait qu'on I'oriente, comme je vous
I'ai montré, rien de tout cela n'est de nature a le mettre sur un champ de ce type d'élaboration
- le petit Hans nous montre ici, sous une figure fermée certes, mais exemplaire, le saut, le
passage, la tension entre ce que j'ai défini tout d'abord comme les deux extrémes du sujet, le
sujet animal qui représente la meére, mais aussi avec son grand cou, personne n'en doute, la
mere en tant qu'elle est cet immense phallus du désir, terminé encore par le bec broutant de
cet animal vorace, et puis de l'autre quelque chose sur une surface de papier - nous
reviendrons sur cette dimension de la surface -, ce quelque chose qui n'est pas dépourvu de
tout accent subjectif, car on voit bien tout l'enjeu de ce dont il s'agit, la grande girafe,
comme elle le voit jouer avec la petite chiffonnée, crie trés fort jusqu'a ce qu'enfin elle se
lasse, elle épuise ses cris. Et le petit Hans, sanctionnant en quelque sorte la prise de
possession, la Besitzung de ce dont il s'agit, de 1'enjeu mystérieux de l'affaire, en s'asseyant
dessus, draufgesetzt.

Cette belle mécanique doit nous faire sentir ce dont il s'agit, si c'est bien de son
identification fondamentale, de la défense de lui-méme contre cette capture originelle dans
le monde de la mére, comme personne bien siir n'en doute, au point ou nous en sommes de
I'élucidation de la phobie. Ici déja nous voyons exemplifiée cette fonction du signifiant.

C'est bien la que je veux encore m'arréter aujourd'hui, concernant le point de départ
de ce que nous avons a dire sur l'identification. La fonction du signifiant, en tant qu'elle est
le point d'amarre de quelque chose d'ou le sujet se continue, voila ce qui va me faire
m'arréter un instant aujourd'hui sur quelque chose qui, me semble-t-il, doit venir tout
naturellement a l'esprit, non seulement pour des raisons de logique générale, mais aussi pour
quelque chose que vous devez toucher dans votre expérience, je veux dire la fonction du
nom.

Non pas le noun, le nom défini grammaticalement, ce que nous appelons le
substantif dans nos €coles, mais le name, comme en anglais, et en allemand aussi bien,
d'ailleurs, les deux fonctions se distinguent. je voudrais en dire un peu plus ici. Mais vous
comprenez bien la différence le name, c'est le nom propre. Vous

-1620-



Seminaire 09

Lecon du 20 décembre 1961

savez, comme analystes, I'importance qu'a, dans toute analyse, le nom propre du
sujet. Vous devez toujours faire attention & comment s'appelle votre patient. Ce n'est jamais
indifférent. Et si vous demandez les noms dans I'analyse, c'est bien quelque chose de
beaucoup plus important que 1'excuse que vous pouvez en donner au patient, a savoir que
toutes sortes de choses peuvent se cacher derriere cette sorte de dissimulation ou
d'effacement qu'il y aurait du nom, concernant les relations qu'il a a mettre en jeu avec tel
autre sujet. Cela va beaucoup plus loin que cela. Vous devez le pressentir, sinon le savoir.

Qu'est-ce que c'est qu'un nom propre ? Ici, nous devrions avoir beaucoup a dire. Le
fait est qu'en effet, nous pouvons apporter beaucoup de matériel au nom. Ce matériel, nous
analystes, dans les controles méme, mille fois nous aurons a en illustrer I'importance. je ne
crois pas que nous puissions ici justement lui donner toute sa portée sans - c'est 1a une
occasion de plus d'en toucher du doigt la nécessité méthodologique - nous référer a ce qu'a
cet endroit a a dire le linguiste. Non pas pour nous y soumettre forcément, mais parce que
concernant la fonction, la définition de ce signifiant qui a son originalité, nous devons au
moins y trouver un contrdle, sinon un complément de ce que nous pouvons dire. En fait,
c'est bien ce qui va se produire. En 1954 est paru un petit factum de Sir Allan H. Gardiner. 11
y a de lui toutes sortes de travaux, et particulicrement une trés bonne grammaire égyptienne,
je veux dire de I'Egypte antique. C'est donc un égyptologue, mais c'est aussi et avant tout un
linguiste. Gardiner a fait- c'est a cette époque que j'en ai fait 'acquisition, au cours d'un
voyage a Londres - un tout petit livre qui s'appelle La théorie des noms propres. 1l 'a fait
d'une fagon un peu contingente. Il appelle cela lui-méme un controversial essay, un essai
controversiel. On peut méme dire, ¢a c'est une litote, un essai polémique. Il 1'a fait a la suite
de la vive exaspération ou l'avait porté un certain nombre d'énonciations d'un philosophe
que je ne vous signale pas pour la premiére fois, Bertrand Russell, dont vous savez I'énorme
role dans I'élaboration de ce qu'on pourrait appeler de nos jours la logique mathématisée, ou
la mathématique logifiée. Autour des Principia mathematica, avec Whitehead, il nous a
donné un symbolisme général des opérations logiques et mathématiques dont on ne peut pas
ne pas tenir compte dés qu'on entre dans ce champ. Donc Russell, dans 1'un de ses ouvrages,
donne une certaine définition tout a fait paradoxale - le paradoxe d'ailleurs est une
dimension dans laquelle il est loin de répugner a se déplacer, bien au contraire, il s'en sert
plus souvent qu'a son tour - M. Russell a donc amené, concernant le nom propre, certaines
remarques qui

-1621-



Seminaire 09

L'identification

ont littéralement mis M. Gardiner hors de lui. La querelle est en elle-méme assez
significative pour que je croie devoir aujourd'hui vous y introduire, et a ce propos accrocher
des remarques qui me paraissent importantes. Par quel bout allons-nous commencer? Par
Gardiner ou par Russell ? Commengons par Russell.

Russell se trouve dans la position du logicien. Le logicien a une position qui ne date
pas d'hier, il fait fonctionner un certain appareil auquel il donne divers titres, raisonnement,
pensée. Il y découvre un certain nombre de lois implicites. Dans un premier temps, ces lois,
il les dégage, ce sont celles sans lesquelles il n'y aurait rien qui soit de l'ordre de la raison,
qui serait possible. C'est au cours de cette recherche tout a fait originelle de cette pensée qui
nous gouverne, [la réflexion grecque], que nous saisissons, par exemple, I'importance du
principe de contradiction. Ce principe de contradiction découvert, c'est autour du principe de
contradiction que quelque chose se déploie et s'ordonne, qui montre assurément que si la
contradiction et son principe n'étaient que quelque chose de tautologique, la tautologie serait
singuliérement féconde, car ¢a n'est pas simplement en quelques pages que se développe la
logique artistotélicienne. Avec le temps pourtant, le fait historique est que loin que le
développement de la logique se dirige vers une ontologie, une référence radicale a I'étre qui
serait cens¢ étre vis¢ dans ces lois les plus générales du mode d'appréhension nécessaire de
la vérité, il s'oriente vers un formalisme, a savoir que ce a quoi se consacre le leader d'une
école de pensée aussi importante, aussi décisive dans l'orientation qu'elle a donnée a tout un
mode de pensée a notre époque, qu'est Bertrand Russell, soit d'arriver a mettre tout ce qui
concerne la critique des opérations mises en jeu dans le champ de la logique et de la
mathématique, dans une formalisation générale aussi stricte, aussi économique qu'il est
possible, bref, la corrélation de 1'effort de Russell, I'insertion de I'effort de Russell dans cette
méme direction, en mathématiques aboutit a la formation de ce qu'on appelle la théorie des
ensembles, dont on peut caractériser la portée générale en ce qu'on s'y efforce de réduire
tout le champ de I'expérience mathématique accumulée par des siécles de développement, et
je crois qu'on ne peut pas en donner de meilleure définition que c'est la réduire a un jeu de
lettres. Ceci donc, nous devons en tenir compte comme d'une donnée du progrées de la
pensée, disons a notre époque, cette époque étant définie comme un certain moment du
discours de la science. Qu'est-ce que Bertrand Russell se trouve amené a donner, dans ces
conditions, le jour ou il s'y intéresse, comme définition d'un nom propre ? C'est

-1622-



Seminaire 09

Lecon du 20 décembre 1961

quelque chose qui en soi-méme vaut qu'on s'y arréte, parce que c'est ce qui va nous
permettre de saisir - on pourrait le saisir ailleurs, et vous verrez que je vous montrerai qu'on
le saisit ailleurs - disons, cette part de méconnaissance impliquée dans une certaine position,
qui se trouve étre effectivement le coin ou est poussé tout 1'effort d'élaboration séculaire de
la logique. Cette méconnaissance est & proprement parler ceci, que sans aucun doute je vous
donne en quelque sorte d'emblée dans ce que j'ai 1a posé forcément par une nécessité de
I'exposé, cette méconnaissance, c'est exactement le rapport le plus radical du sujet pensant a
la lettre. Bertrand Russell voit tout sauf ceci, la fonction de la lettre. C'est ce que j'espere
pouvoir vous faire sentir et vous montrer. Ayez confiance et suivez-moi. Vous allez voir
maintenant comment nous allons nous avancer. Qu'est-ce qu'il donne comme définition du
nom propre? Un nom propre c'est, dit-il, @ word for particular, un mot pour désigner les
choses particuliéres comme telles hors de toute description.

Il y a deux manicres d'aborder les choses; les décrire par leurs qualités, leurs
repérages, leurs coordonnées au point de vue du mathématicien, si je veux les désigner
comme telles. Ce point par exemple, mettons qu'ici je puisse vous dire, il est & droite du
tableau, a peu prés a telle hauteur, il est blanc, et ceci cela; ¢a, c'est une description, nous dit
M. Russell. Ce sont les manieres qu'il y a de le désigner, hors de toute description, comme
particulier, c'est ¢a que je vais appeler nom propre. Le premier nom propre pour M. Russell,
j'y ai déja fait allusion, & mes séminaires précédents, c'est le this, celui-ci, this is the
question. Voila le démonstratif passé au rang de nom propre. Ce n'est pas moins paradoxal
que M. Russell envisage froidement la possibilité d'appeler ce méme point John. 11 faut
reconnaitre que nous avons tout de méme la le signe que peut-€tre il y a quelque chose qui
dépasse l'expérience, car le fait est qu'il est rare qu'on appelle JoAn un point géométrique.
Néanmoins, Russell n'a jamais reculé devant les expressions les plus extrémes de sa pensée.

C'est tout de méme ici que le linguiste s'alarme. S'alarme d'autant plus qu'entre ces
deux extrémités de la définition russellienne word for particular, il y a cette conséquence
tout a fait paradoxale que, logique avec lui-méme, Russell nous dit que Socrate n'a aucun
droit & étre considéré par nous comme un nom propre, é¢tant donné que depuis longtemps
Socrate n'est plus un particulier. Je vous abrege ce que dit Russell. J'y ajoute méme une note
d'humour, mais c'est bien 1'esprit de ce qu'il veut nous dire, a savoir que Socrate c'était pour
nous le maitre de Platon, 'homme qui a bu la cigué, etc. c'est une description abrégée.

-1623-



Seminaire 09

L'identification

Ca n'est donc plus comme tel ce qu'il appelle « un mot pour désigner le particulier
dans sa particularité ». Il est bien certain qu'ici nous voyons que nous perdons tout a fait la
corde de ce que nous donne la conscience linguistique, c'est a savoir que, s'il faut que nous
¢liminions tout ce qui, des noms propres, s'insére dans une communauté de la notion, nous
arrivons a une sorte d'impasse, qui est bien ce contre quoi Gardiner essaie de contreposer les
perspectives proprement linguistiques comme telles.

Ce qui est remarquable, c'est que le linguiste, non sans mérite, et non sans pratique,
et non sans habitude, par une expérience d'autant plus profonde du signifiant que ce n'est pas
pour rien que je vous ai signalé que c'est quelqu'un dont une partie du labeur se déploie dans
un angle particulierement suggestif et riche de 'expérience qui est celui de 'hiéroglyphe,
puisqu'il est égyptologue, va, lui, étre amené a contre-formuler pour nous ce qui lui parait
caractéristique de la fonction du nom propre. Cette caractéristique de la fonction du nom
propre, il va, pour I'élaborer, prendre référence a John Stuart Mill et a un grammairien grec
du Ile si¢cle avant Jésus-Christ qui s'appelle Dionysius Thrax. Singuliérement, il va
rencontrer chez eux quelque chose qui, sans aboutir au méme paradoxe que Bertrand
Russell, rend compte des formules qui, au premier aspect, pourront apparaitre comme
homonymiques, si l'on peut dire. Le nom propre, idion onota, d'ailleurs n'est que la
traduction de ce qu'ont apporté la-dessus les Grecs, et nommément ce Dionysius Thrax,
idion opposé a koinon. Est-ce qu'idion ici se confond avec le particulier au sens russellien
du terme ? Certainement pas, puisque aussi bien ce ne serait pas la-dessus que prendrait
appui M. Gardiner, si ¢'était pour y trouver un accord avec son adversaire.
Malheureusement, il ne parvient pas a spécifier la différence ici du terme de propriéte
comme impliqué a ce que distingue le point de vue grec originel, avec les conséquences
paradoxales auxquelles arrive un certain formalisme. Mais, a l'abri du progres que lui
permet la référence aux Grecs tout a fait dans le fond, puis a Mill plus proche de lui, il met
en valeur ceci dont il s'agit, c'est-a-dire ce qui fonctionne dans le nom propre qui nous le fait
tout de suite distinguer, repérer comme tel, comme un nom propre. Avec une pertinence
certaine dans l'approche du probléme, Mill met 1'accent sur ceci, c'est que ce en quoi un nom
propre se distingue du nom commun, c'est du c6té de quelque chose qui est au niveau du
sens. Le nom commun parait concerner 1'objet en tant qu'avec lui il améne un sens. Si
quelque chose est un nom propre, c'est pour autant que ¢a n'est pas le sens de l'objet qu'il
amene avec lui, mais quelque chose qui est de

-1624-



Seminaire 09

Lecon du 20 décembre 1961

I'ordre d'une marque appliquée en quelque sorte sur 1'objet, superposée a lui, et qui
de ce fait sera d'autant plus étroitement solidaire qu'il sera moins ouvert, du fait de 'absence
de sens, a toute participation avec une dimension par ou cet objet se dépasse, communique
avec les autres objets. Mill ici fait d'ailleurs intervenir, jouer, une sorte de petit apologue lié¢
a un conte, I'entrée en jeu d'une image de la fantaisie. C'est I'histoire du role de la fée
Morgiana qui veut préserver quelques-uns de ses protégés de le ne sais quel fléau auquel ils
sont promis, par le fait qu'on a mis dans la ville une marque de craie sur leur porte.
Morgiana leur évite de tomber sous le coup du fléau exterminateur en faisant la méme
marque sur toutes les autres maisons de la méme ville. Ici, Sir Gardiner n'a pas de peine a
démontrer la méconnaissance qu'implique cet apologue lui-méme; c'est que, si Mill avait eu
une notion plus compléte de ce dont il s'agit dans l'incidence du nom propre, ¢a n'est pas
seulement du caractére d'identification de la marque qu'il aurait di faire, dans sa propre
forgerie, état, c'est aussi du caractére distinctif. Et comme tel 1'apologue serait plus
convenable si I'on disait que la fée Morgiana avait di, les autres maisons, les marquer aussi
d'un signe de craie, mais différemment du premier, de fagon a ce que celui qui, s'introduisant
dans la ville pour remplir sa mission, cherche la maison ou il doit faire porter son incidence
fatale, ne sache plus trouver de quel signe il s'agit, faute d'avoir su a l'avance justement,
quel signe il fallait chercher entre autres. Ceci méne Gardiner a une articulation qui est
celle-ci, c'est qu'en référence manifeste a cette distinction du signifiant et du signifié, qui est
fondamentale pour tout linguiste, méme s'il ne la promeut pas comme telle dans son
discours, Gardiner, non sans fondement, remarque que ¢a n'est pas tellement d'absence de
sens dont il s'agit dans 1'usage du nom propre, car aussi bien, tout dit le contraire. Trés
souvent les noms propres ont un sens. Méme M. Durand, ¢a a un sens. M. Smith veut dire
forgeron, et il est bien clair que ce n'est pas parce que M. Forgeron serait forgeron par
hasard que son nom serait moins un nom propre. Ce qui fait l'usage de nom propre, nous dit
M. Gardiner, c'est que l'accent, dans son emploi, est mis non pas sur le sens, mais sur le son
en tant que distinctif. Il y a 1a manifestement un trés grand progres des dimensions, ce qui
dans la plupart des cas permettra pratiquement de nous apercevoir que quelque chose
fonctionne plus spécialement comme un nom propre.

Néanmoins, il est quand méme assez paradoxal justement de voir un linguiste, dont
la premiere définition qu'il aura a donner de son matériel, les phonémes, c'est que ce sont
justement des sons qui se distinguent les uns des autres,

-1625-



Seminaire 09

L'identification

donner comme un trait particulier a la fonction du nom propre que ce soit justement
du fait que le nom propre est composé de sons distinctifs que nous pouvons le caractériser
comme nom propre.

Car bien sir, sous un certain angle il est manifeste que tout usage du langage est
justement fondé sur ceci, c'est qu'un langage est fait avec un matériel qui est celui de sons
distinctifs. Bien sir, cette objection n'est pas sans apparaitre a l'auteur lui-méme de cette
¢laboration. C'est ici qu'il introduit la notion subjective, au sens psychologique du terme, de
'attention accordée a la dimension signifiante comme, ici, matériel sonore. Observez bien ce
que je pointe ici, c'est que le linguiste qui doit s'efforcer d'écarter, je ne dis pas d'éliminer
totalement, de son champ tout ce qui est référence proprement psychologique, est tout de
méme amené ici comme tel a faire état d'une dimension psychologique comme telle, je veux
dire du fait que le sujet, dit-il, investisse, fasse attention spécialement a ce qui est le corps
de son intérét quand il s'agit du nom propre. C'est en tant qu'il véhicule une certaine
différence sonore qu'il est pris comme nom propre, faisant remarquer qu'a l'inverse dans le
discours commun, ce que je suis en train de vous communiquer par exemple pour l'instant,
je ne fais absolument pas attention au matériel sonore de ce que je vous raconte. Si j'y
faisais trop attention, je serais bientot amené a voir s'amortir et se tarir mon discours.
J'essaie d'abord de vous communiquer quelque chose. C'est parce que je crois savoir parler
francais que le matériel, effectivement distinctif dans son fonds, me vient. Il est 1a comme
un véhicule auquel je ne fais pas attention. Je pense au but ou je vais, qui est de faire passer
pour vous certaines qualités de pensées que je vous communique.

Est-ce qu'il est si vrai que cela que chaque fois que nous pronongons un nom propre
nous soyons psychologiquement avertis de cet accent mis sur le matériel sonore comme tel ?
Ce n'est absolument pas vrai. Je ne pense pas plus au matériel sonore Sir Alan Gardiner
quand le vous en parle qu'au moment ou je parle de zerwutzeln ou n'importe quoi d'autre.
D'abord, mes exemples ici seraient mal choisis, parce que c'est déja des mots que, les
écrivant au tableau, je mets en évidence comme mots. Il est certain que, quelle que soit la
valeur de la revendication ici du linguiste, elle échoue trés spécifiquement pour autant
qu'elle ne croit avoir d'autre référence a faire valoir que du psychologique. Et elle échoue
sur quoi ? Précisément a articuler quelque chose qui est peut-étre bien la fonction du sujet,
mais du sujet défini tout autrement que par quoi que ce soit de I'ordre du psychologique
concret, du sujet pour autant que nous pourrions, que nous devons, que nous ferons de la
définir a proprement parler dans sa référence

-1626-



Seminaire 09

Lecon du 20 décembre 1961

au signifiant. Il y a un sujet qui ne se confond pas avec le signifiant comme tel, mais
qui se déploie dans cette référence au signifiant, avec des traits, des caractéres parfaitement
articulables et formalisables, et qui doivent nous permettre de saisir, de discerner comme tel
le caractere idiotique - si je prends la référence grecque, c'est parce que je suis loin de la
confondre avec I'emploi du mot particular dans la définition russellienne - le caractere
idiotique comme tel du nom propre.

Essayons maintenant d'indiquer dans quel sens j'entends vous le faire saisir; dans ce
sens ou, depuis longtemps, je fais intervenir au niveau de la définition de l'inconscient la
fonction de la lettre. Cette fonction de la lettre, le vous I'ai fait intervenir pour vous de
facon, d'abord en quelque sorte, poétique. Le séminaire sur la Lettre volée, dans nos toutes
premicres années d'élaboration, était 1a pour vous indiquer que bel et bien quelque chose, a
prendre au sens littéral du terme de lettre puisqu'il s'agissait d'une missive, était quelque
chose que nous pouvions considérer comme déterminant, jusque dans la structure psychique
du sujet. Fable, sans doute, mais qui ne faisait que rejoindre la plus profonde vérité dans sa
structure de fiction. Quand j'ai parlé de l'instance de la lettre dans l'inconscient quelques
années plus tard, j'y ai mis, a travers métaphore et métonymie, un accent beaucoup plus
précis.

Nous arrivons maintenant, avec ce départ que nous avons pris dans la fonction du
trait unaire, a quelque chose qui va nous permettre d'aller plus loin. Je pose qu'il ne peut y
avoir de définition du nom propre que dans la mesure ou nous nous apercevons du rapport
de I'émission nommante avec quelque chose qui, dans sa nature radicale, est de 1'ordre de la
lettre. Vous allez me dire, voila donc une bien grande difficulté, car il y a des tas de gens qui
ne savent pas lire et qui se servent des noms propres, et puis les noms propres ont existé,
avec l'identification qu'ils déterminent, avant I'apparition de 1'écriture. C'est sous ce terme,
sous ce registre, L'homme avant [l'écriture, qu'est paru un fort bon livre qui nous donne le
dernier point de ce qui est actuellement connu de 1'évolution humaine avant I'histoire. Et
puis comment définirons-nous I'ethnographie, dont certains ont cru plausible d'avancer qu'il
s'agit a proprement parler de tout ce qui, de I'ordre de la culture et de la tradition, se déploie
en dehors de toute possibilité de documentation par 1'outil de 1'écriture ? Est-ce si vrai que
cela ?

Il est un livre auquel je peux demander a tous ceux que cela intéresse, et déja
certains ont devancé mon indication, de se référer, c'est le livre de James Février sur
L'histoire de l'écriture. Si vous en avez le temps pendant les vacances, je vous

81



Seminaire 09

L'identification

prie de vous y reporter. Vous y verrez s'étaler avec évidence quelque chose, dont je
vous indique le ressort général parce qu'il n'est en quelque sorte pas dégagé et qu'il est
partout présent, c'est que, préhistoriquement parlant si je peux m'exprimer ainsi, je veux dire
dans toute la mesure ou les étages stratigraphiques de ce que nous trouvons attestent une
évolution technique et matérielle des accessoires humains, préhistoriquement, tout ce que
nous pouvons voir de ce qui se passe dans I'avénement de I'écriture, et donc dans le rapport
de 1'écriture au langage, tout se passe de la fagon suivante, dont voici trés précisément le
résultat posé, articulé devant vous, tout se passe de la fagon suivante, sans aucun doute nous
pouvons admettre que I'homme, depuis qu'il est homme, a une mission vocale comme
parlant. D'autre part, il y a quelque chose qui est de 1'ordre de ces traits dont je vous ai dit
I'émotion admirative que j'avais eue, a les retrouver marqués en petites rangées sur quelque
cote d'antilope. 11 y a dans le matériel préhistorique une infinité de manifestations, de tracés
qui n'ont pas d'autre caractére que d'étre, comme ce trait, des signifiants et rien de plus. On
parle d'idéogramme ou d'idéographisme, qu'est-ce a dire ? Ce que nous voyons toujours,
chaque fois qu'on peut faire intervenir cette étiquette d'idéogramme, c'est quelque chose qui
se présente comme en effet trés proche d'une image, mais qui devient idéogramme a mesure
de ce qu'elle perd, de ce qu'elle efface de plus en plus de ce caractere d'image. Telle est la
naissance de l'écriture cunéiforme; c'est par exemple un bras ou une téte de bouquetin, pour
autant qu'a partir d'un certain moment cela prend un aspect, par exemple comme cela pour le
bras, c'est a-dire que plus rien de l'origine n'est reconnaissable. Que les transitions existent
l1a n'a d'autre poids que de nous conforter dans notre position, c'est a savoir que ce qui se
crée c'est, a quelque niveau que nous voyions surgir 1'écriture, un bagage, une batterie de
quelque chose qu'on n'a pas le droit d'appeler abstrait au sens ou nous I'employons de nos
jours quand nous parlons de peinture abstraite, car ce sont en effet des traits, qui sortent de
quelque chose qui dans son essence est figuratif, et c'est pour ¢a qu'on croit que c'est un
idéogramme, mais c'est un figuratif effacé, poussons le mot qui nous vient ici forcément a
'esprit, refoulé, voire rejeté. Ce qui reste, c'est quelque chose de 1'ordre de ce trait unaire en
tant qu'il fonctionne comme distinctif, qu'il peut a I'occasion jouer le réle de marque.

T gy

-1628-



Seminaire 09

Lecon du 20 décembre 1961

Vous n'ignorez pas, ou vous ignorez, peu importe, qu'au mas d'Azil, autre endroit
fouillé par Piette dont je parlai l'autre jour, on a trouvé des cailloux, des galets sur lesquels
vous voyez des choses par exemple comme ceci. Ce sera en rouge par exemple, sur des
galets de type assez jolis, verdatre passé. Sur un autre vous y verrez méme carrément ceci,
qui est d'autant plus joli que ce signe,

c'est ce qui sert dans la théorie des ensembles a désigner I'appartenance dun
¢lément. Et il y en a un autre; quand vous le regardez de loin, c'est un dé, on voit cinq
points. De l'autre vous voyez deux points. Quand vous. regardez de I'autre c6té, c'est encore
deux points. Ca n'est pas un dé comme les ndtres, et si vous vous renseignez auprés du
conservateur, que vous vous faites ouvrir la vitrine, vous voyez que de l'autre c6té du cinq il
y a une barre, un 1. C'est donc pas tout a fait un dé, mais cela a un aspect impressionnant au
premier abord, que vous ayez pu croire que c'est un dé. Et en fin de compte vous n'aurez pas
tort, car il est clair qu'une collection de caractéres mobiles, pour les appeler par leur nom, de
cette espece, c'est quelque chose qui de toutes fagons a une fonction signifiante. Vous ne
saurez jamais a quoi ¢a servait, si c'était a tirer des sorts, si c'était des objets d'échange, des
tesseres a proprement parler, objets de reconnaissance, ou si ¢a servait a n'importe quoi que
vous pouvez élucubrer sur des thémes mystiques. Ca ne change rien a ce fait que vous avez
la des signifiants. Que le nommé Piette ait entrainé a la suite de cela Salomon Reinach a
délirer un tant soit peu sur le caractére archaique et primordial de la civilisation occidentale
parce que soi-disant ¢a aurait été déja un alphabet, c'est une autre affaire, mais ceci est a
interpréter comme symptdme, mais aussi a critiquer dans sa portée réelle. Que rien ne nous
permette bien sir de parler d'écriture achi-archaique au sens ou ceci aurait servi, ces
caractéres mobiles, a faire une sorte d'imprimerie des cavernes, c'est pas de cela qu'il s'agit.
Ce dont il s'agit est ceci, pour autant que tel idéogramme veut dire quelque chose, pour
prendre le petit caractere cunéiforme que je vous ai fait tout a 'heure, ceci, au niveau d'une
étape tout a fait

-1629-



Seminaire 09

L'identification

primitive de 1'écriture, désigne le ciel. Il en résulte que c'est articulé an. Le sujet qui
regarde cet idéogramme le nomme an en tant qu'il représente le ciel. Mais ce qui va en
résulter, c'est que la position se retourne, qu'a partir d'un certain moment cet idéogramme du
ciel va servir, dans une écriture du type syllabique, a supporter la syllabe an qui n'aura plus
aucun rapport a ce moment-la avec le ciel. Toutes les écritures idéographiques sans
exception, ou dites idéographiques, portent la trace de la simultanéité de cet emploi qu'on
appelle idéographique avec l'usage qu'on appelle phonétique du méme matériel. Mais ce
qu'on n'articule pas, ce qu'on ne met pas en évidence, ce devant quoi il me semble que
personne ne se soit arrété jusqu'a présent, c'est ceci, c'est que tout se passe comme si les
signifiants de 1'écriture ayant d'abord été produits comme marques distinctives - et ceci nous
en avons des attestations historiques, car quelqu'un qui s'appelle Sir Flinders Petrie a montré
que bien avant la naissance des caractéres hiéroglyphes sur les poteries qui nous restent de
I'industrie dite prédynastique, nous trouvons, comme marques sur les poteries, a peu prés
toutes les formes qui se sont trouvées utilisées par la suite, c'est-a-dire, apres une longue
évolution historique, dans l'alphabet grec, étrusque, latin, phénicien, tout ce qui nous
intéresse au plus haut chef comme caractéristiques de I'écriture.

Vous voyez ou je veux en venir. Bien qu'au dernier terme ce que les Phéniciens
d'abord, puis les Grecs ont fait d'admirable, a savoir ce quelque chose qui permet une
notation aussi stricte que possible des fonctions du phonéme a l'aide de 1'écriture, c'est dans
une perspective toute contraire que nous devons voir ce dont il s'agit. L'écriture comme
matériel, comme bagage, attendait 1a, a la suite d'un certain processus sur lequel je
reviendrai, celui de la formation, nous dirons, de la marque qui aujourd'hui incarne ce
signifiant dont je vous parle. L'écriture attendait d'étre phonétisée, et c'est dans la mesure ou
elle est vocalisée, phonétisée comme d'autres objets, qu'elle apprend, 1'écriture, si je puis
dire, a fonctionner comme écriture. Si vous lisez cet ouvrage sur l'histoire de 1'écriture, vous
trouverez a tout instant la confirmation de ce que je vous donne 1a comme schéma. Car
chaque fois qu'il y a un progres de I'écriture, c'est pour autant qu'une population a tenté de
symboliser son propre langage, sa propre articulation phonétique, a I'aide d'un matériel
d'écriture emprunté a une autre population, et qui n'était qu'en apparence bien adapté a un
autre langage; car elle n'était pas miecux adaptée. Elle n'est jamais bien adaptée bien sir, car
quel rapport y a-t-il entre cette chose modulée et complexe qu'est une articulation parlée,
mais qui était adaptée par le fait méme de l'interaction qu'il y a entre un certain matériel

-1630-



Seminaire 09

Lecon du 20 décembre 1961

et I'usage qu'on lui donne dans une autre forme de langage, de phonétique, de
syntaxe, tout ce que vous voudrez, c'est-a-dire que c'était l'instrument en apparence le moins
approprié au départ a ce qu'on avait a en faire.

Ainsi se passe la transmission de ce qui est d'abord forgé par les Sumériens, c'est-a-dire
avant que ¢a en arrive au point ou nous sommes la, et quand c'est recueilli par les
Akkadiens, toutes les difficultés viennent de ce que ce matériel colle trés mal avec le
phonématisme ou il lui faut entrer, mais par contre une fois qu'il y entre, il l'influence selon
toute apparence, et j'aurai la-dessus a revenir. En d'autres termes, ce que représente
I'avénement de 1'écriture est ceci, que quelque chose qui est déja écriture, si nous
considérons que la caractéristique est I'isolement du trait signifiant, étant nommé, vient a
pouvoir servir, a supporter ce fameux son sur lequel M. Gardiner met tout I'accent
concernant les noms propres.

Qu'est-ce qui en résulte ? Il en résulte que nous devons trouver, si mon hypothese est
juste, quelque chose qui signe sa valabilité. Il y en a plus d'une, une fois qu'on y a pensé,
elles fourmillent, mais la plus accessible, la plus apparente, c'est celle que je vais tout de
suite vous donner, a savoir qu'une des caractéristiques du nom propre - j'aurai bien slr a
revenir la-dessus et sous mille formes, vous en verrez mille démonstrations -, c'est que la
caractéristique du nom propre est toujours plus ou moins liée a ce trait de sa liaison, non pas
au son, mais a 1'écriture. Et une des preuves, celle qu'aujourd'hui je veux mettre au premier
plan en avant, est ceci, c'est que quand nous avons des écritures indéchiffrées, parce que
nous ne connaissons pas le langage qu'elles incarnent, nous sommes bien embarrassés, car il
nous faut attendre d'avoir une inscription bilingue, et cela ne va encore pas loin si nous ne
savons rien du tout sur la nature de son langage, c'est-a-dire sur son phonétisme. Qu'est-ce
que nous attendons, quand nous sommes cryptographistes et linguistes ? C'est de discerner
dans ce texte indéchiffré quelque chose qui pourrait bien étre un nom propre. Parce qu'il y a
cette dimension a laquelle on s'étonne que M. Gardiner ne fasse pas recours, lui qui a tout de
méme comme chef de file le leader inaugural de sa science, Champollion, et qu'il ne se
souvienne pas que c'est a propos de Cléopatra et de Ptolémée que tout le déchiffrage de
I'hiéroglyphe égyptien a commencé, parce que dans toutes les langues Cléopatra c'est
Cléopatra, Ptolémée c'est Ptolémée. Ce qui distingue un nom propre malgré de petites
apparences d'amodiations, on appelle Koln, Cologne, c'est que d'une langue a 1'autre ¢a se
conserve dans sa structure. Sa structure sonore sans doute, mais cette structure sonore se
distingue par le fait que justement celle-1a, parmi toutes les autres, nous devions la
respecter, et ce en

-1631-



Seminaire 09

L'identification

raison de l'affinité, justement, du nom propre & la marque, a la désignation directe du
signifiant comme objet. Et nous voila en apparence retombant, de la fagon méme la plus
brutale, sur le word for particular. Est-ce a dire que pour autant je donne ici raison a M.
Bertrand Russell ? Vous le savez, certainement pas, car dans l'intervalle est toute la question
justement de la naissance du signifiant a partir de ce dont il est le signe. Qu'est-ce qu'elle
veut dire ? C'est ici que s'insére comme telle une fonction qui est celle du sujet, non pas du
sujet au sens psychologique, mais du sujet au sens structural.

Comment pouvons-nous, sous quels algorithmes pouvons-nous, puisque de
formalisation il s'agit, placer ce sujet ? Est-ce dans l'ordre du signifiant que nous avons un
moyen de représenter ce qui concerne la genése, la naissance, I'émergence du signifiant lui-
méme ? C'est la-dessus que se dirige mon discours et que je reprendrai l'année prochaine.

86



Seminaire 09

Lecon 7, 10 janvier 1962

Jamais je n'ai eu moins envie de faire mon séminaire. Je n'ai pas le temps
d'approfondir pour quelle cause, pourtant... beaucoup de choses a dire. Il y a des moments
de tassement, de lassitude. Réévoquons ce que j'ai dit la derniére fois. Je vous ai parlé du
nom propre, pour autant que nous I'avons rencontré sur notre chemin de l'identification du
sujet, second type d'identification, régressive, au trait unaire de I'Autre. A propos de ce nom
propre, nous avons rencontré l'attention qu'il a sollicitée de quelques linguistes et
mathématiciens en fonction de philosopher.

Qu'est-ce que le nom propre ?

Il semble que la chose ne se livre pas au premier abord mais, essayant de résoudre
cette question, nous avons eu la surprise de retrouver la fonction du signifiant, sans doute a
I'état pur. C'était bien dans cette voie que le linguiste lui-méme nous dirigeait quand il nous
disait, un nom propre, c'est quelque chose qui vaut par la fonction distinctive de son
matériel sonore. Ce en quoi bien sir il ne faisait que redoubler ce qui est prémisses mémes
de l'analyse saussurienne du langage, c'est a savoir que c'est le trait distinctif, c'est le
phonéme comme couplé d'un ensemble, d'une certaine batterie, pour autant uniquement qu'il
n'est pas ce que sont les autres, que nous trouvions ici devoir désigner comme ce qui était le
trait spécial, I'usage d'une fonction du sujet dans le langage, celle de nommer par son nom
propre. Il est certain que nous ne pouvions pas nous contenter de cette définition comme
telle, mais que nous étions pour autant mis sur la voie de quelque chose, et ce quelque chose
nous avons pu au moins l'approcher, le cerner en désignant ceci que c'est, si I'on peut dire
sous une forme

-1633-



Seminaire 09

L'identification

latente au langage lui-méme, la fonction de I'écriture, la fonction du signe en tant
que lui-méme il se lit comme un objet. Il est un fait que les lettres ont des noms. Nous avons
trop tendance a les confondre, pour les noms simplifiés qu'elles ont dans notre alphabet, qui
ont l'air de se confondre avec 1'émission phonématique a laquelle la lettre a été réduite. Un a
a l'air de vouloir dire 1'émission a. Un b n'est pas a proprement parler un bé, il n'est un bé
que pour autant que pour que la consonne b se fasse entendre, il faut qu'elle s'appuie sur une
émission vocalique.

Regardons les choses de plus pres. Nous verrons par exemple qu'en grec, alpha, béta,
gamma, et la suite sont bel et bien des noms, et chose surprenante, des noms qui n'ont aucun
sens dans la langue grecque ou ils se formulent. Pour les comprendre, il faut s'apercevoir
qu'ils reproduisent les noms correspondant aux lettres de 1'alphabet phénicien, d'un alphabet
protosémitique, alphabet tel que nous pouvons le reconstituer d'un certain nombre d'étages,
de strates des inscriptions. Nous en retrouvons les formes signifiantes; ces noms ont un sens
dans la langue, soit phénicienne textuelle, soit telle que nous pouvons la reconstruire, cette
langue protosémitique d'ou serait dérivé un certain nombre, je n'insiste pas sur leur détail,
des langages a I'évolution desquels est étroitement liée la premiére apparition de 1'écriture.
Ici, il est un fait qu'il est important au moins que vienne au premier plan que le nom méme
de l'alef ait un rapport avec le beeuf, dont soi-disant la premiére forme de /'alef reproduirait
d'une fagon schématisée dans diverses positions la téte. Il en reste encore quelque chose
nous pouvons voir encore dans notre A majuscule la forme d'un crane de beeuf renversé avec
les cornes qui le prolongent. De méme chacun sait que le bet est le nom de la maison. Bien
str la discussion se complique, voire s'assombrit, quand on tente de faire un recensement, un
catalogue de ce que désigne le nom de la suite des autres lettres. Quand nous arrivons au
gimel, nous ne sommes que trop tentés d'y retrouver le nom arabe du chameau, mais
malheureusement il y a un obstacle de temps; c'est au second millénaire, a peu prés, avant
notre ¢re que ces alphabets protosémitiques pouvaient étre en état de connoter ce nom de la
troisieme lettre de l'alphabet. Le chameau, malheureusement pour notre bien aise, n'avait pas
encore fait son apparition dans ['usage culturel du portage, dans ces régions du Proche-
Orient. On va donc entrer dans une série de discussions dans ce que peut bien représenter ce
nom, gimel. [Ici, Lacan fait un développement sur la tertiarité consonantique des langues
sémitiques et sur la permanence de cette forme a la base de toute forme verbale dans
I'hébreu]. C'est une des

-1634-



Seminaire 09

Legon du 10 janvier 1962

traces par ou nous pouvons voir que ce dont il s'agit, concernant une des racines de
la structure ou se constitue le langage, est ce quelque chose qui s'appelle d'abord lecture des
signes, pour autant que déja ils apparaissent, avant tout usage d'écriture - je vous l'ai signalé
en terminant la derniére fois -, d'une fagon surprenante, d'une fagon qui semble anticiper, si
la chose doit étre admise, d'environ un millénaire 1'usage des mémes signes dans les
alphabets qui sont les alphabets les plus courants, qui sont les ancétres directs du notre,
alphabets latin, étrusque, etc., lesquels se trouvent, par la plus extraordinaire mimicry de
I'histoire, sous une forme identique dans des marques sur des poteries prédynastiques de
I'antique Egypte. Ce sont les mémes signes, encore qu'il soit hors de cause qu'ils n'aient pu a
ce moment d'aucune facon étre employés a des usages alphabétiques, 1'écriture alphabétique
étant & ce moment loin d'étre née. Vous savez que, plus haut encore, j'ai fait allusion a ces
fameux cailloux du Mas d'Azil qui ne sont pas pour peu dans les trouvailles faites a cet
endroit, au point qu'a la fin du paléolithique un stade est désigné du terme d'azilien, du fait
qu'il se rapporte a ce que nous pouvons en définir le point d'évolution technique, a la fin de
ce paléolithique, dans la période non pas a proprement parler transitionnelle, mais
prétransitionnelle du paléo au néolithique. Sur ces cailloux du Mas d'Azil nous retrouvons
des signes analogues dont I'étrangeté frappante, a ressembler de si prés aux signes de notre
alphabet, a pu égarer, vous le savez, des esprits qui n'étaient pas spécialement médiocres, a
toutes sortes de spéculations qui ne pouvaient conduire qu'a la confusion, voire au ridicule.

Il reste néanmoins que la présence de ces ¢léments est 1a pour nous faire toucher du
doigt quelque chose qui se propose comme radical dans ce que nous pouvons appeler
I'attache du langage au réel. Bien sir, probléme qui ne se pose que pour autant que nous
avons pu d'abord voir la nécessité, pour comprendre le langage, de 'ordonner par ce que
nous pouvons appeler une référence a lui-méme, a sa propre structure comme telle, qui
d'abord pour nous a posé ce que nous pouvons presque appeler son systéme comme quelque
chose qui d'aucune facon ne se suffit d'une genése purement utilitaire, instrumentale,
pratique, d'une genése psychologique, qui nous montre le langage comme un ordre, un
registre, une fonction dont c'est toute notre problématique qu'il nous faut la voir comme
capable de fonctionner hors de toute conscience de la part du sujet, et dont nous sommes
amenés comme tel a définir le champ comme étant caractérisé par des valeurs structurales
qui lui sont propres. Dés lors il faut bien, pour nous, établir la jonction de son
fonctionnement avec ce quelque chose qui en

-1635-



Seminaire 09

L'identification

porte, dans le réel, la marque. Est-elle centrifuge ou centripéte ? C'est 13, autour de
ce probléme, que nous sommes pour l'instant, non pas arrétés, mais en arrét. C'est donc en
tant que le sujet, a propos de quelque chose qui est marque, qui est signe, lit déja avant qu'il
s'agisse des signes de 1'écriture, qu'il s'apergoit que des signes peuvent porter a l'occasion
des morceaux diversement réduits, découpés de sa modulation parlante et que, renversant sa
fonction, il peut &tre admis a en étre ensuite comme tel le support phonétique comme on dit.
Vous savez que c'est ainsi qu'en fait nait I'écriture phonétique, qu'il n'y a aucune écriture a sa
connaissance, plus exactement que tout ce qui est d'ordre a proprement parler de 1'écriture,
et non pas simplement d'un dessin, est quelque chose qui commence toujours avec l'usage
combiné de ces dessins simplifiés, de ces dessins abrégés, de ces dessins effacés qu'on
appelle diversement, improprement, idéogrammes en particulier. La combinaison de ces
dessins avec un usage phonétique des mémes signes qui ont l'air de représenter quelque
chose, la combinaison des deux apparait par exemple évidente dans les hiéroglyphes
égyptiens. D'ailleurs nous pourrions, rien qu'a regarder une inscription hiéroglyphe, croire
que les Egyptiens n'avaient pas d'autres objets d'intérét que le bagage, somme toute limité,
d'un certain nombre d'animaux, d'un trés grand nombre, d'un nombre d'oiseaux a vrai dire
surprenant pour l'incidence sous laquelle effectivement peuvent intervenir les oiseaux dans
des inscriptions qui ont besoin d'étre commémorées, d'un nombre sans doute abondant de
formes instrumentales agraires et autres, de quelques signes aussi qui de tous temps ont été
sans doute utiles sous leur forme simplifi¢e, le trait unaire d'abord, la barre, la croix de la
multiplication, qui ne désignent pas d'ailleurs les opérations qui ont été attachées par la suite
a ces signes, mais enfin, dans l'ensemble il est tout a fait évident au premier regard que le
bagage de dessins dont il s'agit n'a pas de proportion, de congruence avec la diversité
effective des objets qui pourraient étre valablement évoqués dans des inscriptions durables.
Aussi bien ce que vous voyez, ce que j'essaie de vous désigner, et qu'il est important de
désigner au passage pour dissiper des confusions pour ceux qui n'ont pas le temps d'aller
regarder les choses de plus prés, c'est que, par exemple, la figure d'un grand duc, d'un hibou,
pour prendre une forme d'oiseau de nuit particulierement bien dessinée, repérable dans les
inscriptions classiques sur pierre, nous la verrons revenir extrémement souvent, et
pourquoi ? Ce n'est certes pas qu'il s'agisse jamais de cet animal, c'est que le nom commun
de cet animal dans le langage égyptien antique peut étre 1'occasion d'un support a 1'émission
labiale m et que chaque fois que vous voyez cette figure animale, il

4

-1636-



Seminaire 09

Legon du 10 janvier 1962

s'agit d'un m et de rien d'autre, lequel m d'ailleurs, loin d'étre représenté sous sa
valeur seulement littérale chaque fois que vous rencontrez cette figure dudit grand duc, est
susceptible de quelque chose qui se fait a peu prés comme cela. Le m signifiera plus d'une
chose, et en particulier ce que nous ne pouvons, pas plus dans cette langue que dans la
langue hébraique, quand nous n'avons pas l'adjonction des points voyelles, que nous ne
sommes pas trés fixés sur les supports vocaliques, nous ne saurons pas comment exactement
se compléte ce m, mais nous en savons en tout cas largement assez, d'aprés ce que nous
pouvons reconstruire de la syntaxe, pour savoir que ce m peut aussi bien représenter une
certaine fonction, qui est a peu prés une fonction introductrice du type voyez, une fonction
de fixation attentionnelle si on peut dire, un voici, ou encore, dans d'autres cas ou trés
probablement il devait se distinguer par son appui vocalique, représenter une des formes,
non pas de la négation, mais de quelque chose qu'il faut préciser, avec plus d'accent, du
verbe négatif, de quelque chose qui isole la négation sous une forme verbale, sous une forme
conjugable, sous une forme, non pas simplement ne, mais de quelque chose comme il est dit
que non. Bref, que c'est un temps particulier d'un verbe que nous connaissons, qui est certes
négatif, ou méme plus exactement une forme particuliére dans deux verbes négatifs, le verbe
imi d'une part, qui semble vouloir dire ne pas étre, et le verbe tm d'autre part, qui indiquerait
plus spécialement la non-existence effective.

C'est vous dire a ce propos, et en introduisant a ce propos d'une fagon anticipante la
fonction, que ce n'est pas par hasard que ce devant quoi nous nous trouvons en nous
avancant dans cette voie, c'est le rapport qui ici s'incarne, se manifeste tout de suite de la
coalescence la plus primitive du signifiant avec quelque chose qui tout de suite pose la
question de ce que c'est que la négation, de quoi elle est le plus pres.

Est-ce que la négation est simplement une connotation, qui donc pourtant se propose
comme de la question du moment ou, par rapport a I'existence, a l'exercice, a la constitution
d'une chaine signifiante, s'y introduit une sorte d'indice, de sigle surajouté, de mot virtuel
comme on s'exprime, qui devrait donc €tre toujours congu comme une sorte d'invention
seconde tenue par les nécessités de I'utilisation de quelque chose qui se situe a divers
niveaux? Au niveau de la réponse, ce

91



Seminaire 09

L'identification

qui est mis en question par l'interrogation signifiante, cela n'y est pas, est-ce que
c'est au niveau de la réponse que ce n'est-ce ? semble bien se manifester dans le langage
comme la possibilité de I'émission pure de la négation non ? Est-ce que c'est, d'autre part,
dans la marque des rapports que la négation s'impose, est suggérée, par la nécessité de la
disjonction, telle chose n'est pas si telle autre est, ou ne saurait étre avec telle autre, bref,
I'instrument de la négation ? Nous le savons, certes, pas moins que d'autres. Mais si, pour ce
qui est donc de la genése du langage, on en est réduit a faire du signifiant quelque chose qui
doit peu a peu s'¢laborer a partir du signe émotionnel, le probléme de la négation est
quelque chose qui se pose comme celui, a proprement parler d'un saut, voire d'une impasse.

Si, faisant du signifiant quelque chose de tout autre, quelque chose dont la genése est
problématique, nous porte au niveau d'une interrogation sur un certain rapport existentiel,
celle qui comme telle déja se situe dans une référence a la négativité, le mode sous lequel la
négation apparait, sous lequel le signifiant d'une négativité effective et vécue peut surgir, est
quelque chose qui prend un intérét tout autre, et qui n'est pas dés lors par hasard sans étre de
nature a nous éclairer, quand nous voyons que, dés les premiéres problématiques, la
structuration du langage s'identifie, si I'on peut dire, au repérage de la premiére conjugaison
d'une émission vocale avec le signe comme tel, c'est-a-dire avec quelque chose qui déja se
référe a une premiére manipulation de I'objet. Nous 1'avons appelée simplificatrice quand il
s'est agi de définir la genése du trait. Qu'est-ce qu'il y a de plus détruit, de plus effacé quun
objet? Si c'est de 1'objet que le trait surgit, c'est quelque chose de 1'objet que le trait retient,
justement son unicité. L'effacement, la destruction absolue de toutes ses autres émergences,
de tous ses autres prolongements, de tous ses autres appendices, de tout ce qu'il peut y avoir
de ramifi¢, de palpitant, eh bien! ce rapport de I'objet a la naissance de quelque chose qui
s'appelle ici le signe, pour autant qu'il nous intéresse dans la naissance du signifiant, c'est
bien la autour de quoi nous sommes arrétés, et autour de quoi il n'est pas sans promesse que
nous ayons fait, si I'on peut dire, une découverte, car je crois que c'en est une, cette
indication qu'il y a, disons, dans un temps, un temps repérable, historiquement défini, un
moment ou quelque chose est 1a pour étre lu, lu avec du langage, quand il n'y a pas d'écriture
encore. Et c'est par le renversement de ce rapport, et de ce rapport de lecture du signe, que
peut naitre ensuite 1'écriture pour autant qu'elle peut servir a connoter la phonématisation.

Mais s'il apparait a ce niveau que justement le nom propre, en tant qu'il spécifie
comme tel I'enracinement du sujet, est plus spécialement li¢ qu'un autre,

- 1638 -



Seminaire 09

Legon du 10 janvier 1962

non pas a la phonétisation comme telle, a la structure du langage, mais a ce qui déja
dans le langage est prét, si I'on peut dire, a recevoir cette information du trait; si le nom
propre en porte encore, jusque pour nous et dans notre usage, la trace sous cette forme que
d'un langage a l'autre il ne se traduit pas, puisqu'il se transpose simplement, il se transfére et
c'est bien la sa caractéristique, je m'appelle Lacan dans toutes les langues, et vous aussi de
méme, chacun par votre nom. Ce n'est pas la un fait contingent, un fait de limitation,
d'impuissance, un fait de non-sens puisqu'au contraire c'est ici que git, que réside la
propriété toute particuliere du nom, du nom propre dans la signification, est-ce que ceci
n'est pas fait pour nous faire nous interroger sur ce qu'il en est en ce point radical,
archaique, qu'il nous faut de toute nécessité supposer a l'origine de l'inconscient, c'est-a-dire
de ce quelque chose par quoi, en tant que le sujet parle, il ne peut faire que de s'avancer
toujours plus avant dans la chaine, dans le déroulement des énoncés, mais que, se dirigeant
vers les énoncés, de ce fait méme, dans I'énonciation il élide quelque chose qui est a
proprement parler ce qu'il ne peut savoir, a savoir le nom de ce qu'il est en tant que sujet de
I'énonciation. Dans l'acte de I'énonciation il y a cette nomination latente qui est concevable
comme étant le premier noyau, comme signifiant, de ce qui ensuite va s'organiser comme
chaine tournante telle que je vous l'ai représentée depuis toujours, de ce centre, ce ceeur
parlant du sujet que nous appelons I'inconscient.

Ici, avant que nous nous avancions plus loin, je crois devoir indiquer quelque chose
qui n'est que la convergence, la pointe d'une thématique que nous avons abordée déja a
plusieurs reprises dans ce séminaire, a plusieurs reprises en la reprenant aux divers niveaux
auxquels Freud a été amené a l'aborder, a la représenter, a représenter le systéme, premier
systeme psychique tel qu'il lui a fallu le représenter de quelque fagon pour faire sentir ce
dont il s'agit, systéme qui s'articule comme inconscient-préconscient-conscient. Maintes fois
j'ai eu a décrire sur ce tableau, sous des formes diversement élaborées, les paradoxes
auxquels les formulations de Freud, au niveau de I' Entwurf par exemple, nous confrontent.
Aujourd'hui je m'en tiendrai a une topologisation aussi simple que celle qu'il donne a la fin
de la Traumdeutung, a savoir celle des couches a travers lesquelles peuvent se passer des
franchissements, des seuils, des irruptions d'un niveau dans un autre, tel ce qui nous
intéresse au plus haut chef, le passage de l'inconscient dans le préconscient par exemple, qui
est en effet un probléme, qui est un probléme - d'ailleurs, je le note avec satisfaction en
passant, ¢ca n'est certes pas le moindre effet que je puisse attendre de I'effort de rigueur ou je
vous

-1639-



Seminaire 09

L'identification

entraine, que je m'impose a moi-méme pour vous ici, et que ceux qui m'écoutent, qui
m'entendent, portent eux-mémes a un degré susceptible méme a l'occasion d'aller plus avant,
eh bien!, dans leur trés remarquable texte publié dans Les Temps modernes sur le sujet de
l'Inconscient, Laplanche et Leclaire, je ne distingue pas pour l'instant leur part a chacun
dans ce travail, s'interrogent sur quelle ambiguité reste dans l'énonciation freudienne,
concernant ce qui se passe quand nous pouvons parler du passage de quelque chose qui était
dans l'inconscient et qui va dans le préconscient. Est-ce a dire qu'il ne s'agit que dun chan-
gement d'investissement, comme ils posent trés justement la question, ou bien est-ce qu'il y
a double inscription ? Les auteurs ne dissimulent pas leur préférence pour la double
inscription, ils nous 1'indiquent dans leur texte. C'est la pourtant un probléme que le texte
laisse ouvert et, somme toute, ce @ quoi nous avons affaire nous permettra cette année d'y
apporter peut-étre quelque réponse, ou a tout le moins quelque précision.

je voudrais, de fagon introductive, vous suggérer ceci, c'est que si nous devons
considérer que l'inconscient c'est ce lieu du sujet ou ¢a parle, nous en venons maintenant a
approcher ce point ou nous pouvons dire que quelque chose, a l'insu du sujet, est
profondément remanié par les effets de rétroaction du signifiant impliqué dans la parole.
C'est pour autant, et pour la moindre de ses paroles, que le sujet parle, qu'il ne peut faire que
de toujours une fois de plus se nommer sans le savoir, et sans savoir de quel nom. Est-ce que
nous ne pouvons pas voir que, pour situer dans leurs rapports l'inconscient et le précons-
cient, la limite pour nous n'est pas a situer d'abord quelque part a l'intérieur, comme on dit,
d'un sujet qui ne serait simplement que 1'équivalent de ce qu'on appelle au sens large le
psychique ? Le sujet dont il s'agit pour nous, et surtout si nous essayons de l'articuler
comme le sujet inconscient, comporte une autre constitution de la fronticre; ce qu'il en est
du préconscient, pour autant que ce qui nous intéresse dans le préconscient c'est le langage,
le langage tel qu'effectivement, non seulement nous le voyons, l'entendons parler, mais tel
qu'il scande, qu'il articule nos pensées. Chacun sait que les pensées dont il s'agit au niveau
de I'inconscient, méme si je dis qu'elles sont structurées comme un langage, bien siir c'est
pour autant qu'elles sont structurées au dernier terme et a un certain niveau comme un
langage qu'elles nous intéressent, mais la premiére chose a constater, celles dont nous
parlons, c'est qu'il n'est pas facile de les faire s'exprimer dans le langage commun. Ce dont il
s'agit, c'est de voir que le langage articulé du discours commun, par rapport au sujet de
I'inconscient en tant qu'il

-1640-



Seminaire 09

Legon du 10 janvier 1962

nous intéresse, il est au-dehors. Un au-dehors qui conjointe en lui ce que nous
appelons nos pensées intimes, et ce langage qui coule au-dehors, non pas d'une fagon
immatérielle, puisque nous savons bien, parce que toutes sortes de choses sont la pour nous
le représenter, nous savons ce que ne savaient peut-tre pas les cultures ou tout se passe
dans le souffle de la parole, nous qui avons devant nous des kilos de langage, et qui savons
par-dessus le marché inscrire la parole la plus fugitive sur des disques, nous savons bien que
ce qui est parlé, le discours effectif, le discours préconscient, est entierement
homogénéisable comme quelque chose qui se tient au-dehors. Le langage, en substance,
court les rues, et 1a, il y a effectivement une inscription, sur une bande magnétique au
besoin. Le probléme de ce qui se passe quand l'inconscient vient a s'y faire entendre est le
probléme de la limite entre cet inconscient et ce préconscient.

Cette limite, comment nous faut-il la voir ? C'est le probléme que, pour l'instant, je
vais laisser ouvert. Mais ce que nous pouvons a cette occasion indiquer, c'est qu'a passer de
I'inconscient dans le préconscient, ce qui s'est constitué dans l'inconscient rencontre un
discours dé¢ja existant, si I'on peut dire, un jeu de signes en liberté, non seulement interférant
avec les choses du réel, mais on peut dire étroitement, tel un mycelium tissé dans leur
intervalle. Aussi bien, n'est-ce pas 1a la véritable raison de ce qu'on peut appeler la
fascination, I'empétrement idéaliste ? Dans l'expérience philosophique, si I'homme
s'apercgoit, ou croit s'apercevoir qu'il n'a jamais que des idées des choses, c'est-a-dire que,
des choses, il ne connait enfin que les idées, c'est justement parce que déja dans le monde
des choses cet empaquetage dans un univers du discours est quelque chose qui n'est
absolument pas dépétrable. Le préconscient, pour tout dire, est d'ores et déja dans le réel, et
le statut de I'inconscient, lui, s'il pose un probléme, c'est pour autant qu'il s'est constitué a un
tout autre niveau, a un niveau plus radical de 1'émergence de 1'acte d'énonciation. Il n'y a pas
en principe, d'objection au passage de quelque chose de l'inconscient dans le préconscient,
ce qui tend a se manifester, dont Laplanche et Leclaire notent si bien le caractere
contradictoire. L'inconscient a comme tel son statut comme quelque chose qui, de position
et de structure, ne saurait pénétrer au niveau ou il est susceptible d'une verbalisation
préconsciente. Et pourtant, nous dit-on, cet inconscient a tout instant fait effort, pousse dans
le sens de se faire reconnaitre. Assurément, et pour cause, c'est qu'il est chez lui, si on peut
dire, dans un univers structuré par le discours. Ici, le passage de l'inconscient vers le
préconscient n'est, on peut dire, qu'une sorte d'effet d'irradiation normale de ce qui tourne
dans la

-1641-



Seminaire 09

L'identification

constitution de I'inconscient comme tel, de ce qui, dans l'inconscient, maintient
présent le fonctionnement premier et radical de 'articulation du sujet en tant que sujet
parlant. Ce qu'il faut voir, c'est que 1'ordre qui serait celui de 1'inconscient préconscient, puis
arriverait a la conscience, n'est pas a accepter sans étre révisé, et I'on peut dire que d'une
certaine fagon, pour autant que nous devons admettre ce qui est préconscient comme défini,
comme étant dans la circulation du monde, dans la circulation réelle, nous devons concevoir
que ce qui se passe au niveau du préconscient est quelque chose que nous avons a lire de la
méme facon, sous la méme structure, qui est celle que j'essayai de vous faire sentir a ce
point de racine ou quelque chose vient apporter au langage ce qu'on pourrait appeler sa
derniére sanction, cette lecture du signe.

Au niveau actuel de la vie du sujet constitué, d'un sujet ¢laboré par une longue
histoire de culture, ce qui se passe c'est, pour le sujet, une lecture au-dehors de ce qui est
ambiant, du fait de la présence du langage dans le réel, et au niveau de la conscience ce
niveau qui, pour Freud, a toujours semblé faire probléme; il n'a jamais cessé d'indiquer qu'il
était certainement 1'objet futur a précision, a articulation plus précise quant a sa fonction
économique. Au niveau ou il nous le décrit au début, au moment ou se dégage sa pensée,
souvenons-nous comment il nous décrit cette couche protectrice qu'il désigne du terme ¢;
c'est avant tout quelque chose qui, pour lui, est & comparer avec la pellicule de surface des
organes sensoriels, c'est-a-dire essentiellement avec quelque chose qui filtre, qui ferme, qui
ne retient que cet indice de qualité dont nous pouvons montrer que la fonction est
homologue avec cet indice de réalité qui nous permet juste de gotter 1'état ou nous sommes,
assez pour étre slirs que nous ne révons pas, s'il s'agit de quelque chose d'analogue. C'est
vraiment du visible que nous voyons. De méme la  conscience, par rapport a ce qui
constitue le préconscient et nous fait ce monde étroitement tissé par nos pensées, la
conscience est la surface par ou perception ce quelque chose qui est au cceur du sujet
regoit, si I'on peut dire, du dehors ses propres pensées, son propre discours. La conscience
est 1a pour que l'inconscient, si I'on peut dire, bien plutot refuse ce qui lui vient du
préconscient, ou y choisisse de la fagon la plus étroite ce dont il a besoin pour ses offices. Et
qu'est-ce que c'est ? C'est bien la que nous rencontrons ce paradoxe qui est ce que j'ai appelé
l'entrecroisement des fonctions systémiques, a ce premier

G

perception

S

-1642-



Seminaire 09

Legon du 10 janvier 1962

niveau, si essentiel a reconnaitre, de l'articulation freudienne 1'inconscient vous est
représenté par lui comme un flux, comme un monde, comme une chaine de pensées. Sans
doute, la conscience aussi est faite de la cohérence des perceptions le test de réalité, c'est
'articulation des perceptions entre elles dans un monde... Inversement, ce que nous trouvons
dans l'inconscient, c'est cette répétition significative qui nous mene de quelque chose qu'on
appelle les pensées, Gedanken, fort bien formées dit Freud, a une concaténation de pensées
qui nous échappe a nous-mémes. Or, qu'est-ce que Freud lui-méme va nous dire ? Qu'est-ce
que cherche le sujet au niveau de l'un et 'autre des deux systémes ? Qu'au niveau du
préconscient ce que nous cherchons ce soit a proprement parler 1'identité des pensées, c'est
ce qui a été élaboré par tout ce chapitre de la philosophie, I'effort de notre organisation du
monde, I'effort logique, c'est a proprement parler réduire le divers a l'identique, c'est
identifier pensée a pensée, proposition a proposition dans des relations diversement
articulées qui forment la trame méme de ce que l'on appelle la logique formelle, ce qui pose,
pour celui qui considére d'une fagon extrémement idéale 1'édifice de la science comme
pouvant ou devant, méme virtuellement, étre déja achevé, ce qui pose le probléme de savoir
si effectivement toute science du savoir, toute saisie du monde d'une facon ordonnée et
articulée, ne doit pas aboutir a une tautologie. Ce n'est pas pour rien que vous m'avez
entendu a plusieurs reprises évoquer le probléme de la tautologie, et nous ne saurions
d'aucune fagon terminer cette année notre discours sans y apporter un jugement définitif.

Le monde donc, ce monde dont la fonction de réalité est liée a la fonction per-
ceptive, est tout de méme ce autour de quoi nous ne progressons dans notre savoir que par la
voie de l'identité des pensées. Ceci n'est point pour nous un paradoxe, mais ce qui est
paradoxal, c'est de lire dans le texte de Freud que ce que cherche l'inconscient, ce qu'il veut,
si I'on peut dire, que ce qui est la racine de son fonctionnement, de sa mise en jeu, c'est
I'identité des perceptions, c'est-a-dire que ceci n'aurait littéralement aucun sens si ce dont il
s'agit ce n'était pas que ceci: que le rapport de l'inconscient a ce qu'il cherche dans son mode
propre de retour, c'est justement ce qui dans ['une fois percu est l'identiquement identique si
I'on peut dire, c'est le percu de cette fois-la, c'est cette bague qu'il s'est

les Préc. - Cons.

1’]"‘> <IJR

pensées perception

A

Ies comimeé ].’um]r:

-1643-



Seminaire 09

L'identification

passée au doigt avec le poingon de cette fois-1a. Et c'est justement cela qui manquera
toujours, c'est qu'a toute espece d'autre réapparition de ce qui répond au signifiant originel,
point ou est la marque que le sujet a recue de ce, quoi que ce soit, qui est a l'origine de
['Urverdrdngt, il manquera toujours, a quoi que ce soit qui vienne le représenter, cette
marque qui est la marque unique du surgissement originel d'un signifiant originel qui s'est
présenté une fois au moment ou le point, le quelque chose de !'Urverdrdngt en question est
passé a l'existence inconsciente, a l'insistance dans cet ordre interne qu'est l'inconscient,
entre, d'une part ce qu'il regoit du monde extérieur et ou il a des choses a lier, et du fait que,
de les lier sous une forme signifiante, il ne peut les recevoir que dans leur différence. Et
c'est bien pour ¢a qu'il ne peut d'aucune fagon étre satisfait par cette recherche comme telle
de l'identité perceptive, si c'est ga méme qui le spécifie comme inconscient. Ceci nous donne
la triade conscient-inconscient préconscient dans un ordre légérement modifié, et d'une
certaine fagon qui justifie la formule que j'ai déja une fois essayé de vous donner de
I'inconscient en vous disant qu'il était entre perception et conscience, comme on dit entre
cuir et chair.

C'est bien la quelque chose qui, une fois que nous I'avons posé, nous indique de nous
reporter a ce point dont je suis parti en formulant les choses a partir de 'expérience
philosophique de la recherche du sujet telle qu'elle existe dans Descartes, en tant qu'il est
strictement différent de tout ce qui a pu se faire a aucun autre moment de la réflexion
philosophique, pour autant que c'est bien le sujet qui lui-méme est interrogé, qui cherche a
I'étre comme tel, le sujet en tant qu'il y va de toute la vérité a son propos; que ce qui y est
interrogé c'est, non pas le réel et I'apparence, le rapport de ce qui existe et de ce qui n'existe
pas, de ce qui demeure et de ce qui fuit, mais de savoir si on peut se fier a 'Autre, si comme
tel ce que le sujet regoit de I'extérieur est un signe fiable.

Le je pense, donc je suis, je 1'ai trituré suffisamment devant vous pour que vous
puissiez voir maintenant a peu prés comment s'en pose le probléme. Ce je pense dont nous
avons dit a proprement parler qu'il était un non-sens, et c'est ce qui fait son prix, il n'a, bien
sir, pas plus de sens que le je mens, mais il ne peut faire, a partir de son articulation, que de
s'apercevoir lui-méme que donc je suis, ¢a n'est pas la conséquence qu'il en tire, mais c'est
qu'il ne peut faire que de penser, a partir du moment ou vraiment il commence a penser.

C'est-a-dire que c'est en tant que ce je pense impossible passe a quelque chose qui
est de 1'ordre du préconscient, qu'il implique comme signifié, et non pas comme
conséquence, comme détermination ontologique, qu'il implique comme

-1644-



Seminaire 09

Legon du 10 janvier 1962

signifi¢ que ce je pense renvoie a un je suis qui désormais n'est plus que le x de ce
sujet que nous cherchons, a savoir de ce qu'il y a au départ pour que puisse se produire
l'identification de ce je pense. Remarquez que ceci continue, et ainsi de suite; si je pense
que] e pense quel e suis- je ne suis plus a ironiser si je pense que je ne peux faire qu'étre un
pensétre ou un étrepensant -, le je pense qui est ici au dénominateur voit trés facilement se
reproduire la méme duplicité, a savoir que je ne peux faire que de m'apercevoir que, pensant
que je pense, ce je pense, qui est au bout de ma pensée sur ma pensée, est lui-méme un je
pense qui reproduit le /.e pense, donc je suis. Est-ce ad infinitum ? Slrement pas. C'est
aussi un des modes les plus courants des exercices philosophiques, quand on a commencé
d'établir une telle formule, que d'appliquer que ce qu'on a pu y retenir d'expérience effective
est en quelque sorte indéfiniment multipliable comme dans un jeu de miroirs. Il y a un petit
exercice qui est celui auquel je me suis livré dans un temps; mon petit sophisme personnel,
celui de l'assertion de certitude anticipée a propos du jeu des disques, ou c'est du repérage
de ce que font les deux autres qu'un sujet doit déduire la marque pair ou impair dont lui-
méme est affecté dans son propre dos, c'est-a-dire quelque chose de fort voisin de ce dont il
s'agit ici. Il est facile de voir dans l'articulation de ce jeu que loin que 1'hésitation qui est en
effet tout a fait possible a voir se produire, car si je vois les autres décider trop vite, de la
méme décision que je veux prendre, a savoir que je suis comme eux marqué d'un disque de
la méme couleur, si je les vois tirer trop vite leur conclusion, j'en tirerai justement la
conclusion... Je peux a 'occasion voir surgir pour moi quelque hésitation, a savoir que, s'ils
ont vu si vite qui ils étaient, c'est que moi-méme je suis assez distinct d'eux pour me repérer,
car en toute logique ils doivent se faire la méme réflexion. Nous les verrons aussi osciller et
se dire: « Regardons-y a deux fois. » C'est-a-dire que les trois sujets dont il s'agit auront la
méme hésitation ensemble, et on démontre facilement que c'est effectivement au bout de
trois oscillations hésitantes que seulement ils pourront vraiment avoir, et auront
certainement et en quelque sorte en plein, figurées par la scansion de leurs hésitations, les
limitations de toutes les possibilités contradictoires.

Il y a quelque chose d'analogue ici. Ce n'est pas indéfiniment qu'on peut inclure tous
les je pense donc je suis dans un je pense. Ou est la limite ? C'est ce

Je suis « Je pense

Jesuis «  Je pense

Je suis « Je pense, etc.

-1645-



Seminaire 09

L'identification

que nous ne pouvons pas tout de suite ici si facilement dire et savoir. Mais la
question que je pose, ou plus exactement celle que je vais vous demander de suivre, parce
que bien sir vous allez peut-étre étre surpris, mais c'est de la suite, que vous verrez venir ici
s'adjoindre ce qui peut modifier, je veux dire rendre opérant ultérieurement ce qui ne m'a
semblé au premier abord qu'une sorte de jeu, voire, comme on dit, de récréation
mathématique. Si nous voyons que quelque chose dans l'appréhension cartésienne, qui se
termine stirement dans son énonciation a des niveaux différents, puisque aussi bien il y a
quelque chose qui ne peut pas aller plus loin que ce qui est inscrit ici, et il faut bien qu'il
fasse intervenir quelque chose qui vient, non pas de la pure élaboration, sur quoi puis-je me
fonder?, qu'est-ce qui est fiable? Il va bien étre amené comme tout le monde a essayer de se
débrouiller avec ce qui [se vit a 'extérieur], mais dans l'identification qui est celle qui se fait
au trait unaire. Est-ce qu'il n'y en a pas assez pour supporter ce point impensable et
impossible du je pense, au moins sous sa forme de différence radicale ? Si c'est par 1 que
nous le figurons, ce je pense, je vous le répéte, en tant qu'il ne nous intéresse que pour
autant qu'il a rapport avec ce qui se passe a l'origine de la nomination en tant que c'est ce
qui intéresse la naissance du sujet - le sujet est ce qui se nomme -, si nommer c'est d'abord
quelque chose qui a affaire avec une lecture du trait 1 désignant la différence absolue, nous
pouvons nous demander comment chiffrer la sorte de je suis qui ici se constitue, en quelque
sorte rétroactivement, simplement de la reprojection de ce qui se constitue comme signifié¢
du je pense, a savoir la méme chose, l'inconnu [i] de ce qui est a l'origine sous la forme du
sujet.

Si le 1, qu'ici j'indique sous la forme définitive que je vais lui laisser, est quelque
chose qui ici se suppose dans une problématique totale, a savoir qu'il est aussi bien vrai qu'il
n'est pas, puisque ici il n'est qu'a penser a penser, est pourtant corrélatif, indispensable - et
c'est bien ce qui fait la force de l'argument cartésien de toute appréhension d'une pensée des
lors qu'elle s'enchaine -, cette voie lui est ouverte vers un cogitatum de quelque chose qui
s'articule: cogito ergo sum. Je vous en saute pour aujourd'hui les intermédiaires parce que
vous verrez dans la suite d'ou ils viennent, et qu'aprés tout, au point ou j'en suis, il a bien
fallu que j'en passe par la. Il y a quelque chose dont je dirai que c'est a la fois paradoxal et
pourquoi ne pas dire amusant, mais je vous le répéte, si cela a un intérét, c'est pour ce que
cela peut avoir d'opérant. Une telle formule, en mathématiques, c'est ce qu'on appelle une
série. Je vous passe ce qui aussitot peut, pour toute personne qui a une pratique des
mathématiques, se poser comme question :

- 1646 -



Seminaire 09

Legon du 10 janvier 1962

si c'est une série, est-ce une série convergente ? Cela veut dire quoi ? Cela veut dire
que si au lieu d'avoir petit t 'vous aviez des 1 partout, un effort de mise en forme vous
permettrait tout de suite de voir que cette série est convergente, c'est-a-dire que, si mon
souvenir est bon, elle est égale a quelque chose comme

1445
2

L'important, c'est que ceci veut dire que si vous effectuez les opérations dont il
s'agit, vous avez donc les valeurs qui, si vous les reportez, prendront a peu pres cette forme-
1a, jusqu'a venir converger sur une valeur parfaitement constante qu'on appelle une limite.

1+%=2 1+!|—1=% 1+;1=§ ]++=§,€fﬁ.
* 1+ 1+

1+1 1
1+
1+1

Trouver une formule convergente dans la formule précédente nous intéresserait d'autant moins
que cela voudrait dire que le sujet est une fonction qui tend a une parfaite stabilité. Mais, ce qui
est intéressant - et c'est 1a que je fais un saut, parce que pour éclairer ma lanterne je ne vois pas
d'autre facon que de commencer a projeter la tache et de revenir aprés la lanterne - prenez i, en
me faisant confiance, pour la valeur qu'il a exactement dans la théorie des nombres ou on
I'appelle imaginaire - ¢a n'est pas une homonymie qui, a elle toute seule, me parait ici justifier
cette extrapolation méthodique, ce petit moment de saut et de confiance que je vous demande de
faire - cette valeur imaginaire est celle- ci, racine de - 1. Vous savez quand méme assez
d'arithmétique élémentaire pour savoir que racine de -1 n'est aucun nombre réel. Il n'y a aucun nombre
négatif, /-1/ par exemple, qui puisse d'aucune fagcon remplir la fonction d'étre la racine d'un nombre
quelconque dont racine de-1 serait le facteur. Pourquoi ? Parce que pour étre la racine carrée d'un
nombre négatif, cela veut dire qu'élevé au carré, ca donne un nombre négatif, or aucun nombre éleveé
au carré ne peut donner un nombre négatif, puisque tout nombre négatif élevé au carré devient positif.
C'est pourquoi racine de -1 n'est rien qu'un algorithme, mais c'est un algorithme qui sert.

Si vous définissez comme nombre complexe tout nombre composé d'un nombre réel a
auquel est adjoint un nombre imaginaire, c'est-a-dire un nombre qui ne peut aucunement
s'additionner a lui, puisqu'il n'est pas un nombre réel fait du produit de racine de —1 avec b, si vous
définissez ceci nombre complexe, vous pourrez faire avec ce nombre complexe, et avec le méme
succes, toutes les opérations que vous pouvez faire avec des nombres réels; et quand vous vous
serez -101



Seminaire 09

L'identification

lancés dans cette voie, vous n'aurez pas eu seulement la satisfaction de vous aper-
cevoir que ¢a marche, mais que ¢a vous permettra de faire des découvertes, c'est-a-dire de
vous apercevoir que les nombres ainsi constitués ont une valeur qui vous permet notamment
d'opérer, purement numérique, avec ce qu'on appelle des vecteurs, c'est-a-dire avec des
grandeurs qui, elles, seront non seulement pourvues d'une valeur diversement représentable
par une longueur, mais en plus que, grace aux nombres complexes, vous pourrez impliquer
dans votre connotation, non
lancés dans cette voie, vous n'aurez pas eu seulement la satisfaction de vous apercevoir que ¢a
marche, mais que ¢a vous permettra de faire des découvertes, c'est-a-dire de vous apercevoir
que les nombres ainsi constitués ont une valeur qui vous permet notamment d'opérer,
purement numérique, avec ce qu'on appelle des vecteurs, c'est-a-dire avec des grandeurs qui,
elles, seront non seulement pourvues d'une valeur diversement représentable par une longueur,
mais en plus que, grace aux nombres complexes, vous pourrez impliquer dans votre
connotation, non seulement ladite grandeur, mais sa direction, et surtout I'angle qu'elle fait
avec telle autre grandeur, de sorte que , qui n'est pas un nombre réel, s'avére, du point de vue
opératoire, avoir une puissance singuliérement plus époustouflante si je puis dire, que tout ce
dont vous avez disposé jusque-la en vous limitant a la série des nombres réels. Ceci pour vous
introduire ce que c'est que ce petit i.
Et alors, si I'on suppose que ce que nous cherchons ici a connoter d'une fagon numérique, c'est
quelque chose sur quoi nous pouvons opérer en lui donnant cette valeur conventionnelle
racine de - 1, cela veut dire quoi ? Que, de méme que nous nous sommes appliqués a élaborer
la fonction de 'unité comme fonction de la différence radicale dans la détermination de ce
centre idéal du sujet qui s'appelle idéal du moi, de méme dans la suite, et pour une bonne
raison, c'est que nous l'identifierons a ce que nous avons jusqu'ici introduit dans notre
connotation a nous personnelle comme ¢, c'est-a-dire la fonction imaginaire du phallus. Nous
allons nous employer a extraire de cette connotation tout ce en quoi il peut nous servir d'une
facon opératoire.
Mais en attendant, 1'utilité de son introduction a ce niveau s'illustre en ceci, c'est que si vous
recherchez ce qu'elle fait, cette fonction en d'autres termes, c'est racine de -1 qui est la partout
ol vous avez vu petit i, vous voyez apparaitre une fonction qui n'est point une f onction
convergente, qui est une fonction périodique, qui est facilement calculable c'est une valeur qui
se renouvelle si I'on peut dire, tous les trois temps dans la série. La série se définit ainsi
1+ 1: premier terme de la série,

102



Seminaire 09

Legon du 10 janvier 1962

Vous retrouverez périodiquement, c'est-a-dire toutes les trois fois dans la série, cette
méme valeur, ces mémes trois valeurs que je vais vous donner. La premiére c'est i + 1, c'est-
a-dire le point d'énigme ou nous sommes pour nous demander quelle valeur nous pourrons
bien donner a i pour connoter le sujet en tant que le sujet d'avant toute nomination.
Probléme qui nous intéresse. La deuxiéme valeur que vous trouverez, a savoir

14—
1+1
i1+1

2

est strictement égale a

et ceci est assez intéressant, car la premicre chose que nous rencontrerons c'est ceci,
c'est que le rapport essentiel de ce quelque chose que nous cherchons comme étant le sujet
avant qu'il se nomme a 1'usage qu'il peut faire de son nom tout simplement pour étre le
signifiant de ce qu'il y a a signifier, c'est-a-dire de la question du signifié justement de cette
addition de lui-méme a son propre nom, c'est immédiatement de splitter, de diviser en deux,
de faire qu'il ne reste qu'une moiti¢ de, littéralement de ce qu'il y avait en présence.
1+1

2

Comme vous pouvez le voir, mes mots ne sont pas préparés, mais ils sont quand
méme bien calculés, et ces choses sont tout de méme le fruit d'une élaboration que j'ai
refaite par trente six portes d'entrée en m'assurant d'un certain nombre de controles, ayant a
la suite un certain nombre d'aiguillages dans les voies qui vont suivre. La troisiéme valeur,
c'est-a-dire quand vous arréterez 1a le terme de la série, ce sera 1 tout simplement, ce qui par
bien des cotés peut avoir pour nous la valeur d'une sorte de confirmation de boucle. Je veux
dire que c'est a savoir que si c'est au troisieéme temps - chose curieuse, temps vers lequel
aucune méditation philosophique ne nous a poussés a spécialement nous arréter- c'est-a-dire
au temps du je pense entant qu'il est lui-méme objet de pensée et qu'il se prend comme
objet, si c'est a ce moment-la que nous semblons arriver a atteindre cette fameuse unité, dont
le caractére satisfaisant pour définir quoi que ce soit n'est assurément pas douteux, mais
dont nous pouvons nous demander si c'est bien de la méme unité qu'il s'agit que de celle
dont il s'agissait au départ, a savoir dans l'identification primordiale et déclenchante, a tout
le moins, il faut que je laisse pour aujourd'hui ouverte cette question.

-1649-



Seminaire 09
104



Seminaire 09

Lecon 8, 17 janvier 1962

Je ne pense pas que, pour paradoxale que puisse apparaitre au premier abord la
symbolisation sur laquelle j'ai terminé mon discours la derniére fois, faisant supporter le
sujet par le symbole mathématique du : racine de -1, je ne pense pas que tout pour vous
puisse n'étre la-dedans que pure surprise.

Je veux dire qu'a se rappeler la démarche cartésienne elle-méme, on ne peut oublier
ce a quoi cette démarche meéne son auteur. Le voila parti d'un bon pas vers la vérité, plus
encore cette vérité n'est nullement chez lui, comme chez nous, mise en la parenthése dune
dimension qui la distingue de la réalité. Cette vérité sur quoi Descartes s'avance de son pas
conquérant, c'est bien de celle de la chose qu'il s'agit. Et ceci nous méne a quoi ? A vider le
monde jusqu'a n'en plus laisser que ce vide qui s'appelle 1'étendue.

Comment cela est-il possible ? Vous le savez, il va choisir comme exemple, faire
fondre un bloc de cire. Est-ce par hasard qu'il choisit cette matiére, si ce n'est pas qu'il y est
entrainé parce que c'est la matic¢re idéale pour recevoir le sceau, la signature divine ?
Pourtant, apres cette opération quasi alchimique qu'il poursuit devant nous, il va la faire
s'évanouir, se réduire a n'étre plus que 1'étendue pure; plus rien ou puisse s'imprimer ce qui
justement est élidé dans sa démarche. Il n'y a plus de rapport entre le signifiant et aucune
trace naturelle, si je puis m'exprimer ainsi, et trés nommément la trace naturelle par
excellence qui constitue 'imaginaire du corps. Ce n'est pas dire justement que cet imaginaire
puisse étre radicalement repoussé, mais il est séparé du jeu du signifiant. Il est ce qu'il est,
effet du corps, et comme tel récusé comme témoin d'aucune vérité. Rien a en faire que d'en
vivre, de cette imaginaire théorie des passions, mais ne

- 1651 -



Seminaire 09

L'identification

surtout pas penser avec. L'homme pense avec un discours réduit aux évidences de ce
qu'on appelle la lumiére naturelle, c'est-a-dire un groupe logistique qui, dés lors, aurait pu
étre autre si Dieu l'avait voulu [Théorie des passions].

Ce dont Descartes ne peut encore s'apercevoir, c'est que nous pouvons le vouloir a sa
place; c'est que quelque cent cinquante ans apres sa mort nait la théorie des ensembles - elle
'aurait comblé - ou méme les chiffres 1 et 0 ne sont que I'objet d'une définition littérale,
d'une définition axiomatique purement formelle, éléments neutres. Il aurait pu faire
I'économie du Dieu véridique, le Dieu trompeur ne pouvant étre que celui qui tricherait dans
la résolution des équations elles-mémes. Mais personne n'a jamais vu ¢a; il n'y a pas de
miracle de la combinatoire, si ce n'est le sens que nous lui donnons. C'est déja suspect
chaque fois que nous lui donnons un sens. C'est pourquoi le Verbe existe, mais non pas le
Dieu de Descartes. Pour que le Dieu de Descartes existe, il faudrait que nous ayons un petit
commencement de preuve de sa volonté créatrice a lui dans le domaine des mathématiques.
Or ce n'est pas lui qui a inventé le transfini de Cantor, c'est nous. C'est bien pourquoi
I'histoire nous témoigne que les grands mathématiciens qui ont ouvert cet au-dela de la
logique divine, Euler tout le premier, ont eu trés peur. Ils savaient ce qu'ils faisaient; ils
rencontraient, non pas le vide de I'¢tendue du pas cartésien qui finalement, malgré Pascal, ne
fait plus peur a personne, parce qu'on s'encourage a aller I'habiter de plus en plus loin, mais
le vide de 1'Autre, lieu infiniment plus redoutable, puisqu'il y faut quelqu'un. C'est pourquoi,
serrant de plus pres la question du sens du sujet tel qu'il s'évoque dans la méditation
cartésienne, je ne crois la rien faire, méme si j'empicte sur un domaine tant de fois parcouru
qu'il finit par paraitre en devenir réservé a certains, je ne crois pas faire quelque chose dont
ils puissent se désintéresser, ceux-la mémes, pour autant que la question est actuelle, plus
actuelle qu'aucune, et plus actualisée encore, je crois pouvoir vous le montrer, dans la
psychanalyse qu'ailleurs.

Ce vers quoi je vais donc aujourd'hui vous ramener, c'est & une considération, non de
'origine, mais de la position du sujet, pour autant qu'a la racine de 1'acte de la parole il y a
quelque chose, un moment ou elle s'insére dans une structure de langage, et que cette
structure de langage, en tant qu'elle est caractérisée a ce point originel, j'essaie de la
resserrer, de la définir autour d'une thématique qui, de fagon imagée, s'incarne, est comprise
dans I'idée dune contemporanéité originelle de I'écriture et du langage lui-méme, en tant
que 1'écriture est connotation signifiante, que la parole ne la crée pas tant qu'elle ne la lit,
que la genése du signifiant, a un certain niveau du réel qui est un de ses axes ou racines,
c'est pour

- 1652 -



Seminaire 09

Legon du 17 janvier 1962

nous sans doute le principal a connoter la venue au jour des effets dits effets de sens.
Dans ce rapport premier du sujet, dans ce qu'il projette derriere lui nachtrdglich par le seul
fait de s'engager par sa parole, d'abord balbutiante, puis ludique, voire confusionnelle, dans
le discours commun, ce qu'il projette en arriere de son acte, c'est 1a que se produit ce
quelque chose vers quoi nous avons le courage d'aller, pour l'interroger au nom de la
formule Wo Es war, soll Ich werden, que nous tendrions a pousser vers une formule trés
légérement différemment accentuée, dans le sens d'un étant ayant été, dun Gewesen qui
subsiste pour autant que le sujet, s'y avancant, ne peut ignorer qu'il faut un travail de
profond retournement de sa position pour qu'il puisse s'y saisir. Déja, 1a, quelque chose nous
dirige vers quelque chose qui, d'étre inversé, nous suggere la remarque qu'a soi toute seule,
dans son existence, la négation n'est pas, depuis toujours, sans receler une question; qu'est-
ce qu'elle suppose ? Suppose-t-elle 'affirmation sur laquelle elle s'appuie ? Sans doute. Mais
cette affirmation, est-ce bien, elle, seulement 1'affirmation de quelque chose de réel qui
serait simplement 6té ? Ce n'est pas sans surprise, ce n'est pas non plus sans malice que nous
pouvons trouver, sous la plume de Bergson, quelques lignes par lesquelles il s'éléve contre
toute idée de néant, position bien conforme a une pensée dans son fond attachée a une sorte
de réalisme naif : « Il y a plus, et non pas moins, dans 1'idée d'un objet congu comme
n'existant pas que dans 1'idée de ce méme objet congu comme existant, car 1'idée de 1'objet
n'existant pas est nécessairement l'idée de I'objet existant, avec, en plus, la représentation
d'une exclusion de cet objet par la réalité actuelle prise en bloc ». Est-ce ainsi que nous
pouvons nous contenter de le situer ? Pour un instant, portons notre attention vers la
négation elle-méme. C'est ainsi que nous pouvons nous contenter, dans une simple expé-
rience de son usage, de son emploi, d'en situer les effets.

Vous mener a cet endroit par tous les chemins d'une enquéte linguistique est quelque
chose que nous ne pouvons nous refuser. Au reste, déja nous sommes-nous avancés dans ce
sens, et si vous vous en souvenez bien, 'allusion a été faite ici des longtemps aux
remarques, certainement trés suggestives sinon éclairantes, de Pichon et de Damourette dans
leur collaboration & une grammaire fort riche et trés féconde a considérer, grammaire
spécialement de la langue frangaise dans laquelle leurs remarques viennent a pointer qu'il
n'y a pas, disent-ils, a proprement parler de négation en francais. Ils entendent dire que cette
forme, simplifiée a leur sens de 'ablation radicale telle qu'elle s'exprime a la chute de
certaines phrases allemandes j'entends a la chute, parce que c'est bien le terme nicht qui, a
venir d'une fagon surprenante a la conclusion d'une phrase poursuivie en registre

- 1653 -



Seminaire 09

L'identification

positif, a permis a l'auditeur de rester jusqu'a son terme dans la plus parfaite
indétermination, et foncierement dans une position de créance. Par ce nicht qui la rature,
toute la signification de la phrase se trouve exclue. Exclue de quoi ? Du champ de
I'admissibilité de la vérité. Pichon remarque, non sans pertinence, que la division, la schize
la plus ordinaire en frangais de la négation entre un ne d'une part, et un mot auxiliaire le
pas, la personne, le rien, le point, la mie, la goutte, qui occupent une position dans la phrase
énonciative, qui reste a préciser, par rapport au ne nommeé d'abord, que ceci vous suggere
nommément, a regarder de preés l'usage séparé qui peut en étre fait, d'attribuer a 1'une de ces
fonctions une signification dite discordantielle, a 'autre une signification exclusive. C'est
justement d'exclusion du réel que serait chargé le pas, le point, tandis que le ne exprimerait
cette dissonance parfois si subtile qu'elle n'est qu'une ombre, et nommément dans ce fameux
ne dont vous savez que j'ai fait grand état pour essayer pour la premiére fois, justement, d'y
montrer quelque chose comme la trace du sujet de l'inconscient, le ne dit explétif, le ne de
ce je crains qu'il ne vienne; vous touchez aussitot du doigt qu'il ne veut rien dire d'autre que
j'espérais qu'il vienne. 11 exprime la discordance de vos propres sentiments a I'endroit de
cette personne, il véhicule en quelque sorte la trace combien plus suggestive d'étre incarnée
dans son signifiant, puisque nous l'appelons en psychanalyse ambivalence. Je crains qu'il ne
vienne, ce n'est pas tant exprimer 1'ambiguité de nos sentiments que, par cette surcharge,
montrer combien, dans un certain type de relation, est capable de ressurgir, d'émerger, de se
reproduire, de se marquer en une béance cette distinction du sujet de I'acte d'énonciation en
tant que tel, par rapport au sujet de 1'énoncé, méme s'il n'est pas présent au niveau de
I'énoncé d'une fagon qui le désigne. Je crains qu'il ne vienne, c'est un tiers; ce serait, s'il
était dit je crains que] e ne fasse, ce qui ne se dit gucre, encore que ce soit concevable, qui
serait au niveau de 1'énoncé. Pourtant, ceci importe peu qu'il soit désignable, vous voyez
d'ailleurs que je peux 'y faire rentrer, au niveau de 1'énoncé, et un sujet, masqué ou pas au
niveau de 1'énonciation, représenté ou non, nous ameéne a nous poser la question de la
fonction du sujet, de sa forme, de ce qui le supporte, et & ne pas nous tromper, a ne pas
croire que c'est simplement le je [shifter] qui, dans la formulation de I'énoncé, le désigne
comme celui qui, dans l'instant qui définit le présent, porte la parole.

Le sujet de 1'énonciation a peut-&tre toujours un autre support. Ce que j'ai articulé
c'est que, bien plus, ce petit ne, ici saisissable sous la forme explétive, c'est 1a que nous
devons en reconnaitre a proprement parler, dans un cas exemplaire, le support. Et aussi bien
ce n'est pas dire, bien sir, non plus que dans ce

- 1654 -



Seminaire 09

Legon du 17 janvier 1962

phénomeéne d'exception nous devions reconnaitre son support exclusif. L'usage de la
langue va me permettre d'accentuer devant vous d'une fagon trés banale, non pas tant la
distinction de Pichon, a la vérité, je ne la crois pas soutenable jusqu'a son terme descriptif.
Phénoménologiquement elle repose sur 1'idée, pour nous inadmissible, qu'on puisse en
quelque sorte fragmenter les mouvements de la pensée. Néanmoins, vous avez cette
conscience linguistique qui vous permet tout de suite d'apprécier l'originalité du cas ou vous
avez seulement, ou vous pouvez dans l'usage actuel de la langue... cela n'a pas toujours été
ainsi, dans les temps archaiques, la forme que je vais maintenant formuler devant vous était
la plus commune. Dans toutes les langues, une évolution se marque, comme d'un glissement,
que les linguistes essaient de caractériser, des formes de la négation. Le sens dans lequel ce
glissement s'exerce, j'en dirai peut-Etre tout a I'heure la ligne générale, elle s'exprime sous la
plume des spécialistes, mais pour l'instant prenons le simple exemple de ce qui s'offre a
nous, tout simplement dans la distinction entre deux formules également admissibles,
également recues, également expressives, également communes, celle du /e ne sais avec
j'sais pas. Vous voyez, je pense tout de suite quelle en est la différence, différence d'accent.
Ce je ne sais n'est pas sans quelque maniérisme, il est littéraire. Il vaut quand méme mieux
que jeunes nations, mais il est du méme ordre. Ce sont tous les deux Marivaux, sinon
rivaux. Ce qu'il exprime, ce je ne sais, c'est essentiellement quelque chose de tout a fait
différent de l'autre code d'expression, celui du j'sais pas, il exprime 1'oscillation,
I'hésitation, voire le doute. Si j'ai évoqué Marivaux, ce n'est pas pour rien; il est la formule
ordinaire, sur la scéne, ou peuvent se formuler les aveux voilés. Auprés de ce je ne sais, il
faudrait s'amuser a orthographier, avec I'ambiguité donnée par mon jeu de mots, le j'sais pas
par l'assimilation qu'il subit du fait du voisinage du s inaugural du verbe, le j' du je qui
devient un che aspirant qui est par 1a sifflante sourde. Le ne ici avalé disparait, toute la
phrase vient reposer sur le pas lourd de l'occlusive qui la détermine. L'expression ne prendra
son accent d'accentuation un peu dérisoire, voire populacicre a l'occasion, justement que de
son discord avec ce qu'il y aura d'exprimé alors. Le ch'sais pas marque, si je puis dire,
méme le coup de quelque chose ou tout au contraire le sujet vient se collapser, s'aplatir. «
Comment ¢a t'est-il arrivé ? » demande l'autorité, aprés quelque triste mésaventure, au
responsable. - « Ch'sais pas. » C'est un trou, une béance qui s'ouvre, au fond de laquelle ce
qui disparait, s'engouffre, c'est le sujet lui-méme. Mais ici il n'apparait plus dans son
mouvement oscillatoire, dans le support qui lui est donné de son mouvement originel, mais
tout au contraire sous une forme de constatation de son

- 1655 -



Seminaire 09

L'identification

ignorance a proprement parler exprimée, assumée, plutodt projetée, constatée. C'est
quelque chose qui se présente comme un 7n'étre pas la projeté sur une surface, sur un plan ou
il est comme tel reconnaissable.

Et ce que nous approchons par cette voie dans ces remarques contrdlables de mille
sortes, par toutes sortes d'autres exemples, c'est quelque chose dont au minimum nous
devons retenir 1'idée d'un double versant. Est-ce que ce double versant est vraiment
d'opposition, comme Pichon le laisse entendre ? Quant a l'appareil lui-méme, est-ce qu'un
examen plus poussé peut nous permettre de le résoudre ? Remarquons d'abord que le ne de
ces deux termes a l'air d'y subir 'attraction de ce qu'on peut appeler le groupe de téte de la
phrase, pour autant qu'il est saisi, supporté par la forme pronominale. Ce peloton de téte, en
frangais, est remarquable dans les formules qui I'accumulent, telles que le je ne le, je le lui;
ceci, groupé avant le verbe, n'est certainement pas sans refléter une profonde nécessité
structurale. Que le ne vienne [s] y agréger, je dirai que ce n'est pas la ce qui nous parait le
plus remarquable. Ce qui nous parait le plus remarquable, c'est ceci, c'est qu'a venir s'y
agréger, il en accentue ce que j'appellerai la significantisation subjective. Remarquez en
effet que ce n'est pas un hasard si c'est au niveau d'un je ne sais, dun je ne puis, d'une
certaine catégorie qui est celle des verbes ou se situe, s'inscrit la position subjective elle-
méme comme telle, que j'ai trouvé mon exemple d'emploi isolé de ne. 11y a en effet tout un
registre de verbes dont l'usage est propre a nous faire remarquer que leur fonction change
profondément, d'étre employés a la premicre, ou a la seconde, ou a la troisi¢me personne. Si
je dis je crois qu'il va pleuvoir, ceci ne distingue pas, de mon énonciation qu'il va pleuvoir,
un acte de croyance. Je crois qu'il va pleuvoir connote simplement le caractére contingent
de ma prévision. Observez que les choses se modifient si je passe aux autres personnes; fu
crois qu'il va pleuvoir fait beaucoup plus appel a quelque chose, celui a qui je m'adresse, je
fais appel a son témoignage. Il croit qu'il va pleuvoir donne de plus en plus de poids a
I'adhésion du sujet a sa créance. L'introduction du ne sera toujours facile quand il vient
s'adjoindre a ces trois supports pronominaux de ce verbe qui a ici fonction variée; au départ,
de la nuance énonciative jusqu'a 1'énoncé d'une position du sujet, le poids du ne sera
toujours pour le ramener vers la nuance énonciative. Je ne crois pas qu'il va pleuvoir, c'est
encore plus lié au caractére de suggestion dispositionnelle qui est la mienne. Cela peut
n'avoir absolument rien a faire avec une non-croyance, mais simplement avec ma bonne
humeur. Je ne crois pas qu'il va pleuvoir, je ne crois pas qu'il pleuve, cela veut dire que les
choses me paraissent pas trop mal se présenter. De méme, a I'adjoindre aux deux autres

110



Seminaire 09

Legon du 17 janvier 1962

formulations, ce qui d'ailleurs va distinguer deux autres personnes, le ne tendra a je-
iser ce dont, dans les autres formules, il s'agit. Tu ne crois pas qu'il va pleuvoir, il ne croit
pas qu'il doive pleuvoir, c'est bien en tant que. C'est bien attirés vers le je qu'ils seront, par
le fait que c'est avec l'adjonction de cette petite particule négative qu'ils sont ici introduits
dans le premier membre de la phrase.

Est-ce a dire qu'en face nous devions faire dupas quelque chose qui, tout bru-
talement, connote le pur et simple fait de la privation ? Ce serait assurément la tendance de
'analyse de Pichon, pour autant qu'il en trouve en effet, a grouper les exemples, a donner
toutes les apparences. En fait je ne le crois pas, pour des raisons qui tiennent d'abord a
I'origine méme des signifiants dont il s'agit. SGrement, nous avons la genése historique de
leur forme d'introduction dans le langage. Originellement, je n'y vais pas peut s'accentuer
par une virgule, je n'y vais, pas un seul pas, si je puis dire. Je n'y vois point, méme pas d'un
point, je n'y trouve goutte, il n'en reste mie, il s'agit bien de quelque chose qui, loin d'étre
dans son origine la connotation d'un trou d'absence, exprime bien au contraire la réduction,
la disparition sans doute, mais non achevée, laissant derriére elle le sillage du trait le plus
petit, le plus évanouissant. En fait, ces mots faciles a restituer a leur valeur positive, au
point qu'ils sont couramment encore employés avec cette valeur, regoivent bien leur charge
négative du glissement qui se produit vers eux de la fonction du ne, et méme si le ne est
¢lidé, c'est bien, sur eux, de sa charge qu'il s'agit, dans la fonction qu'il exerce. Quelque
chose, si I'on peut dire, de la réciprocité, disons, de ce pas et de ce ne nous sera apporté par
ce qui se passe quand nous inversons leur ordre dans I'énoncé de la phrase. Nous disons,
exemple de logique: « Pas un homme qui ne mente ». C'est bien 1a le pas qui ouvre le feu.
Ce que j'entends ici désigner, vous faire saisir, c'est que le pas, pour ouvrir la phrase, ne joue
absolument pas la méme fonction qui lui serait attribuable, aux dires de Pichon, si celle-ci
¢était celle qui s'exprime dans la formule suivante, j'arrive et je constate: « Il n'y a ici pas un
chat. »

Entre nous, laissez-moi vous signaler au passage la valeur éclairante, privilégiée,
voire redoutable de I'usage méme d'un tel mot, pas un chat. Si nous avions a faire le
catalogue des moyens d'expression de la négation, je proposerais que nous mettions a la
rubrique ce type de mots pour devenir comme un support de la négation. Ils ne sont pas du
tout sans constituer une catégorie spéciale. Qu'est-ce que le chat a a faire dans la question ?
Mais laissons cela pour le moment. Pas un homme qui ne mente montre sa différence avec
ce concert de carence, quelque chose qui est tout a fait a un autre niveau et qui est
suffisamment indiqué par I'emploi du subjonctif. Le pas un homme gui ne mente est du
méme

111



Seminaire 09

L'identification

niveau qui motive, qui définit toutes les formes les plus discordantielle, pour
employer le terme de Pichon, que nous puissions attribuer au ne, depuis le je crains qu'il ne
vienne jusque le avant qu'il ne vienne, jusqu'au plus petit que] e ne le croyais, ou encore il y
a longtemps que le ne l'ai vu, qui posent, je vous le dis au passage, toutes sortes de
questions que je suis pour l'instant forcé de laisser de coté. je vous fais remarquer en passant
ce que supporte une formule comme il y a longtemps que je ne l'ai vu, vous ne pouvez pas le
dire a propos d'un mort, ni dun disparu. Il y a longtemps que je ne l'ai vu suppose que la
prochaine rencontre est toujours possible.

Vous voyez avec quelle prudence 1'examen, 1'investigation de ces termes doit étre
maniée. Et c'est pourquoi, au moment de tenter d'exposer, non pas la dichotomie, mais un
tableau général des divers niveaux de la négation dans laquelle notre expérience nous
apporte des entrées de matrice autrement plus riches que tout ce qui s'était fait au niveau des
philosophes, depuis Aristote jusqu'a Kant, et vous savez comment elles s'appellent, ces
entrées de matrices, privation, frustration, castration; c'est elles que nous allons essayer de
reprendre, pour les confronter avec le support signifiant de la négation tel que nous pouvons
essayer de l'identifier. Pas un homme qui ne mente. Qu'est-ce que nous suggere cette
formule. « Homo mendax », ce jugement, cette proposition que je vous présente sous la
forme type de l'affirmative universelle, a laquelle vous savez peut-étre que dans mon tout
premier séminaire de cette année j'avais déja fait allusion, a propos de 1'usage classique du
syllogisme: « tout homme est mortel, Socrate... etc. », avec ce que j'ai connoté au passage de
sa fonction transférentielle ? Je crois que quelque chose peut nous étre apporté dans
I'approche de cette fonction de la négation, au niveau de l'usage originel, radical, par la
considération du systéme formel des propositions telles qu'Aristote les a classées dans les
catégories dites de I'universelle affirmative et négative, et de la particuliére dite également
négative et affirmative, A E I O. Disons-le de suite, ce sujet dit de 'opposition des
propositions, origine chez Aristote de toute son analyse, de toute sa mécanique du
syllogisme, n'est pas sans présenter, malgré I'apparence, les plus nombreuses difficultés.
Dire que les développements de la logistique la plus moderne ont éclairé ces difficultés
serait trés certainement dire quelque chose contre quoi toute 1'histoire s'inscrit en faux. Bien
au contraire, la seule chose qu'elle peut faire apparaitre, étonnante, c'est I'apparence
d'uniformité dans 1'adhésion que ces formules dites aristotéliciennes ont rencontrée jusqu'a
Kant, puisque Kant gardait 1'illusion que c'était la un édifice inattaquable. Assurément ce
n'est pas rien de pouvoir, par exemple, faire remarquer que 1'accentuation de

112



Seminaire 09

Legon du 17 janvier 1962

leur fonction affirmative et négative n'est pas articulée comme telle dans Aristote
lui-méme, et que c'est beaucoup plus tard, avec Averroes probablement, qu'il convient d'en
marquer l'origine. C'est vous dire qu'aussi bien les choses ne sont pas aussi simples, quand il
s'agit de leur appréciation.

Pour ceux a qui besoin est de faire un rappel de la fonction de ces propositions, je
vais les rappeler brievement. Homo mendax, puisque c'est ce que j'ai choisi pour introduire
ce rappel, prenons-le donc, homo, et méme omnis homo, omnis homo mendax, tout homme
est menteur. Quelle est la formule négative? Selon une forme [qui porte], et en beaucoup de
langues, omnis homo non mendax peut suffire. Je veux dire que omnis homo non mendax
veut dire que, de tout homme, il est vrai qu'il ne soit pas menteur. Néanmoins, pour la clarté,
c'est le terme nullus que nous employons, nullus homo mendax. Voila ce qui est connoté
habituellement par la lettre, respectivement, A et E de 'universelle affirmative et de
['universelle négative.

Que va-t-il se passer au niveau des affirmatives particulieres ? Puisque nous nous
intéressons a la négative, c'est sous une forme négative que nous allons pouvoir ici les
introduire. Non omnis homo mendax, ce n'est pas tout homme qui est menteur, autrement dit
je choisis et je constate qu'il y a des hommes qui ne sont pas menteurs. En somme, ceci ne
veut pas dire que quiconque, aliquis, ne puisse étre menteur, aliquis homo mendax, telle est
la particuliére affirmative habituellement désignée dans la notation classique par la lettre 1.
Ici, la négative particuliére, O, sera, le non omnis étant ici résumé par nullus, non nullus
homo non mendax, il n'y a pas aucun homme qui ne soit pas menteur. En d'autres termes,
dans toute la mesure ot nous avions choisi ici, O, de dire que pas tout homme n'était
menteur, ceci 'exprime d'une autre fagon, a savoir que ce n'est pas aucun qu'il y ait a étre
non menteur. Les termes ainsi organisés se distinguent, dans la théorie classique, par les
formules suivantes qui les mettent réciproquement en positions dites de contraires ou de
subcontraires, c'est-a-dire que les propositions universelles A et E s'opposent a leur propre
niveau comme ne sachant et ne pouvant étre vraies en méme temps. Il ne peut en méme
temps étre vrai que tout homme puisse étre menteur et que nul homme ne puisse étre men-
teur, alors que toutes les autres combinaisons sont possibles. Il ne peut en méme temps étre
faux qu'il y ait des hommes menteurs et des hommes non menteurs. L'opposition dite
contradictoire est celle par laquelle les propositions situées dans chacun de ces quadrants
s'opposent diagonalement, A-O et E-1, en ceci que chacune exclut, étant vraie, la vérité de
celle qui lui est opposée au titre de contradictoire, et étant fausse exclut la fausseté de celle
qui lui est opposée a titre de

113



Seminaire 09

L'identification

contradictoire. S'il y a des hommes menteurs, I, ceci n'est pas compatible avec le fait
que nul homme ne soit menteur, E. Inversement, le rapport est le méme de la particuliére
négative, O avec l'affirmative, A.

Qu'est-ce que je vais vous proposer, pour vous faire sentir ce qui, au niveau du texte
aristotélicien, se présente toujours comme ce qui s'est développé dans I'histoire d'embarras
autour de la définition comme telle de l'universelle ?

A E
omnis homo mendax omnis homo non mendax
nullus homo non mendax nullus homo mendax
aliquis homo mendax aliquix homo non mendax
non omnis homeo non mendax | non omnis homo mendax
I O

Observez d'abord que si ici je vous ai introduit le non omnis homo mendax, O, le pas
tout, le terme pas portant sur la notion du fout comme définissant la particuliére, ¢ca n'est pas
que ceci soit légitime, car précisément Aristote s'y oppose d'une fagon qui est contraire a
tout le développement qu'a pu prendre ensuite la spéculation sur la logique formelle, a
savoir un développement, une explication en extension faisant intervenir la carcasse
symbolisable par un cercle, par une zone dans laquelle les objets constituant son support
sont rassemblés. Aristote, trés précisément avant les Premiers analytiques, tout au moins
dans 1'ouvrage qui antécéde dans le groupement de ses oeuvres, mais qui apparemment
I'antécede logiquement sinon chronologiquement, qui s'appelle De [l'interprétation, fait
remarquer que - et non sans avoir provoqué I'étonnement des historiens - ce n'est pas sur la
qualification de l'universalité que doit porter la négation. C'est donc bien d'un quelque,
aliquis, homme qu'il s'agit, et d'un quelque homme que nous devons interroger comme tel
comme menteur. La qualification, donc, de /'omnis, de I'omnitude, de la parité de la
catégorie universelle, est ici ce qui est en cause. Est-ce que c'est quelque chose qui soit du
méme niveau, du niveau d'existence de ce qui peut supporter ou ne pas supporter
l'affirmation ou la négation? Est-ce qu'il y a homogénéité entre ces deux niveaux?
Autrement dit, est-ce que c'est de quelque chose qui simplement suppose la collection
comme réalisée qu'il s'agit, dans la différence qu'il y a de l'universelle a la particuliere ?

114



Seminaire 09

Legon du 17 janvier 1962

Bouleversant la portée de ce que le suis en train d'essayer de vous expliquer, je vais
vous proposer quelque chose, quelque chose qui est fait en quelque sorte pour répondre a
quoi ? A la question qui lie, justement, la définition du sujet comme tel a celle de I'ordre
d'affirmation ou de négation dans lequel il entre dans 1'opération de cette division
propositionnelle. Dans I'enseignement classique de la logique formelle, il est dit- et si 1'on
recherche a qui ¢a remonte, je vais vous le dire, ce n'est pas sans étre quelque peu piquant -,
il est dit que le sujet est pris sous l'angle de la qualité, et que 1'attribut que vous voyez ici
incarné par le terme mendax est pris sous l'angle de la quantité. Autrement dit, dans 1'un ils
sont tous, ils sont plusieurs, voire il y en a un. C'est ce que Kant conserve encore, au niveau
de la Critique de la Raison pure, dans la division ternaire. Ce n'est pas sans soulever, de la
part des linguistes, de grosses objections. Quand on regarde les choses historiquement, on
s'apercoit que cette distinction qualité-quantité a une origine; elle apparait pour la premicre
fois dans un petit traité, paradoxalement, sur les doctrines de Platon, et cela - c'est au
contraire 1'énoncé aristotélicien de la logique formelle qui est reproduit, d'une fagon abré-
gée, mais non sans période didactique, et I'auteur n'est ni plus ni moins qu'Apulée, I'auteur
d'un traité sur Platon - se trouve avoir ici une singuliére fonction historique, c'est a savoir
d'avoir introduit une catégorisation, celle de la quantité et de la qualité, dont le moins qu'on
puisse dire c'est que c'est de s'étre introduit et d'étre resté aussi longtemps dans l'analyse des
formules logiques, qu'on 'y a introduit

Voici en effet le modéle autour duquel je vous propose pour au’ourd'hui de centrer
votre réflexion. Voici un quadrant [1] dans lequel nous allons mettre des traits verticaux. La
fonction trait va remplir celle du sujet, et la fonction vertical, qui est d'ailleurs choisie
simplement comme support, celle d'attribut. J'aurais bien pu dire que je prenais comme
attribut le terme unaire, mais pour le coté représentatif et imaginable de ce que j'ai a vous
montrer, je les mets verticaux. Ici [3], nous avons un segment de cadran ou il y a des traits
verticaux mais aussi des traits obliques. Ici [2] il n'y a pas de trait. Ce que ceci est destiné a
illustrer, c'est que la distinction universelle-particuliére, en tant qu'elle

115



Seminaire 09

L'identification

forme un couple distinct de 'opposition affirmative-négative, est a considérer
comme un registre tout différent de celui qu'avec plus ou moins d'adresse des
commentateurs, a partir d'Apulée, ont cru devoir diriger dans ces formules si ambigués,
glissantes et confusionnelles qui s'appellent respectivement la qualité et la quantité, et de
I'opposer en ces termes. Nous appellerons 'opposition universelle-particuliére une
opposition de 1'ordre de la leksis, ce qui est pour nous lego [legein], je lis, aussi bien je
choisis, trés exactement liée a cette fonction d'extraction, de choix du signifiant, qui est ce
sur quoi pour l'instant, le terrain, la passerelle sur laquelle nous sommes en train de nous
avancer. C'est pour la distinguer de la phasis, c'est-a-dire de quelque chose qui ici se
propose comme une parole par ou, oui ou non, je m'engage quant a l'existence de ce quelque
chose qui est mis en cause par la leksis premicre. Et en effet, vous allez le voir, de quoi est-
ce que je vais pouvoir dire tout trait est vertical ? Bien sir, du premier secteur du cadran
[1], mais, observez-le, aussi du secteur vide [2]. Si je dis, tout trait est vertical, ¢a veut dire,
quand il n'y a pas de verticale, il n'y a pas de trait. En tout cas c'est illustré par le secteur
vide du cadran. Non seulement le secteur vide ne contredit pas, n'est pas contraire a
I'affirmation fout trait est vertical, mais l'illustre. Il n'y a nul trait qui ne soit vertical dans ce
secteur du cadran. Voici donc illustrée par les deux premiers secteurs l'affirmative
universelle.

La négative universelle va étre illustrée par les deux secteurs de droite [2 et 4], mais
ce dont il s'agit l1a se formulera par l'articulation suivante, nul trait n'est vertical. Il n'y a la,
dans ces deux secteurs, nul trait vertical. Ce qui est a remarquer, c'est le secteur commun [2]
que recouvrent ces deux propositions qui, selon la formule, la doctrine classique, en
apparence ne sauraient étre vraies en méme temps. Qu'est-ce que nous allons trouver,
suivant notre mouvement giratoire qui a ainsi fort bien commencé; ici 0, comme formule,
ainsi qu'ici 1, pour désigner les deux autres groupements possibles deux par deux des
quadrants ? Ici 1, nous allons voir le vrai de ces deux quadrants sous une forme affirmative,
il y a, je le dis d'une facon phasique, je constate l'existence de traits verticaux, il y a des
traits verticaux, il y a quelques traits verticaux, que je peux trouver soit ici [1] toujours, soit
ici [3] dans les bons cas. Ici, si nous essayons de définir la distinction de l'universelle et de
la particuliére, nous voyons quels sont les deux secteurs [3 et 4] qui répondent a
I'énonciation particuliere O, 13 il y a des traits non verticaux, non nullus non verticales. De
méme que tout a I'heure nous avons été un instant suspendus a 1'ambiguité de cette répétition
de la négation, le non... non... est trés loin d'étre équivalent forcément au oui, et c'est
quelque chose vers quoi nous aurons a revenir dans la suite.

116



Seminaire 09

Legon du 17 janvier 1962

Qu'est-ce que cela veut dire ? Quel est I'intérét pour nous de nous servir d'un tel
appareil ? Pourquoi est-ce que j'essaie pour vous de détacher ce plan de la lexis du plan de
la phasis ? je vais y aller tout de suite, et pas par quatre chemins, et je vais l'illustrer.

Qu'est-ce que nous pouvons dire, nous analystes ? Qu'est-ce que Freud nous
enseigne ? Puisque le sens en a été compleétement perdu, de ce qu'on appelle proposition
universelle, depuis justement une formulation dont on peut mettre la té€te de chapitre a la
formulation eulérienne qui arrive a nous représenter toutes les fonctions du syllogisme par
une série de petits cercles, soit s'excluant les uns les autres, se recoupant, s'intersectant, en
d'autres termes et a proprement parler en extension, a quoi on oppose la compréhension qui
serait distinguée simplement par je ne sais quelle inévitable maniére de comprendre. De
comprendre quoi? Que le cheval est blanc? Qu'est-ce qu'il y a a comprendre ? Ce que nous
apportons qui renouvelle la question, c'est ceci; je dis que Freud promulgue, avance la
formule qui est la suivante: /e pére est Dieu ou tout pére est Dieu. 11 en résulte, si nous
maintenons cette proposition au niveau universel, celle qu'il n'y a d'autre pére que Dieu,
lequel d'autre part, quant a l'existence, est dans la réflexion freudienne plutdt aufgehoben,
plutot mis en suspension, voire en doute radical. Ce dont il s'agit, c'est que 1'ordre de
fonction que nous introduisons avec le Nom du pére est ce quelque chose qui, a la fois a sa
valeur universelle, mais qui vous remet a vous, a l'autre, la charge de contrdler s'il y a un
pere ou non de cet acabit.

S'il n'y en a pas, il est toujours vrai que le pere soit Dieu. Simplement, la formule
n'est confirmée que par le secteur vide [2] du cadran, moyennant quoi, au niveau de la
phasis, nous avons il y a des péres qui remplissent plus ou moins la fonction symbolique
que nous devons dénoncer comme telle, comme étant celle du Nom du pére, il y en a qui, et
il y en a que pas. Mais, qu'il y en ait que pas qui soient pas dans tous les cas, ce qui ici est
supporté par ce secteur [4], c'est exactement la méme chose qui nous donne appui et base a
la fonction universelle du Nom du pere, car, groupé avec le secteur dans lequel il n'y a rien
[2], c'est justement ces deux secteurs, pris au niveau de la lexis, qui se trouvent, en raison de
celui-ci, de ce secteur supporté qui complémente 1'autre, qui donnent sa pleine portée a ce
que nous pouvons énoncer comme affirmation universelle.

je vais l'illustrer autrement, puisque aussi bien jusqu'a un certain point la question a
pu étre posée de sa valeur,) e parle par rapport a un enseignement traditionnel, qui doit étre
ce que j'ai apporté la derniere fois concernant le petit i. Ici, les professeurs discutent: «
qu'est-ce que nous allons dire ? » Le professeur,

117



Seminaire 09

L'identification

celui qui enseigne, doit enseigner quoi ? Ce que d'autres ont enseigné avant lui.
C'est-a-dire qu'il se fonde sur quoi ? Sur ce qui a déja subi une certaine lexis. Ce qui résulte
de toute lexis, c'est justement ce qui nous importe en 1'occasion, et au niveau de quoi j'essaie
de vous soutenir aujourd'hui, la lettre. Le professeur est lettré; dans son caractére universel,
il est celui qui se fonde sur la lettre au niveau d'un énoncé particulier. Nous pouvons dire
maintenant qu'il peut 1'étre moitié moitié, il peut ne pas étre tout lettré. Il en résultera que
quand méme on ne puisse dire qu'aucun professeur soit illettré, il y aura toujours dans son
cas un peu de lettre. Il n'en reste pas moins que si par hasard il y avait un angle sous lequel
nous puissions dire qu'il y en a éventuellement, sous un certain angle, qui se caractérisent
comme donnant lieu a une certaine ignorance de la lettre, ceci ne nous empécherait pas pour
autant de boucler la boucle et de voir que le retour et le fondement, si 1'on peut dire, de la
définition universelle du professeur est trés strictement en ceci, c'est que l'identité de la
formule que le professeur est celui qui s'identifie a la lettre impose, exige méme le
commentaire qu'il peut y avoir des professeurs analphabétes. La case négative [2], comme
corrélative essentielle de la définition de l'universalité, est quelque chose qui est profondé-
ment caché au niveau de la lexis primitive.

Ceci veut dire quelque chose; dans 'ambiguité du support particulier que nous
pouvons donner dans I'engagement de notre parole au Nom du pére comme tel, il n'en reste
pas moins que nous ne pouvons pas faire que quoi que ce soit qui, aspiré dans 1'atmosphére
de I'humain si je puis m'exprimer ainsi, puisse si l'on peut dire, se considérer comme
complétement dégagé du Nom du pére. Que méme ici [2 vide] ou il n'y a que des péres pour
qui la fonction du pére est, si je puis m'exprimer ainsi, de pure perte, le pére non-pere, la
cause perdue sur laquelle a terminé mon séminaire de 'année derniere, c'est néanmoins en
fonction de cette déchéance, par rapport a une premiére leksis qui est celle du Nom du pére,
que se juge cette catégorie particuliére. L'homme ne peut faire que son affirmation ou sa
négation, avec tout ce qu'elle engage, celui-la est mon pére, ou celui-la est son pére, ne soit
pas entierement suspendue a une lexis primitive dont, bien entendu, ¢a n'est pas du sens
commun, du signifié du pére qu'il s'agit, mais de quelque chose a quoi nous sommes
provoqués ici de donner son véritable support, et qui légitime, méme aux yeux des
professeurs - qui, vous le voyez, seraient en grand danger d'€tre toujours mis en quelque
suspens quant a leur fonction réelle - qui, méme au yeux des professeurs, doit justifier que
j'essaie de donner, méme a leur niveau de professeurs, un support algorithmique a leur
existence de sujet comme tel.

118



Seminaire 09
Legon du 17 janvier 1962

A
Lot tradt est vertical
(= quand il n'y 2 pas de
verticale, il n'y a pas de

trait) N

Tour pére est Dieu Il o'y a mi trait ni veracale
(il o'y a pas d’autre MNom du pére

pére que Dieu) Professeur analphkabéte
Le professeur se Pire nnn;rf:re

fonde sur la cause perdue

lertre

LEXIS PHASIS
Il y a des trais verticaux Mul trait n'est vertical
(AR 1l ¥ en 2 qui pas
Il ya des peres qui remplis- N'-ridpmfﬂsﬂur_ne s
sent + ou - a fonction sym- tonde sur la lexis

bolique du Nom du pére
Le professeur ne se fonde
au’id moiné sur la leteee

- 119 -



Seminaire 09
120 page blanche



Seminaire 09

Lecon 9, 24 janvier 1962

[J'éprouve une certaine difficulté a reprendre avec vous ce que je méne, ces traces
subtiles 1égéres du fait qu'hier soir j'ai di dire des choses plus appuyées '.] L'important pour
ce qui nous concerne, pour la suite de notre séminaire, c'est que ce que j'ai dit hier soir
concerne évidemment la fonction de I'objet, du petit a, dans l'identification du sujet, c'est-a-
dire quelque chose qui n'est pas immédiatement a la portée de notre main, qui ne va pas étre
résolu tout de suite, sur lequel hier soir j'ai donné, si je puis dire, une indication anticipée en
me servant du théme des trois coffrets. Cela éclaire beaucoup, ce théme des trois coffrets,
mon enseignement, parce que si vous ouvrez ce qu'on appelle bizarrement les Essais de
Psychanalyse appliquée, et que vous lisez l'article sur les trois coffrets, vous vous apercevez
que vous restez un petit peu sur votre faim, en fin de compte. Vous ne savez pas trés bien ou
il veut en venir, notre pere Freud. je crois qu'avec ce que le vous ai dit hier soir qui identifie
les trois coffrets a la demande, théme auquel je pense vous étes dés longtemps rompus, qui
dit que dans chacun des trois coffrets - sans cela il n'y aurait pas de devinette, il n'y aurait
pas de probléme - il y a le petit a, 'objet qui est, en tant qu'il nous intéresse, nous analystes,
mais pas du tout forcément l'objet qui correspond a la demande. Pas du tout forcément non
plus le contraire, parce que sans cela il n'y aurait pas de difficulté. Cet objet, c'est 'objet du
désir. Et le désir, ou est-il ? Il est au-dehors, et 1a ou il est vraiment, le point décisif, c'est
vous, l'analyste, pour autant que

1. 11 s'agit de la Conférence faite par Lacan a 'Evolution psychiatrique le 23 janvier et
intitulée De ce que j'enseigne, reproduite ici en annexe.
121



Seminaire 09

L'identification

votre désir ne doit pas se tromper sur l'objet du désir du sujet. Si les choses n'étaient
pas comme cela, il n'y aurait pas de mérite a étre analyste. Il y a une chose que je vous dis
aussi en passant, c'est que j'ai quand méme mis l'accent, devant un auditoire supposé non
savoir, sur quelque chose dans lequel je n'ai peut-&tre pas mis ici assez mes lourds et gros
sabots, c'est-a-dire que le systéme de l'inconscient, le syst¢tme n est un systéme partiel. Une
fois de plus j'ai répudié, avec évidemment plus d'énergie que de motifs, vu que je devais
aller vite, la référence a la totalité, ce qui n'exclut pas qu'on parle de partiel. J'ai insisté,
dans ce systéme, sur son caractére extra-plat, sur son caracteére de surface sur lequel Freud
insiste a tours de bras tout le temps. On ne peut qu'étre étonné que cela ait engendré la
métaphore de la psychologie des profondeurs. C'est tout a fait par hasard que, tout a I'heure
avant de venir, je retrouvai une note que j'avais prise du Moi et le Ca, « le moi est avant tout
une entité corporelle, non seulement une entité toute en surface, mais une entité
correspondant a la projection d'une surface ». C'est un rien! Quand on lit Freud, on le lit
toujours d'une certaine fagcon que j'appellerai la fagon sourde.

Reprenons maintenant notre baton de pérégrin [?], reprenons ou nous en sommes, ol
je vous ai laissés la derniére fois, a savoir sur 1'idée que la négation, si elle est bien quelque
part au coeur de notre probléme qui est celui du sujet, c'est pas déja tout de suite, rien qu'a la
prendre dans sa phénoménologie, la chose la plus simple a manier. Elle est en bien des
endroits, et puis il arrive tout le temps qu'elle nous glisse entre les doigts. Vous en avez vu
un exemple la derniére fois; pendant un instant, a propos du non nullus non mendax, vous
m'avez vu mettre ce non, le retirer et le remettre. Cela se voit tous les jours. On m'a signalé
dans l'intervalle que dans les discours de celui que quelqu'un dans un billet, mon pauvre
cher ami Merleau-Ponty, appelait « le grand homme qui nous gouverne », dans un discours
que ledit grand homme a prononcé on entend: « On ne peut pas ne pas croire que les choses
se passeront sans mal ». La-dessus, exégese qu'est-ce qu'il veut dire ? L'intéressant, c'est pas
tellement ce qu'il veut dire, c'est que manifestement nous entendons trés bien, justement, ce
qu'il veut dire, et que si nous 1'analysons logiquement nous voyons qu'il dit le contraire.
C'est une trés jolie formule dans laquelle on glisse sans cesse pour dire & quelqu'un: « vous
n'étes pas sans ignorer... ». Ce n'est pas vous qui avez tort, c'est le rapport du sujet au
signifiant qui de temps en temps émerge. Ce n'est pas simplement des menus paradoxes, des
lapsus que j'épingle au passage; nous les retrouverons, ces formules, au bon détour, et je
pense vous donner la clef de ce pourquoi «vous n'étes pas sans ignorer » veut dire ce que
vous voulez dire. Pour que vous vous

- 1668 -



Seminaire 09

Legon du 24 janvier 1961

y reconnaissiez, je peux vous dire que c'est bien a le sonder que nous trouverons le
juste poids, la juste inclination de cette balance ou je place devant vous le rapport du
névrosé a l'objet phallique quand je vous dis, pour l'attraper, ce rapport, il faut dire « il n'est
pas sans l'avoir ». Cela ne veut évidemment pas dire qu'il 1'a. S'il 1'avait, il n'y aurait pas de
question.

Pour en arriver 1a, repartons d'un petit rappel de la phénoménologie de notre névrosé
concernant le point ou nous en sommes, son rapport au signifiant. Depuis quelques fois je
commence a vous faire saisir ce qu'il y a d'écriture dans I'affaire du signifiant, d'écriture
originelle. Il a bien di quand méme vous venir a l'esprit que c'est essentiellement a cela que
I'obsédé a affaire tout le temps, ungeschehen machen, faire que c¢a soit non-advenu. Qu'est-
ce que cela veut dire ? Qu'est-ce que cela concerne ? Manifestement, ¢a se voit dans son
comportement, ce qu'il veut éteindre, c'est ce que l'annaliste écrit tout au long de son
histoire, 1'annaliste avec deux n qu'il a en lui. C'est les annales de l'affaire qu'il voudrait bien
effacer, gratter, éteindre. Par quel biais nous atteint le discours de Lady Macbeth quand elle
dit que toute l'eau de la mer n'effacerait pas cette petite tache, si ce n'est point par quelque
écho qui nous guide au cceur de notre sujet ? Seulement voila, en effagant le signifiant,
comme il est clair que c'est de cela qu'il s'agit, a sa fagon de faire, a sa fagon d'effacer, a sa
fagon de gratter ce qui est inscrit, ce qui est beaucoup moins clair pour nous, parce que nous
en savons un petit bout de plus que les autres, c'est ce qu'il veut obtenir par la.

C'est en cela qu'il est instructif de continuer sur cette route ot nous sommes, ou je
vous mene en ce qui concerne comment ¢a vient, un signifiant comme tel? Si ¢a a un tel
rapport avec le fondement du sujet, s'il n'y a pas d'autre sujet pensable que ce quelque chose
x de naturel en tant qu'il est marqué du signifiant, il doit tout de méme bien y avoir a ¢a un
ressort. Nous n'allons pas nous contenter de cette sorte de vérité aux yeux bandés. Le sujet,
il est bien clair qu'il faut que nous le trouvions a I'origine du signifiant lui-méme. « Pour
sortir un lapin d'un chapeau »... c'est comme cela que j'ai commencé a semer le scandale
dans mes propos proprement analytiques. Le pauvre cher homme défunt, et bien touchant en
sa fragilité, était littéralement exaspéré par ce rappel que je faisais avec beaucoup
d'insistance, parce qu'a ce moment c'est des formules utiles, que pour faire sortir un lapin
d'un chapeau, il fallait 1'y avoir préalablement mis. Il doit en étre de méme concernant le
signifiant, et c'est ce qui justifie cette définition du signifiant que) e vous donne, cette
distinction d'avec le signe, c'est que si le signe représente quelque chose pour quelqu'un, le
signifiant est autrement articulé, il représente le sujet pour un autre signifiant. Ceci, vous le
verrez assez confirmé

-123 -



Seminaire 09

L'identification

a tous les pas pour que vous n'en quittiez pas la rampe solide. Et s'il représente ainsi
le sujet, c'est comment ?

Revenons a notre point de départ, a notre signe, au point ¢lectif ou nous pouvons le
saisir comme représentant quelque chose pour quelqu'un, dans la trace. Repartons de la
trace, pour suivre notre petite affaire a la trace. Un pas, une trace, le pas de Vendredi dans
I'lle de Robinson, émotion, le ceeur battant devant cette trace. Tout ceci ne nous apprend
rien, méme si de ce cceur battant il résulte tout un piétinement autour de la trace. Cela peut
arriver a n'importe quel croisement de traces animales. Mais si, survenant, je trouve la trace
de ceci qu'on s'est efforcé d'effacer la trace, ou si méme je n'en trouve plus trace, de cet
effort, si je suis revenu parce que) e sais - je n'en suis pas plus fier pour ¢a- que j'ai laissé la
trace, que je trouve que, sans aucun corrélatif qui permette de rattacher cet effacement a un
effacement général des traits de la configuration, on a bel et bien effacé la trace comme
telle, 1a je suis stir que j'ai affaire a un sujet réel. Observez que, dans cette disparition de la
trace, ce que le sujet cherche a faire disparaitre, c'est son passage de sujet a lui. La
disparition est redoublée de la disparition visée qui est celle de 1'acte lui-méme de faire
disparaitre. Ceci n'est pas un mauvais trait pour que nous y reconnaissions le passage du
sujet quand il s'agit de son rapport au signifiant, dans la mesure ou vous savez déja que tout
ce que je vous enseigne de la structure du sujet, tel que nous essayons de 'articuler a partir
de ce rapport au signifiant, converge vers I'émergence de ces moments de fading proprement
liés a ce battement en éclipse de ce qui n'apparait que pour disparaitre, et reparait pour de
nouveau disparaitre, ce qui est la marque du sujet comme tel.

Ceci dit si, la trace effacée, le sujet en entoure la place d'un cerne, quelque chose qui
des lors le concerne, lui, le repére de I'endroit ou il a trouvé la trace, eh bien!, vous avez la
la naissance du signifiant. Ceci implique, tout ce processus comportant le retour du dernier
temps sur le premier, qu'il ne saurait y avoir d'articulation d'un signifiant sans ces trois
temps. Une fois le signifiant constitué, il y en a forcément deux autres avant. Un signifiant,
c'est une marque, une trace, une écriture, mais on ne peut pas le lire seul. Deux signifiants,
c'est un pataques, un coq a l'ane. Trois signifiants, c'est le retour de ce dont il s'agit, c'est-a-
dire du premier. C'est quand le pas marqué dans la trace est transformé dans la vocalise de
qui le lit en pas que ce pas, a condition qu'on oublie qu'il veut dire le pas, peut servir
d'abord, dans ce qu'on appelle le phonétisme de 1'écriture, a représenter pas, et du méme
coup a transformer la trace de pas éventuellement en le pas de trace.

-1670-



Seminaire 09

Legon du 24 janvier 1961

Je pense que vous entendez au passage la méme ambiguité dont je me suis servi
quand je vous ai parlé, a propos du mot d'esprit, du pas de sens, jouant sur 1'ambiguité du
mot sens, avec ce saut, ce franchissement qui nous prend la ou nait la rigolade quand nous
ne savons pas pourquoi un mot nous fait rire, cette transformation subtile, cette pierre
rejetée qui, d'étre reprise, devient la pierre d'angle et je ferai volontiers le jeu de mots avec
le w r de la formule du cercle, parce qu'aussi bien c'est ne elle, je vous 1'ai annoncé 1'autre
jour en introduisant la , que nous verrons que se mesure si) e puis dire, I'angle vectoriel du
sujet par rapport au fil de la chaine signifiante. C'est 1a que nous sommes suspendus, et c'est
1a que nous devons un peu nous habituer a nous déplacer, sur une substitution par ou ce qui
a un sens se transforme en équivoque et retrouve son sens. Cette articulation sans cesse
tournante du jeu du langage, c'est dans ses syncopes mémes que nous avons a repérer, dans
ses diverses fonctions, le sujet.

Les illustrations ne sont jamais mauvaises pour adopter un oeil mental ou
I'imaginaire joue un grand rdle. C'est pour ¢a que, méme si c'est un détour, je ne trouve pas
mauvais de vous, rapidement, tracer une petite remarque, simplement parce que je la trouve
a ce niveau dans mes notes. Je vous ai parlé a plus d'une reprise, a propos du signifiant, du
caractere chinois, et je tiens beaucoup a désenvolter pour vous l'idée que son origine est une
figure imitative. Il y en a un exemple, que je n'ai pris que parce que c'est lui qui me servait
le mieux; j'ai pris le premier de celui qui est articulé dans ces exemples, ces formes
archaiques, dans l'ouvrage de Karlgren qui s'appelle Grammata serica, ce qui veut dire
exactement les signifiants chinois. Le premier dont il se sert sous sa forme moderne est
celui-ci, c'est le caractére ke, qui veut dire pouvoir dans le Shuowén, qui est un ouvrage
d'érudit, a la fois précieux pour nous pour son caractére relativement ancien, mais qui est
déja trés érudit, c'est-a-dire tramé d'interprétations, sur lesquelles nous pouvons avoir a
reprendre. Il semble que ce ne soit pas sans raison que nous puissions nous fier a la racine
qu'en donne le commentateur, et qui est bien jolie, c'est a savoir qu'il s'agit d'une
schématisation du heurt de la colonne d'air telle qu'elle vient a pousser, dans l'occlusive
gutturale, contre 1'obstacle que lui oppose 'arriére de la langue contre le palais. Ceci est
d'autant plus séduisant que, si vous ouvrez un ouvrage de phonétique, vous trouverez une
image qui est a peu pres celle-1a (?) pour vous traduire le fonctionnement de 1'occlusive. Et
avouez que ce n'est pas mal que ce soit ¢a (?) qui soit choisi pour figurer le mot pouvoir, la
possibilité, la fonction axiale introduite dans le monde par I'avénement du sujet au beau
milieu du réel.

- 1671 -



Seminaire 09

L'identification

L'ambiguité est totale, car un trés grand nombre de mots s'articulent k¢ en chinois,
dans lesquels ceci ( ?) nous servira de phonétique, a ceci pres, ( ?) [kou/, qui les compléte,
comme présentifiant le sujet a I'armature signifiante, et ceci, ( ? ) [kou], sans ambiguité et
dans tous les caractéres, est la représentation de la bouche. Mettez ce signe ( ? ) [da/ au-
dessus, c'est le signe da qui veut dire ( ? ) grand. Il a manifestement quelque rapport avec la
petite forme humaine ( ?) en général dépourvue de bras. Ici, comme c'est d'un grand
qu'il s'agit, il a des bras. Ceci, ( ?), n'a rien a faire avec ce qui se passe quand vous avez
ajouté ce signe, ( ? ) au signifiant précédent ( ? ) ; cela se lit désormais Ji, mais ceci
conserve la trace d'une prononciation ancienne dont nous avons des attestations grace a
I'usage de ce terme a la rime dans les anciennes poésies, nommément celles de Chi-King qui
est un des exemples les plus fabuleux des mésaventures littéraires, puisqu'il a eu le sort de
devenir le support de toutes sortes d'élucubrations moralisantes, d'étre la base de tout un
enseignement trés entortillé des mandarins sur les devoirs des souverains, du peuple et du
tutti quanti, alors qu'il s'agit manifestement de chansons d'amour d'origine paysanne. Un peu
de pratique de la littérature chinoise, - je ne cherche pas a vous faire croire que j'en ai une
grande, je ne me prends pas pour Wieger qui, lorsqu'il fait allusion a son expérience de la
Chine..., - il s'agit d'un paragraphe que vous pouvez retrouver dans les livres a la portée de
tous du pére Wieger. Quoi qu'il en soit, d'autres que lui ont éclairé ce chemin, nommément
Marcel Granet, dont aprés tout vous ne perdriez rien a ouvrir les beaux livres sur les danses
et légendes et sur les fétes anciennes de la Chine. Avec un peu d'efforts vous pourrez vous
familiariser avec cette dimension vraiment fabuleuse, qui apparait de ce qu'on peut faire
avec quelque chose qui repose sur les formes les plus élémentaires de l'articulation
signifiante. Par chance, dans cette langue les mots sont monosyllabiques. Ils sont superbes,
invariables, cubiques, vous ne pouvez pas vous y tromper. Ils s'identifient au signifiant, c'est
le cas de le dire. Vous avez des groupes de quatre vers, chacun composé de quatre syllabes.
La situation est simple. Si vous les voyez et pensez que de ¢a on peut faire tout sortir, méme
une doctrine métaphysique qui n'a aucun rapport avec la signification originelle, cela
commencera, pour ceux qui n'y seraient pas encore, a vous ouvrir l'esprit. C'est pourtant
comme cela, pendant des si¢cles on a fait 1'enseignement de la morale et de la politique sur
des ritournelles qui signifiaient dans I'ensemble « je voudrais bien baiser avec toi ». Je
n'exagére rien, allez-y voir.

Ceci, ( 7 ), veut dire, ji, qu'on commente grand pouvoir, énorme; cela n'a bien
entendu absolument aucun rapport avec cette conjonction. Ji, ne veut pas

-1672 -



Seminaire 09

Legon du 24 janvier 1961

tellement plus dire grand pouvoir que ce petit mot pour lequel en frangais il n'y a pas
vraiment quelque chose qui nous satisfasse; je suis forcé de le traduire par /'impair, au sens
que le mot impair peut prendre de glissement, de faute, de faille, de chose qui ne va pas, qui
boite, en anglais si gentiment illustré par le mot odd. Et comme je vous le disais tout a
I'heure, c'est ce qui m'a lancé sur le Chou-King. A cause du Chou-King. , nous savons que
c'était trés proche du ké, au moins en ceci, c'est qu'il y avait une gutturale dans la langue
ancienne qui donne l'autre implantation de l'usage de ce signifiant pour désigner le phonéme
Ji. Si vous ajoutez cela ( ? ) devant, qui est un déterminatif, celui de l'arbre, et qui désigne
tout ce qui est de bois, vous aurez une fois que les choses en sont la un signe, ( ?) qui
désigne la chaise. Cela se dit yi, et ainsi de suite. Ca continue comme cela, cela n'a pas de
raison de s'arréter. Si vous mettez ici, a la place du signe de l'arbre, le signe du cheval ( ?)
[ma], cela veut dire s'installer a califourchon ( ?).

Ce petit détour, je le considére, a son utilité, pour vous faire voir que le rapport de la
lettre au langage n'est pas quelque chose qui soit a considérer dans une ligne évolutive. On
ne part pas d'une origine épaisse, sensible, pour dégager de 1a une forme abstraite. [1 n'y a
rien qui ressemble & quoi que ce soit qui puisse étre congu comme paralléle au processus dit
du concept, méme seulement de la généralisation. On a une suite d'alternances ou le
signifiant revient battre 1'eau, si je puis dire, du flux par les battoirs de son moulin, sa roue
remontant chaque fois quelque chose qui ruisselle, pour de nouveau retomber, s'enrichir, se
compliquer, sans que nous puissions jamais a aucun moment saisir ce qui domine, du départ
concret ou de I'équivoque.

Voila qui va nous mener au point ou aujourd'hui le pas que j'ai a vous faire faire, une
grande part des illusions qui nous arrétent net, des adhérences imaginaires, dont peu importe
que tout le monde y reste plus ou moins les pattes prises comme des mouches, mais pas les
analystes, sont trés précisément liées a ce que j'appellerai les illusions de la logique
formelle. La logique formelle est une science fort utile, comme j'ai essay¢ la derniere fois de
vous en pointer 1'idée, a condition que vous vous aperceviez qu'elle vous pervertit en ceci,
que puisqu'elle est la logique formelle, elle devrait vous interdire a tout instant de lui donner
le moindre sens. C'est bien entendu ce a quoi avec le temps on en est venu. Mais les grands
sérieux, les braves, les honnétes de la logique symbolique connue depuis une cinquantaine
d'années, c¢a leur donne je vous assure un sacré mal, parce que c'est pas facile de construire
une logique telle qu'elle doit étre si elle répond vraiment a son titre de logique formelle, en
ne s'appuyant

-1673 -



Seminaire 09

L'identification

strictement que sur le signifiant, en s'interdisant tout rapport, et donc tout appui
intuitif sur ce qui peut s'insurger du signifié¢ dans le cas ou nous faisons des fautes. En
général c'est la-dessus qu'on se repére, je raisonne mal, parce que dans ce cas il en
résulterait n'importe quoi, ma grand-mere la téte a I'envers. Qu'est-ce que cela peut nous
faire ? Ce n'est pas en général avec ¢a qu'on nous guide, parce que nous sommes tres
intuitifs. Si on fait de la logique formelle, on ne peut que I'étre.

Or I'amusant est que le livre de base d'une logique symbolique, enserrant tous les
besoins de la création mathématique, les Principia Mathematica de Bertrand Russell et
Whitehead, arrive a ce quelque chose qui est tout prés d'étre le but, la sanction d'une logique
symbolique digne de ce nom, enserrer tous les besoins de la création mathématique, mais les
auteurs eux-mémes tout pres s'arrétent, considérant comme une contradiction de nature a
mettre en cause toute la logique mathématique ce paradoxe dit de Bertrand Russell. 11 s'agit
de quelque chose dont le biais frappe la valeur de la théorie dite des ensembles. En quoi se
distingue un ensemble d'une définition de classe, la chose est laissée dans une relative
ambiguité puisque ce que je vais vous dire, et qui est le plus généralement admis par
n'importe quel mathématicien, c'est a savoir que ce qui distingue un ensemble de cette forme
de la définition de ce qui s'appelle une classe, ce n'est rien d'autre que l'ensemble sera défini
par des formules qu'on appelle axiomes, qui seront posées sur le tableau noir en des
symboles qui seront réduits a des lettres auxquelles s'adjoignent quelques signifiants
supplémentaires indiquant des relations. Il n'y a absolument aucune autre spécification de
cette logique dite symbolique par rapport a la logique traditionnelle, sinon cette réduction a
des lettres. je vous garantis, vous pouvez m'en croire sans que j'aie plus a m'engager dans
des exemples.

Quelle est donc la vertu, forcément qui est bien quelque part, pour que ce soit en
raison de cette seule différence qu'ait pu étre développé un monceau de conséquences, dont
je vous assure que l'incidence dans le développement de quelque chose qu'on appelle les
mathématiques n'est pas mince, par rapport a l'appareil dont on a disposé pendant des
siécles, et dont le compliment qu'on lui a fait qu'il n'a pas bougé entre Aristote et Kant se
retourne ? C'est bien, si tout de méme les choses se sont mises a cavaler comme elles 1'ont
fait - car les Principia Mathematica fait deux trés trés gros volumes, et ils n'ont qu'un intérét
fort mince-, mais enfin si le compliment se retourne, c'est bien que 'appareil auparavant,
pour quelque raison, se trouvait singuliérement stagnant. Alors, a partir de 1a, comment les
auteurs viennent-ils a s'étonner de ce qu'on appelle le paradoxe de Russell ?

-1674-



Seminaire 09

Legon du 24 janvier 1961
Le paradoxe de Russell est celui-ci; on parle de l'ensemble de tous les ensembles qui
ne se comprennent pas eux-mémes. Il faut que j'éclaire un peu cette histoire qui peut
vous sembler au premier abord plutot seche. je vous l'indique tout de suite, si je vous
y intéresse, du moins je l'espere, c'est avec cette visée qu'il y a le plus étroit rapport
- et pas seulement homonymique, justement parce qu'il s'agit de signifiant et qu'il
s'agit par conséquent de ne pas comprendre - avec la position du sujet analytique, en
tant que lui aussi, dans un autre sens du mot comprendre... et si je vous dis de ne pas
comprendre, c'est pour que vous puissiez comprendre de toutes les facons que lui
aussi ne se comprend pas lui-méme. Passer par la n'est pas inutile, vous allez le voir,
car nous allons sur cette route pouvoir critiquer la fonction de notre objet. Mais
arrétons-nous un instant sur ces ensembles qui ne se comprennent pas eux-mémes.

Il faut évidemment, pour concevoir ce dont il s'agit, partir... puisque nous ne
pouvons quand méme pas, dans la communication, ne pas nous faire des concessions de
références intuitives, parce que les références intuitives, vous les avez d¢ja, il faut donc les
bousculer pour en mettre d'autres. Comme vous avez l'idée qu'il y a une classe, et qu'il y a
une classe mammiféres, il faut tout de méme que j'essaie de vous indiquer qu'il faut se
référer a autre chose. Quand on entre dans la catégorie des ensembles, il faut se référer au
classement bibliographique cher a certains, classement composé de décimales ou autre, mais
quand on a quelque chose d'écrit, il faut que ¢a se range quelque part, il faut savoir comment
automatiquement le retrouver. Alors, prenons un ensemble qui se comprend lui-méme.
Prenons par exemple 1'é¢tude des humanités dans un classement bibliographique. Il est clair
qu'il faudra mettre a l'intérieur les travaux des humanistes sur les humanités. L'ensemble de
I'¢tude des humanités doit comprendre tous les travaux concernant I'étude des humanités en
tant que telles. Mais considérons maintenant les ensembles qui ne se comprennent pas eux-
mémes; cela n'est pas moins concevable, c'est méme le cas le plus ordinaire. Et puisque nous
sommes théoriciens des ensembles, et qu'il y a déja une classe de I'ensemble des ensembles
qui se comprennent eux-mémes, il n'y a vraiment nulle objection a ce que nous fassions la
classe opposée - j'emploie classe ici parce que c'est bien la que 1'ambiguité va résider -, la
classe des ensembles qui ne se comprennent pas eux-mémes, l'ensemble de tous les
ensembles qui ne se comprennent pas eux-mémes. Et c'est 1a que les logiciens commencent a
se casser la téte, a savoir qu'ils se disent, cet ensemble de tous les ensembles qui ne se
comprennent pas eux-mémes, est-ce qu'il se comprend lui-méme, ou est-ce qu'il ne se
comprend pas ? Dans un cas comme dans l'autre il va choir dans la contradiction. Car si,

-1675-



Seminaire 09

L'identification

comme selon l'apparence, il se comprend lui-méme, nous voici en contradiction avec
le départ qui nous disait qu'il s'agissait d'ensembles qui ne se comprennent pas eux-mémes.
D'autre part, s'il ne se comprend pas, comment I'excepter Justement de ce que nous donne
cette définition, a savoir qu'il ne se comprend pas lui-méme? Cela peut vous sembler assez
bébé, mais le fait que ¢a frappe, au point de les arréter, les logiciens qui ne sont pas
précisément des gens de nature a s'arréter a une vaine difficulté, et s'ils y sentent quelque
chose qu'ils peuvent appeler une contradiction mettant en cause tout leur édifice, c'est bien
parce qu'il y a quelque chose qui doit étre résolu et qui concerne, si vous voulez bien
m'écouter, rien d'autre que ceci, qui concerne la seule chose que les logiciens en question
n'ont pas exactement en vue, a savoir que la lettre dont ils se servent, c'est quelque chose qui
a en soi-méme des pouvoirs, un ressort auquel ils ne semblent point tout a fait accoutumes.

Car- si nous illustrons ceci en application de ce que nous avons dit qu'il ne s'agit de
rien d'autre que de 'usage systématique d'une lettre -, de réduire, de réserver a la lettre sa
fonction signifiante pour faire sur elle, et sur elle seulement, reposer tout I'édifice logique,
nous arrivons a ce quelque chose de trés simple, que c'est tout a fait et tout simplement, que
cela revient a ce qui se passe quand nous chargeons la lettre A par exemple, si nous nous
mettons a spéculer sur l'alphabet, de représenter comme lettre A toutes les autres lettres de
'alphabet. De deux choses l'une, ou les autres lettres de 1'alphabet, nous les énumérons de B
a Z, en quoi la lettre A les représentera sans ambiguité sans pour autant se comprendre elle-
méme, mais il est clair d'autre part que, représentant ces lettres de 'alphabet en tant que
lettre, elle vient tout naturellement, je ne dirai méme point enrichir, mais compléter a la
place dont nous l'avons tirée, exclue, la série des lettres, et simplement en ceci que, si nous
partons de ce que A - c'est 1a notre point de départ concernant l'identification- fonciérement
n'est point A, il n'y a la aucune difficulté; la lettre A, a l'intérieur de la parenthése ou sont
orientées toutes les lettres qu'elle vient symboliquement subsumer, n'est pas le méme A et
est en méme temps le méme. Il n'y a 1a aucune espece de difficulté. Il ne devrait y en avoir
d'autant moins que ceux qui en voient une sont justement ceux-la qui ont inventé la notion
d'ensemble pour faire face aux déficiences de la notion de classe, et par conséquent
soupgonnant qu'il doit y avoir autre chose dans la fonction de I'ensemble que dans la
fonction de la classe.

Mais ceci nous intéresse, car qu'est-ce que cela veut dire ? Comme je vous 1'ai
indiqué hier soir, I'objet métonymique du désir, ce qui, dans tous les objets, représente ce
petit a électif ou le sujet se perd, quand cet objet vient au jour

- 1676 -



Seminaire 09

Legon du 24 janvier 1961

métaphorique, quand nous venons a le substituer au sujet, qui dans la demande est
venu a se syncoper, a s'évanouir, pas de trace, S barré, nous le révélons, le signifiant de ce
sujet, nous lui donnons son nom, le bon objet, le sein de la mére, la mamme. Voila la
métaphore dans laquelle, disons-nous, sont prises toutes les identifications articulées de la
demande du sujet. Sa demande est orale, c'est le sein de la mere qui les prend dans sa
parenthése. C'est le a qui donne leur valeur a toutes ces unités qui vont s'additionner dans la
chaine signifiante, a (1 + 1 + 1...). La question que nous avons a poser c'est établir la
différence qu'il y a de cet usage que nous faisons de la mamme, avec la fonction qu'il prend
dans la définition, par exemple, de la classe mammiféres. Le mammifére se reconnait a ceci
qu'il a des mammes. Il est, entre nous, assez étrange que nous soyons aussi peu renseignés
sur ce qu'on en fait effectivement dans chaque espéce. L'é¢thologie des mammiféres est
encore rudement a la traine puisque nous en sommes, sur ce sujet comme pour la logique
formelle, a peu prés pas plus loin que le niveau d'Aristote, excellent, I'ouvrage I'Histoire des
Animaux. Mais nous, est-ce que c'est cela que veut pour nous dire le signifiant mamme, pour
autant qu'il est 1'objet autour de quoi nous substantifions le sujet dans un certain type de
relation dite prégénitale ?

Il est bien clair que nous en faisons un tout autre usage, beaucoup plus proche de la
manipulation de la lettre E dans notre paradoxe des ensembles, et pour vous le montrer,)* ¢
vais vous faire voir ceci; a (1 + 1 + 1), c'est que, parmi ces un de la demande dont nous
avons révelé la signifiance concréte, est-ce qu'il y a ou non le sein lui-méme? En d'autres
termes, quand nous parlons de fixation orale, le sein latent, 1'actuel, celui apres lequel votre
sujet fait « ah ! ah ! ah ! », est-il mammaire? Il est bien évident qu'il ne 1'est pas, parce que
vos oraux qui adorent les seins, ils adorent les seins parce que ces seins sont un phallus. Et
c'est méme pour ¢a, parce qu'il est possible que le sein soit aussi phallus, que Mélanie Klein
le fait apparaitre tout de suite aussi vite comme le sein, dés le départ, en nous disant
qu'apres tout c'est un petit sein plus commode, plus portatif, plus gentil. Vous voyez bien
que poser ces distinctions structurales peut nous mener quelque part, dans la mesure ou le
sein refoulé réémerge, ressort dans le symptdme, ou méme simplement dans un coup que
nous n'avons pas autrement qualifié, la fonction sur I'échelle perverse, a produire, de ce
quelque chose d'autre qui est I'évocation de I'objet phallus. La chose s'inscrit ainsi

$  sein(a)

sein  phallus

131



Seminaire 09

L'identification

Qu'est-ce que I'a ? Mettons a sa place la petite balle de ping-pong, c'est-a-dire rien,
n'importe quoi, n'importe quel support du jeu d'alternance du sujet dans le fort-da. La vous
voyez qu'il ne s'agit strictement de rien d'autre que du passage du phallus de a+ a a- et que
par 1a nous voyons dans le rapport d'identification, puisque nous savons que dans ce que le
sujet assimile, c'est lui dans sa frustration, nous savons que le rapport de I' § a ce 1/A — lui,
1, en tant qu'assumant la signification de I'Autre comme tel —, a le plus grand rapport avec la
réalisation de 1'alternance a x -a, ce produit de a par -a qui formellement fait un -a>

Nous serrerons pourquoi une négation est irréductible. Quand il y a affirmation et
négation, l'affirmation de la négation fait une négation. La négation de l'affirmation aussi.
Nous voyons la pointer dans cette formule méme du -a? nous retrouvons la nécessité de la
mise en jeu, a la racine de ce produit, du racine de -1. Ce dont il s'agit, ce n'est pas
simplement de la présence, ni de 1'absence du petit a, mais de la conjonction des deux, de la
coupure. C'est de la disjonction du a et du -a qu'il s'agit, et c'est la que le sujet vient a se
loger comme tel, que l'identification a a se faire avec ce quelque chose qui est l'objet du
désir. C'est pour ¢a que le point ou, vous le verrez, je vous ai amenés aujourd'hui est une
articulation qui vous servira dans la suite.



Seminaire 09

Lecon 10, 21 février 1962

je vous ai laissés la derniére fois sur 'appréhension d'un paradoxe concernant les
modes d'apparition de I'objet. Cette thématique, partant de 1'objet en tant que métonymique,
s'interrogeait sur ce que nous faisions quand, cet objet métonymique, nous le faisions
apparaitre en facteur commun de cette ligne dite du signifiant, dont je désignai la place par
celle du numérateur dans la grande fraction saussurienne, signifiant sur signifié. C'est ce que
nous faisions quand nous le faisions apparaitre comme signifiant, quand nous désignions cet
objet comme 1'objet de la pulsion orale, par exemple. Comme ce type nouveau désignait le
genre de l'objet, pour vous le faire saisir je vous ai montré ce qu'il y a de nouveau, d'apporté
a la logique par le mode dans lequel est employé le signifiant en mathématiques, dans la
théorie des ensembles, mode qui est justement impensable si nous n'y mettons pas au
premier plan, comme constitutif, le fameux paradoxe dit paradoxe de Russell pour vous
faire toucher du doigt ce dont je suis parti, a savoir, en tant que tel le signifiant, non
seulement n'est pas soumis a la loi dite des contradictions, mais méme en est & proprement
parler le support, a savoir que A est utilisable en tant que signifiant pour autant que A n'est
pas A. D'ou il résultait que I'objet de la pulsion orale en tant que nous le considérons comme
le sein primordial, a propos de cette mamme générique de I'objectalisation psychanalytique,
la question pouvait se poser, le sein réel, dans ces conditions, est-il mammaire ? je vous
disais non, comme il est bien évident, puisque dans toute la mesure ou le sein se trouve,
dans I'érotique orale, érotisé, c'est pour autant qu'il est tout autre chose qu'un sein, comme
vous ne l'ignorez pas, et quelqu'un apres la lecon est venu, s'approchant de moi, me dire: «
Dans ces conditions, le phallus est-il phallique ? »

- 133 -



Seminaire 09

L'identification

Ce qu'il faut dire, c'est que pour autant que c'est le signifiant phallus qui vient en
facteur révélateur du sens de la fonction signifiante a un certain stade, c'est pour autant que
le phallus vient a la méme place, sur la fonction symbolique ou était le sein, c'est pour
autant que le sujet se constitue comme phallique, que le pénis, lui, qui est & l'intérieur de la
parenthese de I'ensemble des objets parvenus pour le sujet au stade phallique, que le pénis,
peut-on dire, non seulement n'est pas plus phallique que le sein n'est mammaire, mais que
les choses beaucoup plus gravement a ce niveau se posent, c'est a savoir que le pénis, partie
du corps réel, tombe sous le coup de cette menace qui s'appelle la castration. C'est en raison
de la fonction signifiante du phallus comme tel que le pénis réel tombe sous le coup de ce
qui a d'abord été appréhendé dans l'expérience analytique comme menace, a savoir la
menace de la castration. Voici donc le chemin sur lequel je vous méne. Je vous en montre ici
le but et la visée. Il s'agit maintenant de la parcourir pas a pas, autrement dit de rejoindre ce
que depuis notre départ de cette année je prépare et aborde peu a peu, a savoir la fonction
privilégiée du phallus dans l'identification du sujet.

Entendons bien qu'en tout ceci, c'est a savoir en ceci que cette année nous parlons
d'identification, c'est a savoir en ceci qu'a partir dun certain moment de 1’ceuvre freudienne,
la question de l'identification vient au premier plan, vient a dominer, vient a remanier toute
la théorie freudienne, c'est pour autant - on rougit presque d'avoir a le dire - qu'a partir d'un
certain moment, pour nous apres Freud, pour Freud avant nous, la question du sujet se pose
comme telle, a savoir, qu'est-ce qui... qu'est-ce qui est 1a ? Qu'est-ce qui fonctionne ? Qu'est-
ce qui parle ? Qu'est-ce qui bien d'autres choses encore, et c'est pour autant qu'il fallait tout
de méme bien s'y attendre, dans une technique qui est une technique, grossiérement, de
communication, d'adresse de I'un a l'autre et pour tout dire de rapport, il fallait tout de méme
bien savoir qui est-ce qui parle, et a qui ? C'est bien pour cela que cette année nous faisons
de la logique. Je n'y peux rien, il ne s'agit pas de savoir si ¢a me plait ou si ¢a me déplait. Ca
ne me déplait pas. Ca peut ne pas déplaire a d'autres, mais ce qui est certain, c'est que c'est
inévitable. 11 s'agit de savoir dans quelle logique ceci nous entraine. Vous avez bien pu voir
que déja je vous ai montré - je m'efforce d'étre aussi court-circuitant que possible, je vous
assure que je ne fais pas I'école buissonniere - ou nous nous situons par rapport a la logique
formelle, et qu'assurément nous ne sommes pas sans y avoir notre mot a dire.

Je vous rappelle le petit cadran que je vous ai construit a toutes fins utiles et sur
lequel nous aurons peut-étre plus d'une fois 1'occasion de revenir, a moins

- 1680 -



Seminaire 09

Legon du 21 février 1962

que ceci, en raison du train que nous sommes forcés de mener pour arriver cette
année a notre but, ne doive rester encore pendant quelques mois, ou années, une proposition
suspendue pour l'ingéniosité de ceux qui se donnent la peine de revenir sur ce que je vous
enseigne. Mais slirement, il ne s'agit point que de logique formelle. S'agit-il, et c'est ce qu'on
appelle depuis Kant, le veux dire, d'une fagon bien constituée depuis Kant, une logique
transcendantale, autrement dit la logique du concept ? Siirement pas non plus. C'est méme
assez frappant de voir a quel point la notion du concept est absente apparemment du
fonctionnement de nos catégories. Ce que nous faisons - ce n'est pas du tout la peine de nous
donner beaucoup de mal pour l'instant pour lui donner un épinglage plus précis -, ¢'est une
logique dont d'abord certains disent que j'ai essayé de constituer une sorte de logique
¢lastique. Mais enfin, cela ne suffit pas a constituer quelque chose de bien rassurant pour
I'esprit. Nous faisons une logique du fonctionnement du signifiant, car sans cette référence
constituée comme primaire, fondamentale, du rapport du sujet au signifiant, ce que j'avance
est qu'il est a proprement parler impensable méme qu'on parvienne a situer ou est l'erreur ou
s'est engagée progressivement toute 1'analyse, et qui tient précisément en ceci qu'elle n'a pas
fait cette critique de la logique transcendantale, au sens kantien, que les faits nouveaux
qu'elle améne imposent strictement. Ceci - je vais vous en faire la confidence, qui n'a pas en
elle-mé&me une importance historique, mais que je crois pouvoir tout de méme vous
communiquer a titre de stimulation - ceci m'a amené, pendant le temps, court ou long,
pendant lequel j'ai été séparé de vous et de nos rencontres hebdomadaires, amené a remettre
le nez, non point comme je l'avais fait il y a deux ans dans la Critique de la Raison
pratique, mais dans la Critique de la Raison pure.

Le hasard ayant fait que) e n'avais apporté par oubli que mon exemplaire en
allemand, je n'ai pas fait la relecture compléte, mais seulement celle du chapitre dit de
l'Introduction a l'analytique transcendantale, et quoique déplorant que les quelques dix ans
depuis lesquels je m'adresse a vous n'aient pas eu, je crois, beaucoup d'effet quant a la
propagation parmi vous de I'étude de I'allemand, ce qui ne manque pas de me laisser
toujours étonné, ce qui est un de ces petits faits qui me font quelquefois me faire a moi-
méme refléter ma propre image comme celle de ce personnage d'un film surréaliste bien
connu qui s'appelle Le Chien andalou, image qui est celle d'un homme qui, a 'aide de deux
cordes, hele [sic] derriére lui un piano sur lequel reposent, sans allusion, deux anes morts,...
a ceci pres, que ceux tout au moins qui savent déja l'allemand n'hésitent pas a rouvrir

- 1681 -



Seminaire 09

L'identification

le chapitre que) e leur désigne de la Critique de la Raison pure. Cela les aidera
stirement a bien centrer I'espéce de renversement que j'essaie d'articuler pour vous cette
année. je crois pouvoir trés simplement vous rappeler que 1'essence tient en la fagon
radicalement autre, excentrée, dont j'essaie de vous faire appréhender une notion qui est
celle qui domine toute la structuration des catégories dans Kant. Ce en quoi il ne fait que
mettre le point purifié, le point achevé, le point final a ce qui a dominé la pensée
philosophique jusqu'a ce qu'en quelque sorte, 13, il 'achéve a la fonction de !'Einheit qui est
le fondement de toute synthése a priori, comme il s'exprime, et qui semble bien en effet
s'imposer, depuis le temps de sa progression a partir de la mythologie platonicienne, comme
la voie nécessaire, 1'Un, le grand Un qui domine toute la pensée, de Platon a Kant, I'Un qui
pour Kant, en tant que fonction synthétique, est le modele méme de ce qui dans toute
catégorie a priori apporte avec soi, dit-il, la fonction d'une norme, entendez bien d'une regle
universelle. Eh bien! disons, pour ajouter sa pointe sensible a ce que, depuis le début de
I'année, pour vous j'articule, s'il est vrai que la fonction de /'un dans l'identification, telle
que la structure, et la décompose, 1'analyse de 1'expérience freudienne, est celle, non pas de
l'Einheit, mais celle que j'ai essayé de vous faire sentir concrétement depuis le début de
I'année comme l'accent original de ce que je vous ai appelé le trait unaire, c'est-a-dire tout
autre chose que le cercle qui rassemble, sur lequel en somme débouche a un niveau
d'intuition sommaire toute la formalisation logique; non le cercle mais tout autre chose, a
savoir, ce que) e vous ai appelé un 1, ce trait, cette chose insituable, cette aporie pour la
pensée, qui consiste en ceci que justement il est d'autant plus épuré, simplifié, réduit a
n'importe quoi; avec suffisamment d'abattement de ses appendices il peut finir par se réduire
aca,un 1. Ce qu'il y a d'essentiel, ce qui fait I'originalité de ceci, de I'existence de ce trait
unaire et de sa fonction, et de son introduction, par ou ? C'est justement ce que je laisse en
suspens, car il n'est pas si clair que ce soit par I'homme, s'il est d'un certain c6té possible,
probable, en tout cas mis en question par nous que c'est de 1a que I'homme soit sorti. Donc,
cet un, son paradoxe c'est justement ceci, c'est que plus il se ressemble, je veux dire, plus
tout ce qui est de la diversité des semblances s'en efface, plus il supporte, plus il un-carne,
dirai-je, si vous me passez ce mot, la différence comme telle. Le renversement de la position
autour de 1'Un fait que, de /'Einheit kantienne, nous considérons que nous passons a
l'Einzigkeit, a 'unicité exprimée comme telle. Si c'est par 13, si je puis dire, que j'essaie -
pour emprunter une expression a un titre, j'espere célebre pour vous, d'une improvisation
littéraire de Picasso -, si c'est par 1a que j'ai choisi cette année d'essayer de faire ce

-1682-



Seminaire 09

Legon du 21 février 1962

que j'espére vous amener a faire, a savoir d'attraper le désir par la queue, si c'est par
1a, c'est-a-dire non pas par la premicre forme d'identification définie par Freud, qui n'est pas
facile a manier, celle de I' Einverleihung, celle de la consommation de 'ennemi, de
I'adversaire, du pére, si je suis parti de la seconde forme de l'identification, a savoir de cette
fonction du trait unaire, c'est évidemment dans ce but. Mais vous voyez ou est le
renversement, c'est que cette fonction, je crois que c'est le meilleur terme que nous ayons a
prendre, parce que c'est le plus abstrait, c'est le plus souple, c'est le plus a proprement parler
signifiant, c'est simplement un grand F. Si la fonction que nous donnons a /'un n'est plus
celle de I'Einheit mais de ['Einzigkeit, c'est que nous sommes passés, ce qu'il conviendrait
quand méme que nous n'oublions pas, qui est la nouveauté de 1'analyse, des vertus de la
norme aux vertus de l'exception. Chose que vous avez retenue quand méme un petit peu, et
pour cause; la tension de la pensée, on s'en arrange en disant, I'exception confirme la régle.
Comme beaucoup de conneries c'est une connerie profonde, il suffit simplement de savoir la
décortiquer. N'aurais-je fait que de reprendre cette connerie tout a fait lumineuse comme un
de ces petits phares qu'on voit au sommet des voitures de police, que ce serait déja un petit
gain sur le plan de la logique. Mais évidemment c'est un bénéfice latéral. Vous le verrez,
surtout si certains d'entre vous... peut-étre que certains pourraient aller jusqu'a se dévouer,
jusqu'a faire a ma place un jour un petit résumé de la fagon dont il faut reponctuer
I'analytique kantienne. Vous pensez bien qu'il y a les amorces de tout cela; quand Kant
distingue le jugement universel et le jugement particulier, et qu'il isole le jugement singulier
en en montrant les affinités profondes avec le jugement universel, je veux dire, ce dont tout
le monde s'était apercu avant lui, mais en montrant que cela ne suffit pas qu'on les
rassemble, pour autant que le jugement singulier a bien son indépendance, il y a 1a comme la
pierre d'attente, I'amorce de ce renversement dont je vous parle. Ceci n'est qu'un exemple. Il
y a bien d'autres choses qui amorcent ce renversement dans Kant. Ce qui est curieux, c'est
qu'on ne l'ait pas fait plus tot, méme.

Il est évident que ce a quoi je faisais allusion devant vous en passant, lors de I'avant
derniére fois, a savoir le c6té qui scandalisait tellement monsieur Jespersen, linguiste, ce qui
prouve que les linguistes ne sont pas du tout pourvus d'aucune infaillibilité, a savoir qu'il y
aurait quelque paradoxe a ce que Kant mette la négation a la rubrique des catégories
désignant les qualités, a savoir comme second temps, si I'on peut dire, des catégories de la
qualité, la premiére étant la réalité, la seconde étant la négation, et la troisieme étant la
limitation. Cette chose qui surprend, et dont il nous surprend que ¢a surprenne beaucoup

- 1683 -



Seminaire 09

L'identification

ce linguiste, a savoir Mr. Jespersen, dans ce trés long travail sur la négation qu'il a
publi¢ dans les Annales de I'Académie danoise, on est d'autant plus surpris que ce long
article sur la négation est justement fait pour, en somme de bout en bout, nous montrer que
linguistiquement la négation est quelque chose qui ne se soutient que par, si je puis dire, une
surenchere perpétuelle. Ce n'est donc pas quelque chose de si simple que de la mettre a la
rubrique de la quantité ou elle se confondrait purement et simplement avec ce qu'elle est
dans la quantité, c'est-a-dire le zéro. Mais justement, je vous en ai déja la-dessus indiqué
assez. Ceux que ¢a intéresse, je leur donne la référence, le grand travail de Jespersen est
vraiment quelque chose de considérable.

Mais si vous ouvrez le Dictionnaire d'étymologie latine de Ernout et Meillet vous
référant simplement a l'article ne, vous vous apercevrez de la complexité historique du
probléme du fonctionnement de la négation, a savoir, cette profonde ambiguité qui fait
qu'apres avoir été cette fonction primitive de discordance sur laquelle j'ai insisté, en méme
temps que sur sa nature originelle, il faut bien toujours qu'elle s'appuie sur quelque chose
qui est justement de cette nature de /'un, tel que nous essayons de le serrer ici de prés; que la
négation ¢a n'est pas un zéro, jamais, linguistiquement, mais un pas un. Au point que le sed
non latin, par exemple, pour illustrer ce que vous pouvez trouver dans cet ouvrage paru a
I'Académie danoise pendant la guerre de 1914, et pour cela trés difficile a trouver, le non
latin lui-méme, qui a l'air d'étre la forme de négation la plus simple du monde, est déja un
ne oinom, dans la forme de unum. C'est déja un pas un, et au bout d'un certain temps on
oublie que c'est un pas un, et on remet encore un un a la suite. Et toute 1'histoire de la
négation, c'est l'histoire de cette consommation par quelque chose, qui est ou ? C'est
justement ce que nous essayons de serrer, la fonction du sujet comme tel. C'est pour cela que
les remarques de Pichon sont trés intéressantes, qui nous montrent qu'en frangais on voit
tellement bien jouer les deux éléments de la négation, le rapport du ne avec le pas, qu'on
peut dire que le francais en effet a ce privilége, pas unique d'ailleurs parmi les langues, de
montrer qu'il n'y a pas de véritable négation en francais. Ce qui est curieux d'ailleurs, c'est
qu'il ne s'apergoive pas que si les choses en sont ainsi, cela doit aller un petit peu plus loin
que le champ du domaine francais, si 1'on peut s'exprimer ainsi. Il est en effet tres facile, sur
toutes sortes de formes, de s'apercevoir qu'il en est forcément de méme partout, étant donné
que la fonction du sujet n'est pas suspendue jusqu'a la racine a la diversité des langues. Il est
tres facile de s'apercevoir que le not, a un certain moment de 1'évolution du langage anglais,
est quelque chose comme naught.

-1684-



Seminaire 09

Legon du 21 février 1962

Revenons en arriére, afin que je vous rassure que nous ne perdons pas notre visée.
Repartons de l'année dernicre, de Socrate, d'Alcibiade et de toute la clique qui, j'espére, a
fait a ce moment votre divertissement. Il s'agit de conjoindre ce renversement logique
concernant la fonction du un avec quelque chose dont nous nous occupons depuis
longtemps, a savoir du désir. Comme, depuis le temps que je ne vous en parle pas, il est
possible que les choses soient devenues pour vous un peu floues, je vais faire un tout petit
rappel, que je crois juste le moment de faire dans cet exposé cette année, concernant ceci.
Vous vous souvenez, c'est un fait discursif, que c'est par la que j'ai introduit, 1'année
derniére, la question de l'identification; c'est a proprement parler quand j'ai abordé ce qui,
concernant le rapport narcissique, doit se constituer pour nous comme conséquence de
I'¢équivalence apportée par Freud entre la libido narcissique et la libido d'objet. Vous savez
comment je 1'ai symbolisée a 1'époque, un petit schéma intuitif, je veux dire quelque chose
qui se représente, un schéme, non pas un schéme au sens kantien - Kant est une trés bonne
référence, en frangais, c'est gris. Messieurs Tremesaygues et Pacaud ont réalis¢ tout de
méme ce tour de force de rendre la lecture de la Critique de la Raison pure, dont il n'est
absolument pas impensable de dire que, sous un certain angle, on peut le lire comme un
livre érotique, en quelque chose d'absolument monotone et poussiéreux. Peut-€tre, grace a
mes commentaires, vous arriverez, méme en francais, a lui restituer cette sorte de piment
qu'il n'est pas exagéré de dire qu'il comporte. En tout cas je m'étais toujours laissé persuadé
qu'en allemand c'était mal écrit, parce que d'abord les Allemands, sauf certains, ont la
réputation de mal

écrire. Ce n'est pas vrai,

la Critique de la Raison pure est aussi bien écrite que les livres de Freud, et ce n'est
pas peu dire. Le schéma est le suivant

Il s'agissait de ce dont nous parle Freud, a ce

niveau de /'Introduction au narcissisme, a savoir, que nous aimons l'autre de la
méme substance humide qui est celle dont nous sommes le réservoir, qui s'appelle la /ibido,
et que c'est pour autant qu'elle est ici, en 1, qu'elle peut étre 1a, en 2, c'est-a-dire environ-
nant, noyant, mouillant l'objet d'en face. La référence de I'amour a I'humide n'est pas de moi,
elle est dans Le Banquet que nous avons commenté I'an

- 1685 -



Seminaire 09

L'identification

dernier. Moralité de cette métaphysique de I'amour, puisque c'est de cela qu'il s'agit,
I'¢1ément fondamental de la Liebesbedingung, de la condition de I'amour, moralité, en un
certain sens je n'aime, ce qui s'appelle aimer, ce que nous appelons ici aimer, histoire de
savoir aussi ce qu'il y a comme reste au-dela de I'amour, donc ce qui s'appelle aimer dune
certaine fagon, je n'aime que mon corps, méme quand, cet amour, je le transfére sur le corps
de l'autre. Bien sir, il en reste toujours une bonne dose sur le mien. C'est méme jusqu'a un
certain point indispensable, ne serait-ce, au cas extréme, qu'au niveau de ce qu'il faut bien
qui fonctionne autoérotiquement, & savoir mon pénis, pour adopter pour la simplification le
point de vue androcentrique. Cela n'a aucun inconvénient, cette simplification, comme vous
allez le voir, puisque ¢a n'est pas cela qui nous intéresse. Ce qui nous intéresse, c'est le
phallus.

Alors, le vous ai proposé implicitement, sinon explicitement, en ce sens que c'est
plus explicite encore maintenant que 1'année dernicre, le vous ai proposé de définir par
rapport a ce que j'aime dans autrui qui, lui, est soumis a cette condition hydraulique
d'équivalence de la libido, a savoir que quand ¢a monte d'un c6té, ca monte aussi de 1'autre,
ce que je désire, ce qui est différent de ce que j'éprouve, c'est ce qui, sous forme du pur
reflet de ce qui reste de moi investi en tout état de cause, est justement ce qui manque au
corps de l'autre, en tant que, lui, est constitué par cette imprégnation de I'humide de 'amour.
Au point de vue du désir, au niveau du désir, tout ce corps de l'autre, du moins aussi peu que
je l'aime, ne vaut que, justement, par ce qui lui manque. Et c'est trés précisément pour ¢a
que j'allais dire que 1'hétérosexualité est possible. Car il faut s'entendre; si c'est vrai, comme
I'analyse nous I'enseigne, que c'est le fait que la femme soit effectivement, du point de vue
pénien, castrée qui fait peur a certains, si ce que nous disons la n'est point insensé, et ce
n'est point insensé, puisque c'est évident, on le rencontre a tous les tournants, chez le
névrosé, j'insiste, je dis que c'est 1a bel et bien que nous I'avons découvert. je veux dire que
nous en sommes sirs, pour la raison que c'est l1a que les mécanismes jouent, avec un
raffinement tel qu'il n'y a pas d'autre hypothése possible pour expliquer la fagon dont le
névrosé institue, constitue son désir, hystérique ou obsessionnel. Ce qui nous ménera cette
année a articuler complétement pour vous le sens du désir de 1'hystérique, comme du désir
de I'obsession, et trés vite, car je dirai que, jusqu'a un certain point, c'est urgent. S'il en est
ainsi, c'est encore plus conscient chez I'homosexuel que chez le névrosé. L'homosexuel vous
le dit lui-méme, que ¢a lui fait quand méme un effet et trés pénible d'étre devant ce pubis
sans queue. C'est justement a cause de cela que nous ne pouvons pas tellement nous y fier,
et

- 1686 -



Seminaire 09

Legon du 21 février 1962

d'ailleurs nous avons raison. C'est pour cela que ma référence, je la prends chez le
névrosé. Tout ceci étant dit, il reste bien qu'il y a encore quand méme pas mal de gens a qui
¢a ne fait pas peur, et que par conséquent il n'est pas fou, disons, simplement - je suis bien
forcé d'aborder la chose comme ¢a, puisque aprés tout personne ne 1'a dit comme ¢a, quand)
e vous l'aurai dit deux ou trois fois, je pense que cela finira par vous devenir tout a fait
évident - il n'est pas fou de penser que ce qui, chez les étres qui peuvent avoir un rapport
normal, satisfaisant, j'entends de désir, avec le partenaire du sexe opposé, non seulement ¢a
ne lui fait pas peur, mais c'est justement ¢a qui est intéressant, a savoir que ce n'est pas
parce que le pénis n'est pas 1a que le phallus n'y est pas. Je dirai méme, au contraire.

Ce qui permet de retrouver, a un certain nombre de carrefours, en particulier ceci,
que ce que cherche le désir c'est moins, dans l'autre, le désirable que le désirant, c'est-a-dire
ce qui lui manque. Et 1a encore je vous prie de vous rappeler que c'est la premiére aporie, le
premier b-a-ba de la question, telle qu'elle commence a s'articuler quand vous ouvrez ce
fameux Banquet qui semble n'avoir traversé les si¢cles que pour qu'on fasse autour de lui de
la théologie. J'essaie d'en faire autre chose, a savoir vous faire apercevoir qu'a chaque ligne
on y parle effectivement de ce dont il s'agit, a savoir d'Eros. Je désire I'autre comme dési-
rant. Et quand je dis comme désirant, je n'ai méme pas dit, je n'ai expressément pas dit
comme me désirant, car c'est moi qui désire, et désirant le désir, ce désir ne saurait &tre désir
de moi que si je me retrouve a ce tournant, 1a ou je suis, bien str, c'est-a-dire si je m'aime
dans l'autre, autrement dit si c'est moi que j'aime. Mais alors j'abandonne le désir.

Ce que je suis en train d'accentuer, c'est cette limite, cette frontiere qui sépare le
désir de I'amour. Ce qui ne veut pas dire, bien siir, qu'ils ne se conditionnent pas par toutes
sortes de bouts. C'est méme bien 1a tout le drame, comme je pense que ¢a doit étre la
premicre remarque que vous devez vous faire sur votre expérience d'analyse, étant bien
entendu qu'il arrive, comme a bien d'autres sujets & ce niveau de la réalité humaine, et que
ce soit souvent 'homme du commun qui soit plus pres de ce que j'appellerai dans 'occasion
I'os. Ce qui est a désirer est évidemment toujours ce qui manque, et c¢'est bien pour cela
qu'en francais le désir s'appelle desiderium, ce qui veut dire regret.

Et ceci aussi rejoint ce que l'année derniére j'ai accentué comme étant ce point visé
depuis toujours par I'éthique de la passion qui est de faire, je ne dis pas cette synthése, mais
cette conjonction dont il s'agit de savoir si, justement, elle n'est pas structuralement
impossible, si elle ne reste pas un point idéal hors des limites



Seminaire 09

L'identification

de 1'épure, que j'ai appelé la métaphore du véritable amour, qui est la fameuse
équation, l'eron sur eromenon, eron se substituant... le désirant se substituant au désiré a ce
point, et par cette métaphore équivalant a la perfection de I'amant, comme il est également
articulé au Banquet, a savoir ce renversement de toute la propriété de ce qu'on peut appeler
I'aimable naturel, 1'arrachement dans I'amour qui met tout ce qu'on peut étre soi-méme de
désirable hors de la portée du chérissement, si je puis dire. Ce noli me amare, qui est le vrai
secret, le vrai dernier mot de la passion idéale de cet amour courtois dont ce n'est pas pour
rien que j'ai placé le terme, si peu actuel, je veux dire si parfaitement confusionnel qu'il soit
devenu, a I'horizon de ce que j'avais I'année dernicre articulé, préférant plutot lui substituer
comme plus actuel, plus exemplaire, cet ordre d'expérience, elle non pas du tout idéale mais
parfaitement accessible, qui est la notre sous le nom de transfert, et que je vous ai illustrée,
montrée d'ores et déja illustrée dans le Banquet, sous cette forme tout a fait paradoxale de
I'interprétation a proprement parler analytique de Socrate, aprés la longue déclaration fol-
lement exhibitionniste, enfin la régle analytique appliquée a plein tuyau a ce qui est le
discours d'Alcibiade. Sans doute avez-vous pu retenir l'ironie implicite ment contenue en
ceci, qui n'est pas caché dans le texte, c'est que celui qu'Alcibiade désire sur 1'heure, pour la
beauté de la démonstration, c'est Agathon, autrement dit le déconnographe, le pur esprit,
celui qui parle de I'amour d'une facon telle, comme on doit sans doute en parler, en le
comparant a la paix des flots, sur le ton franchement comique, mais sans le faire expres, et
méme sans s'en apercevoir. Autrement dit, qu'est-ce que Socrate veut dire ? Pourquoi
Socrate n'aimerait-il pas Agathon, si justement la bétise chez lui, comme monsieur Teste,
c'est justement ce qui lui manque ? « La bétise n'est pas mon fort. » C'est un enseignement,
car ¢a veut dire, et ceci alors est articulé en toutes lettres a Alcibiade : « Mon bel ami, cause
toujours, car c'est celui-1a, toi aussi, que tu aimes. C'est pour Agathon, tout ce long discours.
Seulement la différence, c'est que toi tu ne sais pas ce dont il s'agit. Ta force, ta maitrise, ta
richesse t'abusent. » Et en effet, nous en savons assez long sur la vie d'Alcibiade pour savoir
que peu de choses lui ont manqué de 1'ordre du plus extréme de ce qu'on peut avoir. A sa
fagon, toute différente de Socrate, il n'était lui non plus de nulle part, recu d'ailleurs les bras
ouverts ou qu'il allat, les gens toujours trop heureux d'une pareille acquisition. Une certaine
atomia fut son lot. Il était lui-méme trop encombrant. Quand il arriva a Sparte, il trouva
simplement qu'il faisait un grand honneur au roi de Sparte, la chose est rapportée dans
Plutarque, articulée en clair, en faisant un enfant a sa femme, par exemple. C'est pour vous

- 1688 -



Seminaire 09

Legon du 21 février 1962

donner le style, c'est la moindre des choses. Il y en a qui sont des durs, il a fallu,
pour en finir avec lui, le cerner de feu et 1'abattre a coups de fléches.

Mais pour Socrate, I'important n'est pas 1a. L'important est de dire « Alcibiade,
occupe-toi un peu de ton dme », ce qui, croyez-moi, j'en suis bien convaincu, n'a pas du tout
le méme sens chez Socrate que ¢a a pris a la suite du développement plotinien de la notion
de 1'Un. Si Socrate lui répond: « je ne sais rien, sinon peut-étre ce qu'il en est de la nature de
I'éros », c'est bien que la fonction éminente de Socrate est d'étre le premier qui ait congu
quelle était la véritable nature du désir. Et c'est exactement pour ¢a qu'a partir de cette
révélation jusqu'a Freud, le désir comme tel dans sa fonction, - le désir en tant qu'essence
méme de ['homme, dit Spinoza, et chacun sait ce que cela veut dire, I'homme, dans Spinoza,
c'est le sujet, c'est I'essence du sujet-, que le désir est resté, pendant ce nombre respectable
de siécles une fonction a demi, aux trois quarts, aux quatre cinquiémes, occultée dans
I'histoire de la connaissance.

Le sujet dont il s'agit, celui dont nous suivons la trace, est le sujet du désir et non
pas le sujet de I'amour, pour la simple raison qu'on n'est pas sujet de I'amour, on est
ordinairement, on est normalement sa victime. C'est tout a fait différent. En d'autres termes,
I'amour est une force naturelle. C'est ce qui justifie le point de vue qu'on appelle biologisant
de Freud. L'amour, c'est une réalité. C'est pour cela d'ailleurs que je vous dis les dieux sont
réels. L'amour, c'est Aphrodite qui frappe, on le savait trés bien dans 1I'Antiquité, cela
n'étonnait personne. Vous me permettrez un tres joli jeu de mots. C'est un de mes plus divins
obsessionnels qui me 1'a fait il y a quelques jours : « L'affreux doute de I'hermaphrodite ». je
veux dire que je ne peux pas faire moins que d'y penser, depuis qu'évidemment il s'est passé
des choses qui nous ont fait glisser de I'Aphrodite a l'affreux doute. je veux dire, il y a
beaucoup a dire en faveur du christianisme; je ne saurais trop le soutenir, et tout
spécialement quant au dégagement du désir comme tel. je ne veux pas trop déflorer le sujet,
mais je suis bien décidé la-dessus a vous en avancer de toutes les couleurs, que tout de
méme, pour obtenir cette fin louable entre toutes, ce pauvre amour ait été mis dans la
position de devenir un commandement, c'est quand méme avoir payé cher l'inauguration de
cette recherche qui est celle du désir. Nous, bien siir, quand méme, les analystes, il faudrait
que nous sachions un petit peu résumer la question sur le sujet, que ce que nous avons bel et
bien avancé sur 'amour, c'est qu'il est la source de tous les maux. Ca vous fait rire! ? La
moindre conversation est 1a pour vous démontrer que 'amour de la mére est la cause de tout.
je ne dis pas qu'on a toujours raison, mais c'est tout de méme sur cette voie-la que nous
faisons du manége

- 143 -



Seminaire 09

L'identification

tous les jours. C'est ce qui résulte de notre expérience quotidienne. Donc, il est bien
posé que, concernant la recherche de ce que c'est, dans l'analyse, que le sujet, a savoir a quoi
il convient de I'identifier, ne flit-ce que d'une fagon alternante, il ne saurait s'agir que de
celui du désir.

C'est 1a que je vous laisserai aujourd'hui, non sans vous faire remarquer qu'encore
que, bien entendu, nous soyons en posture de le faire beaucoup mieux qu'il n'a été fait par le
penseur que je vais nommer, nous ne sommes pas tellement dans le no man's land. Je veux
dire que, tout de suite apres Kant, il y a quelqu'un qui s'en est avisé qui s'appelle Hegel, dont
toute la Phénoménologie de I'Esprit part de 13, de la Begierde. 1l n'avait absolument qu'un
tort, c'est de n'avoir aucune connaissance, encore qu'on puisse en désigner la place, de ce
que c'était que le stade du miroir. D'ou cette irréductible confusion qui met tout sous l'angle
du rapport du maitre et de 1'esclave, et qui rend inopérante cette démarche, et qu'il faut
reprendre toutes les choses a partir de la. Espérons, quant a nous, que, favorisés par le génie
de notre maitre, nous pourrons mettre au point d'une fagon plus satisfaisante la question du
sujet du désir.

144



Seminaire 09

Lecon 11, 28 février 1962

On peut trouver que je m’occupe ici un peu beaucoup de ce qu’on appelle, Dieu
damne cette dénomination! des grands philosophes. C’est que peut-étre pas eux seuls, mais
eux éminemment articulent ce qu’on peut bien appeler une recherche, pathétique de ce
qu’elle revienne toujours, si on sait la considérer a-travers tous ses détours, ses objets plus
ou moins sublimes, a ce nceud radical que j’essaie pour vous de desserrer, a savoir, le désir.
C’est ce que j’espere, a [le] rechercher si vous voulez bien me suivre, rendre décisivement a
sa propriété de point indépassable, indépassable au sens méme que j’entends quand je vous
dis que chacun de ceux qu’on peut appeler de ce nom de grand philosophe ne saurait étre,
sur un certain point, dépassé. Je me crois en droit de m’affronter, avec votre assistance, a
une telle tache pour autant que, le désir, c’est notre affaire comme psychanalystes. Je me
crois aussi requis de m’y attacher, et de vous requérir de le faire avec moi, parce que ce
n’est qu’a rectifier notre visée sur le désir que nous pouvons maintenir la technique
analytique dans sa fonction premiére, le mot premiere devant étre entendu au sens de
d’abord apparue dans 1I’histoire; il n’était pas douteux au départ, une fonction de vérité. Bien
sr, ¢’est ce qui nous sollicite a I’interroger, cette fonction, a un niveau plus radical. C’est
celui que j’essaie de vous montrer en articulant pour vous ceci, qui est au fond de
I’expérience analytique, que nous sommes asservis, comme hommes, je veux dire comme
étres désirants, que nous le sachions ou pas, que nous croyions ou non le vouloir, a cette
fonction de vérité. Car, faut-il le rappeler, les conflits, les impasses, qui sont la matiére de
notre praxis, ne peuvent étre objectivés qu’a faire intervenir dans leur jeu la place du sujet
comme tel, en tant que 1ié comme

— 145 —



Seminaire 09

sujet dans la structure de 1’expérience. C’est 1a le sens de 1’identification, en tant que
telle elle est définie par Freud.

Rien n’est plus exact, rien n’est plus exigeant que le calcul de la conjoncture
subjective quand on en a trouvé ce que je peux appeler, au sens propre du terme, sens ou il
est employé dans Kant, la raison pratique. J’aime mieux 1’appeler ainsi que de dire le biais
opératoire, pour la raison de ce qu’implique ce terme d’opératoire depuis quelque temps,
une sorte d’évitement du fonds. Rappelez-vous la-dessus ce que je vous ai enseigné il y a
deux ans de cette raison pratique, en tant qu’elle intéresse le désir; Sade en est plus prés que
Kant, encore que Sade, presque fou si on peut dire, de sa vision, ne se comprenne qu’a &tre a
cette occasion rapporté a la mesure de Kant, comme j’ai tenté de le faire. Rappelez-vous ce
que je vous en ai dit, de I’analogie frappante entre 1’exigence totale de la liberté de la
jouissance qui est dans Sade, avec la régle universelle de la conduite kantienne. La fonction
ou se fonde le désir, pour notre expérience rend manifeste qu’elle n’a rien a faire avec ce
que Kant distingue comme le Wohl en I’opposant au Gut et au bien, disons avec le bien-étre,
avec I’utile. Cela nous méne a nous apercevoir que cela va plus loin, que cette fonction du
désir, il n’a rien a faire dirai-je, en général avec ce que Kant appelle, pour le reléguer au
second rang dans les régles de la conduite, le pathologique. Donc, pour ceux qui ne se sou-
viennent pas bien dans quel sens Kant emploie ce terme, pour qui cela pourrait faire contre-
sens, j’essaierai de le traduire en disant, le protopathique, ou encore plus largement, ce qu’il
y a dans ’expérience d’humain trop humain, de limites liées au commode, au confort, a la
concession alimentaire. Cela va plus loin, cela va jusqu’a impliquer la soif tissulaire elle-
méme. N’oublions pas le réle, la fonction que je donne a I’anorexie mentale, comme a celui
dont les premiers effets ou nous puissions sentir cette fonction du désir, et le réle que je lui
ai donnée a titre d’exemple pour illustrer la distinction du désir et du besoin. Donc, si loin
d’elle commodité, confort, concession, n’irez-vous pas me dire [que] sans doute pas
compromis, puisque tout le temps nous en parlons. Mais les compromis qu’elle a a passer,
cette fonction du désir, sont d’un autre ordre que ceux liés, par exemple, a 1’existence d’une
communauté fondée sur 1’association vitale, puisque c’est sous cette forme que le plus
communément nous avons a évoquer, a constater, a expliquer la fonction du compromis.
Vous savez bien qu’au point ou nous en sommes, si nous suivons jusqu’au bout la pensée
freudienne, ces compromis intéressent le rapport d’un instinct de mort avec un instinct de
vie, lesquels, tous deux, ne sont pas moins étranges a considérer dans leurs rapports
dialectiques que dans leur définition.

— 146 —



Seminaire 09

Pour repartir, comme je le fais toujours, a quelque point de chaque discours que je
vous adresse hebdomadairement, je vous rappelle que cet instinct de mort n’est pas un ver
rongeur, un parasite, une blessure, méme pas un principe de contrariété, quelque chose
comme une sorte de yin opposé au yang, d’élément d’alternance. C’est pour Freud nettement
articulé, un principe qui enveloppe tout le détour de la vie, laquelle vie, lequel détour ne
trouvent leur sens qu’a le rejoindre. Pour dire le mot, ce n’est pas sans motif de scandale
que certains s’en ¢éloignent, car nous voila bien sans doute retournés, revenus, malgré tous
les principes positivistes c’est vrai, a la plus absurde extrapolation a proprement parler
métaphysique, et au mépris de toutes les régles acquises de la prudence. L’instinct de mort
dans Freud nous est présenté comme ce qui, pour nous je pense, en sa place, se situe de
s’égaler a ce que nous appellerons ici le signifiant de la vie, puisque ce que Freud nous en
dit c’est que 1’essentiel de la vie, réinscrite dans ce cadre de 1’instinct de mort, n’est rien
d’autre que le dessein, nécessité par la loi du plaisir, de réaliser, de répéter le méme détour
toujours pour revenir a I’inanimé. La définition de ’instinct de vie dans Freud, il n’est pas
vain d’y revenir, de le réaccentuer, n’est pas moins atopique, pas moins étrange, de ceci
qu’il convient toujours de ressouligner: qu’il est réduit & 1I’Eros, a la libido. Observez bien
ce que ¢a signifie, j’accentuerai par une comparaison tout a 1’heure, avec la position
kantienne.

Mais d’ores et déja, vous voyez ici a quel point de contact nous sommes réduits,
concernant la relation au corps; c’est d’un choix qu’il s’agit, et tellement évident que ceci,
dans la théorie, vient a se matérialiser en ces figures dont il ne faut point oublier qu’a la fois
elles sont nouvelles, et quelles difficultés, quelles apories, voire quelles impasses elles nous
opposent a les justifier, voire a les situer, a les définir exactement. Je pense que la fonction
du phallus, d’étre ce autour de quoi vient s’articuler cet Eros, cette libido, désigne
suffisamment ce qu’ici j’entends pointer. Dans I’ensemble, toutes ces figures, pour
reprendre le terme que je viens d’employer que nous avons a manier concernant cet Eros,
qu’est-ce qu’elles ont a faire, qu’est-ce qu’elles ont de commun par exemple, pour en faire
sentir la distance, avec les préoccupations d’un embryologiste dont on ne peut tout de méme
pas dire qu’il n’a rien a faire, lui, avec I’instinct de vie quand il s’interroge sur ce que c’est
qu’un organisateur dans la croissance, dans le mécanisme de la division cellulaire, la
segmentation des feuillets, la différenciation morphologique?

On s’étonne de trouver quelque part sous la plume de Freud que I’analyse ait mené a
une quelconque découverte biologique. Cela se trouve quelquefois, — 147 —



Seminaire 09

autant que je me souvienne dans /’Abriss. Quelle mouche 1’a piqué a cet instant? Je
me demande quelle découverte biologique a été faite a la lumiére de 1’analyse. Mais aussi
bien, puisqu’il s’agit de pointer la la limitation, le point ¢électif de notre contact avec le
corps, en tant bien stir qu’il est le support, la présence de cette vie, est-ce qu’il n’est pas
frappant que, pour réintégrer dans nos calculs la fonction de conservation de ce corps, il
faille que nous passions par I’ambiguité de la notion du narcissisme, suffisamment désignée
je pense pour ne point avoir a articuler autrement a la structure méme du concept
narcissique — et I’équivalence qui y est mise a la liaison de I’objet — suffisamment
désignée dis-je par I’accent mis, dés [ ’Introduction au narcissisme, sur la fonction de la
douleur, et dés le premier article, en tant — relisez cet article excellemment traduit — que la
douleur n’y est pas signal de dommage mais phénoméne d’autoérotisme, comme il n’y a pas
longtemps je rappelai, dans une conversation familicre, et a propos d’une expérience
personnelle, & quelqu’un qui m’écoute, I’expérience qu’une douleur en efface une autre. Je
veux dire qu’au présent on souffre mal de deux douleurs a la fois; une prend le dessus, fait
oublier 1’autre, comme si 1’investissement libidinal, méme sur le propre corps, se montrait 1a
soumis a la méme loi que j’appellerai de partialité qui motive la relation au monde des
objets du désir. La douleur n’est pas simplement, comme disent les techniciens, de sa nature
exquise, elle est privilégiée, elle peut étre fétiche. Ceci pour nous mener a ce point que j’ai
déja, lors d’une récente conférence non ici articulée, qu’il est actuel, dans notre propos, de
mettre en cause ce que veut dire 1’organisation subjective que désigne le processus primaire,
ce qu’elle veut dire pour ce qui est et ce qui n’est pas de son rapport au corps. C’est la que si
je puis dire, la référence, 1’analogie avec I’investigation kantienne va nous servir.

J e m’excuse avec toute I’humilité qu’on voudra aupres de ceux qui, des textes
kantiens, ont une expérience qui leur donne droit & quelque observation marginale, quand je
vais un peu vite dans ma référence a I’essentiel de ce que I’exploration kantienne nous
apporte. Nous pouvons ici nous attarder a ces méandres, peut-Etre par certains points aux
dépens de la rigueur, mais n’est-ce pas aussi qu’a trop les suivre, nous perdrions quelque
chose de ce qu’ont de massif sur certains points ses reliefs, je parle de la Critique kantienne,
et nommément de celle dite de la Raison pure. Dés lors, n’ai-je pas le droit de m’en tenir
pour un instant a ceci, qui pour quiconque simplement aura lu une ou deux fois avec une
attention éclairée ladite Critique de la Raison pure, ceci, d’ailleurs qui n’est contesté par
aucun commentateur, que les catégories dite de la Raison pure exigent assurément pour
fonctionner comme telles le fondement de ce qui s’appelle — 148 —



Seminaire 09

intuition pure, laquelle se présente comme la forme normative, je vais plus loin
obligatoire, de toutes les appréhensions sensibles. Je dis de toutes, quelles qu’elles soient.
C’est en cela que cette intuition, qui s’ordonne en catégories de ’espace et du temps, se
trouve désignée par Kant comme exclue de ce qu’on peut appeler 1’originalité de
I’expérience sensible, de la Sinnlichkeit, d’ou seulement peut sortir, peut surgir quelque
affirmation que ce soit de réalité palpable, ces affirmations de réalité n’en restant pas moins,
dans leur articulation, soumises aux catégories de ladite raison pure sans lesquelles elles ne
sauraient, non pas seulement étre énoncées, mais méme pas étre apergues. Dés lors, tout se
trouve suspendu au principe de cette fonction dite synthétique, ce qui ne veut dire rien
d’autre qu’unifiante, qui est, si I’on peut dire aussi, le terme commun de toutes les fonctions
catégorielles, terme commun qui s’ordonne et se décompose dans le tableau fort
suggestivement articulé qu’en donne Kant, ou plutot dans les deux tableaux qu’il en donne,
les formes des catégories et les formes du jugement, qui saisit qu’en droit, en tant qu’elle
marque dans le rapport a la réalité la spontanéité d’un sujet, cette intuition pure est
absolument exigible. Le schéme kantien, on peut arriver a le réduire a la Beharrlichkeit, a la
permanence, a la tenue dirai-je, vide, mais la tenue possible de quoi que ce soit dans le
temps.

Cette intuition pure en droit est absolument exigée dans Kant pour le fonctionnement
catégoriel, mais aprés tout, 1’existence d’un corps, en tant qu’il est le fondement de la
Sinnlichkeit, de la sensorialité, n’est pas exigible du tout. Sans doute, pour ce qu’on peut
appeler valablement d’un rapport a la réalité, ¢a ne nous meénera pas loin puisque, comme le
souligne Kant, I’usage de ces catégories de I’entendement ne concernera que ce qu’il
appellera des concepts vides. Mais quand nous disons que ¢a ne nous meénera pas loin, c’est
parce que nous sommes philosophes, et méme kantiens. Mais dés que nous ne le sommes
plus, ce qui est le cas commun, chacun sait justement au contraire que ¢a méne trés loin,
puisque tout ’effort de la philosophie consiste a contrer toute une série d’illusions, de
Schwdrmerein, comme on s’exprime dans le langage philosophique, et particulicrement
kantien, de mauvais réves — a la méme époque, Goya nous dit: « Le sommeil de la raison
engendre les monstres » — dont les effets théologisants nous montrent bien tout le contraire,
a savoir que ¢a mene trés loin, puisque par I’intermédiaire de mille fanatismes cela méne
tout simplement aux violences sanglantes, qui continuent d’ailleurs fort tranquillement,
malgré la présence des philosophes, a constituer, il faut bien le dire, une partie importante
de la trame de 1’histoire humaine.

— 149 —



Seminaire 09

C’est pour cela qu’il n’est point indifférent de montrer ou passe effectivement la
frontiére de ce qui est efficace dans I’expérience, malgré toutes les purifications théoriques
et les rectifications morales. Il est tout a fait clair en tout cas qu’il n’y a pas lieu d’admettre
pour tenable 1’esthétique transcendantale de Kant, malgré ce que j’ai appelé le caractére
indépassable du service qu’il nous rend dans sa critique, et j’espére le faire sentir justement
de ce que je vais montrer qu’il convient de lui substituer. Parce que justement, s’il convient
de lui substituer quelque chose et que ¢a fonctionne en conservant quelque chose de la
structure qu’il a articulé, c’est cela qui prouve qu’il a au moins entrevu, qu’il a profondé-
ment entrevu ladite chose. C’est ainsi que I’esthétique kantienne n’est absolument pas
tenable, pour la simple raison qu’elle est, pour lui, fondamentalement appuyée d’une
argumentation mathématique qui tient a ce qu’on peut appeler 1’époque géométrisante de la
mathématique. C’est pour autant que la géométrie euclidienne est incontestée au moment ou
Kant poursuit sa méditation qu’il est soutenable pour lui qu’il y ait dans 1’ordre spatio-
temporel certaines évidences intuitives. Il n’est que de se baisser, que d’ouvrir son texte,
pour cueillir les exemples de ce qui peut paraitre maintenant, a un éléve moyennement
avancé dans |’initiation mathématique, d’immédiatement réfutable. Quand il nous donne,
comme exemple d’une évidence qui n’a méme pas besoin d’étre démontrée, que par deux
points il ne saurait passer qu’une droite, chacun sait, pour autant que 1’esprit s’est en somme
assez facilement ployé a I’imagination, a ’intuition pure d’un espace courbe par la
métaphore de la sphére, que par deux points il peut passer beaucoup plus d’une droite, et
méme une infinité de droites. Quand il nous donne, dans ce tableau des Nichts, des riens,
comme exemple du leerer Gegenstand ohne Begriff, de [’objet vide sans concept, 1’exemple
suivant qui est assez énorme, 1’illustration d’une figure rectiligne qui n’aurait que deux
cotés, voila quelque chose qui peut sembler, peut-étre a Kant, et sans doute pas a tout le
monde a son époque, comme I’exemple méme de 1’objet inexistant, et par-dessus le marché
impensable. Mais le moindre usage, je dirai méme d’une expérience de géometre tout a fait
¢lémentaire, la recherche d’un tracé que décrit un point lié¢ a une roulante, ce qu’on appelle
une cycloide de Pascal, vous montrera qu’une figure rectiligne, pour autant qu’elle met
proprement en cause la permanence du contact de deux lignes ou de deux c6tés, est quelque
chose qui est véritablement primordial, essentiel a toute espéce de compréhension géomé-
trique, qu’il y a bel et bien la articulation conceptuelle, et méme objet tout a fait
définissable. Aussi bien, méme avec cette affirmation que rien n’est fécond sinon le
jugement synthétique, peut-il encore, aprés tout 1’effort de logicisation de la — 150 —



Seminaire 09

mathématique, étre considéré comme sujet a révision. La prétendue infécondité du
jugement analytique a priori, & savoir de ce que nous appellerons tout simplement 1’usage
purement combinatoire d’¢léments extraits de la position premicre d’un certain nombre de
définitions, que cet usage combinatoire ait en soi une fécondité propre, c’est ce que la
critique la plus récente, la plus poussée des fondements de 1’arithmétique par exemple, peut
assurément démontrer. Qu’il y ait au dernier terme, dans le champ de la création
mathématique, un résidu obligatoirement indémontrable, c’est ce a quoi sans doute la méme
exploration logicisante semble nous avoir conduits, le théoréme de Godel, avec une rigueur
jusqu’ici irréfutée, mais il n’en reste pas moins que c’est par la voie de la démonstration
formelle que cette certitude peut étre acquise. Et quand je dis formelle, j’entends par les
procédés les plus expressément formalistes de la combinatoire logicisante.

Qu’est-ce a dire? Est-ce pour autant que cette intuition pure, telle que Kant, aux
termes d’un progres critique concernant les formes exigibles de la science, que cette
intuition pure ne nous enseigne rien? Elle nous enseigne assurément de discerner sa
cohérence, et aussi sa disjonction possible de 1’exercice, justement synthétique, de la
fonction unifiante du terme de 1’unité en tant que constituante dans toute formation
catégorielle, et, les ambiguités étant une fois montrées de cette fonction de I’unité, de nous
montrer a quel choix, a quel renversement nous sommes conduits sous la sollicitation de
diverses expériences. La notre ici évidemment seule nous importe. Mais, n’est-il pas plus
significatif que d’anecdotes, d’accidents, voire d’exploits, au point précis ou on peut faire
remarquer la minceur du point de conjonction entre le fonctionnement catégoriel et
I’expérience sensible dans Kant, le point d’étranglement si je puis dire, ou peut étre
soulevée la question, si I’existence d’un corps, bien sir tout a fait exigible en fait, ne
pourrait pas étre mise en cause dans la perspective kantienne, quant au fait qu’elle soit
exigée en droit? Est-ce que quelque chose n’est point fait pour vous présentifier cette
question, dans la situation de cet enfant perdu qu’est le cosmonaute de notre époque dans sa
capsule, au moment ou il est en état d’apesanteur ? Je ne m’appesantirai pas sur cette
remarque que la tolérance, semble-t-il, sans doute n’a jamais été encore mise trés longtemps
a I’épreuve, mais tout de méme, la tolérance surprenante de I’organisme a 1’état
d’apesanteur est tout de méme faite pour nous faire poser une question. Puisque apres tout
des réveurs s’interrogent sur 1’origine de la vie et parmi eux, il y a ceux qui disent que ca
s’est mis tout d’un coup a fructifier sur notre globe, mais d’autres que ¢a a di venir par un
germe venu des espaces astraux — je ne saurais vous direa — 151 —



Seminaire 09

quel point cette sorte de spéculation m’indiffére — tout de méme, a partir du
moment ou un organisme, qu’il soit humain, que ce soit celui d’un chat ou du moindre
seigneur du régne vivant, semble si bien dans 1’état d’apesanteur, est-ce qu’il n’est pas
justement essentiel a la vie, disons simplement qu’elle soit en quelque sorte en position
d’équipollence par rapport a tout effet possible du champ gravitationnel? Bien entendu, il
est toujours dans les effets de gravitation, le cosmonaute, seulement c’est une gravitation
qui ne lui pese pas. Eh bien!, 1a ou il est dans son état d’apesanteur, enfermé comme vous le
savez dans sa capsule, et plus encore soutenu, molletonné de partout par les replis de I’icelle
capsule, que transporte-t-il avec lui d’une intuition, pure ou pas mais phéno-
ménologiquement définissable, de I’espace et du temps?

La question est d’autant plus intéressante que vous savez que depuis Kant nous
sommes tout de méme revenus la-dessus. Je veux dire que I’exploration, justement qualifiée
de phénoménologique, nous a tout de méme ramené [’attention sur le fait que ce qu’on peut
appeler les dimensions naives de 1’intuition, spatiale nommément, ne sont pas méme, a une
intuition, si purifiée qu’on le pense, si facilement réductibles, et que le haut, le bas, voire la
gauche conservent non seulement toute leur importance en fait, mais méme en droit pour la
pensée la plus critique. Qu’est-ce qui lui en est advenu, au Gagarine, ou au Titov, ou au
Glenn, de son intuition de 1’espace et du temps dans des moments ou sirement il avait,
comme on dit, d’autres idées en téte? Cela ne serait peut-étre pas tout a fait inintéressant,
pendant qu’il est la-haut, d’avoir avec lui un petit dialogue phénoménologique. Dans ces
expériences, naturellement on a considéré que ce n’était pas le plus urgent. On a, au reste, le
temps d’y revenir. Ce que je constate c’est que, quoi qu’il en soit de ces points sur lesquels
nous, quand méme, nous pouvons étre assez pressés d’avoir des réponses de [’Erfahrung, de
I’expérience, lui en tout cas, cela ne I’a pas empéché d’étre tout a fait capable de ce que
j appellerai toucher des boutons, car il est clair, au moins pour le dernier, que 1’affaire a été
commandée a tel moment, et méme décidée de 1’intérieur. Il restait donc en pleine
possession des moyens d’une combinatoire efficace. Sans doute sa raison pure était
puissamment appareillée de tout un montage complexe qui faisait assurément 1’efficacité
derniére de 1’expérience, il n’en reste pas moins que, pour tout ce que nous pouvons
supposer, et aussi loin que nous pouvons supposer 1’effet de la construction combinatoire
dans I’appareil, et méme dans les apprentissages, dans les consignes ressassées, dans la
formation épuisante imposée au pilote lui-méme, si loin que nous le supposions intégré a ce
qu’on peut appeler I’automatisme déja construit de la machine, il suffit qu’il ait & pousser un

— 152 —



Seminaire 09

bouton dans le bon sens et en sachant pourquoi, pour qu’il devienne extraordi-
nairement significatif qu’un pareil exercice de la raison combinante soit possible, dans les
conditions dont peut-Etre c’est loin d’étre encore 1’extréme atteint de ce que nous pouvons
supposer de contrainte et de paradoxe imposé aux conditions de la motricité naturelle, mais
que déja nous pouvons voir que les choses sont poussées fort loin de ce double effet,
caractérisé d’une part par la libération de ladite motricité des effets de la pesanteur, sur
lesquels on peut dire que dans les conditions naturelles, ce n’est pas trop dire qu’elle
s’appuie sur cette motricité, et que corrélativement les choses ne fonctionnent que pour
autant que ledit sujet moteur est littéralement emprisonné, pris dans la carapace qui seule
assure la contention, au moins a tel moment du vol, de I’organisation dans ce qu’on peut
appeler sa solidarité élémentaire.

Voici donc ce corps devenu si je puis dire, une sorte de mollusque, mais arraché a
son implantation végétative. Cette carapace devient une garantie si dominante du maintien
de cette solidarité, de cette unité, qu’on n’est pas loin de saisir que c’est en elle en fin de
compte qu’elle consiste, qu’on voit 13, en une sorte de relation extériorisée de la fonction de
cette unité, comme véritable contenant de ce qu’on peut appeler la pulpe vivante. Le
contraste de cette position corporelle avec cette pure fonction de machine a raisonner, cette
raison pure qui reste tout ce qu’il y a d’efficace et tout ce dont nous attendons une efficacité
quelconque a I’intérieur, est bien la quelque chose d’exemplaire, qui donne toute son impor-
tance a la question que j’ai posée tout a I’heure de la conservation ou non de 1’intuition
spatio-temporelle, au sens ou je I’ai suffisamment appuyée de ce que j’appellerai la fausse
géométrie du temps de Kant; est-ce qu’elle est, cette intuition, toujours 1a ? J’ai une grande
tendance a penser qu’elle est toujours 1a. Elle est toujours 1a, cette fausse géométrie, aussi
béte et aussi idiote, parce qu’elle est effectivement produite comme une sorte de reflet de
I’activité combinante, mais reflet qui n’est pas moins réfutable, car, comme I’expérience de
la méditation des mathématiciens I’a prouvé, sur ce sol, nous ne sommes pas moins arrachés
a la pesanteur que dans 1’endroit la-haut ot nous suivons notre cosmonaute. En d’autres
termes, que cette intuition prétendue pure est sortie de 1’illusion de leurres attachés a la
fonction combinatoire elle-méme, tout a fait possibles a dissiper, méme si elle s’avére plus
ou moins tenace. Elle n’est, si je puis dire, que I’ombre du nombre.

Mais bien sir, pour pouvoir affirmer cela, il faut avoir fondé le nombre lui-méme
ailleurs que dans cette intuition. Au reste, a supposer que notre cosmonaute ne la conserve
pas, cette intuition euclidienne de ’espace, et celle — 153 —



Seminaire 09

beaucoup plus discutable encore du temps qui lui est appendue dans Kant, a savoir
quelque chose qui peut se projeter sur une ligne, qu’est-ce que ¢a prouvera? Ca prouvera
simplement qu’il est tout de méme capable d’appuyer correctement sur les boutons sans
recourir a leur schématisme, ¢a prouvera simplement que ce qui est d’ores et déja réfutable
ici est réfuté la-haut dans I’intuition elle-méme! Ce qui, vous me le direz, réduit peut-étre un
peu la portée de la question que nous avons a lui poser. Et c’est bien pour cela qu’ily a
d’autres questions plus importantes a lui poser, qui sont justement les notres, et
particulierement celle-ci, ce que devient dans 1’état d’apesanteur une pulsion sexuelle qui a
I’habitude de se manifester en ayant 1’air d’aller contre. Et si le fait qu’il soit entiérement
collé a I’intérieur d’une machine, j’entends, au sens matériel du mot, qui incarne, manifeste
d’une facon si évidente le fantasme phallique, ne 1’aliéne pas, particuliérement a son rapport
avec les fonctions d’apesanteur naturelles au désir male ? Voila une autre question dans
laquelle je crois que nous avons tout a fait Iégitimement notre nez a mettre.

Pour revenir sur le nombre, dont il peut vous étonner que j’en fasse un élément si
évidemment détaché de ’intuition pure, de I’expérience sensible, je ne vais pas ici vous
faire un séminaire sur les Foundations of arithmetic, titre anglais de Frege, auquel je vous
prie de vous reporter parce que c’est un livre aussi fascinant que les Chroniques Martiennes,
ou vous verrez qu’il est en tout cas évident qu’il n’y a aucune déduction empirique possible
de la fonction du nombre mais que, comme je n’ai pas ’intention de vous faire un cours sur
ce sujet, je me contenterai, parce que c’est dans notre propos, de vous faire remarquer que
par exemple les cing points ainsi disposés :[disposition en quinconce]: que vous pouvez voir
sur la face d’un dé, c’est bien une figure qui peut symboliser le nombre cing, mais que vous
auriez tout a fait tort de croire que d’aucune fagon le nombre cinq soit donné par cette
figure. Comme je ne désire pas vous fatiguer a vous faire des détours infinis, je pense que le
plus court est de vous faire imaginer une expérience de conditionnement que vous seriez en
train de poursuivre sur un animal.

C’est assez fréquent, pour voir cette faculté de discernement, a cet animal, dans telle
situation constituée de buts a atteindre, supposez que vous lui donniez des formes diverses.
[Supposez que,] a coté de cette disposition, chose qui constitue une figure, vous n’attendrez
en aucun cas et d’aucun animal qu’il réagisse de la méme fagon a la figure suivante ....., qui
est pourtant aussi un cing, ou a celle-ci : : qui ne 1’est pas moins, a savoir la forme du
pentagone. Si jamais un animal réagissait de la méme fagon a ces trois figures, eh bien! vous
seriez stupéfaits, et trés précisément pour la raison que vous seriez alors absolument

— 154 —



Seminaire 09

convaincus que 1’animal sait compter. Or vous savez qu’il ne sait pas compter. Cela
n’est pas une preuve, certes, de I’origine non empirique de la fonction du nombre. Je vous le
répete, ceci mérite une discussion détaillée, dont aprés tout la seule raison vraie, sensée,
séricuse que j’ai de vous conseiller vivement de vous y intéresser, est qu’il est surprenant de
voir a quel point peu de mathématiciens, encore que ce ne soient bien entendu que des
mathématiciens qui les aient bien traités, s’y intéressent vraiment. Ce sera donc de votre
part, si vous vous y intéressez, une oeuvre de miséricorde, visiter les malades, s’intéresser
aux questions peu intéressantes, est-ce que ce n’est pas aussi par quelque c6té notre
fonction?

Vous y verrez qu’en tout cas [’unité et le zéro, si importants pour toute constitution
rationnelle du nombre, sont ce qu’il y a de plus résistant, bien sir, a toute tentative d’une
genese expérimentale du nombre, et tout spécialement si I’on entend donner une définition
homogene du nombre comme tel, réduisant a néant toutes les geneses qu’on peut tenter de
donner du nombre a partir d’une collection et de 1’abstraction de la différence a partir de la
diversité. Ici prend sa valeur le fait que j’ai été amené, par le droit fil de la progression
freudienne, a articuler d’une fagon qui m’a parue nécessaire la fonction du trait unaire, en
tant qu’elle fait apparaitre la genése de la différence dans une opération qu’on peut dire se
situer dans la ligne d’une simplification toujours accrue, que c’est dans une visée qui est
celle qui aboutit a la ligne de batons, c’est-a-dire a la répétition de I’apparemment identique,
qu’est créé, dégagé ce que j’appelle, non pas le symbole, mais I’entrée dans le réel comme
signifiant inscrit, et c’est 1a ce que veut dire le terme de primauté de 1’écriture, I’entrée dans
le réel, c’est la forme de ce trait répété par le chasseur primitif, de la différence absolue en
tant qu’elle est 1a. Aussi bien, vous n’aurez pas de peine, vous les trouverez a la lecture de
Frege, encore que Frege ne s’engage pas dans cette voie, faute d’une théorie suffisante du
signifiant, a trouver dans le texte de Frege que les meilleurs analystes de la fonction de
I’unité, nommément Jevons et Schroder, ont mis exactement [’accent de la méme fagon que
je le fais sur la fonction du trait unaire. Voila ce qui me fait dire que ce que nous avons ici a
articuler, c’est qu’a renverser si je puis dire, la polarité de cette fonction de 1’unité, a
abandonner ’unité unifiante, /’Einheit, pour I’unité distinctive, [ 'Einzigkeit, je vous meéne
au point de poser la question de définir, d’articuler pas a pas la solidarité du statut du sujet
en tant que lié a ce trait unaire, avec le fait que ce sujet est constitué dans sa structure ou la
pulsion sexuelle, entre toutes les afférentes du corps, a sa fonction privilégiée.

Sur le premier fait, la liaison du sujet a ce trait unaire, je vais mettre aujourd’hui le
point final, considérant la voie suffisamment articulée, en vous

— 155 —



Seminaire 09

rappelant que ce tait si important dans notre expérience, mis en avant par Freud, de
ce qu’il appelle narcissisme des petites différences, c’est la méme chose que ce que j’appelle
la fonction du trait unaire, car ce n’est rien d’autre que le fait que c’est a partir d’une petite
différence, et dire petite différence, cela ne veut rien dire d’autre que cette différence
absolue dont je vous parle, cette différence détachée de toute comparaison possible, c’est a
partir de cette petite différence, en tant qu’elle est la méme chose que le grand 1, /’Idéal du
moi, que peut s’accommoder toute la visée narcissique; le sujet se constitue ou non comme
porteur de ce trait unaire. C’est ce qui nous permet de faire aujourd’hui notre premier pas
dans ce qui constituera I’objet de notre lecon suivante, a savoir la reprise des fonctions
privation, frustration, castration. C’est a les reprendre d’abord, que nous pourrons entrevoir
ou et comment se pose la question du rapport du monde du signifiant avec ce que nous
appelons la pulsion sexuelle, privilege, prévalence de la fonction érotique du corps dans la
constitution du sujet.

Abordons-la un petit peu, mordillons-la, cette question, en partant de la privation,
parce que c’est le plus simple. Il y a du moins a dans le monde, il y a un objet qui manque a
sa place, ce qui est bien la conception la plus absurde du monde, si I’on donne son sens au
mot réel. Qu’est-ce qui peut bien manquer dans le réel?

Aussi bien est-ce en raison de la difficulté de cette question que vous voyez encore,
dans Kant, trainer si je puis dire, bien au-dela donc de I’intuition pure, tous ces vieux restes
qui I’entravent de théologie, et sous le nom de conception cosmologique. « In munda non
est casus » nous rappelle-t-il, rien de casuel, d’occasionnel. « In mundo non est fatum », rien
n’est d’une fatalité qui serait au-dela d’une nécessité rationnelle. « In mundo non est saltus
», 1l n’y a point de saut. « In mundo non est hiatus », et le grand réfutateur des imprudences
métaphysiques prend a son compte ces quatre dénégations dont je vous demande si, dans la
perspective qui est la nétre, elles peuvent apparaitre autre chose que le statut méme, inversé,
de ce a quoi nous avons toujours affaire, a des cas, au sens propre du terme, a unfatum a
proprement parler, puisque notre inconscient est oracle, & autant de hiatus qu’il y a de
signifiants distincts, a autant de sauts qu’il se produit de métonymies. C’est parce qu’il y a
un sujet qui se marque lui-méme ou non du trait unaire, qui est i ou -1, qu’il peut y avoir un
-a, que le sujet peut s’identifier a la petite balle du petit-fils de Freud, et spécialement dans
la connotation de son manque, il n’y a pas, ens privativum. Bien slr il y a un vide, et c’est
de 1a que va partir le sujet, leerer Gegenstand ohne Begriff Des quatre définitions du rien
que donne Kant et que nous reprendrons la prochaine fois, c’est la

— 156 —



Seminaire 09

seule qui se tient avec rigueur, il y a 13 un rien. Observez que dans le tableau que je
vous ai donné des trois termes castration-frustration-privation, la contre-partie, I’agent
possible, le sujet a proprement parler imaginaire d’ou peut découler la privation,
I’énonciation de la privation, c’est le sujet de la toute-puissance imaginaire, ¢’est-a-dire de
I’image inversée de I’impuissance. Ens rationis, leerer Begriff ohne Gegenstand, concept
vide sans objet, pur concept de la possibilité, voici le cadre ou se situe et apparait /’ens
privativum.

Kant, sans doute, ne manque pas d’ironiser sur 1’usage purement formel de la
formule qui semble aller de soi: tout réel est possible. Qui dira le contraire? Forcément! Et il
fait le pas plus loin en nous faisant remarquer que donc quelque réel est possible, mais que
¢a peut vouloir dire aussi que quelque possible n’est pas réel, qu’il y a du possible qui n’est
pas réel. Non moins sans doute I’abus philosophique qui peut en étre fait est ici par Kant
dénoncé. Ce qui nous importe c’est de nous apercevoir que le possible dont il s’agit, ce n’est
que le possible du sujet. Seul le sujet peut étre ce réel négativé d’un possible qui n’est pas
réel. Le -1 constitutif de /’ens privativum, nous le voyons ainsi lié a la structure la plus
primitive de notre expérience de 1’inconscient, pour autant qu’elle est celle, non pas de
I’interdit, ni du dit que non, mais du non-dit, du point ou le sujet n’est plus la pour dire s’il
n’est plus maitre de cette identification au 1, ou de cette absence soudaine du 1 qui pourrait
le marquer. Ici se trouve sa force et sa racine. La possibilité du hiatus, du saltus, casus,
fatum, c’est justement ce en quoi j’espere, des la prochaine séance, vous montrer quelle
autre forme d’intuition pure, et méme spatiale, est spécialement intéressée a la fonction de la
surface pour autant que je la crois capitale, primordiale, essentielle a toute articulation du
sujet que nous pourrons formuler.

-157 -



Seminaire 09
-158-



Seminaire 09

Lecon 12, 7 mars 1962

En regroupant les pensées difficiles auxquelles nous sommes amenés, sur lesquelles
je vous ai laissés la derniére fois, en commengant d'aborder par la privation ce qui concerne
le point le plus central de la structure de l'identification du sujet, en regroupant ces pensées
je me prenais a repartir de quelques remarques introductives. Il n'est pas de ma coutume de
reprendre absolument ex abrupto sur le fil interrompu; ces remarques faisaient écho a
quelques-uns de ces étranges personnages dont je vous parlai la derniere fois, que I'on
appelait les philosophes, grands ou petits. Cette remarque était a peu prés celle-ci, en ce qui
nous concerne, que le sujet se trompe. C'est assurément 1a, pour nous tous, analystes autant
que philosophes, I'expérience inaugurale. Mais qu'elle nous intéresse, nous, c'est
manifestement et je dirai exclusivement en ceci qu'il peut se dire. Et ce dire se démontre
infiniment fécond et plus spécialement fécond dans l'analyse qu'ailleurs, du moins on aime a
le supposer. Or n'oublions pas que la remarque a été faite par d'éminents penseurs que si ce
dont il s'agit en l'affaire, c'est du réel, la voie dite de la rectification des moyens du savoir
pourrait bien, c'est le moins qu'on puisse dire, nous éloigner indéfiniment de ce qu'il s'agit
d'atteindre, c'est-a-dire de l'absolu. Car il s'agit du réel tout court, il s'agit de cela, il s'agit
d'atteindre ce qui est visé comme indépendant de toutes nos amarres; dans la recherche de ce
qui est visé, c'est ce que 1'on appelle absolu; larguez tout a la fin, toute surcharge donc. C'est
toujours une facon plus surchargée que tendent a établir les critéres de la science, dans la
perspective philosophique j'entends. Je ne parle pas de ces savants qui, eux, bien loin de ce
que l'on croit, ne doutent guere. C'est dans cette mesure que nous sommes les plus stirs de ce
qu'ils approchent au moins le réel.

-159-



Seminaire 09

L'identification

Dans la perspective philosophique de la critique de la science, nous devons, nous,
faire quelques remarques, et nommément le terme dont nous devons le plus nous méfier
pour nous avancer dans cette critique, c'est du terme d'apparence, car l'apparence est bien
loin d'étre notre ennemie, je parle quand il s'agit du réel. Ce n'est pas moi qui ai fait incarner
ce que je vous dis dans cette simple petite image. C'est bien dans l'apparence de cette figure
que m'est donnée la réalité du cube, qu'elle me saute aux yeux comme réalité. A réduire
cette image a la fonction d'illusion d'optique, je me détourne tout simplement du cube, c'est-
a-dire de la réalité que cet artifice est fait pour vous montrer. Il en est de méme pour la
relation a une femme, par exemple. Tout approfondissement scientifique de cette relation ira
en fin de compte a celle des formules, comme celle célébre que vous connaissez stirement,
du colonel Bramble, qui réduit 1'objet dont il s'agit, la femme en question, a ce qu'il en est
juste du point de vue scientifique, un agglomérat d'albuminoides, ce qui évidemment n'est
pas trés accordé au monde de sentiments qui sont attachés audit objet.

Il est tout de méme tout a fait clair que ce que j'appellerai, si vous le permettez, le
vertige d'objet dans le désir, cette espéce d'idole, d'adoration qui peut nous prosterner, ou au
moins nous infléchir devant une main comme telle, disons méme, pour mieux nous faire
entendre sur le sujet que I'expérience nous livre, que ce n'est pas parce que c'est sa main,
puisqu'en un lieu méme moins terminal, un peu plus haut, quelque duvet sur I'avant-bras
peut prendre pour nous soudain ce golit unique qui nous fait en quelque sorte trembler
devant cette appréhension pure de son existence. Il est bien évident que ceci a plus de rap-
port avec la réalité de la femme que n'importe quelle élucidation de ce que 1'on appelle
l'attrait sexuel, pour autant bien str que d'¢lucider 1'attrait sexuel pose en principe qu'il s'agit
de mettre en question son leurre, alors que ce leurre c'est sa réalit¢é méme.

Donc, si le sujet se trompe, il peut avoir bien raison du point de vue de I'absolu. Il
reste quand méme, et méme pour nous qui nous occupons du désir, que le mot d'erreur garde
son sens. Ici, permettez-moi de donner ce en quoi je conclus quant & moi, a savoir de vous
donner comme achevé le fruit 1a-dessus d'une réflexion dont la suite est précisément ce que
je vais avancer aujourd'hui. je vais tenter de vous en montrer le bien fondé, c'est qu'il n'est
possible de donner un sens a ce terme d'erreur, en tout domaine et pas seulement dans le
notre

- 1706 -



Seminaire 09

Lecon du 7 mars 1962

- c'est une affirmation osée, mais cela suppose que je considére que, pour employer
une expression sur laquelle j'aurai a revenir dans le cours de ma lecon d'aujourd'hui, j'ai bien
fait le tour de cette question- il ne peut s'agir, si ce mot d'erreur a un sens pour le sujet, que
d'une erreur dans son compte. Autrement dit, pour tout sujet qui ne compte pas, il ne saurait
y avoir d'erreur. Ce n'est pas une évidence. Il faut avoir taté dans un certain nombre de
directions pour s'apercevoir qu'on croit, c'est la que j'en suis, et je vous prie de me suivre,
qu'il n'y a que cela qui ouvre les impasses, les diverticules dans lesquels on s'est engagé
autour de cette question. Ceci bien slir veut dire que cette activité de compter, pour le sujet,
cela commence tot. J'ai fait une ample relecture de quelqu'un dont chacun sait que je n'ai pas
pour lui des penchants affines malgré la grande estime et le respect que mérite son oeuvre,
et en plus le charme incontestable que répand sa personne, j'ai nommé monsieur Piaget, ce
n'est pas pour déconseiller a quiconque de le lire! J'ai donc fait la relecture de La genése du
nombre chez l'enfant. C'est confondant qu'on puisse croire pouvoir détecter le moment ou
apparait chez un sujet la fonction du nombre en lui posant des questions qui, en quelque
sorte, impliquent leur réponse, méme si ces questions sont posées par l'intermédiaire d'un
matériel dont on s'imagine peut-étre qu'il exclut le caractére orienté de la question. On peut
dire une seule chose, qu'en fin de compte c'est bien plutét d'un leurre qu'il s'agit dans cette
fagon de procéder. Ce que I'enfant parait méconnaitre, il n'est pas du tout sir que cela ne
tienne pas du tout aux conditions mémes de I'expérience, mais la force de ce terrain est telle
qu'on ne peut dire qu'il n'y ait pas beaucoup a instruire, non pas tellement dans le peu qui est
enfin recueilli des prétendus stades de 1'acquisition du nombre chez I'enfant, que des
réflexions foncieres que monsieur Piaget, qui est certainement bien meilleur logicien que
psychologue, concernant les rapports de la psychologie et de la logique. Et nommément c'est
ce qui rend un ouvrage, malheureusement introuvable, paru chez Vrin en 1942, qui s'appelle
Classe, relation et nombre, un ouvrage trés instructif, parce que 1a on y met en valeur les
relations structurales, logiques, entre classe, relation et nombres, a savoir tout ce qu'on
prétend par la suite ou auparavant retrouver chez 1'enfant qui manifestement est déja
construit a priori. Et a trés juste titre I'expérience [ne] nous montre 1a que ce que l'on a
organisé pour trouver tout d'abord.

C'est une parenthése confirmant ceci, c'est que le sujet compte, bien avant que
d'appliquer ses talents a une collection quelconque, encore que, bien entendu, ce soit une de
ses premieres activités concrétes, psychologiques, que de constituer des collections. Mais il
est impliqué comme sujet dans la relation dite



Seminaire 09

L'identification

du comput de fagon bien plus radicalement constituante qu'on ne veut I'imaginer, a
partir du fonctionnement de son sensorium et de sa motricité. Une fois de plus ici, le génie
de Freud dépasse la surdité, si je puis dire, de ceux a qui il s'adresse de toute I'ampleur
exactement des avertissements qu'il leur donne, et qui entrent par une oreille et qui sortent
par l'autre. Ceci justifiant sans doute I'appel a la troisiéme oreille mystique de monsieur
Theodor Reik, qui n'a pas été ce jour-la le mieux inspiré, car a quoi bon une troisiéme
oreille, si on n'entend rien avec les deux qu'on a déja! Le sensorium en question, pour ce que
Freud nous apprend, a quoi sert-il ? Est-ce que cela ne veut pas nous dire qu'il ne sert qu'a
cela, qu'a nous montrer que ce qui est déja 1a dans le calcul du sujet est bien réel, existe bien
? En tout cas, c'est ce que Freud dit, c'est avec lui que commence le jugement d'existence,
cela sert a vérifier les comptes, ce qui est tout de méme une drdle de position pour quelqu'un
qu'on rattache au droit fil du positivisme du XIXe siecle.

Alors, reprenons les choses ou nous les laissions, puisqu'il s'agit de calcul, et de la
base, et du fondement du calcul pour le sujet, le trait unaire. Car bien sir, si commence si tot
la fonction du compte, n'allons pas trop vite quant a ce que le sujet peut savoir d'un nombre
plus élevé. 11 parait peu pensable que 2 et 3 ne viennent assez vite, mais quand on nous dit
que certaines tribus, dites primitives, du c6té de 1'embouchure de 'Amazone, n'ont pu
découvrir que récemment la vertu du nombre 4 et lui ont dressé des autels, ce n'est pas le
coté pittoresque de cette histoire de sauvages qui me frappe, ¢ca me parait méme aller de soi,
car si le trait unaire est ce que je vous dis, a savoir la différence, et la différence non seu-
lement qui supporte, mais qui suppose la subsistance a coté de luide 1 + 1 + 1... [un, plus
un, et encore un], le plus n'est en fait 1a que pour bien marquer la subsistance radicale de
cette différence. La o commence le probléme, c'est justement qu'on puisse les additionner,
autrement dit, que 2, que 3 aient un sens. Pris par ce bout, cela donne beaucoup de mal, mais
il ne faut pas s'en étonner. Si vous prenez les choses en sens contraire, a savoir que vous
partiez de 3, comme le fait John Stuart Mill, vous n'arriverez plus jamais a retrouver 1, la
difficulté est la méme. Pour nous ici, je vous le signale en passant, avec notre fagon
d'interroger 1'effet du langage en termes d'effet de signifiant, en tant que, cet effet de signi-
fiant, nous sommes habitués a le reconnaitre au niveau de la métonymie, il nous sera plus
simple qu'a un mathématicien de prier notre ¢léve de reconnaitre dans toute signification de
nombre un effet de métonymie virtuellement surgi de rien de plus et, comme de son point
¢électif, de la succession d'un nombre égal de signifiants. C'est pour autant que quelque chose
se passe qui fait sens de la seule

- 1708 -



Seminaire 09

Lecon du 7 mars 1962

succession d'étendue x d'un certain nombre de traits unaires, que le nombre 3 par
exemple, peut faire sens, a savoir, que cela fait sens, que cela en ait ou pas; que d'écrire le
mot and en anglais, c'est peut-étre 1a encore la meilleure fagon que nous ayons de montrer le
surgissement du nombre 3, parce qu'il y a trois lettres. Notre trait unaire nous n'avons pas
besoin, quant a nous, de lui en demander tant, car nous savons qu'au niveau de la succession
freudienne, si vous me permettez cette formule, le trait unaire désigne quelque chose qui est
radical pour cette expérience originaire, c'est I'unicité comme telle du tour dans la répétition.

Je pense avoir suffisamment marqué pour vous que la notion de la fonction de la
répétition dans l'inconscient se distingue absolument de tout cycle naturel en ce sens que ce
qui est accentué ¢a n'est pas son retour, c'est que ce qui est recherché par le sujet c'est son
unicité signifiante, et en tant qu'un des tours de la répétition, si 1'on peut dire, a marqué le
sujet qui se met a répéter ce qu'il ne saurait bien slir que répéter, puisque cela ne sera jamais
qu'une répétition, mais dans le but, mais au dessein de faire ressurgir I'unaire primitif d'un
de ses tours. Avec ce que je viens de vous dire, je n'ai pas besoin de mettre 1'accent sur ceci,
c'est que déja cela joue avant que le sujet sache bien compter. En tout cas, rien n'implique
qu'il ait besoin de compter trés loin les tours de ce qu'il répéte, puisqu'il répéete sans le
savoir. Il n'est pas moins vrai que le fait de la répétition est enraciné sur cet unaire originel,
que comme tel cet unaire est étroitement accolé et coextensif a la structure méme du sujet en
tant qu'il est pensé comme répétant au sens freudien.

Ce que je vais vous montrer aujourd'hui, par un exemple et avec un modele que je
vais introduire, ce que je vais vous montrer aujourd'hui c'est ceci, c'est qu'il n'y a aucun
besoin qu'il sache compter pour qu'on puisse dire et démontrer avec quelle nécessité
constituante de sa fonction de sujet il va faire une erreur de compte. Aucun besoin qu'il
sache, ni méme qu'il cherche a compter, pour que cette erreur de compte soit constituante de
lui, sujet, en tant que telle, elle est I'erreur. Si les choses sont comme je vous le dis, vous
devez vous dire que cette erreur peut durer longtemps, sur de telles bases, et c'est bien vrai.
C'est tellement vrai que ce n'est pas seulement chez l'individu que cela porte en son effet,
cela porte ses effets dans les caractéres les plus radicaux de ce qu'on appelle la pensée.
Prenons pour un instant le theme de la pensée, sur lequel il y a lieu tout de méme d'user de
quelque prudence, vous savez que la-dessus je n'en manque pas, c'est pas tellement stir qu'on
puisse valablement s'y référer d'une fagon qui soit considérée comme une dimension a
proprement parler générique. Prenons-la pourtant comme telle, la pensée de 1'espece
humaine. Il est bien clair que ce

-1709-



Seminaire 09

L'identification

n'est pas pour rien que plus d'une fois je me suis avancé¢, d'une fagon inévitable, a
mettre en cause ici, depuis le début de mon discours de cette année, la fonction de la classe
et son rapport avec I'universel, au point méme que c'est en quelque sorte 'envers et 'opposé
de tout ce discours que j'essaie de mener a bien devant vous. A cet endroit, rappelez-vous
seulement ce que) 'essayais de vous montrer a propos du petit cadran exemplaire sur lequel
j'ai essayé de réarticuler devant vous le rapport de 'universel au particulier et des
propositions, respectivement affirmatives et négatives.

Unité et totalité apparaissent ici dans la tradition comme solidaires, et ce n'est pas
par hasard que j'y reviens toujours pour en faire éclater la catégorie fondamentale. Unité et
totalité, a la fois solidaires, liées 1'une a l'autre dans ce rapport que 1'on peut appeler rapport
d'inclusion, la totalité étant totalité par rapport aux unités, mais I'unité étant ce qui fonde la
totalité comme telle en tirant 1'unité vers cet autre sens, opposé a celui que j'en distingue
d'étre 1'unité d'un tout. C'est autour de cela que se poursuit ce malentendu dans la logique
dite des classes, ce malentendu séculaire de 1'extension et de la compréhension dont il
semble que la tradition effectivement fasse toujours plus état, s'il est vrai, a prendre les
choses dans la perspective par exemple du milieu du XIXe siécle, sous la plume d'un
Hamilton, s'il est vrai qu'on ne 1'a bien franchement articulé qu'a partir de Descartes et que
la Logique de Port-Royal, vous le savez, est calquée sur l'enseignement de Descartes. En
plus, cela n'est méme pas vrai, car elle est 1a depuis bien longtemps, et depuis Aristote lui-
méme, cette opposition de 1'extension et de la compréhension. Ce que 1'on peut dire, c'est
qu'elle nous fait, concernant le maniement des classes, des difficultés toujours plus
irrésolues, d'ou tous les efforts qu'a fait la logique pour aller porter le nerf du probléme
ailleurs, dans la quantification propositionnelle, par exemple. Mais pourquoi ne pas voir
que, dans la structure de la classe elle-méme comme telle, un nouveau départ nous est offert
si, au rapport d'inclusion, nous substituons un rapport d'exclusion comme le rapport
radical ? Autrement dit, si nous considérons comme logiquement originel quant au sujet
ceci, que je ne découvre pas, qui est a la portée d'un logicien de classe moyenne, c'est que le
vrai fondement de la classe n'est ni son extension, ni sa compréhension, que la classe
suppose toujours le classement. Autrement dit, les mammiféres par exemple, pour éclairer
tout de suite ma lanterne, c'est ce qu'on exclut des vertébrés par le trait unaire mamme.
Qu'est-ce que cela veut dire ? Cela veut dire que le fait primitif est que le trait unaire peut
manquer, qu'il y a d'abord absence de mamme, et qu'on dit, il ne peut se faire que la mamme
manque. Voila ce qui constitue la classe mammiferes.

- 1710 -



Seminaire 09

Lecon du 7 mars 1962

Regardez bien les choses au pied du mur, c'est-a-dire rouvrez les traités pour en faire
le tour de ces mille petites apories que vous offre la logique formelle, pour vous apercevoir
que c'est la seule définition possible d'une classe, si vous voulez lui assurer vraiment son
statut universel en tant qu'il constitue a la fois, d'un c6té la possibilité de son inexistence,
son inexistence possible avec cette classe, car vous pouvez tout aussi valablement,
manquant a l'universel, définir la classe qui ne comporte nul individu, cela n'en sera pas
moins une classe constituée universellement, avec la conciliation, dis-je, de cette possibilité
extréme avec la valeur normative de tout jugement universel, en tant qu'il ne peut que trans-
cender tout inférence inductive, a savoir issue de l'expérience.

C'est 1a le sens du petit cadran que je vous avais représenté a propos de la classe, a
constituer entre les autres, a savoir le trait vertical. Le sujet, d'abord, constitue 1'absence de
tel trait. Comme tel, il est lui-méme le quart en haut a droite. Le zoologiste, si vous me per-
mettez d'aller aussi loin, ne taille pas la classe des mammiféres dans la totalité assumée de
la mamme maternelle, c'est parce qu'il détache la mamme qu'il peut identifier 1'absence de
mamme.

Le sujet comme tel est -1. C'est a partir de 14, du trait unaire en tant qu'exclu, qu'il
décréte qu'il y a une classe ou universellement il ne peut y avoir absence de mamme, - (-1).
Et c'est a partir de cela que tout s'ordonne, nommément dans les cas particuliers, dans le tout
venant, il y en a ou il n'y en a pas. Une opposition contradictoire s'établit en diagonale, et
c'est la seule vraie contradiction qui subsiste au niveau de I'établissement de la dialectique
universelle-particuliére, négative-affirmative, par le trait unaire. Tout s'ordonne donc dans le
tout venant au niveau inférieur, il y en a ou il n'y en a pas, et ceci ne peut exister que pour
autant qu'est constitué, par l'exclusion du trait, I'étage du tout valant ou du valant comme
tout a 1'étage supérieur. C'est donc le sujet, comme il fallait s'y attendre, qui introduit la
privation, et par l'acte d'énonciation qui se formule essentiellement ainsi, se pourrait-il qu'il
n'y ait mamme ? Ne qui n'est pas négatif, ne qui est strictement de la méme nature que ce
que l'on appelle explétif dans la grammaire frangaise. Se pourrait-il qu'il n'y ait mamme ?
Pas possible... rien, peut-étre, c'est la le commencement de toute énonciation du sujet
concernant le réel.

- 165 -



Seminaire 09

L'identification

Dans le premier cadran [1], il s'agit de préserver les droits du rien en haut parce que
c'est lui qui crée, en bas, le peut-étre, c'est-a-dire la possibilité. Loin qu'on puisse dire
comme un axiome, et c'est 1a l'erreur stupéfiante de toute la déduction abstraite du
transcendantal, loin qu'on puisse dire que tout réel est possible, ce n'est qu'a partir dupas
possible que le réel prend place. Ce que le sujet cherche, c'est ce réel en tant que justement
pas possible, c'est I'exception, et ce réel existe bien str. Ce que 1'on peut dire, c'est qu'il n'y
a justement que du pas possible a l'origine de toute énonciation. Mais ceci se voit de ce que
c'est de 1'énoncé du rien qu'elle part. Ceci, pour tout dire, est déja rassuré, éclairé dans mon
énumération triple, privation-frustration-castration, telle que j'ai annoncé que nous la
développerions l'autre jour.

Et certains s'inquietent que je ne fasse pas sa place a la Verwerfung. Elle est la avant,
mais il est impossible d'en partir d'une fagon déductible. Dire que le sujet se constitue
d'abord comme -1, c'est bien quelque chose ou vous pouvez voir qu'effectivement, comme
on peut s'y attendre, c'est comme verworfen que nous allons le retrouver, mais pour
s'apercevoir que, ceci est vrai, il va falloir faire un sacré tour. C'est ce que je vais essayer
d'amorcer maintenant.

Pour le faire, il faut que je dévoile la batterie annoncée, ce qui n'est pas toujours
sans tremblement, imaginez-le bien, et que je vous sorte un de mes tours, sans doute
longuement préparé. Je veux dire que si vous recherchez dans le rapport de Rome, vous en
trouverez déja la place pointée quelque part, je parle de la structure du sujet comme de celle
d'un anneau. Plus tard, je veux dire 'année derniére et a propos de Platon, et vous le voyez
toujours non sans rapport avec ce que j'agite pour l'instant, a savoir la classe inclusive, vous
avez vu toutes les réserves que j'ai cru devoir introduire a propos des différents mythes du
Banquet, si intimement li€s a la pensée platonicienne concernant la fonction de la sphére. La
sphére, cet objet obtus si je puis dire, il n'y a qu'a la regarder pour le voir. C'est peut-étre
une bonne forme, mais ce qu'elle est béte! Elle est cosmologique, c'est entendu. La nature
est censée nous en montrer beaucoup, pas tellement que cela, quand on y regarde de prés, et
celles qu'elle nous montre, nous y tenons. Exemple, la lune, qui pourtant serait d'un usage
bien meilleur si nous la prenions comme exemple d'un objet unaire. Mais laissons cela de
coté. Cette nostalgie de la sphére qui nous fait, avec un Von Uexkiill, trimballer dans la
biologie elle-méme cette métaphore du Welt, innen et uni, voila ce qui constituerait
I'organisme. Est-ce qu'il est tout a fait satisfaisant de penser que, dans I'organisme, pour le
définir, nous ayons a nous satisfaire de la correspondance, de la coaptation de cet innen et
de cet uni ? Sans doute il y a 1a une vue profonde,

-1712 -



Seminaire 09

Lecon du 7 mars 1962

car c'est bien la en effet le probléme, et déja seulement au niveau ou nous sommes
qui n'est pas celui du biologique mais de I'analyste du sujet. Qu'est-ce que fait le Welt la-
dedans ? C'est ce que je demande. En tous les cas, puisqu'il faut bien qu'ici passant nous
nous acquittions de je ne sais quel hommage aux biologistes, je demanderai pourquoi, s'il est
vrai que 1l'image sphérique soit a considérer ici comme radicale, qu'on demande alors
pourquoi cette blastula n'a de cesse qu'elle ne se gastrule, et que s'étant gastrulée, elle ne
soit contente que quand elle ait redoublé son orifice stomatique d'un autre, a savoir d'un trou
du cul ? Et pourquoi aussi, a un certain stade du systéme nerveux, il se présente comme une
trompette ouverte aux deux bouts a I'extérieur ? Sans doute, cela se ferme, méme c'est fort
bien fermé, mais ceci, vous allez le voir, n'est pas du tout pour nous décourager, car je
quitterai dés maintenant cette voie dite de la Naturwissenschaft. Ce n'est pas cela qui
m'intéresse maintenant, et je suis bien décidé a porter la question ailleurs, méme si je dois
pour cela vous paraitre me mettre, c'est le cas de le dire, dans mon tore. Car c'est du tore que
je vais vous parler aujourd'hui.

A partir d'aujourd'hui, vous le voyez, j'ouvre délibérément I'ére des pressentiments.
Dans un certain temps, je voudrais envisager les choses sous le double aspect de 1'a tort et a
raison, et bien d'autres encore qui vous sont offertes. Essayons maintenant d'éclairer ce que
je vais vous dire. Un tore, je pense que vous savez ce que c'est. Je vais en faire une figure
grossiére; c'est quelque chose avec quoi on joue quand c'est en caoutchouc. C'est commode,
ca se déforme, un tore, c'est rond, c'est plein. Pour le géométre, c'est une figure de
révolution engendrée par la révolution d'une circonférence autour d'un axe situé¢ dans son
plan. Cela tourne, la circonférence, a la fin vous étes entouré par le tore. Je crois méme que
cela s'est appelé le hula-hoop. Ce que je voudrais souligner c'est qu'ici, ce tore, j'en parle au
sens géométrique strict du terme,

167



Seminaire 09

L'identification

c'est-a-dire que selon la définition géométrique, c'est une surface de révolution, c'est
la surface de révolution de ce cercle autour d'un axe, et ce qui est engendré, c'est une surface
fermée. Ceci est important parce que cela rejoint quelque chose que je vous ai annoncé, dans
une conférence hors série !, par rapport a ce que je vous dis ici mais a laquelle je me suis
référé depuis, a savoir sur 1'accent que j'entends mettre sur la surface dans la fonction du
sujet. Dans notre temps, il est de mode d'envisager des tas d'espaces a des foultitudes de
dimensions. Je dois vous dire que, du point de vue de la réflexion mathématique, ceci
demande qu'on n'y croie pas sans réserve. Les philosophes, les bons, ceux qui trainent apres
eux une bonne odeur de craie comme monsieur Alain, vous diront que déja la troisiéme
dimension, eh bien! il est tout a fait clair que du point de vue que j'avangai tout a I'heure du
réel, c'est tout a fait suspect. En tout cas pour le sujet deux suffisent, croyez-moi. Ceci vous
explique mes réserves sur le terme psychologie des profondeurs et ne nous empéchera pas de
donner un sens a ce terme.

En tout cas, pour le sujet tel que je vais le définir, dites-vous bien que cet étre
infiniment plat qui faisait, je pense, la joie de vos classes de mathématiques quand vous
étiez en philosophie, le sujet infiniment plat, disait le professeur, comme la classe était
chahuteuse, et que je 1'étais moi-méme, on n'entendait pas tout. C'est ici, eh bien!, c'est ici
que nous allons nous avancer, dans le sujet infiniment plat tel que nous pouvons le
concevoir si nous voulons donner sa valeur véritable au fait de I'identification tel que Freud
nous le promeut. Et cela aura encore beaucoup d'avantages, vous allez le voir, car enfin, si
c'est expressément a la surface que) e vous prie ici de vous référer, c'est pour les propriétés
topologiques qu'elle va étre en mesure de vous démontrer. C'est une bonne surface, vous le
voyez, puisqu'elle préserve, je dirai nécessairement, elle ne pourrait pas étre la surface
qu'elle est s'il n'y avait pas un intérieur. Par conséquent rassurez-vous, je ne vous soustrais
pas au volume, ni au solide, ni & ce complément d'espace dont vous avez slirement besoin
pour respirer. Simplement,) e vous prie de remarquer que si vous ne vous interdisez pas
d'entrer dans cet intérieur, si vous ne considérez pas que mon modéle est fait pour servir au
niveau seulement des propriétés de la surface, vous allez si je puis dire, en perdre tout le sel,
car l'avantage de cette surface tient tout entier dans ce que je vais vous montrer de sa
topologie, de ce qu'elle apporte d'original topologiquement par rapport, par exemple, a la
sphére ou au plan. Et si vous vous mettez a tresser des choses a

l. J. Lacan, De ce que j'enseigne.

- 168 -



Seminaire 09

Lecon du 7 mars 1962

'intérieur, d'avoir a mener des lignes d'un co6té a l'autre de cette surface, je veux dire
pourtant qu'elle a l'air de s'opposer a elle-méme, vous allez perdre toutes ses propriétés
topologiques. De ces propriétés topologiques vous allez avoir le nerf, le piquant et le sel.
Elles consistent essentiellement dans un mot support que je me suis permis d'introduire sous
forme de devinette a la conférence dont je parlai tout a I'heure, et ce mot, qui ne pouvait
vous apparaitre & ce moment la dans son véritable sens, c'est le /acs. Vous voyez qu'a mesure
qu'on avance je régne sur mes mots; pendant un certain temps je vous ai tympanisés avec la
lacune, maintenant /acune se réduit a lacs.

Le tore a cet avantage considérable sur une surface pourtant bien bonne a déguster
qui s'appelle la sphére, ou tout simplement le plan, de n'étre pas du tout Umwelt quant aux
lacs, quels qu'ils soient, lacs, c'est lacis, que vous pouvez tracer a sa surface. Autrement dit
vous pouvez, sur un tore comme sur n'importe quelle autre surface, faire un petit rond, et
puis, comme on dit, par ratatinements progressifs vous le réduisez a rien, a un point.
Observez que, quel que soit le lacs que vous situez ainsi dans un plan ou a la surface d'une
sphere, ce sera toujours possible de le réduire a un point, et si tant est, comme nous le dit
Kant, qu'il y a une esthétique transcendantale, j'y crois. Simplement, je crois que la sienne
n'est pas la bonne, parce que justement c'est une esthétique transcendantale d'un espace qui
n'en est pas un d'abord, et secundo ou tout repose sur la possibilité de la réduction de quoi
que ce soit qui soit tracé a la surface, qui caractérise cette esthétique, de facon a pouvoir se
réduire a un point, de fagon que la totalité de I'inclusion que définit un cercle puisse se
réduire a 'unité évanouissante d'un point quelconque autour duquel il se ramasse, d'un
monde dont 1'esthétique est telle que, tout pouvant se replier sur tout, on croit toujours qu'on
peut avoir le tout dans le creux de la main, autrement dit, que quoi que ce soit qu'on y des-
sine, on est en mesure d'y produire cette sorte de collapse qui, quand il s'agira de
signifiance, s'appellera la fautologie. Tout rentrant dans tout, conséquemment le probléme se
pose, comment il peut bien se faire qu'avec des constructions purement analytiques on
puisse arriver a développer un édifice qui fasse aussi bien concurrence au réel que les
mathématiques ?

Je propose qu'on admette que d'une fagon sans doute qui comporte un recel, quelque
chose de caché qu'il va falloir reporter, retrouver ou il est, on pose qu'il y a une structure
topologique dont il va s'agir de démontrer en quoi elle est nécessairement celle du sujet,
laquelle comporte qu'il y ait certains de ses lacs qui ne puissent pas étre réduits. C'est tout
l'intérét du modele de mon tore, c'est que, comme vous le voyez, rien qu'a le regarder, il y a
sur ce tore un certain

-1715-



Seminaire 09

L'identification

nombre de cercles tracables, celui-1a, en tant qu'il se bouclerait, je 'appellerai,
simplement question de dénomination, cercle plein. Aucune hypothése sur ce qui est de son
intérieur, c'est une simple étiquette que je crois, mon Dieu, pas plus mauvaise qu'une autre,
tout étant bien considéré. J'ai longuement balancé en en parlant avec mon fils, pourquoi ne
pas le nommer, on pourrait appeler cela le cercle engendrant, mais Dieu sait ou cela nous
meénerait! Mais supposons donc que toute énonciation des méthodes que I'on appelle
synthétique - parce qu'on s'étonne spécialement de ceci, quoiqu'on puisse les énoncer a
priori, elles ont I'air, on ne sait pas ou, on ne sait pas quoi, de contenir quelque chose, et
c'est ce que I'on appelle intuition, et on cherche son fondement esthétique, transcendantal -
supposons donc que toute énonciation synthétique, il y en a un certain nombre au principe
du sujet, et pour le constituer, eh bien!, se déroule selon un de ces cercles, dit cercle plein, et
que c'est cela qui nous image le mieux ce qui, dans la boucle de cette énonciation, est série
irréductible. Je ne vais pas me limiter a ce simple petit badinage, parce que j'aurai pu me
contenter de prendre un cylindre infini, puis parce que si cela s'en tenait 13, cela n'irait pas
treés loin. Métaphore intuitive, géométrique mettons. Chacun sait I'importance qu'a toute la
bataille entre mathématiciens, elle ne fait rage qu'autour d'éléments de cette espéce.
Poincaré et d'autres maintiennent qu'il y a un élément intuitif irréductible, et toute 1'école
des axiomaticiens prétend que nous pouvons entiérement formaliser a partir d'axiomes, de
définitions et d'éléments, tout le développement des mathématiques, c'est-a-dire l'arracher a
toute intuition topologique. Heureusement que monsieur Poincaré s'apercoit trés bien que la
topologie, c'est bien la qu'on en trouve le suc de 1'¢1ément intuitif, et qu'on ne peut pas le
résoudre et que, je dirai méme plus, en-dehors de l'intuition on ne peut pas faire cette
science qui s'appelle topologie, on ne peut pas commencer a l'articuler, parce que c'est une
grande science.

Il y a de grosses vérités premicres qui sont attachées autour de cette construction du
tore et je vais vous faire toucher du doigt quelque chose; sur une sphére ou sur un plan, vous
savez qu'on peut dessiner n'importe quelle carte, si compliquée soit-elle, qu'on appelle
géographique, et qu'il suffit, pour colorier ses domaines d'une fagon qui ne permette de
confondre aucun avec son voisin, de quatre couleurs. Si vous trouvez une trés bonne
démonstration de cette vérité vraiment premiére, vous pourrez l'apporter a qui de droit parce
qu'on vous décernera un prix, la démonstration n'étant pas encore a ce jour trouvée. Sur le
tore, ce n'est pas expérimentalement que vous le verrez, mais cela se démontre, pour
résoudre le méme probléme il faut sept couleurs. Autrement dit, sur le tore

- 1716 -



Seminaire 09

Lecon du 7 mars 1962

vous pouvez, avec la pointe d'un crayon définir jusqu'a, mais pas un de plus, sept
domaines, ces domaines étant définis chacun comme ayant une frontiére commune avec les
autres. C'est vous dire que si vous avez un peu d'imagination pour les voir tout a fait
clairement, vous dessinerez ces domaines hexagonaux. Il est trés facile de montrer que vous
pouvez sur le tore, dessiner sept hexagones et pas un de plus, chacun ayant avec tous les
autres une frontiére commune. Ceci, je m'en excuse, pour donner un peu de consistance a
mon objet. Ce n'est pas une bulle, ce n'est pas un souffle, ce tore, vous voyez comme on
peut en parler, encore qu'entiérement, comme on dit dans la philosophie classique, comme
construction de l'esprit, il a toute la résistance d'un réel. Sept domaines ? Pour la plupart
d'entre vous, pas possible. Tant que je ne vous l'aurai pas montré, vous &tes en droit de
m'opposer ce pas possible; pourquoi pas six ? Pourquoi pas huit ?

Maintenant continuons. Il n'y a pas que cette boucle 1a qui nous intéresse comme
irréductible, il y en a d'autres que vous pouvez dessiner a la surface du tore et dont le plus
petit est ce qui est ce que nous pouvons appeler le plus interne de ces cercles que nous
appellerons les cercles vides. Ils font le tour de ce trou. On peut en faire beaucoup de
choses. Ce

qu'il y a de certain, c'est qu'il est essentiel apparemment. Maintenant qu'il est 1a,
vous pouvez le dégonfler votre tore, comme une baudruche et le mettre dans votre poche,
car il ne tient pas a la nature de ce tore qu'il soit toujours bien rond, bien égal. Ce qui est
important, c'est cette structure trouée. Vous pourrez le regonfler chaque fois que vous en
aurez besoin, mais il peut, comme la petite girafe du petit Hans qui faisait un nceud de son
cou, se tordre. Il y a quelque chose que je veux vous montrer tout de suite. S'il est vrai que
I'énonciation synthétique en tant qu'elle se maintient dans /'un des

tours, dans la répétition de cet un, est-ce qu'il ne vous semble pas que cela va étre
facile a figurer ? je n'ai qu'a continuer ce que je vous avais d'abord dessiné en plein, puis en
pointillés, cela va faire une bobine. Voila donc la série des tours qui font dans la répétition
unaire que, ce qui revient est ce qui caractérise le sujet primaire

171



Seminaire 09

L'identification

dans son rapport signifiant d'automatisme de répétition. Pourquoi ne pas pousser le
bobinage jusqu'au bout, jusqu'au bout, jusqu'a ce que ce petit serpent de bobine se morde la
queue ? Ce n'est pas une image a étudier comme analyste qui existe sous la plume de
monsieur Jones. Qu'est-ce qui se passe au bout de ce circuit ? Cela se ferme. Nous trouvons
la, d'ailleurs, la possibilité de concilier ce qu'il y a de supposé, d'impliqué et de dernier
retour, au sens de la Naturwissenschaft, avec ce que je souligne concernant la fonction
nécessairement unaire du Tout.

Ca ne vous apparait pas ici, tel que je vous le représente, mais déja la au début, et
pour autant que le sujet parcourt la succession des tours, il s'est nécessairement trompé de 1
dans son compte, et nous voyons ici reparaitre le -1 inconscient dans sa fonction
constitutive. Ceci pour la simple raison que le tour qu'il ne peut pas compter, c'est celui qu'il
a fait en faisant le tour du tore, et je vais vous l'illustrer d'une fagon importante par ce qui
est de nature a vous introduire a la fonction que nous allons donner aux deux types de lacs
irréductibles, ceux qui sont cercles pleins et ceux qui sont cercles vides, dont vous devinez
que le second doit avoir quelque rapport avec la fonction du désir. Car, par rapport a ces
tours qui se succedent, succession des cercles pleins, vous devez vous apercevoir que les
cercles vides, qui sont en quelque sorte pris dans les anneaux de ces boucles et qui unissent
entre eux tous les cercles de la demande, il doit bien y avoir quelque chose qui a rapport
avec le petit a, objet de la métonymie, en tant qu'il est cet objet. Je n'ai pas dit que c'est le
désir qui est symbolisé par ces cercles, mais 1'objet comme tel qui se propose au désir. Ceci
pour vous montrer la direction dans laquelle nous avancerons par la suite. Ce n'est qu'un tout
petit

commencement.

Le point sur lequel je veux conclure, pour bien que vous sentiez qu'il n'y a point
d'artifice dans cette espeéce de tour sauté que j'ai l'air de vous faire passer comme par un
escamotage, je veux vous le montrer avant de ,

vous quitter. Je veux vous le montrer avant de

vous quitter a propos d'un seul tour sur le cercle plein. Je pourrai vous le montrer en
faisant un dessin au tableau. Je peux tracer un cercle qui soit de telle sorte, prét a faire le
tour du plein du tore. Il va se promener a I'extérieur du trou central, puis revient de l'autre

’
T T

-172-



Seminaire 09
Legon 13, du 7 mars 1962

ou ",

coté. Une fagon meilleure de vous le faire sentir, vous prenez le tore et une paire de
ciseaux, vous le coupez selon un des cercles pleins, le voila déployé comme un boudin
ouvert aux deux bouts. Vous reprenez les ciseaux et vous coupez en long, il peut s'ouvrir
complétement et s'étaler. C'est une surface qui est équivalente a celle du tore, il suffit pour
cela que nous la définissions ainsi, que chacun des points de ses bords opposés ait une
équivalence impliquant la continuité avec un des points du bord opposé. Ce que je viens de
vous dessiner sur le tore déplié se projette ainsi.

Voila comment quelque chose qui n'est rien qu'un seul lacs va se présenter sur le tore
convenablement coupé par ces deux coups de ciseaux. Et ce trait oblique définit ce que nous
pouvons appeler une tierce espéce de cercle, mais qui est justement le cercle qui nous
intéresse, concernant cette sorte de propriété possible que j'essaie d'articuler comme
structurale du sujet, qu'encore qu'il n'ait fait qu'un seul tour, il en a néanmoins bel et bien
fait deux, a savoir le tour du cercle plein du tore, et en méme temps le tour du cercle vide, et
que comme tel ce tour qui manque au compte, c'est justement ce que le sujet inclut dans les
nécessités de sa propre surface d'étre infiniment plat que la subjectivité ne saurait saisir,
sinon par un détour, le détour de 1'Autre. C'est pour vous montrer comment on peut
I'imaginer d'une fagon particuliérement exemplaire grace a cet artifice topologique, auquel,
n'en doutez pas, j'accorde un peu plus de poids que seulement un artifice, de méme, et pour
la méme raison, car c'est la méme chose que, répondant a une question qu'on m'a posée
concernant la racine de -1 telle que je l'ai introduite dans la fonction du sujet:

« Est-ce qu'en articulant la chose ainsi », me demandait-on, « vous entendez
manifester autre chose qu'une pure et simple symbolisation remplagable par n'importe quoi
d'autre, ou quelque chose qui tienne plus radicalement a 'essence méme du sujet?» «Ouiy,
ai-je dit, «c'est dans ce sens qu'il faut entendre ce que j'ai développé devant vous », et c'est
ce que je me propose de continuer a développer avec la forme du tore. —173—



Seminaire 09
174 page blanche



Seminaire 09

Lecon 13, 14 mars 1962

Dans le dialogue que je poursuis avec vous, il y a forcément des hiatus, des saltus,
des casus, des occasions, pour ne pas parler de fatum. Autrement dit, il est coupé par
diverses choses. Par exemple hier soir, nous avons entendu l'intéressante, I'importante
communication de Lagache, a la séance scientifique de la Société, sur la sublimation. Ce
matin j'avais envie d'en repartir, mais d'un autre c6té dimanche j'étais parti d'ailleurs, je
veux dire d'une sorte de remarque sur le caractére de ce qui se poursuit ici comme
recherche. C'est évidemment une recherche conditionnée par quoi ? Pour l'instant, par une
certaine visée que j'appellerai visée d'une érotique. Je considére ceci comme légitime, non
pas que nous soyons, de nature, essentiellement destinés a la faire quand nous sommes sur la
route ou elle est exigée,) e veux dire que nous sommes sur cette route un peu comme, au
cours des siécles, ceux qui ont médité sur les conditions de la science ont été sur la route de
ce a quoi la science réussit effectivement, d'ou ma référence au cosmonaute qui a bien son
sens, pour autant que ce a quoi elle réussissait n'était certainement pas forcément ce a quoi
elle s'attendait jusqu'a un certain point, bien que les phases de sa recherche soient abolies,
réfutées par sa réussite. Il est certain qu'il y a chez les gens, nous employons ce terme au
sens le plus large, a moins que nous ne I'employions d'un sens légerement réduit, celui des
gentils, ce qui évidemment laisserait ouverte la curieuse question des gentils définis par
rapport a x, vous savez d'ou cette définition des gentils part, ce qui laisserait ouverte la
curieuse question de savoir comment il se trouve que les gentils représentent si je puis dire,
une classe secondaire au sens ou je 1'entendais la derniére fois, de quelque chose de fondé
sur une certaine acception

-175-



Seminaire 09

L'identification

antérieure. Malgré tout, cela ne serait pas mal, car dans cette perspective, les gentils,
c'est la chrétienté, et chacun sait que la chrétienté comme telle est dans un rapport notoire
avec les difficultés de I'érotique, a savoir que les démélés du chrétien avec Vénus sont tout
de méme quelque chose qu'il est assez difficile de méconnaitre, encore qu'on feigne de
prendre la chose, si je puis dire, par-dessus la jambe.

En fait, si le fond du christianisme se trouve dans la Révélation paulinienne, a savoir
dans un certain pas essentiel fait dans les rapports au pére, si le rapport de 'amour au pére
en est ce pas essentiel, s'il représente vraiment le franchissement de tout ce que la tradition
sémite a inauguré de grand, de ce fondamental rapport au pére, de cette baraka originaire, a
laquelle il est tout de méme difficile de méconnaitre que la pensée de Freud se rattache, fit-
ce d'une fagon contradictoire, malédictoire, nous ne pouvons pas en douter, car si la
référence a I'(Edipe peut laisser la question ouverte, le fait qu'il ait terminé son discours sur
Moise comme il I'a fait, ne laisse pas douteux que le fondement de la Révélation chrétienne
est donc bien dans ce rapport de la grace que Paul fait succéder a la Loi. La difficulté est
ceci, c'est que le chrétien ne se tient pas, et pour cause, a la hauteur de la Révélation, et que
pourtant il la vit dans une société telle qu'on peut dire que, méme réduits a la forme la plus
laique, ses principes de droit sont tout de méme issus directement d'un catéchisme qui n'est
pas sans rapport avec cette Révélation paulinienne. Seulement, comme la méditation du
Corps mystique n'est pas a la portée de chacun, une béance reste ouverte qui fait que
pratiquement le chrétien se trouve réduit a ceci qui n'est pas tellement normal, fondamental,
de n'avoir plus réellement d'autre accés a la jouissance comme telle que de faire I'amour.
C'est ce que j'appelle ses démélés avec Vénus. Car, bien entendu, avec ce a quoi il est placé
dans cet ordre, ¢a s'arrange somme toute dans l'ensemble assez mal.

C'est trés sensible ce que je dis par exemple dés qu'on sort des limites de la
chrétienté, dés qu'on va dans les zones dominées par 'acculturation chrétienne, je veux dire
non pas les zones qui ont ¢té converties au christianisme, mais qui ont subi les effets de la
société chrétienne. je me souviendrai longtemps d'une longue conversation poursuivie une
nuit de 1947 avec quelqu'un qui était mon guide pour une virée faite en Egypte. C'était ce
qu'on appelle un arabe. Il était, bien entendu, par ses fonctions et aussi par la zone ou il
vivait, tout ce qu'il y a de plus sous le coup de notre catégorie. C'était trés net dans son
discours, cette sorte d'effet de promotion de la question érotique. Il était certes préparé par
toutes sortes de résonances tres antiques de sa sphére a mettre au premier plan

-176 -



Seminaire 09

Lecon du 14 mars 1962

de la question de la justification de I'existence sa jouissance, mais la facon dont il
l'incarnait dans la femme avait tous les caractéres en impasse de ce qu'on peut imaginer de
plus dénué dans notre propre société, I'exigence en particulier d'un renouvellement, d'une
succession infinie, due au caractére de sa nature essentiellement non satisfaisante de 1'objet
était bien ce qui faisait 'essentiel, non pas seulement de son discours, mais de sa vie
pratique. Personnage, aurait-on dit dans un autre vocabulaire, essentiellement arraché aux
normes de sa tradition.

Quand il s'agit de I'érotique, que devons-nous penser de ces normes? Autrement dit,
sommes-nous chargés de donner par exemple justification a la subsistance pratique du
mariage comme institution a travers méme nos transformations les plus révolutionnaires ? je
crois qu'il n'y a nul besoin de tout I'effort d'un Westermarck pour justifier a travers toutes
sortes d'arguments, de nature ou de tradition, l'institution du mariage, car simplement elle se
justifie de sa persistance que nous avons vue sous nos yeux, et sous la forme la plus nette-
ment marquée de traits petit-bourgeois, a travers une société qui au départ croyait pouvoir
aller plus loin dans la mise en question des rapports fondamentaux,) e veux dire dans la
société communiste. Il semble treés certain que la nécessité du mariage n'a méme pas été
effleurée par les effets de cette révolution. Est-ce que c'est a proprement [parler] le domaine
qui est celui ou nous sommes amenés a porter la lumiére ? je ne le crois absolument pas. Les
nécessités du mariage s'avérent, pour nous, étre un trait proprement social de notre condi-
tionnement; elles laissent complétement ouvert le probléme des insatisfactions qui en
résultent, a savoir du conflit permanent ou se trouve le sujet humain, pour cela seul qu'il est
humain, avec les effets, les retentissements de cette loi du mariage. Qu'est-ce qui en est pour
nous le témoignage ? Tout simplement l'existence de ce que nous constatons, pour autant
que nous nous occupons du désir, je veux dire qu'il existe dans les sociétés, qu'elles soient
bien organisées ou non, qu'on y fasse en plus ou moins grande abondance les constructions
nécessaires a I'habitat des individus, nous constatons l'existence de la névrose, et ¢a n'est pas
l1a ou les conditions de vie les plus satisfaisantes sont assurées, ni ou la tradition est la plus
assurée, que la névrose est la plus rare. Bien loin de Ia.

Qu'est-ce que veut dire la névrose ? Quelle est pour nous l'autorité, si je puis dire, de
la névrose ? Ca n'est pas tout simplement li¢ a sa pure et simple existence. La position est
trop facile de ceux qui dans ce cas rejettent ses effets a une sorte de déplacement de
I'humaine faiblesse. je veux dire que ce qui s'avére effectivement de faible dans
I'organisation sociale comme telle, est reporté sur le névrosé dont on dit que c'est un
inadapté. Quelle preuve! Il me semble que le - 177 -



Seminaire 09

L'identification

droit, l'autorité qui découle de ce que nous avons a apprendre du névrosé, c'est la
structure qu'il nous révele. Et dans son fond, ce qu'il nous révele, a partir du moment ou
nous comprenons que son désir c'est bien le méme que le notre, et pour cause, ce qu'il vient
peu a peu révéler a notre étude, ce qui fait la dignité du névrosé, c'est qu'il veut savoir. Et en
quelque sorte c'est lui qui introduit la psychanalyse. L'inventeur de la psychanalyse, c'est
non pas Freud, mais Anna O. comme chacun sait, et bien entendu derriére elle bien d'autres,
nous tous.

Le névrosé veut savoir quoi ? Ici je ralentis mon débit pour que vous entendiez bien,
car chaque mot a son importance. Il veut savoir ce qu'il y a de réel dans ce dont il est la
passion, a savoir, ce qu'il y a de réel dans l'effet du signifiant. Bien entendu ceci supposant
que nous en sommes arrivés assez loin pour savoir que ce qui s'appelle désir dans I'étre
humain est impensable, sinon dans ce rapport au signifiant et les effets qui s'y inscrivent. Ce
signifiant qu'il est lui-méme par sa position, a savoir en tant que névrose vivante, c'est si
vous vous rapportez a ma définition du signifiant, c'est d'ailleurs inversement ce qui la jus-
tifie, c'est qu'elle est applicable, ce par quoi ce cryptogramme qu'est une névrose, ce qui le
fait comme tel, le névrosé, un signifiant et rien de plus, car le sujet qu'il sert justement est
ailleurs, c'est ce que nous appelons son inconscient. Et c'est pour ¢a qu'il est, selon la
définition que je vous en donne, en tant que névrose, un signifiant, c'est qu'il représente un
sujet caché. Mais pour quoi ? Pour rien d'autre que pour un autre signifiant.

Que ce qui justifie le névrosé comme tel, le névrosé pour autant que l'analyse, je
laisse passer ce terme emprunté au discours de mon ami Lagache hier, le valorise, c'est pour
autant que sa névrose vient contribuer a l'avénement de ce discours exigé d'une érotique
enfin constituée. Lui, bien entendu, n'en sait rien et ne le cherche pas. Et nous aussi bien,
nous n'avons a le chercher que pour autant que vous étes ici, c'est-a-dire que je vous éclaire
sur la signification de la psychanalyse par rapport a cet avénement exigé d'une érotique.
Entendez de ce par quoi il est pensable que I'étre humain fasse aussi dans ce domaine, et
pourquoi pas, la méme trouée, et qui d'ailleurs aboutit a cet instant bizarre du cosmonaute
dans sa carapace. Ce qui vous laisse a penser que je ne cherche méme pas a entrevoir ce que
pourra donner une érotique future. Ce qu'il y a de certain, c'est que les seuls qui y aient
convenablement révé, a savoir les poétes, ont toujours abouti & d'assez étranges
constructions. Et si quelque préfiguration peut s'en trouver dans ce sur quoi je me suis arrété
avec quelque longueur, les ébauches qui peuvent en étre données justement dans certains
points paradoxaux de la tradition chrétienne, I'amour courtois par exemple, ¢a a été pour
vous souligner les -178 -



Seminaire 09

Lecon du 14 mars 1962

singularités tout a fait bizarres, que ceux qui en étaient les auditeurs s'en sou-
viennent, de certain sonnet d'Arnaut Daniel par exemple, qui nous ouvrent des perspectives
bien curieuses sur ce que représenteraient effectivement les relations entre 1'amoureux et sa
dame. Cela n'est pas du tout indigne de la comparaison avec ce que j'essaie de situer comme
point extréme sur les aspects du cosmonaute. Bien siir, la tentative peut nous apparaitre
participer quelque peu de la mystification, et au reste elle a tourné court. Mais elle est tout a
fait éclairante pour nous situer, par exemple, ce qu'il faut entendre par la sublimation. J'ai
rappelé hier soir que la sublimation, dans le discours de Freud, est inséparable d'une
contradiction, c'est a savoir que la jouissance, la visée de la jouissance, subsiste et est en un
certain sens réalisée dans toute activité de sublimation. Qu'il n'y a pas de refoulement, qu'il
n'y a pas effacement, qu'il n'y a méme pas compromis avec la jouissance, qu'il y a paradoxe,
qu'il y a détour, que c'est par les voies en apparence contraires a la jouissance que la
jouissance est obtenue. Ceci n'est proprement pensable que, justement, pour autant que dans
la jouissance le médium qui intervient, médium par ou il est donné accés a son fond qui ne
peut étre, je vous l'ai montré, que la Chose, que ce médium ne peut étre aussi qu'un
signifiant. D'ou cet étrange aspect que prend a nos yeux la dame dans I'amour courtois. Nous
ne pouvons pas arriver a y croire, parce que nous ne pouvons plus identifier a ce point un
sujet vivant a un signifiant, une personne qui s'appelle Béatrice avec la sagesse et avec ce
qu'était pour Dante I'ensemble, la totalité du savoir. Il n'est pas du tout exclu par la nature
des choses que Dante ait effectivement couché avec Béatrice. Cela ne change absolument
rien au probléme. On croit savoir que pas. Cela n'est pas fondamental dans la relation. Ces
remarques étant posées, qu'est-ce qui définit le névrosé ? Le névrosé se livre a une curieuse
retransformation de ce dont il subit I'effet. Le névrosé, somme toute, est un innocent, il veut
savoir. Pour savoir, il s'en va dans la direction la plus naturelle, et c'est naturellement du
méme coup par la qu'il est leurré. Le névrosé veut retransformer le signifiant en ce dont il
est le signe. Le névrosé ne sait pas, et pour cause, que c'est en tant que sujet qu'il a fomenté
ceci, I'avénement du signifiant en tant que le signifiant est 1'effagons principal de la chose;
que c'est lui, le sujet, qui en effagant tous les traits de la chose, fait le signifiant. Le névrosé
veut effacer cet effacement, il veut faire que ¢a ne soit pas arrivé. C'est la le sens le plus
profond du comportement sommaire, exemplaire, de 1'obsessionnel. Ce sur quoi il revient
toujours, sans jamais bien entendu pouvoir en abolir I'effet, car chacun de ses efforts pour
'abolir ne fait que le renforcer, c'est de faire que cet avénement a la fonction de signifiant
ne se soit pas produit, - 179 -



Seminaire 09

L'identification

qu'on retrouve ce qu'il y a de réel a 1'origine, a savoir, de quoi tout ¢a est le signe.
Ceci, je le laisse la indiqué, amorcé, pour y revenir d'une facon généralisée et en méme
temps plus diversifiée, a savoir selon les trois espéces de névroses, phobie, hystérie et
obsession, aprés que j'aurai fait le tour auquel ce préambule est destiné a me ramener dans
mon discours.

Ce détour donc est bien fait pour situer, et justifier du méme coup, la double visée de
notre recherche, en tant qu'elle est celle que nous poursuivons cette année sur le terrain de
l'identification. Si extrémement métapsychologique que notre recherche puisse paraitre a
certains, de ne pas le poursuivre exactement sur l'aréte ot nous la poursuivons, pour autant
que l'analyse ne se congoit que dans cette visée des plus eschatologiques si je puis
m'exprimer ainsi, d'une érotique, mais impossible aussi sans maintenir, au moins a un
certain niveau, la conscience du sens de cette visée, de faire avec convenance dans la
pratique ce que vous avez a faire, c'est-a-dire bien slr non pas a précher une érotique, mais a
vous débrouiller avec ce fait que, méme chez les gens les plus normaux et a l'intérieur de
'application pleine et entiere, et de bonne volonté, des normes, eh bien! ¢a ne marche pas.
Que non seulement, comme M. de La Rochefoucauld I'a dit: « Il y a des bons mariages, mais
il n'y en a pas de délicieux », nous pouvons ajouter que depuis ¢a s'est détérioré un peu plus,
puisqu'il n'y en a méme pas de bons non plus, je veux dire, dans la perspective du désir. 11
serait tout de méme un peu invraisemblable que de tels propos ne puissent pas étre mis au
premier plan dans une assemblée d'analystes. Ceci ne vous fait pas pour autant les
propagandistes d'une érotique nouvelle, ceci vous situe ce que vous avez a faire dans chaque
cas particulier, vous avez a faire exactement ce que chacun a a faire pour soi et pour lequel
il a plus ou moins besoin de votre aide, a savoir, en attendant le cosmonaute de 1'érotique
future, des solutions artisanales.

Reprenons les choses ou nous les avons laissées la derniére fois, a savoir au niveau
de la privation. J'espere que je me suis fait entendre, concernant ce sujet, en tant que je 'ai
symbolisé par ce -1, le tour, forcément pas compté, compté en moins dans la meilleure
hypothése, a savoir quand il a fait le tour du tour, le tour du tore. Le fait que j'ai tout de suite
tendu le fil qui rapporte la fonction de ce -1 au fondement logique de toute possibilité dune
affirmation universelle, a savoir de la possibilité de fonder 1'exception, et c'est ¢ca d'ailleurs
qui exige la régle, 1'exception ne confirme pas la régle, comme on le dit gentiment, elle
'exige, c'est elle qui en est le véritable principe. Bref, qu'en vous tragant mon petit cadran, a
savoir en vous montrant que la seule véritable assurance de 1'affirmation universelle est
I'exclusion d'un trait négatif, il n'y a pas d'homme qui ne - 180 -



Seminaire 09
Lecon du 14 mars 1962

soit mortel, j'ai pu préter a une confusion que j'entends maintenant rectifier pour que
vous sachiez sur quel terrain de principe je vous fais vous avancer. je vous donnai cette
référence, mais il est clair qu'il ne faut pas la prendre pour une déduction du processus tout
entier a partir du symbolique. La part vide ou il n'y a rien, dans mon cadran, il faut a ce
niveau la encore la considérer comme détachée. Le -1 qu'est le sujet a ce niveau en lui-
méme n'est nullement subjectivé, il n'est nullement encore question ni de savoir ni de non-
savoir. Pour que quelque chose arrive de 1'ordre de cet avénement, il faut que tout un cycle
soit bouclé dont la privation n'est donc que le premier pas. La privation dont il s'agit est pri-
vation réelle pour laquelle, avec le support d'intuition dont vous me concéderez qu'on peut
bien m'en accorder le droit, je ne fais la que suivre les traces mémes de la tradition, et la
plus pure. On accorde a Kant l'essentiel de son procédé, et ce fondement du schématisme,
j'en cherche un meilleur pour essayer de vous le rendre sensible, intuitif. Le ressort de cette
privation réelle, je 1'ai forgé. Ce n'est donc qu'apres un long détour que peut advenir pour le
sujet ce savoir de son rejet originel. Mais d'ici 1, je vous le dis tout de suite, il se sera passé
assez de choses pour que quand il viendra au jour le sujet sache, non pas seulement que ce
savoir le rejette, mais que ce savoir est lui-méme a rejeter en tant qu'il s'avérera étre tou-
jours soit au-dela, soit en-dec¢a de ce qu'il faut atteindre pour la réalisation du désir.
Autrement dit, que si jamais le sujet, ce qui est son but depuis le temps de Parménide, arrive
a l'identification, a l'affirmation que c'est fo auto, le méme, que de penser et étre, noein kai
einai, a ce moment-la il se trouvera lui-méme irrémédiablement divisé entre son désir et son
idéal. Ceci, si je puis dire, est destiné a démontrer ce que je pourrais appeler la structure
objective du tore en question. Mais pourquoi me refuserait-on cet usage du mot objectif,
puisqu'il est classique, concernant le domaine des idées, et encore employé jusqu'a
Descartes ?

181



Seminaire 09

L'identification

Au point donc ou nous en sommes, et pour n'y plus revenir, ce dont il s'agit de réel
est parfaitement touchable, et il ne s'agit que de cela. Ce qui nous a menés a la construction
du tore au point ot nous en sommes, c'est la nécessité de définir chacun des tours comme un
un irréductiblement différent. Pour que ceci soit réel, a savoir que cette vérité symbolique,
puisqu'elle suppose le comput, le comptage, soit fondée, s'introduise dans le monde, il faut
et il suffit que quelque chose soit apparu dans ce réel, qui est le trait unaire. On comprendra
que devant ce un, qui est ce qui donne toute sa réalité a 1'idéal, 1'idéal c'est tout ce qu'il y a
de réel dans le symbolique, et ¢a suffit, on comprend qu'aux origines de la pensée, comme
on dit, au temps de Platon et chez Platon, pour ne pas remonter plus loin, ceci ait entrainé
I'adoration, la prosternation, le un était le bien, le beau, le vrai, I'étre supréme. Ce en quoi
consiste le renversement a quoi nous sommes sollicités de faire face a cette occasion, c'est
de nous apercevoir que, si légitime que puisse étre cette adoration du point de vue d'une
¢lation affective, il n'en reste pas moins que ce un n'est rien d'autre que la réalité d'un assez
stupide baton. C'est tout. Le premier chasseur, je vous l'ai dit, qui sur une cote d'antilope a
fait une coche pour se souvenir simplement qu'il avait chassé 10 fois, 12 ou 13 fois, il ne
savait pas compter, remarquez, et c'est méme pour ¢a qu'il était nécessaire de les mettre, ces
traits, pour que le 10, 12 ou 13, toutes les fois ne se confondent pas, comme elles le
méritaient pourtant, les unes dans les autres. Donc au niveau de la privation dont il s'agit, en
tant que le sujet est d'abord objectivement cette privation dans la chose, cette privation qu'il
ne sait pas qu'il est du tour non compté, c'est de 1a que nous repartons pour comprendre ce
qui se passe. Nous avons d'autres éléments d'information, pour que de la il vienne se
constituer comme désir, et qu'il sache le rapport qu'il y a de cette constitution a cette
origine, en tant qu'elle peut nous permettre de commencer d'articuler quelques rapports
symboliques plus adéquats que ceux jusqu'ici promus concernant ce qu'est sa structure de
désir, au sujet. Ceci ne nous fait pas pour autant présumer de ce qui se maintiendra de la
notion de la fonction du sujet quand nous l'aurons mis en situation de désir; c'est ce que
nous sommes bien forcés de parcourir avec lui, selon une méthode qui n'est que celle en
somme de I'expérience - c'est le sous-titre de la Phénoménologie de Hegel, Wissenschaft der
Erfahrung, science de l'expérience - nous suivons un chemin analogue avec les données
différentes qui sont celles qui nous sont offertes.

Le pas suivant est centré - je pourrais aussi bien ici ne pas marquer d'un titre de
chapitre, je le fais a des fins didactiques - c'est celui de la frustration. C'est au niveau de la
frustration que s'introduit, avec 1'Autre, la possibilité pour le -182 -



Seminaire 09

Lecon du 14 mars 1962

sujet d'un nouveau pas essentiel. Le un du tour unique, le un qui distingue chaque
répétition dans sa différence absolue, ne vient pas au sujet, méme si son support n'est rien
d'autre que celui du baton réel, ne vient pas d'aucun ciel, il vient d'une expérience
constituée, pour le sujet auquel nous avons affaire, par I'existence, avant qu'il ne soit né, de
I'univers du discours; par la nécessité, que cette expérience suppose, du lieu de I'Autre avec
le grand A, tel que je I'ai antérieurement défini. C'est ici que le sujet va conquérir 1'essentiel,
ce que j'ai appelé cette seconde dimension, en tant qu'elle est fonction radicale de son propre
repérage dans sa structure, si tant est que métaphoriquement, mais non sans prétendre
atteindre dans cette métaphore la structure méme de la chose, nous appelons structure de
tore cette seconde dimension en tant qu'elle constitue parmi tous les autres, 1'existence de
lacs irréductibles a un point, de lacs non évanouissants. C'est dans I'Autre que vient
nécessairement a s'incarner cette irréductibilité des deux dimensions pour autant que, si elle
est quelque part sensible, ce ne peut étre, puisque jusqu'a présent le sujet n'est pour nous que
le sujet en tant qu'il parle, que dans le domaine du symbolique. C'est dans 1'expérience du
symbolique que le sujet doit rencontrer la limitation de ses déplacements qui lui fait entrer
d'abord dans l'expérience, la pointe, si je puis dire, 'angle irréductible de cette duplicité des
deux dimensions. C'est a cela que va au maximum me servir le schématisme du tore, vous
allez le voir, et a partir de l'expérience majorée par la psychanalyse et 'observation qu'elle
éveille.

L'objet de son désir, le sujet peut entreprendre de le dire. Il ne fait méme que cela.
C'est plus qu'un acte d'énonciation, c'est un acte d'imagination. Ceci suscite en lui une
manceuvre de la fonction imaginaire, et d'une facon nécessaire cette fonction se révele
présente dés qu'apparait la frustration. Vous savez l'importance, I'accent que j'ai mis apres
d'autres, aprés saint Augustin nommément, sur le moment d'éveil de la passion jalouse dans
la constitution de ce type d'objet, qui est celui méme que nous avons construit comme sous-
jacent a chacune de nos satisfactions, le petit enfant en proie a la passion jalouse devant son
frére qui, pour lui, en image, fait surgir la possession de cet objet, le sein nommément qui
jusqu'alors n'a été que 1'objet sous-jacent, élidé, masqué pour lui derri¢re ce retour d'une
présence liée a chacune de ses satisfactions; qui n'a été, dans ce rythme ou s'est inscrite, ou
se sent la nécessité de sa premiere dépendance, que 1'objet métonymique de chacun de ses
retours, le voici soudain pour lui produit dans 1'éclairage, aux effets pour nous signalés par
sa paleur mortelle, I'éclairage de ce quelque chose de nouveau qui est le désir. Le désir de
I'objet comme tel, en tant qu'il retentit jusqu'au fondement méme du sujet, qu'il

- 183 -



Seminaire 09

L'identification

I'ébranle bien au-dela de sa constitution comme satisfait ou non, comme soudain
menacé au plus intime de son étre comme révélant son manque fondamental, et ceci dans la
forme de 1'Autre, comme mettant au jour a la fois la métonymie et la perte qu'elle
conditionne. Cette dimension de perte essentielle a la métonymie, perte de la chose dans
I'objet, c'est 1a le vrai sens de cette thématique de 1'objet en tant que perdu et jamais retrouvé
le méme qui est au fond du discours freudien, et sans cesse répétée.

Un pas de plus : si nous poussons la métonymie plus loin, vous le savez, c'est la
perte de quelque chose d'essentiel dans I'image, dans cette métonymie qui s'appelle le moi, a
ce point de naissance du désir, a ce point de paleur ou Augustin s'arréte devant le nourrisson,
comme fait Freud devant son petit-fils dix-huit siécles plus tard. C'est faussement qu'on peut
dire que I'étre dont je suis jaloux, le frére, est mon semblable, il est mon image, au sens ou
I'image dont il s'agit est image fondatrice de mon désir. La est la révélation imaginaire, et
c'est le sens et la fonction de la frustration. Tout ceci est déja connu, je ne fais que le
rappeler comme la seconde source de 1'expérience, aprés la privation réelle, la frustration
imaginaire. Mais comme pour la privation réelle j'ai aujourd'hui bien essayé de vous situer a
quoi elle sert, au terme qui nous intéresse, c'est-a-dire dans la fondation du symbolique, de
méme nous avons ici a voir comment cette image fondatrice, révélatrice du désir, va se
placer dans le symbolique.

Ce placement est difficile. Il serait bien entendu tout a fait impossible si le
symbolique n'était, si, comme je l'ai rappelé, martelé depuis toujours et assez longtemps
pour que ¢a vous entre dans la téte, si I'Autre et le discours ou le sujet a a se placer ne
l'attendaient depuis toujours, dés avant sa naissance, et que par l'intermédiaire au moins de
sa mére, de sa nourrice, on lui parle. Le ressort dont il s'agit, celui qui est a la fois le b-a-ba,
I'enfance de notre expérience, mais au-dela de quoi depuis quelques temps on ne sait plus
aller faute justement de savoir le formaliser comme b-a-ba, est ceci, a savoir le croisement,
I'échange naif qui se produit, de par la dimension de 1'Autre, entre le désir et la demande.
S'il y a, vous le savez, quelque chose a quoi on peut dire qu'au départ le névrosé s'est laissé
prendre, c'est a ce piége, et il essaiera de faire passer dans la demande ce qui est I'objet de
son désir, d'obtenir de 1'Autre, non pas la satisfaction de son besoin pour quoi la demande
est faite, mais la satisfaction de son désir, a savoir d'en avoir 'objet, c'est-a-dire précisément
ce qui ne peut se demander. Et c'est a I'origine de ce qu'on appelle dépendance dans les
rapports du sujet a I'Autre. De méme qu'il essaiera, plus paradoxalement encore, de
satisfaire, par la conformation de son désir, a la demande de I'Autre. Et il n'y a pas d'autre
sens, de sens - 184 -



Seminaire 09

Lecon du 14 mars 1962

correctement articulé j'entends, a ce qui est la découverte de 'analyse et de Freud, a
'existence du Surmoi comme tel. Il n'y a pas d'autre définition correcte, j'entends, pas
d'autre qui permette d'échapper a des glissements confusionnels.

Je pense, sans aller plus loin, que les résonances pratiques, concrétes de tous les
jours, a savoir l'impasse du névrosé, c'est d'abord, et avant le probléme des impasses de son
désir, cette impasse sensible a chaque instant, grossieérement sensible, et & quoi vous le
voyez toujours se buter. C'est ce que j'exprimerai sommairement en disant que pour son
désir, il lui faut la sanction d'une demande. Qu'est-ce que vous lui refusez, sinon cela qu'il
attend de vous, que vous lui demandiez de désirer congriiment ? Sans parler de ce qu'il
attend de sa conjointe, de ses parents, de sa lignée et de tous les conformismes qui
I'entourent. Qu'est-ce que ¢a nous permet de construire et d'apercevoir ? Si tant est que la
demande se renouvelle selon les tours parcourus,

selon les cercles pleins, tout autour et, les successifs retours que nécessite la
revenue, mais insérée par le lacs de la demande, du besoin, si tant est que, - comme je vous
l'ai laissé entendre a travers chacun de ces retours, ce qui nous permet de dire que le cercle
¢lidé, le cercle que j'ai appelé simplement, pour que vous voyez ce que je veux dire par
rapport au tore, le cercle vide, vient ici matérialiser I'objet métonymique sous toutes ces
demandes. Une construction topologique est imaginable d'un autre tore qui a pour propriété
de nous permettre d'imaginer l'application de I'objet du désir, cercle interne vide du premier
tore, sur le cercle plein du second qui constitue une boucle, un de

ces lacs irréductibles. Inversement, le cercle, sur le premier tore, d'une demande
vient ici se superposer dans l'autre tore, le tore ici support de 1'autre, de 1'autre imaginaire de
la frustration, vient ici se superposer au cercle vide de ce tore, c'est a-dire remplir la
fonction de montrer cette interversion, désir chez 1'un, demande chez l'autre, demande de
'un, désir de l'autre, qui est le nceud ou se coince toute la dialectique de la frustration. Cette
dépendance possible des deux topologies, - 185 -




Seminaire 09

L'identification

celle d'un tore a celle de l'autre, n'exprime en somme rien d'autre que ce qui est le
but de notre schéme en tant que nous le faisons supporter par le tore. C'est que si l'espace de
l'intuition kantienne, je dirais doit, grace au nouveau schéme que nous introduisons, étre mis
entre parenthéses, annulé, aufgehoben, comme illusoire parce que 1'extension topologique du
tore nous le permet, a ne considérer que les propriétés de la surface, nous sommes stirs du
maintien, de la solidité si je puis dire, du volume du systéme sans avoir a recourir a
l'intuition de la profondeur.

Ce qui, vous voyez, et ce que ceci image, c'est qu'a nous maintenir dans toute la
mesure ou nos habitudes intuitives nous le permettent, dans ces limites, il en résulte que
puisqu'il ne s'agit entre les deux surfaces que d'une substitution par application biunivoque,
encore qu'elle soit inversée, a savoir qu'une fois découpée ce sera dans ce sens sur l'une des
surfaces et dans cet autre sur l'autre. Il n'en reste pas moins que ce que ceci rend sensible,
c'est que du point de vue de I'espace exigé, ces deux espaces [surfaces], l'intérieure et
I'extérieure, a partir du moment ot nous nous refusons a leur donner substance autre que
topologique, sont les mémes. C'est ce que vous verrez exprimé dans la phrase [qui l'indique]
dé¢ja, dans le rapport de Rome, 'usage que je comptais pour vous en faire, a savoir que la
propriété de l'anneau, en tant qu'il symbolise la fonction du sujet dans ses rapports a I'Autre,
tient en ceci que 1'espace de son intérieur et I'espace extérieur sont les mémes. Le sujet a
partir de 1a construit son espace extérieur sur le modéle d'irréductibilité de son espace inté-
rieur. Mais ce que montre ce schéma, c'est avec évidence la carence de I'harmonie idéale qui
pourrait étre exigée de 1'objet a la demande, de la demande a l'objet. Illusion qui est
suffisamment démontrée par I'expérience, je pense, pour que nous ayons éprouvé le besoin
de construire ce modele nécessaire de leur nécessaire discordance. Nous en savons le ressort
et, bien entendu, si j'ai I'air de n'avancer qu'a pas de lenteur, croyez-moi, aucune stagnation

n'est de trop si nous voulons nous assurer des pas suivants. -186-
1

a3

— b

o




Seminaire 09
Lecon du 14 mars 1962

poignée

deuxiéme suture

Ce que nous savons déja et ce qu'il y a ici de représenté intuitivement, c'est que
I'objet lui-méme comme tel, en tant qu'objet du désir, est I'effet de I'impossibilité de I'Autre
de répondre a la demande. C'est ce qui se voit ici manifestement dans ce sens qu'a ladite
demande, quel que soit son désir, 1'Autre ne saurait y suffire, qu'il laisse forcément a
découvert la plus grande part de la structure. Autrement dit, que le sujet n'est pas enveloppé,
comme on le croit, dans le tout, qu'au niveau du moins du sujet qui parle, ['Umwelt
n'enveloppe pas son Innenwelt. Que s'il y avait quelque chose a faire pour imaginer le sujet
par rapport a la sphére idéale, depuis toujours le modéele intuitif et mental de la structure
d'un cosmos, ce serait plutot que le sujet serait, si je puis me permettre pour vous de
pousser, d'exploiter, mais vous verrez qu'il y a plus d'une fagon de le faire, son image
intuitive, cela serait de représenter le sujet par I'existence d'un trou dans ladite sphére, et son
supplément par deux sutures. Supposons le sujet a constituer sur une sphére cosmique. La
surface d'une sphere infinie, c'est un plan, le plan du tableau noir indéfiniment prolongé.
Voila le sujet, un trou quadrangulaire, comme la configuration générale de ma peau de tout a
I'heure, mais cette fois-ci en négatif. Je couds un bord avec l'autre, mais avec cette condition
que ce sont des bords opposés, que je laisse libres les deux autres bords. Il en résulte la
figure suivante, a savoir, avec le vide comblé¢ ici, deux trous qui restent dans la sphére de
surface infinie. Il ne reste plus qu'a tirer sur chacun des bords de ces deux trous pour
constituer le sujet a la surface infinie, comme constitué en somme par ce qui est toujours un
tore, méme s'il aune besace de rayon infini, a savoir une poignée émergeant a la surface
-187-



Seminaire 09

L'identification

d'un plan. Voila ce que cela veut dire au maximum, la relation du sujet avec le grand
Tout. Nous verrons les applications que nous pouvons en faire.

Ce qui est important ici a saisir, ¢'est que, pour ce recouvrement de I'objet a la
demande, si 'autre imaginaire [est] ainsi constitué, dans I'inversion des fonctions du cercle
du désir avec celui de la demande, I'Autre, pour la satisfaction du désir du sujet doit étre
défini comme sans pouvoir. J'insiste sur ce sans, car avec lui émerge une nouvelle forme de
la négation ou s'indiquent a proprement parler les effets de la frustration. Sans est une
négation mais pas n'importe laquelle, c'est une négation-liaison que matérialise bien, dans la
langue anglaise, I'homologie conformiste des deux rapports des deux signifiants within et
without. C'est une exclusion liée qui déja en soi seule indique son renversement. Un pas de
plus, faisons-le, c'est celui du pas sans. L'Autre, sans doute, s'introduit dans la perspective
naive du désir comme sans pouvoir, mais, essentiellement, ce qui le lie a la structure du
désir, c'est le pas sans, il n'est pas non plus sans pouvoir. C'est pourquoi cet Autre, que nous
avons introduit en tant qu'en somme métaphore du trait unaire, c'est-a-dire de ce que nous
trouvons a son niveau et qu'il remplace, dans une régression infinie, puisqu'il est le lieu ou
se succedent ces un tous différents les uns des autres dont le sujet n'est que la métonymie,
cet Autre comme un, et le jeu de mots fait partie de la formule que j'emploie ici pour définir
le mode sous lequel je l'ai introduit, se retrouve, une fois bouclée la nécessité des effets de
la frustration imaginaire, comme ayant cette valeur unique, car lui seul n'est pas sans, pas
sans pouvoir, il est a 'origine possible du désir posé comme condition, méme si cette
condition reste en suspens. Pour cela, il est comme pas un, il donne au -1 du sujet une autre
fonction qui s'incarne d'abord dans cette dimension que ce comme vous situe assez comme
¢étant celle de la métaphore. C'est a son niveau, au niveau du comme pas un et de tout ce qui
va lui rester dans la suite suspendu comme ce que j'ai appelé la conditionnalité absolue du
désir, que nous aurons affaire la prochaine fois, c'est-a-dire, au niveau du troisi¢éme terme,
de l'introduction de I'acte de désir comme tel, de ses rapports au sujet d'une part, a la racine
de ce pouvoir, a la réarticulation des temps de ce pouvoir, pour autant que, vous le voyez, il
va me falloir revenir en arriére sur le pas possible pour marquer le chemin qui a été
accompli dans l'introduction des termes pouvoir et sans pouvoir. C'est dans la mesure ou
nous aurons a poursuivre cette dialectique la prochaine fois que je m'arréte ici aujourd'hui.

188



Seminaire 09

Lecon 14, 21 mars 1962

Je vous ai laissés la derniére fois au niveau de cet embrassement symbolique des
deux tores ou s'incarne imaginairement le rapport d'interversion si I'on peut dire, vécu par le
névrosé, dans la mesure sensible, clinique, ot nous voyons qu'apparemment au moins c'est
dans une dépendance de la demande de 1'Autre qu'il essaie de fonder, d'instituer son désir.
Bien siir, il y a 1a quelque chose de fondé dans cette structure que nous appelons la structure
du sujet en tant qu'il parle, qui est celle pour laquelle nous fomentons pour vous cette
topologie du tore que nous croyons trés fondamentale. 11 a la fonction de ce qu'on appelle
ailleurs en topologie le groupe fondamental, et aprés tout, ce sera la question a quoi il faudra
que nous indiquions une réponse. J'espere que cette réponse, au moment ou il faudra la
donner, sera vraiment surabondamment déja dessinée. Pourquoi, si c'est 1a la structure
fondamentale, a-t-elle été de si longtemps et de toujours si profondément méconnue par la
pensée philosophique ? Pourquoi si c'est ainsi, 'autre topologie, celle de la sphére, qui
traditionnellement parait dominer toute 1'élaboration de la pensée concernant son rapport a
la chose ?

Reprenons les choses ou nous les avons laissées la derniére fois, et ou je vous
indiquai ce qui est impliqué dans notre expérience méme, il y a dans ce nceud avec 1'Autre,
pour autant qu'il nous est offert comme une premicre approximation sensible, peut-&tre trop
facile, nous verrons qu'il I'est, assurément, il y a dans ce nceud avec 1'Autre, tel qu'il est ici
imagé, un rapport de leurre. Retournons ici a l'actuel, a 'articulé de ce rapport a I'Autre.
Nous le connaissons. Comment ne le connaitrions-nous pas, quand nous sommes chaque
jour le support méme de sa pression dans I'analyse et que le sujet névrosé, a qui nous -189-



Seminaire 09

L'identification

avons affaire fondamentalement, devant nous se présente comme exigeant de nous la
réponse, ceci méme si nous lui enseignons le prix qu'il y a, cette réponse, a la suspendre. La
réponse sur quoi ? C'est bien 1a ce qui justifie notre schéma pour autant qu'il nous montre,
I'un a 'autre se substituant, désir et demande, c'est justement que la réponse, c'est sur son
désir et sur sa satisfaction.

Ce sans doute a quoi aujourd'hui je serai a peu prés certainement limité par le temps
qui m'est donné, c'est a bien articuler a quelles coordonnées se suspend cette demande faite
a I'Autre, cette demande de réponse, laquelle spécifie dans sa raison vraie, sa raison
derniére, aupres de quoi toute approximation est insuffisante, celle qui dans Freud s'épingle
comme versagen, la Versagung, le dédit, ou encore la trompeuse parole, la rupture de
promesse, a la limite la vanitas, a la limite de la mauvaise parole, et 'ambiguité, ici je vous
la rappelle, qui unit le terme blasphéme a ce qu'il a donné a travers toutes sortes de
transformations, d'ailleurs en elles-mémes bien jolies a suivre, le blame. je n'irai pas plus
loin dans cette voie. Le rapport essentiel de la frustration a laquelle nous avons affaire a la
parole, est le point a soutenir, & maintenir toujours radical, faute de quoi notre concept de la
frustration se dégrade, elle dégénere jusqu'a se réduire au défaut de gratification concernant
ce qui au dernier terme ne peut plus étre congu que comme le besoin. Or il est impossible de
ne pas rappeler ce que le génie de Freud nous avére originellement quant a la fonction du
désir, ce dont il est parti dans ses premiers pas, laissons de c6té les lettres a Fliess,
commengons a la Science des réves et n'oublions pas que Totem et tabou était son livre
préféré, lequel génie de Freud nous aveére, est ceci que le désir est fonciérement,
radicalement structuré par ce nceud qui s'appelle I'Edipe, et d'ou il est impossible d'éliminer
ce nceud interne qui est ce que j'essaie de soutenir devant vous par ces figures, ce nceud
interne qui s'appelle I'Edipe en tant qu'il est essentiellement quoi ? Il est essentiellement
ceci, un rapport entre une demande qui prend une valeur si privilégiée qu'elle devient le
commandement absolu, la loi, et un désir, lequel est le désir de 1'Autre, de 1'Autre dont il
s'agit dans I'Edipe. Cette demande s'articule ainsi: tu ne désireras pas celle qui a été mon
désir. Or c'est ceci qui fonde en sa structure 1'essentiel, le départ de la vérité freudienne. Et
c'est 1a, c'est a partir de 1a que tout désir possible est en quelque sorte obligé a cette sorte de
détour irréductible, ce quelque chose de semblable a 'impossibilité dans le tore de la réduc-
tion du lacs sur certains cercles, qui fait que le désir doit inclure en lui ce vide, ce trou
interne spécifié dans ce rapport a la Loi originelle. N'oublions pas que les pas, pour fonder
ce rapport premier autour de quoi - nous ne 1'oublions que trop - sont pour Freud
articulables, et seulement par 13, toutes les -190-



Seminaire 09

Lecon du 21 mars 1962

Liebesbedingungen, toutes les déterminations de I'amour, n'oublions pas les pas que
dans la dialectique freudienne ceci exige, c'est dans ce rapport a I'Autre, le pere tué, au-dela
de ce trépas du meurtre originel, que se constitue cette forme supréme de I'amour. C'est le
paradoxe, non du tout dissimulé, méme s'il est élidé par ce voile aux yeux qui semble ici
toujours accompagner de Freud la lecture. Ce temps est inéliminable, qu'aprés le meurtre du
pére surgit pour lui-méme, si ceci ne nous est pas suffisamment expliqué, c'est assez pour
que nous en retenions le temps comme essentiel dans ce qu'on peut appeler la structure
mythique de I'(Edipe, cet amour supréme pour le pére, lequel fait justement de ce trépas du
meurtre originel la condition de sa présence désormais absolue. La mort en somme, jouant
ce role, se manifestait comme pouvant seule le fixer dans cette sorte de réalité, sans doute la
seule comme absolument perdurable, d'étre comme absent. Il n'y a nulle autre source a
'absoluité du commandement originel.

Voila ou se constitue le champ commun dans lequel s'institue 1'objet du désir, dans la
position sans doute que nous lui connaissons déja comme nécessaire au seul niveau
imaginaire, a savoir une position tierce. La seule dialectique du rapport a l'autre en tant que
transitif, dans le rapport imaginaire du stade du miroir, vous avait déja appris qu'il
constituait I'objet de I'intérét humain comme 1lié a son semblable, 1'objet a ici par rapport a
cette image qui l'inclut, qui est I'image de 'autre au niveau du stade du miroir i (a). Mais cet
intérét n'est en quelque sorte qu'une forme, il est 1'objet de cet intérét neutre autour de quoi
méme toute la dialectique de 'enquéte de monsieur Piaget peut s'ordonner, en mettant au
premier plan ce rapport qu'il appelle de réciprocité, qu'il croit pouvoir conjoindre a une
formule radicale du rapport logique. C'est de cette ¢équivalence, de cette identification a
I'autre comme imaginaire que la ternarité du surgissement de l'objet s'institue. Ce n'est
qu'une structure insuffisante, partielle, et donc que nous devons retrouver, au terme, comme
déductive de l'institution de 1'objet du désir au niveau ou, ici et aujourd'hui, je 'articule pour
vous. Le rapport a I'Autre n'est point ce rapport imaginaire fondé sur la spécificité de la
forme générique, puisque ce rapport a I'Autre y est spécifié par la demande, en tant qu'elle
fait surgir de cet Autre, qui est I'Autre avec un grand A, son essentialité si je puis dire, dans
la constitution du sujet, ou, pour reprendre la forme qu'on donne toujours au verbe inter-
esser, son inter-essentialité au sujet. Le champ dont il s'agit ne saurait donc d'aucune facon
étre réduit au champ du besoin et de 1'objet qui pour la rivalité de ses semblables peut a la
limite s'imposer, car ce sera la la pente ou nous irons trouver notre recours pour -191-



Seminaire 09

L'identification

la rivalité derniére, s'imposer comme objet de subsistance pour l'organisme. Cet
autre champ, que nous définissons et pour lequel est faite notre image du tore, est un autre
champ, un champ de signifiant, champ de connotation de la présence et de l'absence, et ou
I'objet n'est plus objet de subsistance, mais d'ex-sistence du sujet.

Pour venir a le démontrer, il s'agit bien au dernier terme d'une certaine place d'ex-
sistence du sujet nécessaire, et que c'est la la fonction a quoi est élevé, amené le petit a de la
rivalité premiére, nous avons devant nous le chemin qui nous reste a parcourir, de ce
sommet ou je vous ai amenés la derniére fois de la dominance de l'autre dans 1'institution du
rapport frustrant. La seconde partie du chemin doit nous mener de la frustration a ce rapport
a définir, ce qui constitue comme tel le sujet dans le désir, et vous savez que c'est 1a
seulement que nous pourrons convenablement articuler la castration. Nous ne saurons donc
au dernier terme ce que veut dire cette place d'ex-sistence que quand ce chemin sera achevé.
Dés maintenant nous pouvons, nous devons méme rappeler, mais rappeler ici au philosophe
le moins introduit a notre expérience, ce point singulier, a le voir si souvent se dérober a son
propre discours. C'est qu'il y a bien une question, a savoir, ce pourquoi il faut que le sujet
soit représenté, et j'entends au sens freudien, représenté par un représentant représentatif,
comme exclu du champ méme ou il a a agir dans des rapports disons lewiniens avec les
autres comme individus, qu'il faut, au niveau de la structure, que nous arrivions a rendre
compte de pourquoi il est nécessaire qu'il soit représenté quelque part comme exclu de ce
champ pour y intervenir, dans ce champ méme. Car aprés tout, tous les raisonnements ou
nous entraine le psychosociologue dans sa définition de ce que j'ai appelé tout a I'heure un
champ lewinien, ne se présentent jamais qu'avec une parfaite ¢lision de cette nécessité que
le sujet soit, disons, en deux endroits topologiquement définis, a savoir dans ce champ mais
aussi essentiellement exclu de ce champ, et qu'il arrive a articuler quelque chose, et quelque
chose qui se tient. Tout ce qui, dans une pensée de la conduite de I'homme comme
observable, arrive a se définir comme apprentissage, et a la limite objectivation de
I'apprentissage, c'est-a-dire montage, forme un discours qui se tient, et qui jusqu'a un certain
point rend compte d'une foule de choses, sauf de ceci, qu'effectivement le sujet fonctionne
non pas avec cet emploi simple, si je puis dire, mais dans un double emploi, lequel vaut tout
de méme qu'on s'y arréte et que, si fuyant qu'il se présente a nous, il est sensible de
tellement de fagons qu'il suffit, si je puis dire, de se pencher pour en ramasser les preuves.
Ce n'est point autre chose que j'essaie de vous faire sentir, chaque fois par exemple
qu'incidemment je raméne les pieges de la double négation,  -192-



Seminaire 09

Lecon du 21 mars 1962

et que le je ne sache pas que le veuille n'est pas entendu de la méme fagon je pense,
que je sais que je ne veux pas.

Réfléchissez sur ces petits problémes jamais épuisés, car les logiciens de la langue
s'y exercent, et leurs balbutiements sont 1a plus qu'instructifs, qu'aussi souvent qu'il y aura
des paroles qui coulent, et méme des écrivains qui laissent fluer les choses au bout de leur
plume comme elles se parlent, on dira a quelqu'un - j'ai déja insisté, mais on ne saurait trop
y revenir - vous n'étes pas sans ignorer pour lui dire vous savez bien, tout de méme!

Le double plan sur lequel joue ceci est que cela va de soi que quelqu'un écrive
comme cela, et que c'est arrivé. Cela m'a été rappelé récemment dans un de ces textes de
Prévert, de quoi Gide s'étonnait: « Est-ce qu'il a voulu se moquer, ou sait-il bien ce qu'il
écrit ? » Il n'a pas voulu se moquer, ¢a lui a coulé de la plume. Et toute la critique des
logiciens ne fera pas qu'il nous advienne, pour peu que nous soyons engagés dans un
véritable dialogue avec quelqu'un, a savoir qu'il s'agisse, d'une fagon quelconque, d'une
certaine condition essentielle a nos rapports avec lui, qui est celle a laquelle je pense arriver
tout a I'heure, qu'il est essentiel que quelque chose entre nous s'institue comme ignorance,
que je glisserai a lui dire, si savant et si puriste que je sois vous n'étes pas sans ignorer. Le
méme jour ou je vous en parlai ici, je me suis détourné de citer ce que je venais de lire dans
Le Canard Enchainé, a la fin d'un de ces morceaux de bravoure qui se poursuivent sous la
signature d'André Ribaud, avec pour titre « La Cour » « Il ne faut pas se décombattre »,
dans un style pseudo saint-simonien, de méme que Balzac écrivait une langue du XVle
siecle entierement inventée par lui, « de quelque défiance des rois ». Vous comprenez
parfaitement ce que cela veut dire. Essayez de 1'analyser logiquement, et vous voyez que
cela dit exactement le contraire de ce que vous comprenez, et vous étes naturellement tout a
fait en droit de comprendre ce que vous comprenez, parce que c'est dans la structure du
sujet. Le fait que les deux négations qui ici se superposent, non seulement ne s'annulent pas,
mais bien effectivement se soutiennent, tient au fait d'une duplicité topologique qui fait que
il ne faut pas se decombattre ne se dise pas sur le méme plan, si je puis dire, ou s'institue le
quelque défiance des rois. L'énonciation et I'énoncé, comme toujours, sont parfaitement
séparables, mais ici leur béance éclate.

Si le tore comme tel peut nous servir, vous le verrez, de pont, s'avére déja suffisant a
nous montrer en quoi consiste, une fois passé dans le monde ce dédoublement, cette
ambiguité du sujet, n'est-il pas bon aussi bien a cet endroit de nous arréter sur ceci qu'elle
comporte d'évidence cette topologie, et tout d'abord dans

-193-



Seminaire 09

L'identification

notre plus simple expérience,) e veux dire celle du sujet ? Quand nous parlons de
I'engagement, est-il besoin de grands détours, de ceux qu'ici je vous fais franchir pour les
besoins de notre cause, est-il besoin de grands détours aux moins initiés pour évoquer ceci,
que s'engager implique déja en soi I'image du couloir, I'image de 1'entrée et de la sortie, et
jusqu'a un certain point I'image de l'issue derriére soi fermée, et que c'est bien dans ce
rapport a ce fermer l'issue que le dernier terme de I'image de I'engagement se révele ? En
faut-il beaucoup plus ? Et toute la littérature qui culmine dans l'ccuvre de Kafka peut nous
faire apercevoir qu'il suffit de retourner ce que, parait-il, la derniére fois, je n'ai pas assez
imagé en vous montrant cette forme particuliére du tore sous la forme de la poignée dégagée
d'un plan, le plan ne présentant ici que le cas particulier d'une sphére infinie élargissant un
coté du tore. Il suffit de faire basculer cette image, de la présenter le ventre en l'air et
comme le champ terrestre ou nous nous ébattons, pour nous montrer la raison méme ou
I'homme se présente & nous comme ce qu'il fut, et peut-étre ce qu'il reste, un animal de
terrier, un animal de tore. Toutes ces architectures ne sont tout de méme pas sans quelque
chose qui doive nous retenir pour leurs affinités avec quelque chose qui doit bien aller plus
loin que la simple satisfaction d'un besoin, pour une analogie dont il saute aux yeux qu'elle
est irréductible, impossible a exclure de tout ce qui s'appelle pour lui intérieur et extérieur,
et que 1'un et I'autre débouchent l'un sur l'autre et se commandent, ce que j'ai appelé tout a
I'heure le couloir, la galerie, le sous-terrain. Mémoires écrits du sous-terrain, intitule
Dostoievski, ce point extréme ou il scande la palpitation de sa question derni¢re. Est-ce 1a
quelque chose qui s'épuise dans la notion d'instrument socialement utilisable ? Bien sir,
comme nos deux tores, la fonction de 1'agglomérat social et son rapport aux voies, en tant
que leur anastomose simule quelque chose qui existe au plus intime de 1'organisme, est pour
nous un objet préfiguré d'interrogation. Ce n'est pas notre privilége, la fourmi et le termite le
connaissent, mais le blaireau dont nous parle Kafka, dans son terrier n'est pas précisément,
lui, un animal sociable. Que veut dire ce rappel ? Si ce n'est, pour nous, au point ou nous
avons a nous avancer, que si ce rapport de structure est si naturel, qu'a condition d'y penser
nous trouvions partout, et fort loin enfoncées, ses racines dans la structure des choses, le fait
que, quand il s'agit que la pensée s'organise, le rapport du sujet au monde, elle le
méconnaisse au cours des ages si abondamment, pose justement la question de savoir
pourquoi il y a 1a, si loin poussé, refoulement, disons a tout le moins, méconnaissance.

Ceci nous raméne a notre départ qui est celui du rapport a I'Autre, en tant que je 1'ai
appelé, fondé sur quelque leurre qu'il s'agit maintenant d'articuler -194-



Seminaire 09

Lecon du 21 mars 1962

bien ailleurs que ce rapport naturel, puisque aussi bien nous voyons combien a la
pensée il se dérobe, combien la pensée le refuse. C'est d'ailleurs qu'il nous faut partir, et de
la position de la question a I'Autre, de la question sur son désir et sa satisfaction. S'il y a
leurre il doit tenir quelque part a ce que j'ai appelé tout a I'heure la duplicité radicale de la
position du sujet. Et c'est ce que je voudrais vous faire sentir au niveau propre alors du
signifiant en tant qu'il se spécifie de la duplicité de la position subjective, et un instant vous
demander de me suivre sur quelque chose qui s'appelle au dernier terme la différence pour
laquelle le graphe auquel je vous ai tenu pendant un certain temps de mon discours attachés,
est a proprement parler, forgé. Cette différence s'appelle différence entre le message et la
question. Ce graphe qui s'inscrirait si bien ici Dans la béance méme par ou le sujet se
raccorde doublement au plan du discours universel, je vais y inscrire aujourd'hui les quatre
points de concours qui sont ceux que vous -195-

-

]

I

I

J
&

T
l\
)

-

¥

I
I'

-
”
J.
-

memmmmamnm ]

)

yeut-Eire rien

rien peut-étre

sut-etre




Seminaire 09

L'identification

connaissez, A, s (A) la signification du message en tant que c'est du retour venant de
I'Autre du signifiant qui y réside, ici $ XD le rapport du sujet a la demande en tant que s'y

spécifie la pulsion, ici le S (A) le signifiant de 'Autre, en tant que 1'Autre au dernier terme
ne peut se formaliser, se significantiser que comme marqué lui-méme par le signifiant,
autrement dit en tant qu'il nous impose la renonciation a tout métalangage. La béance qu'il
s'agit ici d'articuler se suspend tout entiére en la forme ou, au dernier terme, cette demande a
I'Autre de répondre, alterne, se balance en une suite de retours entre le rien peut-étre et le
peut-étre rien. C'est ici un message. Il s'ouvre sur ce qui nous est apparu comme 1'ouverture
constituée par 1'entrée d'un sujet dans le Réel. Nous sommes ici en rapport avec 1'élaboration
la plus certaine du terme de possibilité, Moglichkeit. Ce n'est pas du coté de la chose qu'est
le possible, mais du co6té du sujet. Le message s'ouvre sur le terme de I'éventualité constituée
par une attente dans la situation constituante du désir, telle que nous tentons ici de la serrer.
Peut-étre, la possibilité est antérieure a ce nominatif rien qui, a 1'extréme, prend valeur de
substitut de la positivité. C'est un point, et un point c'est tout. La place du trait unaire est la
réservée dans le vide qui peut répondre a l'attente du désir.

C'est tout autre chose que la question en tant qu'elle s'articule rien peut-étre ? Que le
peut-étre, au niveau de la demande « qu'est-ce que je veux ? », parlant a 1'Autre, que le peut-
&tre qui vient ici en position homologique a ce qui au niveau du message constituait la
réponse éventuelle. Peut-étre rien, c'est la premiere formulation du message. Peut-étre rien,
ce peut étre une réponse, mais est-ce la réponse a la question rien peut-étre? Justement pas!
Ici, 1'énonciatif rien, comme posant la possibilité du non lieu de conclure, d'abord, comme
antérieur a la cote d'existence, a la puissance d'étre, cet énonciatif au niveau de la question
prend toute sa valeur d'une substantivation du néant de la question elle-méme. La phrase
rien peut-étre s'ouvre, elle, sur la probabilité que rien ne la détermine comme question, que
rien ne soit déterminé du tout, qu'il reste possible que rien ne soit siir, qu'il est possible
qu'on ne puisse pas conclure, si ce n'est par le recours a l'antériorité infinie du procés
kafkaien, qu'il y ait pure subsistance de la question avec l'impossibilité de conclure. Seule
I'éventualité du Réel permet de déterminer quelque chose, et la nomination du néant de la
pure subsistance de la question, voila ce a quoi, au niveau de la question elle-méme, nous
avons affaire. Peut-€tre rien pouvait étre au niveau du message une réponse, mais le
message n'était justement pas une question. Rien peut-étre?, au niveau de la question, ne
donne qu'une métaphore, a savoir, la puissance d'étre est de I'au-dela. Toute éventualité y a
disparu déja, et toute subjectivité aussi. -196-



Seminaire 09

Lecon du 21 mars 1962

Il n'y a qu'effet de sens, renvoi du sens au sens a l'infini, a ceci prés que, pour nous
analystes, nous nous sommes habitués par expérience a structurer ce renvoi sur deux plans
et que c'est cela qui change tout, a savoir que la métaphore pour nous est condensation, ce
qui veut dire deux chaines et qu'elle fait, la métaphore, son apparition de fagon inattendue
au beau milieu du message, qu'elle devient aussi message au milieu de la question, que la
question famille commence a s'articuler et que surgit au beau milieu le million du
millionnaire, que l'irruption de la question dans le message se fait en ceci qu'il nous est
révélé que le message se manifeste au beau milieu de la question, qu'il se fait jour sur le
chemin ou nous sommes appelés a la vérité, que c'est a travers notre question de vérite,
j'entends, la question méme, et non pas dans la réponse a la question, que le message se fait
jour. C'est donc en ce point précis, précieux pour l'articulation de la différence de
I'énonciation a 1'énoncé, qu'il nous fallait un instant nous arréter. Cette possibilité du rien, si
elle n'est pas préservée, c'est ce qui nous empéche de voir, malgré cette omniprésence qui
est au principe de toute articulation possible proprement subjective, cette béance, qui est
également trés précisément incarnée dans le passage du signe au signifiant, ou nous voyons
apparaitre ce qu'est ce qui distingue le sujet dans cette différence.

Est-il signe en fin de compte, lui, ou signifiant ? Signe. Signe de quoi ? Il est
justement le signe de rien. Si le signifiant se définit comme représentant le sujet aupres d'un
autre signifiant, renvoi indéfini des sens, et si ceci signifie quelque chose, c'est parce que le
signifiant signifie aupres de l'autre signifiant cette chose privilégiée qu'est le sujet en tant
que rien. C'est ici que notre expérience nous permet de mettre en relief la nécessité de la
voie par ou se supporte aucune réalité dans la structure identifiable en tant qu'elle est celle
qui nous permet de poursuivre notre expérience. L'Autre ne répond donc rien, si ce n'est que
rien n'est slir, mais ceci n'a qu'un sens, c'est qu'il y a quelque chose dont il ne veut rien
savoir, et trés précisément de cette question. A ce niveau, l'impuissance de I'Autre s'enracine
dans un impossible, qui est bien le méme, sur la voie duquel nous avait déja conduit la
question du sujet. Pas possible était ce vide ou venait surgir dans sa valeur divisante le trait
unaire. Ici nous voyons cet impossible prendre corps, et conjoindre ce que nous avons vu
tout a I'heure étre défini par Freud de la constitution du désir dans l'interdiction originelle.
L'impuissance de 1'Autre a répondre tient a une impasse, et cette impasse, nous la
connaissons, s'appelle la limitation de son savoir. Il ne savait pas qu'il était mort, qu'il n'est
parvenu a cette absoluité de 1'Autre que par la mort non acceptée mais subie, et subie par le
désir du sujet. Cela, le sujet le sait si je puis dire, que 1'Autre ne doive  -197-



Seminaire 09

L'identification

pas le savoir, que I'Autre demande a ne pas savoir. C'est 1a la part privilégi¢e dans
ces deux demandes non confondues, celle du sujet et celle de 1'Autre, c'est que justement le
désir se définit comme l'intersection de ce qui dans les deux demandes est a ne pas dire.
C'est seulement a partir de 1a que se libérent les demandes formulables partout ailleurs que
dans le champ du désir.

Le désir ainsi se constitue d'abord, de sa nature, comme ce qui est caché a 1'Autre
par structure. C'est 1'impossible a 1I'Autre justement qui devient le désir du sujet. Le désir se
constitue comme la partie de la demande qui est cachée a 1'Autre. Cet Autre qui ne garantit
rien, justement en tant qu'Autre, en tant que lieu de la parole, c'est 1a qu'il prend son
incidence édifiante, il devient le voile, la couverture, le principe d'occultation de la place
méme du désir, et c'est 1a que 'objet va se mettre a couvert. Que s'il y a une existence qui se
constitue d'abord, c'est celle-1a, et qu'elle se substitue a I'existence du sujet lui-méme,
puisque le sujet, en tant que suspendu a I'Autre, reste également suspendu a ceci que du c6té
de I'Autre rien n'est sir, sauf justement qu'il cache, qu'il couvre quelque chose qui est cet
objet, cet objet qui n'est encore peut-Etre rien en tant qu'il va devenir 'objet du désir. L'objet
du désir existe comme ce rien méme dont I'Autre ne peut savoir que c'est tout ce en quoi il
consiste. Ce rien en tant que caché a I'Autre prend consistance, il devient I'enveloppe de tout
objet devant quoi la question méme du sujet s'arréte, pour autant que le sujet alors ne
devient plus qu'imaginaire. La demande est libérée de la demande de I'Autre dans la mesure
ou le sujet exclut ce non-savoir de 1'Autre. Mais il y a deux formes possibles d'exclusion. je
m'en lave les mains de ce que vous savez ou de ce que vous ne savez pas, et j'agis. Vous
n'étes pas sans ignorer veut dire a quel point je m'en moque que vous sachiez ou que vous ne
sachiez pas. Mais il y a aussi 'autre fagon, il faut absolument que vous sachiez, et c'est la
voie que choisit le névrosé, et c'est pour cela qu'il est si je puis dire, désigné d'avance
comme victime. La bonne fagon pour le névrosé de résoudre le probléme de ce champ du
désir en tant que constitué par ce champ central des demandes, qui justement se recoupent et
pour ¢a doivent étre exclues, c'est que lui, il trouve que la bonne fagon c'est que vous
sachiez. S'il n'en était pas ainsi, il ne ferait pas de psychanalyse.

Qu'est-ce que fait 'Homme aux Rats en se levant la nuit comme Théodore ? Il se
traine en savates vers le couloir pour ouvrir la porte au fantdme de son pére mort pour lui
montrer quoi ? Qu'il est en train de bander. Est-ce que ce n'est pas la la révélation d'une
conduite fondamentale ? Le névrosé veut que, faute de pouvoir, puisqu'il s'avére que 1'Autre
ne peut rien, a tout le moins il sache. je vous ai parlé tout a I'heure d'engagement; le
névrosé, contrairement a ce qu'on -198-



Seminaire 09

Lecon du 21 mars 1962

croit, est quelqu'un qui s'engage comme sujet. Il se ferme a I'issue double du
message et de la question, il se met lui-méme en balance pour trancher entre le rien peut-€tre
et le peut-étre rien, il se pose comme réel en face de I'Autre, c'est-a-dire comme impossible.
Sans doute ceci vous apparaitra mieux de savoir comment ¢a se produit. Ce n'est pas pour
rien qu'aujourd'hui j'ai fait surgir cette image du Théodore freudien dans son exhibition
nocturne et fantasmatique, c'est qu'il y a bien quelque medium, et pour mieux dire, quelque
instrument a cette incroyable transmutation de I'objet du désir a I'existence du sujet, et que
c'est justement le phallus. Mais ceci est réservé pour notre prochain propos. Aujourd'hui je
constate simplement que, phallus ou pas, le névrosé arrive dans le champ comme ce qui, du
réel, se spécifie comme impossible.

Ca n'est pas exhaustif, car, cette définition, nous ne pourrons pas l'appliquer a la
phobie. Nous ne pourrons le faire que la prochaine fois, mais nous pouvons trés bien
I'appliquer a I'obsessionnel. Vous ne comprendrez rien a 1'obsessionnel si vous ne vous
souvenez pas de cette dimension qu'il incarne, lui I'obsessionnel, en ceci qu'il est de trop,
c'est sa forme de 1'impossible a lui, et que des qu'il essaie de sortir de sa position embusquée
d'objet caché, il faut qu'il soit I'objet de nulle part. D'ou cette espece d'avidité presque féroce
chez l'obsessionnel, d'étre celui qui est partout pour n'étre justement nulle part. Le gott
d'ubiquité de 1'obsessionnel est bien connu, et faute de le repérer vous ne comprendrez rien a
la plupart de ses comportements. La moindre des choses, puisqu'il ne peut pas étre partout,
c'est d'étre en tous les cas en plusieurs endroits a la fois, c'est-a-dire qu'en tout cas nulle part
on ne puisse le saisir. L'hystérique a un autre mode, qui est le méme bien siir puisque la
racine de celui-ci, quoique moins facile, moins immédiat a comprendre. L'hystérique aussi
peut se poser comme réel en tant qu'impossible, alors son truc, c'est que cet impossible
subsistera si 'Autre I'admet comme signe. L'hystérique se pose comme signe de quelque
chose a quoi I'Autre pourrait croire, mais pour constituer ce signe elle est bien réelle, et il
faut a tout prix que ce signe s'impose et marque 1'Autre.

Voici donc ou aboutit cette structure, cette dialectique fondamentale, tout entiére
reposant sur la défaillance derniére de 1'Autre en tant que garantie du sur. La réalité du désir
s'y institue et y prend place par l'intermédiaire de quelque chose dont nous ne signalerons
jamais assez le paradoxe, la dimension du caché, c'est-a-dire la dimension qui est bien la
plus contradictoire que l'esprit puisse construire dés qu'il s'agit de la vérité. Quoi de plus
naturel que l'introduction de ce champ de la vérité si ce n'est la position d'un Autre
omniscient? Au point —199-



Seminaire 09

L'identification

que le philosophe le plus aigu, le plus acéré, ne peut faire tenir la dimension méme
de la vérité, qu'a supposer que c'est cette science de celui qui sait tout qui lui permet de se
soutenir. Et pourtant rien de la réalité de 'hnomme, rien de ce qu'il quéte ni de ce qu'il suit ne
se soutient que de cette dimension du caché, en tant que c'est elle qui infére la garantie qu'il
y a un objet bien existant, et qu'elle donne par réflexion cette dimension du caché. En fin de
compte c'est elle qui donne sa seule consistance a cette autre problématique, la source de
toute foi, et de la foi en Dieu éminemment, est bien ceci que nous nous déplagons dans la
dimension méme de ce que, bien que le miracle de ce qu'il doit tout savoir lui donne en
somme toute sa subsistance, nous agissons comme si toujours, les neuf dixiémes de nos
intentions, il n'en savait rien. Pas un mot a la Reine mére, tel est le principe sur lequel toute
constitution subjective se déploie et se déplace.

Est-ce qu'il n'est pas possible que se congoive une conduite a la mesure de ce
véritable statut du désir, et est-ce qu'il est méme possible que nous ne nous apercevions pas
que rien, pas un pas de notre conduite éthique ne peut, malgré I'apparence, malgré le
bavardage séculaire du moraliste, se soutenir sans un repérage exact de la fonction du
désir ? Est-il possible que nous nous contentions d'exemples aussi dérisoires que celui de
Kant quand, pour nous révéler la dimension irréductible de la raison pratique, il nous donne
comme exemple que I'honnéte homme, méme au comble du bonheur, ne sera pas sans au
moins un instant mettre en balance qu'il renonce a ce bonheur pour ne pas porter contre
I'innocence un faux témoignage au bénéfice du tyran? Exemple absurde, car a I'époque ou
nous vivons, mais aussi bien a celle de Kant, est-ce que la question n'est pas tout a fait
ailleurs ? Car le juste va balancer, oui, a savoir si pour préserver sa famille il doit porter ou
non un faux témoignage. Mais qu'est-ce que cela veut dire ? Est-ce que cela veut dire que,
s'il donne prise par 1a a la haine du tyran contre I'innocent, il pourrait porter un vrai
témoignage, dénoncer son petit copain comme juif quand il 1'est vraiment ? Est-ce que ce
n'est pas la que commence la dimension morale, qui n'est pas de savoir quel devoir nous
devons remplir ou non vis-a-vis de la vérité, ni si notre conduite tombe ou non sous le coup
de la régle universelle, mais si nous devons ou non satisfaire au désir du tyran ? La est la
balance éthique a proprement parler, et c'est a ce niveau que, sans faire intervenir aucun
dramatisme externe, nous n'en avons pas besoin, nous avons aussi affaire a ce qui, au terme
de I'analyse, reste suspendu a 1'Autre. C'est pour autant que la mesure du désir inconscient,
au terme de l'analyse, reste encore impliquée dans ce lieu de 1'Autre que nous incarnons
comme analystes, que Freud au terme de son ceuvre peut marquer comme irréductible le
complexe —200-



Seminaire 09

Lecon du 21 mars 1962

de castration, comme par le sujet inassumable. Ceci je l'articulerai la prochaine fois,
me faisant fort de vous laisser a tout le moins entrevoir qu'une juste définition de la fonction
du fantasme et de son assomption par le sujet nous permet peut-&tre d'aller plus loin dans la
réduction de ce qui est apparu jusqu'ici a I'expérience comme une frustration derniére.

201



Seminaire 09
202 page blanche



Seminaire 09

Lecon 15, 28 mars 1962

A quoi nous sert la topologie de cette surface, de cette surface appelée tore, pour
autant que son inflexion constituante, ce qui nécessite ces tours et ces retours, est ce qui
peut nous suggérer le mieux la loi a laquelle le sujet est soumis, dans le processus de
l'identification ?

Ceci bien slir ne pourra finalement nous apparaitre que quand nous aurons
effectivement fait le tour de tout ce qu'il représente, et jusqu'a quel point il convient a la
dialectique propre au sujet en tant qu'elle est dialectique de l'identification. A titre donc de
repere, et pour que quand je mettrai en valeur tel ou tel point, que j'accentuerai tel relief,
vous enregistriez, si je puis dire, a chaque instant le degré d'orientation, le degré de
pertinence par rapport & un certain but a atteindre, de ce qu'a cet instant j'avancerai, je vous
dirai qu'a la limite ce qui peut s'inscrire sur ce tore, pour autant que cela peut nous servir, va
a peu pres se symboliser ainsi, que cette forme, ces cercles dessinés, ces lettres attenantes a
chacun de ces cercles, vont nous le désigner a l'instant. Le tore, sans doute, parait avoir une
valeur privilégiée. Ne croyez pas que ce soit la seule forme de surface non sphérique qui soit
capable de nous intéresser. Je ne saurais trop encourager ceux qui ont pour cela quelque
penchant, quelque facilité, a se rapporter a ce qu'on appelle topologie algébrique, et aux

-203 -



Seminaire 09

L'identification

formes qu'elle vous propose dans ce quelque chose qui, si vous le voulez, par rapport
a la géométrie classique, celle que vous gardez inscrite au fond de vos culottes du fait de
votre passage dans I'enseignement secondaire, se présente exactement dans 1'analogie de ce
que j'essaie de vous faire sur le plan symbolique, ce que j'ai appelé une logique élastique,
une logique souple. Cela, c'est encore plus manifeste pour la géométrie dont il s'agit, car la
géomeétrie dont il s'agit dans la topologie algébrique se présente elle-méme comme la
géométrie des figures qui sont en caoutchouc. Il est possible que les auteurs fassent inter-
venir ce caoutchouc, ce rubber comme on dit en anglais, pour bien mettre dans l'esprit de
I'auditeur ce dont il s'agit. 11 s'agit de figures déformables et qui a travers toutes les
déformations restent en rapport constant. Ce tore n'est pas forcé de se présenter ici dans sa
forme bien remplie.

Ne croyez pas que parmi les surfaces qu'on définit, qu'on doit définir, qui sont celles
qui nous intéressent essentiellement, les surfaces closes, pour autant qu'en tout cas le sujet
se présente lui-méme comme quelque chose de clos, les surfaces closes, quelle que soit
votre ingéniosité, vous voyez qu'il y a tout le champ ouvert aux inventions les plus
exorbitantes. Ne croyez pas d'ailleurs que I'imagination s'y préte de si bon gré, au forgeage
de ces formes souples, complexes, qui s'enroulent, se nouent avec elles-mémes. Vous n'avez
qu'a essayer de vous assouplir a la théorie des nceuds pour vous apercevoir combien il est
difficile déja de se représenter les combinaisons les plus simples, encore ceci ne vous
menera-t-il pas loin, car on démontre que sur toute surface close, si compliquée soit-elle,
vous arriverez toujours a la réduire par des procédés appropriés a quelque chose qui ne peut
pas aller plus loin qu'une sphére pourvue de quelques appendices, parmi lesquels justement
ceux qui, du tore, s'y représentent comme poignée annexée, une poignée ajoutée a une
sphére, telle que je vous I'ai dessinée récemment au tableau, une poignée suffisant a
transformer la sphere et la poignée en un tore, du point de vue de la valeur topologique.

Donc tout peut se réduire a I'adjonction, a la forme d'une sphére avec un certain
nombre de poignées, plus un certain nombre d'autres formes éventuelles. J'espére que la
séance avant les vacances, je pourrai vous initier a cette forme qui est bien amusante mais
quand je pense que la plupart d'entre vous ici n'en soupgonnent méme pas l'existence! C'est
ce qu'on appelle en anglais un cross-cap, ou ce qu'on peut désigner par le mot francais de
mitre. Enfin, supposez un tore qui aurait pour propriété quelque part sur son tour d'inverser
sa surface, je veux dire qu'a un endroit qui se place ici entre deux points A et B, la surface
extérieure traverse... la surface qui est en avant traverse la surface qui est en arriére, -204-



Seminaire 09

Lecon du 28 mars 1962

les surfaces s'entrecroisent l'une l'autre. Je ne peux que vous l'indiquer ici. Cela a
des propriétés bien curieuses, et cela peut é&tre méme pour nous assez exemplaire, pour
autant qu'en tout cas c'est une surface qui a cette propriété que la surface externe, elle, si
vous voulez, se trouve en continuité avec la face interne en passant a l'intérieur de 1'objet, et
donc peut revenir en un seul tour de l'autre c6té de la surface d'ou elle est partie. C'est la
chose tres facile a réaliser, de la fagon la plus simple, quand vous faites avec une bande de
papier ce qui consiste a la prendre, et a la tordre de fagcon a ce que son bord soit collé au
bord extréme en étant renversé. Vous vous apercevez que c'est une surface qui n'a effective-
ment qu'une seule face, en ce sens que quelque chose qui s'y proméne ne rencontre jamais,
dans un certain sens, aucune limite, qui passe d'un c6té a l'autre sans que vous puissiez saisir
a aucun instant ou le tour de passe-passe s'est réalisé. Donc il y a la la possibilité, sur la
surface d'une sphére quelconque comme venant a réaliser, a simplifier une surface si
compliquée soit-elle, la possibilité de cette forme-la. Ajoutons-y la possibilité de trous, vous
ne pouvez pas aller au-dela, c'est-a-dire que quelque compliquée que soit la surface que
vous imaginiez, je veux dire par exemple quelque compliquée que [soit] la surface que vous
ayez a faire, vous ne pourrez jamais trouver quelque chose de plus compliqué que ¢a. De
sorte qu'il y a un certain naturel a la référence au tore comme a la forme la plus simple
intuitivement, la plus accessible.

Ceci peut nous enseigner quelque chose. La-dessus je vous ai dit la signification que
nous pouvions donner par convention, artifice, a deux types de lacs circulaires, pour autant
qu'ils y sont privilégiés. Celui qui fait le tour de ce qu'on peut appeler le cercle générateur
du tore, s'il est un tore de révolution, pour autant que susceptible de se répéter indéfiniment,
en quelque sorte le méme et toujours différent. Il est bien fait pour représenter pour nous
l'insistance signifiante, et spécialement l'insistance de la demande répétitive. D'autre part, ce
qui est impliqué dans cette succession de tours, a savoir une circularité accomplie tout en
étant inapercgue par le sujet, qui se trouve pour nous offrir une symbolisation facile, évidente
et en quelque sorte maxima quant a la sensibilité intuitive de ce qui est impliqué dans les
termes mémes de désir inconscient, pour autant que le sujet en suit les voies et les chemins
sans le savoir. A travers toutes ces demandes, il est en quelque sorte a lui seul, ce désir
inconscient, la métonymie de toutes ces demandes. Et vous voyez 1a l'incarnation vivante de
ces références auxquelles je vous ai assouplis, habitués tout au long de mon discours,
nommément a celui de la métaphore et de la métonymie. Ici, la métonymie trouve en
quelque sorte son application la plus sensible comme étant manifestée par le -205-



Seminaire 09

L'identification

désir en tant que le désir est ce que nous articulons comme supposé dans la suc-
cession de toutes les demandes en tant qu'elles sont répétitives. Nous nous trouvons devant
quelque chose ou vous voyez que le cercle ici décrit mérite que nous l'affections du symbole
grand D, en tant que symbole de la demande. Ce quelque chose concernant le cercle inté-
rieur doit bien avoir affaire avec ce que j'appellerai le désir métonymique. Eh bien! il y a
parmi ces cercles, I'essai que nous pouvons en faire, un cercle privilégié qui est facile a
décrire, c'est le cercle qui, partant de 1'extérieur du tore, trouve le moyen de se boucler, non
pas simplement en insérant le tore dans son épaisseur de poignée, non pas simplement de
passer a travers le trou central, mais d'envelopper le trou central sans pour autant passer par
le trou central. Ce cercle-1a a le privilége de faire les deux a la fois, il passe a travers et il
I'enveloppe. Il est donc fait de 1'addition de ces deux cercles, c'est-a-dire il représente D + d,
I'addition de la demande et du désir, en quelque sorte nous permet de symboliser la demande
avec sa sous-jacence de désir.

Quel est l'intérét de ceci ? L'intérét de ceci est que si nous aboutissons a une
dialectique ¢lémentaire, a savoir celle de 1'opposition de deux demandes, si c'est a l'intérieur
de ce méme tore que le symbolise par un autre cercle analogue la demande de 1'Autre, avec
ce qu'il va comporter pour nous de ou... ou..., ou ce que je demande, ou ce que tu demandes.
Nous voyons ¢a tous les jours dans la vie quotidienne. Ceci pour rappeler que dans les
conditions privilégiées, au niveau ou nous allons la chercher, l'interroger dans I'analyse, il
faut que nous nous souvenions de ceci, a savoir de I'ambiguité qu'il y a toujours dans l'usage
méme du terme ou, ou bien, ce terme de la disjonction symbolisé en logique ainsi: A v B.

Il y a deux usages de ce ou... ou.... Ce n'est pas pour rien que la logique marquerait
tous ses efforts et, si je puis dire, fait effort pour lui conserver toujours les valeurs de
I'ambiguité, & savoir pour montrer la connexion d'un ou... ou... inclusif, avec un ou... ou...
exclusif. Que le ou... ou... concernant par exemple -206-




Seminaire 09

Lecon du 28 mars 1962

ces deux cercles peut vouloir dire deux choses, le choix entre un des deux de ces
cercles. Mais est-ce que cela veut dire que simplement, ___quant a la position du ou...
ou..., il y ait exclusion ? Non. Ce que vous voyez, c'est que dans - le cercle dans lequel je
vais introduire ce ou... ou... comporte ce que 1'on appelle l'intersection symbolisée en
logique par. Le rapport du désir avec une certaine intersection comportant certaines lois
n'est pas simplement appelé pour mettre sur le terrain, matter of fact, ce qu'on peut appeler
le contrat, I'accord des demandes.

C'est, ¢tant donné I'hétérogénéité profonde qu'il y a entre ce champ [1] et celui-ci
[2], suffisamment symbolisé par ceci, ici nous avons affaire a la fermeture de la surface [1],
et 1a a proprement parler a son vide interne [2]. C'est cela qui nous propose un modele qui
nous montre qu'il s'agit d'autre chose que de saisir la partie commune entre les demandes.
En d'autres termes, il s'agira pour nous de savoir dans quelle mesure cette forme peut nous
permettre de symboliser comme tels les constituants du désir, pour autant que le désir, pour
le sujet, est ce quelque chose qu'il a a constituer sur le chemin de la demande. D'ores et déja
je vous indique qu'il y a deux points, deux dimensions que nous pouvons privilégier dans ce
cercle particuliérement significatif dans la topologie du tore. C'est, d'une part, la distance
qui rejoint le centre du vide central avec ce point qui se trouve €tre, qui peut se définir
comme une sorte de tangence grace a quoi un plan recoupant le tore va nous permettre de
dégager de la fagon la plus simple ce cercle privilégié. C'est cela qui nous donnera la
définition, la mesure du petit a en tant qu'objet du désir. D'autre part, ceci pour autant qu'il
n'est lui-méme repérable, définissable que par rapport au diamétre méme de ce cercle
exceptionnel, c'est dans le rayon, dans la moitié si vous voulez de ce diamétre, que nous
verrons ce qui est le ressort, la mesure derniére du rapport du sujet au désir, a savoir le petit
phi en tant que symbole du phallus. Voila ce vers quoi nous tendons, et ce qui prendra son
sens, son applicabilité et sa portée du chemin que nous aurons parcouru avant, pour nous
permettre de parvenir a rendre pour vous maniable, sensible et jusqu'a un certain point
suggestif d'une véritable intensité structurale, cette image méme. Ceci dit, il est bien
entendu que le sujet, dans ce a quoi nous avons affaire, a notre partenaire qui nous appelle
en ¢a que nous avons devant nous sous la forme de cet appel et ce qui vient parler devant
nous, seul ce qu'on peut -207-



Seminaire 09

L'identification

définir et scander comme le sujet, seul cela s'identifie. Ca vaut la peine de le rap-
peler parce que aprés tout la pensée glisse facilement. Pourquoi, si on ne met pas les points
sur les i, on ne dirait pas que la pulsion s'identifie et qu'une image s'identifie ? Ne peut étre
dit avec justice s'identifier, ne s'introduit dans la pensée de Freud le terme d' identification,
qu'a partir du moment ou on peut a un degré quelconque, méme si ce n'est pas articulé dans
Freud, considérer comme la dimension du sujet; cela ne veut pas dire que ¢a ne nous meéne
pas beaucoup plus loin que le sujet, cette identification. La preuve, 1a aussi, je vous rappelle
ceci, dont on ne peut savoir si c'est dans les antécédents, les premiers, ou dans le futur de
mon discours que je le pointe, c'est que la premiére forme d'identification, et celle a laquelle
on se réfere, avec quelle 1égéreté, quel psittacisme de sansonnet, c'est l'identification qui,
nous dit-on, incorpore, ou encore, ajoutant une confusion a l'imprécision de la premiére
formule, introjecte. Contentons-nous d' incorpore, qui est la meilleure. Comment méme
commencer par cette premiere forme d'identification, alors que pas la moindre indication,
pas le moindre repére, sinon vaguement métaphorique, ne vous est donné dans une telle for-
mule, sur ce que ¢a peut méme vouloir dire ? Ou bien si 'on parle d'incorporation, c'est bien
parce qu'il doit se produire quelque chose au niveau du corps. Je ne sais si je pourrai cette
année pousser les choses assez loin, je 'espére tout de méme, nous avons du temps devant
nous pour arriver, revenant de 1a d'ou nous partons, a donner son plein sens, et son sens
véritable a cette incorporation de la premiére identification. Vous le verrez, il n'y a aucun
autre moyen de la faire intervenir, sinon de la rejoindre par une thématique qui a déja été
¢élaborée, et depuis les traditions les plus antiques, mythiques, voire religieuses, sous le
terme de corps mystique. Impossible de ne pas prendre les choses dans I'empan qui va de la
conception sémitique primitive, il y a du pére de toujours a tous ceux qui descendent de lui,
identité de corps. Mais a l'autre bout, vous savez, il y a la notion que je viens d'appeler par
son nom, celle de corps mystique, pour autant que c'est d'un corps que se constitue une
église. Et ca n'est pas pour rien que Freud, pour définir pour nous l'identité du moi dans ses
rapports avec ce qu'il appelle a 'occasion Massenpsychologie, se référe a la corporéité de
I'Eglise. Mais comment vous faire partir de l1a sans préter a toutes les confusions et croire
que, comme le terme de mystique l'indique assez, c'est sur de tout autres chemins que ceux
ou notre expérience voudrait nous entrainer ? Ce n'est que rétroactivement, en quelque sorte
revenant sur les conditions nécessaires de notre expérience, que nous pourrons nous
introduire dans ce que nous suggere d'antécédence toute tentative d'aborder, dans sa
plénitude, la réalité de l'identification. —208-



Seminaire 09

Lecon du 28 mars 1962

L'abord donc que j'ai choisi dans la deuxieme forme de l'identification n'est pas de
hasard, c'est parce que cette identification est saisissable sous le mode de 1'abord par le
signifiant pur, par le fait que nous pouvons saisir d'une facon claire et rationnelle, un biais
pour entrer dans ce que ¢a veut dire 1'identification du sujet, pour autant que le sujet met au
monde le trait unaire... plutot, que le trait unaire, une fois détaché, fait apparaitre le sujet
comme celui qui compte, au double sens du terme. L'ampleur de 1'ambiguité que vous
pouvez donner a cette formule celui qui compte, activement sans doute, mais aussi celui qui
compte tout simplement dans la réalité, celui qui compte vraiment, évidemment va mettre du
temps a se retrouver dans son compte, exactement le temps que nous mettrons pour
parcourir tout ce que je viens ici de vous désigner aura pour vous son plein sens. Shackleton
et ses compagnons dans I'Antarctique, a plusieurs centaines de kilomeétres de la cote,
explorateurs livrés a la plus grande frustration, celle qui ne tient pas seulement aux carences
plus ou moins ¢lucidées a ce moment, car c'est un texte déja dune cinquantaine d'années,
aux carences plus ou moins élucidées d'une alimentation spéciale qui est encore a 1'épreuve
a ce moment, mais qu'on peut dire désorientés dans un paysage, si je puis dire encore vierge,
non encore habité par 1'imagination humaine, nous rapporte, dans des notes bien singulieres
a lire, qu'ils se comptaient toujours un de plus qu'ils n'étaient, qu'ils ne s'y retrouvaient pas.
« On se demandait toujours ou était passé¢ le manquant », le manquant qui ne manquait pas
sinon de ceci que tout effort de compte leur suggérait toujours qu'il y en avait un de plus,
donc un de moins. Vous touchez 1a I'apparition a I'état nu du sujet qui n'est rien que cela, que
la possibilité d'un signifiant de plus, d'un 1 en plus, grace a quoi il constate lui-méme qu'il y
en a 1 qui manque. Si je vous rappelle cela c'est simplement pour pointer, dans une
dialectique comportant les termes les plus extrémes, ou nous situons notre chemin, et ou
vous pourrez croire et quelquefois vous demander méme si nous n'oublions pas certaines
références ? Vous pouvez par exemple vous demander méme quel rapport il y a, entre le
chemin que je vous ai fait parcourir et ces deux termes auxquels nous avons eu affaire, nous
avons affaire constamment, mais a des moments différents, de I'Autre et de la Chose.

Bien sir, le sujet lui-méme au dernier terme est destiné a la Chose, mais sa loi, son
fatum plus exactement, est ce chemin, qu'il ne peut décrire que par le passage par I'Autre, en
tant que 1'Autre est marqué du signifiant. Et c'est dans I'en-dega de ce passage nécessaire par
le signifiant que se constituent comme tels le désir et son objet. L'apparition de cette
dimension de 1'Autre et I'émergence du sujet, je ne saurai trop le rappeler pour vous donner
bien le sens de ce dontil -209-



Seminaire 09

L'identification

s'agit, et dont le paradoxe, je pense, doit vous étre suffisamment articulé en ceci que
le désir au sens, entendez-le, le plus naturel, doit et ne peut se constituer que dans la tension
créée par ce rapport a I'Autre, laquelle s'origine en ceci, de 1'avénement du trait unaire - en
tant que d'abord et pour commencer, de la chose il efface tout- ce quelque chose, tout autre
chose que cet un qui a été, a jamais irremplacable. Et nous trouvons 1a, dés le premier pas, je
vous le fais remarquer en passant, la formule, 1a se termine la formule de Freud, 1a ou était
la Chose, 1a je dois advenir. 11 faudrait remplacer a 'origine par Wo Es war, da durch den
Ein, plutot par durch den Eins, 1a, par le un en tant que un, le trait unaire, werde Ich,
adviendra le Je. Tout du chemin est tout tracé, a chaque point du chemin.

C'est bien la que j'ai tenté de vous suspendre la derniére fois en vous montrant le
progrés nécessaire a cet instant, en tant qu'il ne peut s'instituer que par la dialectique
effective qui s'accomplit dans le rapport avec 1'Autre. Je suis étonné de 1'espece de matité
dans laquelle il m'a semblé que tombait mon articulation, pourtant soignée, du rien peut-étre
et du peut-étre rien. Qu'est-ce qu'il faut donc pour vous y rendre sensibles ? Peut-&tre que
justement mon texte & cet endroit, et la spécification de leur distinction comme message et
question, puis comme réponse, mais pas au niveau de la question, comme suspension de la
question au niveau de la question, a été trop complexe pour étre simplement entendu de ceux
qui ne I'ont pas noté dans ses détours afin d'y revenir. Si dégu que je puisse Etre, c'est
forcément moi qui ai tort. C'est pourquoi j'y reviens et pour me faire entendre. Est-ce
qu'ayjourd'hui, par exemple, je ne vous suggérerai pas au moins la nécessité d'y revenir, et
en fin de compte c'est simplement vous demandant, est-ce que vous pensez que rien de sir,
comme énonciation, peut vous paraitre préter au moindre glissement, a la moindre ambiguité
avec stirement rien? C'est tout de méme pas pareil, il y a la méme différence qu'entre le rien
peut-&tre et le peut-étre rien. Je dirai méme qu'il y a dans le premier, le rien de sir, la méme
vertu de sapage de la question a l'origine qu'il y a dans le rien peut-étre. Et méme dans le
stirement rien il y a la méme vertu de réponse, éventuelle sans doute, mais toujours anticipée
par rapport a la question, comme c'est facile a toucher du doigt me semble-t-il, si je vous
rappelle que c'est toujours avant toute question, et pour des raisons de sécurité si je puis
dire, qu'on apprend a dire dans la vie, quand on est petit, slirement rien. Cela veut dire
sirement rien d'autre que ce qui est déja attendu, c'est-a-dire ce qu'on peut considérer
d'avance comme réductible a zéro, comme le lacs. La vertu désangoissante de ['Erwartung,
voila ce que Freud sait nous articuler a I'occasion, rien que ce que nous savons déja. Quand
on est comme ¢a, on est tranquille, mais on ne 1'est pas toujours. —210-



Seminaire 09

Lecon du 28 mars 1962

Ainsi donc ce que nous voyons c'est que le sujet pour trouver la Chose, s'engage
d'abord dans la direction opposée, qu'il n'y a pas moyen d'articuler ces premiers pas du sujet,
sinon par un rien dont il est important de vous le faire sentir dans cette dimension méme, a
la fois métaphorique et métonymique du premier jeu signifiant, parce que chaque fois que
nous avons affaire avec ce rapport du sujet au rien, nous autres analystes, nous glissons
régulierement entre deux pentes. La pente commune qui tend vers un rien de destruction,
c'est la facheuse interprétation de 1'agressivité considérée comme purement réductible au
pouvoir biologique d'agression, qui n'est d'aucune fagon suffisante, sinon par dégradation, a
supporter la tendance au rien telle qu'elle surgit a un certain stade nécessaire de la pensée
freudienne, et juste avant qu'il ait introduit l'identification, dans l'instinct de mort. L'autre,
c'est une néantisation qui s'assimilerait a la négativité hégelienne. Le rien, que j'essaie de
faire tenir a ce moment initial pour vous dans l'institution du sujet est autre chose. Le sujet
introduit le rien comme tel, et ce rien est a distinguer d'aucun étre de raison qui est celui de
la négativité classique, d'aucun €tre imaginaire qui est celui de 1'étre impossible quant a son
existence, le fameux Centaure qui arréte les logiciens, tous les logiciens, voire les
métaphysiciens, a I'entrée de leur chemin vers la science, qui n'est pas non plus /'ens priva-
tivum, qui est a proprement parler ce que Kant, admirablement, dans la définition de ses
quatre riens, dont il tire si peu parti, appelle le nihil negativum, a savoir, pour employer ses
propres termes, leerer Gegenstand ohne Begrif, un objet vide, mais ajoutons, sans concept,
sans saisie possible avec la main. C'est pour cela, pour l'introduire, que j'ai dii remettre
devant vous le réseau de tout le graphe, a savoir le réseau constitutif du rapport a 1'Autre
avec tous ses renvois.

Je voudrais, pour vous mener sur ce chemin, vous paver la voie de fleurs. Je vais m'y
essayer aujourd'hui, je veux dire marquer mes intentions. Quand je vous dis que c'est a partir
de la problématique de l'au-dela de la demande que I'objet se constitue comme objet du
désir, je veux dire que c'est parce que 1'Autre ne répond pas, sinon que rien peut-étre, que le
pire n'est pas toujours sir, que le sujet va trouver dans un objet les vertus mémes de sa
demande initiale. Entendez que c'est pour vous paver la voie de fleurs que je vous rappelle
ces vérités d'expérience commune, dont on ne reconnait pas assez la signification, et ticher
de vous faire sentir que ce n'est pas hasard, analogie, comparaison, ni seulement fleurs, mais
affinités profondes qui me feront vous indiquer l'affinité, au terme, de l'objet a cet Autre,
avec un grand A, en tant par exemple qu'elle se manifeste dans I'amour, que le fameux
morceau qu'Eliante, dans Le Misanthrope, a repris du De natura rerum de Lucréce

211



Seminaire 09

L'identification

« La pale est aux jasmins en blancheur comparable; « La noire a faire peur, une
brune adorable;

« La maigre a de la taille et de la liberté;

« La grasse est dans son port pleine de majesté;

« La malpropre sur soi, de peu d'attraits chargée, «Est mise sous le nom de beauté
négligée », etc.

ce n'est rien d'autre que le signe impossible a effacer de ce fait, que 1'objet du désir
ne se constitue que dans le rapport a 1'Autre, en tant que lui-méme s'origine de la valeur du
trait unaire. Nul privilege dans I'objet, sinon dans cette valeur absurde donnée a chaque trait
d'étre un privilege.

Que faut-il encore d'autre. pour vous convaincre de la dépendance structurale de
cette constitution de 1'objet, objet du désir, par rapport a la dialectique initiale du signifiant
en tant qu'elle vient échouer sur la non-réponse de 1'Autre ? Sinon le chemin déja parcouru
par nous de la recherche sadienne, que je vous ai longuement montré - et si ¢'est perdu,
sachez tout au moins que je me suis engagé a y revenir dans une préface que j'ai promise a
une édition de Sade -que nous ne pouvons méconnaitre, avec ce que j'appelle ici I' affinité
structurante de ce cheminement vers 1'Autre, en tant qu'il détermine toute institution de
I'objet du désir, que nous voyons dans Sade a chaque instant mélées, tressées 1'une avec
'autre I'invective - je dis I' invective, contre I'Etre supréme, sa négation n'étant qu'une forme
de l'invective, méme si c'en est la négation la plus authentique - absolument tissées avec ce
que j'appellerai, pour en approcher, 1'aborder un peu, non pas tant la destruction de I'objet
que ce que nous pourrions prendre d'abord pour son simulacre, parce que, vous savez
I'exceptionnelle résistance des victimes du mythe sadien a toutes les épreuves par ou les fait
passer le texte romanesque. Et puis quoi ? Qu'est-ce que veut dire cette sorte de transfert a la
meére, incarnée dans la nature, d'une certaine et fondamentale abomination de tous ses
actes ? Est-ce que ceci doit nous dissimuler ce dont il s'agit, et qu'on nous dit pourtant; qu'il
s'agit, en l'imitant dans ses actes de destruction, et en les poussant jusqu'au dernier terme par
une volonté appliquée, a la forcer a recréer autre chose, c'est-a-dire quoi ? Redonner sa
place au Créateur. En fin de compte, au dernier terme, Sade I'a dit sans le savoir, il articule
ceci, par son énonciation, je te donne ta réalité abominable, a toi le Pére, en me substituant a
toi dans cette action violente contre la mére. Bien sir, la restitution mythique de I'objet au
rien ne vise pas seulement la victime privilégiée, en fin de compte adorée comme objet du
désir, mais la multitude méme par millions de tout ce qui est. Rappelez-vous les complots
anti-sociaux des héros de Sade, cette -212-



Seminaire 09

Lecon du 28 mars 1962

restitution de 1'objet au rien simule essentiellement 'anéantissement de la puissance
signifiante. C'est la l'autre terme contradictoire de ce foncier rapport a I'Autre tel qu'il
s'institue dans le désir sadien, et il est suffisamment indiqué dans le veeu dernier
testamentaire de Sade, en tant qu'il vise précisément ce terme que j'ai spécifié pour vous de
la seconde mort, la mort de 1'étre méme, en tant que Sade, dans son testament, spécifie que
de sa tombe et intentionnellement de sa mémoire, malgré qu'il soit écrivain, il ne doit
littéralement rester pas de trace. Et le fourré doit étre reconstitué sur la place ou il aura été
inhumé. Que de lui essentiellement comme sujet, c'est le pas de trace qui indique 1a ou il
veut s'affirmer, trés précisément comme ce que j'ai appelé I'anéantissement de la puissance
signifiante.

S'il y a autre chose que j'ai a vous rappeler ici, pour scander suffisamment la
légitimité de l'inclusion nécessaire de I'objet du désir dans ce rapport a 1'Autre en tant qu'il
implique la marque du signifiant comme tel, je vous la désignerai moins dans Sade que dans
un de ses commentaires récents, contemporains les plus sensibles, voire les plus illustres. Ce
texte, paru tout de suite aprés la guerre dans un numéro des Temps Modernes, réédité
récemment par les soins de notre ami Jean-Jacques Pauvert dans 1'édition nouvelle de la
premiére version de Justine, c'est la préface de Paulhan. Un texte comme celui-1a ne peut
nous étre indifférent, pour autant que vous suivez ici les détours de mon discours, car il est
frappant que ce soit par les seules voies d'une rigueur rhétoricienne, vous le verrez, qu'il n'y
a pas d'autre guide au discours de Paulhan, 'auteur de Fleurs de Tarbes, que le dégagement
par lui si subtil, j'entends par ces voies, de tout ce qui a été articulé jusqu'a présent sur le
sujet de la signification du sadianisme, a savoir ce qu'il appelle complicité de 'imagination
sadienne avec son objet, c'est-a-dire la vue de l'extérieur, je veux dire par l'approche qu'en
peut faire une analyse littérale, la vue la plus stre, la plus stricte que 1'on puisse donner de
I'essence du masochisme, dont justement il ne dit rien, si ce n'est qu'il nous fait trés bien
sentir que c'est dans cette voie, que c'est 1a le dernier mot de la démarche de Sade. Non pas a
la juger cliniquement, et en quelque sorte du dehors, ou pourtant le résultat est manifeste. 11
est difficile de mieux s'offrir a tous les mauvais traitements de la société que Sade ne l'a fait
a chaque instant, mais ce n'est pas la I'essentiel, 1'essentiel étant suspendu, dans ce texte de
Paulhan que je vous prie de lire, qui ne procéde que par les voies d'une analyse rhétorique
du texte sadien pour nous faire sentir seulement derriére un voile le point de convergence,
en tant qu'il se situe dans ce renversement tout apparent, fondé¢ sur la plus profonde
complicité avec ce dont la victime n'est ici en fin de compte que le symbole

-213 -



Seminaire 09

L'identification

marqué d'une sorte de substance absente de 1'idéal des victimes sadiennes, c'est en
tant qu'objet que le sujet sadien s'annule.

En quoi effectivement il rejoint ce qui phénoménologiquement nous apparait alors
dans les textes de Masoch. A savoir que le terme, que le comble de la jouissance masochiste
n'est pas tellement dans le fait qu'elle s'offre a supporter ou non telle ou telle douleur
corporelle, mais dans cet extréme singulier, qu'a savoir dans les livres vous retrouverez
toujours dans les textes petits ou grands de la fantasmagorie masochiste, cette annulation a
proprement parler du sujet en tant qu'il se fait pur objet. Il n'y a a cela de terme que le
moment ou le roman masochiste, quel qu'il soit, en arrive a ce point qui du dehors peut
paraitre tellement superflu, voire de fioritures, de luxe, qui est a proprement parler qu'il se
forge lui-méme, ce sujet masochiste, comme étant 1'objet d'un marchandage, ou trés
exactement d'une vente entre les deux autres qui se le passent comme un bien. Bien vénal et,
observez-le, méme pas fétiche, car le dernier terme s'indique dans le fait que c'est un bien
vil, vendu pour pas cher, qu'il n'y aura méme pas lieu de préserver comme l'esclave antique
qui au moins se constituait, s'imposait au respect par sa valeur marchande.

Tout ceci, ces détours, ce chemin pavé des Fleurs de Tarbes précisément, ou des
fleurs littéraires, pour bien vous marquer ce que je veux dire quand je parle de ce que j'ai
pour vous accentué, a savoir la perturbation profonde de la jouissance, en tant que la
jouissance se définit par rapport a la Chose, par la dimension de 1'Autre comme tel, en tant
que cette dimension de 1'Autre se définit par l'introduction du signifiant.

Encore trois petits pas en avant, et puis) e remettrai a la prochaine fois la suite de ce
discours, dans la crainte que vous ne sentiez trop quelle fatigue grippale m'agrippe
aujourd'hui. Jones est un curieux personnage dans I'histoire de I'analyse. Par rapport a
I'histoire de I'analyse, ce qu'il impose & mon esprit, je vous le dirai tout de suite, pour
continuer ce chemin de fleurs d'aujourd'hui, c'est quelle diabolique volonté de dissimulation
il pouvait bien y avoir chez Freud pour avoir confié a ce rusé gallois, comme tel a trop
courte vue pour qu'il n'aille pas trop loin dans le travail qui lui était confié, le soin de sa
propre biographie. C'est 1a, dans 'article sur le symbolisme, que j'ai consacré a 1’ceuvre de
Jones, ce qui ne signifie pas simplement le désir de clore mon article sur une bien bonne, ce
qui signifie ce sur quoi j'ai conclu, a savoir la comparaison de l'activité du rusé gallois avec
le travail du ramoneur. Il a en effet fort bien ramoné tous les tuyaux, et on pourra me rendre
cette justice que dans ledit article, je 1'ai suivi dans tous les détours de la cheminée, jusqu'a
sortir avec lui tout noir par la porte qui  -214-



Seminaire 09

Lecon du 28 mars 1962

débouche sur le salon, comme vous vous le rappelez peut-étre. Ce qui m'a valu de la
part d'un autre membre ¢éminent de la Société analytique, un de ceux que j'apprécie et aime
le plus, gallois aussi [Winnicott] I'assurance dans une lettre qu'il ne comprenait vraiment
absolument rien a I'utilité que je croyais apparemment trouver dans cette minutieuse
démarche. Jones n'a jamais rien fait de plus dans sa biographie pour marquer quand méme
un peu ses distances, que d'apporter une petite lumiére extérieure, a savoir les points ou la
construction freudienne se trouve en désaccord, en contradiction avec 1'évangile darwinien,
ce qui est tout simplement de sa part une manifestation proprement grotesque de supériorité
chauvine. Jones donc, au cours d'une oeuvre dont le cheminement est passionnant en raison
de ses méconnaissances mémes, a propos spécialement du stade phallique et de son
expérience exceptionnellement abondante des homosexuelles féminines, Jones rencontre le
paradoxe du complexe de castration qui constitue assurément le meilleur de tout ce a quoi il
a adhéré, et bien fait d'adhérer, pour articuler son expérience, et ou littéralement il n'a
jamais pénétré de ¢a! [geste de la main]. La preuve, c'est I'introduction de ce terme, certes
maniable, a condition qu'on sache quoi en faire, a savoir qu'on sache y repérer ce qu'il ne
faut pas faire pour comprendre la castration, le terme d' aphanisis. Pour définir le sens de ce
que je peux appeler sans rien forcer ici 'effet de I'Edipe, Jones nous dit quelque chose qui
ne peut mieux se situer dans notre discours; ici il se trouve, qu'il le veuille ou non, partie
prenante que I'Autre, comme je vous l'ai articulé la derniére fois, interdit I'objet ou le désir.
Mon ou est, ou a l'air, d'étre exclusif. Pas tout a fait. Ou tu désires ce que je désirai, moi, le
Dieu mort, et il n'y a plus d'autre preuve, mais elle suffit, de mon existence que ce
commandement qui t'en défend I'objet, ou plus exactement qui te le fait constituer dans la
dimension du perdu. Tu ne peux plus, quoi que tu fasses, qu'en retrouver un autre, jamais
celui-la. C'est l'interprétation la plus intelligente que je puisse donner a ce pas que franchit
allegrement Jones, et je vous assure tambour battant. Quant il s'agit de marquer l'entrée de
ces homosexuelles dans le domaine soufré qui sera dés lors leur habitat, ou 1'objet, ou le
désir, je vous assure que ¢a ne traine pas. Si je m'y arréte, c'est pour donner a ce choix, vel...
vel..., la meilleure interprétation, c'est-a-dire que j'en rajoute, je fais parler au mieux mon
interlocuteur. « Ou tu renonces au désir », nous dit Jones, quand on le dit vite, ¢a peut avoir
l'air d'aller de soi, d'autant qu'auparavant on nous a donné I'occasion du repos de 1'dme, et du
méme coup de la comprenoire, en nous traduisant la castration comme aphanisis. Mais
qu'est-ce que ¢a veut dire, que renoncer au désir ? Est-ce que c'est tellement tenable, cette
aphanasis du désir, -215-



Seminaire 09

L'identification

si nous lui donnons cette fonction, comme dans Jones, de sujet de crainte ? Est-ce
que c'est méme concevable d'abord dans le fait d'expérience, au point ou Freud le fait entrer
en jeu dans une des issues possibles, et je 1'accorde exemplaire, du conflit freudien, celui de
I'homosexuelle féminine ? Regardons-y de pres.

Ce désir qui disparait, a quoi, sujet, tu renonces, est-ce que notre expérience ne nous
apprend pas que ca veut dire que, dés lors, ton désir va étre si bien caché qu'il peut un temps
paraitre absent ? Disons méme, a la facon de notre surface du cross-cap ou de la mitre, il
s'inverse dans la demande. La demande ici, une fois de plus, regoit son propre message sous
une forme inversée. Mais en fin de compte qu'est-ce que ¢a veut dire, ce désir caché ? Sinon
ce que nous appelons et découvrons dans I'expérience comme désir refoulé. Il n'y a en tout
cas qu'une seule chose que nous savons fort bien que nous ne trouverons jamais dans le
sujet, c'est la crainte du refoulement en tant que tel, au moment méme ou il s'opére, dans son
instant. S'il s'agit dans l'aphanasis de quelque chose qui concerne le désir, il est arbitraire,
étant donné la fagon dont notre expérience nous apprend a le voir se dérober, il est
impensable qu'un analyste articule que dans la conscience puisse se former quelque chose
qui serait la crainte de la disparition du désir. La ou le désir disparait, c'est-a-dire dans le
refoulement, le sujet est complétement inclus, non détaché de cette disparition. Et nous le
savons, l'angoisse, si elle se produit, n'est jamais de la disparition du désir, mais de 1'objet
qu'il dissimule, de la vérité du désir, ou si vous voulez encore, de ce que nous ne savons pas
du désir de 1'Autre. Toute interrogation de la conscience concernant le désir comme pouvant
défaillir ne peut étre que complicité. Conscius veut dire complice d'ailleurs, ce en quoi ici
I'étymologie reprend sa fraicheur dans I'expérience, et c'est bien pour cela que je vous ai
rappelé tout a I'heure, dans mon chemin pavé de fleurs, le rapport de 1'éthique sadienne avec
son objet. C'est ce que nous appelons 'ambivalence, I'ambiguité, la réversibilité de certains
couples pulsionnels. Mais nous n'en voyons pas, a simplement dire cela de cet équivalent,
que ¢a se retourne, que le sujet se fait objet et I'objet sujet, nous n'en saisissons pas le
véritable ressort qui implique toujours cette référence au grand Autre ou tout ceci prend son
sens.

Donc, I'aphanisis expliquée comme source de I'angoisse dans le complexe de
castration est a proprement parler une exclusion du probléme, car la seule question qu'ait a
se poser ici un théoricien analyste, dont on comprend fort bien qu'il ait en effet une question
a se poser, car le complexe de castration reste jusqu'a présent une réalité non complétement
¢lucidée, la seule question qu'il a a se poser, c'est celle qui part de ce fait bienheureux que,
grice a Freud qui lui a légué -216-



Seminaire 09

Lecon du 28 mars 1962

sa découverte a un stade bien plus avancé que le point ou il peut, lui, théoricien de
l'analyse parvenir, la question est de savoir pourquoi l'instrument du désir, le phallus, prend
cette valeur si décisive. Pourquoi c'est lui, et non pas le désir qui est impliqué dans une
angoisse, dans une crainte dont il n'est tout de méme pas vain, a propos du terme
d'aphanisis, que nous ayons fait t¢émoignage, pour ne pas oublier que toute angoisse est
angoisse de rien, en tant que c'est du rien peut-étre que le sujet doit se rembarder. Ce qui
veut dire que pour un temps c'est pour lui la meilleure hypothése, rien ne peut-étre a
craindre. Pourquoi est-ce 1a que vient surgir la fonction du phallus, 1a ou en effet tout serait
sans lui si facile a comprendre, malheureusement d'une fagon tout a fait extérieure a
I'expérience ? Pourquoi la chose du phallus, pourquoi le phallus vient-il comme mesure, au
moment ou il s'agit de quoi ? Du vide inclus au cceur de la demande, c'est-a-dire de 1'au-dela
du principe du plaisir, de ce qui fait de la demande sa répétition éternelle, c'est-a-dire de ce
qui constitue la pulsion. Une fois de plus nous voici ramenés a ce point, que je ne dépasserai
pas aujourd'hui, que le désir se construit sur le chemin d'une question qui le menace, et qui
est du domaine du n'étre, que vous me permettrez d'introduire ici avec ce jeu de mots.

Une réflexion terminale m'a été suggérée ces) ours-ci, avec la présentification
toujours quotidienne de la fagon dont il convient d'articuler décemment, et non pas
seulement en ricanant, les principes éternels de 1'Eglise, ou les détours vacillants des
diverses lois nationales sur le birth control. A savoir, que la premiére raison d'étre, dont
aucun législateur jusqu'a présent n'a fait état, pour la naissance d'un enfant, c'est qu'on le
désire. Et que nous qui savons bien le rdle de ceci, qu'il a été ou non désiré, sur tout le
développement du sujet ultérieur, il ne semble pas que nous ayons éprouvé le besoin de
rappeler, pour l'introduire, le faire sentir a travers cette discussion ivre, qui oscille entre les
nécessités utilitaires évidentes d'une politique démographique et la crainte angoissante, ne
I'oubliez pas, des abominations qu'éventuellement 1'eugénisme nous promettrait. C'est un
premier pas, un tout petit pas, mais un pas essentiel, et combien, a mettre a I'épreuve, vous
le verrez, départageant, que de faire remarquer le rapport constituant, effectif dans toute
destinée future, soi-disant a respecter comme le mystére essentiel de 1'étre a venir, qu'il ait
été désiré, et pourquoi. Rappelez-vous qu'il arrive souvent que le fond du désir d'un enfant
c'est simplement ceci, que personne ne dit, « qu'il ne soit comme pas un, qu'il soit ma
malédiction sur le monde ».

217



Seminaire 09
218 page blanche



Seminaire 09

Lecon 16, 4 avril 1962

Ceux qui pour diverses raisons, personnelles ou pas, se sont distingués par leur
absence a cette réunion de la Société qu'on appelle provinciale vont se sentir en proie a un
petit aparté, car pour le moment c'est aux autres que je vais m'adresser, pour autant que je
suis avec eux en reste, car j'ai dit quelque chose a ce petit congrées. Ca a été pour défendre la
part qu'il ont prise, et cela n'allait pas chez moi, je dois le dire, sans recouvrir quelque
insatisfaction a leur endroit. 11 faut quand méme un peu philosopher sur la nature de ce
qu'on appelle un congrés. C'est en principe une de ces sortes de rencontres ou I'on parle,
mais ou chacun sait que quelque chose qu'il dise participe de quelque indécence, de sorte
qu'il est bien naturel qu'il ne s'y dise que des riens pompeux, chacun restant pour l'ordinaire
vissé dans son role a garder. Ceci n'est pas tout a fait ce qui se passe a ce que nous appelons,
plus modestement, nos journées. Mais depuis quelque temps tout le monde est trés modeste.
On appelle ca colloque, rencontre, cela ne change rien... au fond de 'affaire, cela reste
toujours des congres. Il y a la question des rapports. Il me semble que ce terme vaut qu'on
s'y arréte parce qu'enfin il est assez dréle, a y regarder de prés. Rapport a quoi, de quoi,
rapport entre quoi, voire, rapport contre quoi ? comme on dit le petit rapporteur ? Est-ce que
c'est vraiment bien ¢a qu'on veut dire ? Il faudrait voir. En tout cas, si le mot rapport est
clair quand on dit le rapport de monsieur Untel sur la situation financiére, on ne peut tout de
méme pas dire qu'on soit tout a fait a I'aise pour donner un sens qui doit étre analogue a un
terme comme rapport sur I'angoisse par exemple. Avouez que c'est assez curieux qu'on fasse
un rapport sur I'angoisse, ou sur la poésie d'ailleurs, ou sur un certain nombre de termes de
219



Seminaire 09

L'identification

ce genre. J'espére tout de méme que 1'étrangeté de la chose vous apparait, et spé-
cifique pas seulement des congres de psychanalystes mais d'un certain nombre d'autres
congres, disons, de philosophes en général. Le terme rapport, je dois dire, fait hésiter. Aussi
bien, dans un temps je n'hésitai pas a appeler moi-méme discours ce que je pouvais avoir a
dire sur des termes analogues, discours sur la causalité psychique, par exemple. Cela fait
précieux. Je suis revenu a rapport comme tout le monde.

Tout de méme, ce terme, et son usage, est fait pour vous faire poser la question
justement, du degré de convenance a quoi se mesurent ces rapports étranges a leurs
étrangers objets. Il est bien certain qu'il y a certaine proportion desdits rapports a un certain
type constituant de la question a quoi ils se rapportent, le vide qui est au centre de mon tore
par exemple. Quand il s'agit de 'angoisse ou du désir, c'est fort sensible. Ce qui nous
permettrait de croire, de comprendre que le meilleur écho du signifiant que nous puissions
avoir du terme de rapport dit scientifique en l'occasion, serait a prendre avec ce qu'on
appelle aussi le rapport quand il s'agit du rapport sexuel. L'un et 1'autre ne sont pas sans
rapport avec la question dont il s'agit, mais c'est tout juste. C'est bien la que nous retrouvons
cette dimension dupas sans, en tant que fondatrice du point méme ou nous nous introduisons
dans le désir, et pour autant que l'accés du désir exige que le sujet ne soit pas sans l'avoir,
I'avoir quoi ? c'est la toute la question. Autrement dit, que l'accés au désir réside dans un
fait, dans ce fait que la convoitise de I'étre dit humain ait a se déprimer inauguralement,
pour se restaurer sur les échelons d'une puissance dont c'est la question de quoi elle est,
mais surtout, cette puissance, vers quoi elle s'évertue. Or ce vers quoi elle s'évertue
visiblement, sensiblement a travers toutes les métamorphoses du désir humain, il semble que
c'est vers quelque chose toujours plus sensible, plus précisé, qui s'appréhende pour nous
comme ce trou central, cette chose dont il faut faire toujours plus le tour pour qu'il s'agisse
de ce désir que nous connaissons, ce désir humain en tant qu'il est de plus en plus informé.

Voila ce qui fait donc jusqu'a un certain point légitime que leur rapport, du rapport
sur I'angoisse en particulier de 1'autre jour, ne puisse accéder a la question que de n'étre pas
sans rapport avec la question. Cela ne veut tout de méme pas dire que le sans, si je puis dire,
doive trop prendre le pas sur le pas, autrement dit, qu'on croie un petit peu trop aisément
répondre au vide constitutif du centre d'un sujet par trop de dénuement dans les moyens de
son abord. Et ici vous me permettrez d'évoquer le mythe de la Vierge folle qui, dans la
tradition judéo-chrétienne, répond si joliment a celui de la penia, de la misére dans Le 220



Seminaire 09

Lecon du 4 avril 1962

Banquet de Platon. La penia réussit son coup parce qu'elle est au fait de Vénus, mais
ce n'est pas forcé, I'imprévoyance que symbolise ladite Vierge folle peut trés bien rater son
engrossement.

Alors, ou est la limite, impardonnable en cette affaire, parce qu'enfin c'est bien de ¢a
qu'il s'agit, c'est du style de ce qui peut se communiquer, dans un certain mode de
communication que nous essayons de définir, celui qui me force a revenir sur l'angoisse ici,
non pas histoire de reprendre ni de faire la legon a ceux qui en ont parlé, non sans
défaillance, limite évidemment cherchée, a partir de laquelle on peut faire reproche aux
congres en général de leurs résultats. Ou est-elle a chercher ?

Puisque nous parlons de quelque chose qui nous permet d'en saisir le vide, quand il
s'agit par exemple de parler du désir, est-ce que nous allons le chercher dans cette sorte de
péché dans le désir, contre je ne sais quel feu de la passion, de la passion de la vérité par
exemple, qui est le mode sur lequel nous pourrions trés bien épingler par exemple une
certaine tenue, un certain style, la tenue universitaire, par exemple ? Cela serait bien trop
commode, ¢a serait bien trop facile. Je n'irai slirement pas ici a parodier sur le rugissement
fameux du vomissement de 1'Eternel devant une tiédeur quelconque; une certaine chaleur
aboutit aussi trés bien, ¢a se sait, a la stérilité. Et a la vérité notre morale, une moralité qui
déja se tient trés bien, la morale chrétienne, dit qu'il n'y a qu'un péché, le péché contre
I'Esprit.

Eh bien! nous, nous dirons qu'il n'y a pas de péché contre le désir, pas plus qu'il n'y a
de crainte de l'aphanisis, au sens ou l'entend monsieur Jones. Nous ne pouvons dire qu'en
aucun cas nous puissions nous reprocher de ne pas assez bien désirer. Il n'y a qu'une chose,
et ¢a nous n'y pouvons rien, il n'y a qu'une chose a redouter, c'est cette obtusion a
reconnaitre la courbe propre de la démarche de cet étre infiniment plat dont je vous
démontre la propulsion nécessaire sur cet objet fermé que j'appelle ici le tore, qui n'est a vrai
dire que la forme la plus innocente que ladite courbure puisse prendre, puisque dans telle
autre forme qui n'est pas moins possible ni moins répandue, il est dans la structure méme de
ces formes, ou je vous ai un peu introduits la derniére fois, que le sujet se déplagant se
retrouve avec sa gauche placée a droite, et ceci sans savoir comment ¢a a pu arriver,
comment ca s'est fait. Ceci, a cet endroit, tous ceux qui ici m'écoutent n'ont rien a cet
endroit de privilégié; jusqu'a un certain point) e dirai que moi non plus, ¢a peut m'arriver
comme aux autres. La seule différence entre eux et moi jusqu'a présent, il me semble, ne
résidait que dans le travail que j'y mets, pour autant que j'en donne un petit peu plus qu'eux.
221



Seminaire 09

L'identification

Je puis dire que dans un certain nombre de choses qui ont €té avancées, sur un sujet
que sans doute je n'ai point abordé, 1'angoisse, ce n'est pas cela qui me décide a vous
annoncer que ce sera le sujet de mon séminaire de 1'année prochaine, si tant est que le si¢cle
nous permette qu'il y en ait un. Sur ce sujet de 1'angoisse j'ai entendu bien des choses
étranges, des choses aventurées, pas toutes erronées et que je n'aurai pas a reprendre,
m'adressant nommément a tel ou tel, une par une. Il me semble néanmoins que ce qui s'est
révélé la comme une certaine défaillance était bien celle d'un centre, et pas du tout de nature
a recouvrir ce que j'appelle le vide du centre. Tout de méme, quelques propos de mon
dernier séminaire eussent dii, sur les points les plus vifs, vous mettre en garde, et c'est pour
¢a qu'il me parait aussi l1égitime d'aborder la question sous ce biais aujourd'hui, puisque ceci
s'enchaine exactement au discours d'il y a huit jours. Ce n'est tout de méme pas pour rien
que j'y ai mis l'accent, rappelé la distance qui sépare, dans nos coordonnées fondamentales,
celles ou doivent s'insérer nos théorémes sur l'identification cette année, sur la distance qui
sépare 1'Autre de la Chose, ni non plus qu'en propres termes j'ai cru devoir vous pointer le
rapport de I'angoisse au désir de 1'Autre. Faute vraiment de partir de 13, de s'accrocher a ¢a
comme a une sorte de poignée ferme, et pour n'avoir fait que tourner autour par je ne sais
quelle pudeur, car vraiment a de certains moments, je dirai presque tout le temps, et jusque
dans ces rapports dont j'ai parlé, pour je ne sais quoi, qui tient de cette sorte de manque qui
n'est pas le bon, jusque dans ces rapports, quand méme, vous pouvez connoter en marge ce
je ne sais quoi qui était toujours la convergence, s'imposant avec une espece d'orientation
d'aiguille de boussole, que seul le terme qui pouvait donner une unité a cette sorte de mou-
vement d'oscillation autour de quoi la question tremblait, c'était ce terme, le rapport de
I'angoisse au désir de I'Autre. Et c'est ceci que je voudrais... parce qu'il serait faux, vain,
mais non sans risque, de ne pas ici marquer quelque chose au passage qui puisse étre comme
un germe la, pour en pécher tout ce qui s'est dit, sans doute d'intéressant, au fur et & mesure
des heures de cette petite réunion ou des choses de plus en plus accentuées arrivaient a
s'énoncer,... pour que ceci ne se dissipe pas, pour que ceci se raccorde a notre travail,
permettez-moi d'essayer ici trés massivement, comme en marge et presque en avance, mais
non aussi sans une pertinence de points exacts, au point ou nous étions arrivés, de ponctuer
un certain nombre de reperes premiers. C'est la référence qui ne devrait & aucun moment
vous faire défaut.

Si le fait que la jouissance, en tant que jouissance de la Chose, est interdite en son
acces fondamental, si c'est la ce que je vous ai dit pendant toute 'année du 222



Seminaire 09

Lecon du 4 avril 1962

séminaire sur L'Ethique, si c'est dans cette suspension, dans le fait qu'elle est, cette
jouissance, aufgehoben, suspendue, proprement que git le plan d'appui ou va se constituer
comme tel et se soutenir le désir, ¢a c'est vraiment 1'approximation la plus lointaine de tout
ce que le monde peut dire, vous ne voyez pas que nous pouvons formuler que 1'Autre, cet
Autre en tant qu'a la fois il se pose étre et qu'il n'est pas, qu'il est a étre, I'Autre ici, quand
nous nous avangons vers le désir, nous voyons bien qu'en tant que son support c'est le
signifiant pur, le signifiant de la loi, que 1'Autre se présente ici comme métaphore de cette
interdiction. Dire que I'Autre c'est la loi ou que c'est la jouissance en tant qu'interdite, c'est
la méme chose. Alors, alerte a celui, qui n'est pas 1a d'ailleurs aujourd'hui, qui, de 'angoisse,
a fait le support et le signe et le spasme de la jouissance d'un soi identifié, identifié
exactement comme s'il n'était pas mon éleve, avec ce fonds ineffable de la pulsion comme
du cceur, du centre de 1'étre, justement ou il n'y a rien. Or tout ce que je vous enseigne sur la
pulsion, c'est justement qu'elle ne se confond pas avec ce soi mythique, qu'elle n'a rien a
faire avec ce qu'on en fait dans une perspective jungienne. Evidemment, il n'est pas commun
de dire que l'angoisse est la jouissance de ce qu'on pourrait appeler le dernier fonds de son
propre inconscient. C'est a cela que tenait ce discours. Ce n'est pas commun, et ce n'est pas
parce que ce n'est pas commun que c'est vrai. C'est un extréme auquel on peut étre amené
quand on est dans une certaine erreur qui repose toute entiére sur 1'élision de ce rapport de
I'Autre a la Chose en tant qu'antinomique. L'Autre est a étre, il n'est donc pas. Il a tout de
méme quelque réalité, sans cela je ne pourrais méme pas le définir comme le lieu ou se
déploie la chaine signifiante. Le seul Autre réel, puisqu'il n'y a nul Autre de I'Autre, rien qui
garantisse la vérité de la loi, le seul Autre réel étant ce dont on pourrait jouir sans la loi.
Cette virtualité définit I'Autre comme lieu. La Chose en somme, élidée, réduite a son lieu,
voila I'Autre avec un grand A.

Et je vais tout de suite trés vite sur ce que j'ai a dire a propos de 1'angoisse. Cela
passe, vous ai-je annoncé, par le désir de I'Autre. Alors, c'est la que nous en sommes, avec
notre tore, c'est 1a que nous avons a le définir, pas a pas. C'est 1a que le ferai un premier
parcours, un peu trop vite, ¢ca n'est jamais mauvais, puisqu'on peut revenir en arriére.
Premicere approche, allons-nous dire que ce rapport que j'articule en disant que le désir de
I'homme c'est le désir de I'Autre, ce qui bien sir entend dire quelque chose, mais maintenant
ce qui est en question, ce que déja ca introduit, c'est qu'évidemment je dis tout autre chose,
je dis que: le désir x du sujet ego est le rapport au désir de I'Autre, qu'il serait, par rapport au
désir de 1'Autre, dans un rapport de Beschriinkung, de limitation,

-223 -



Seminaire 09

L'identification

viendrait a se configurer dans un simple champ d'espace vital ou non, congu comme
homogene, viendrait se limiter par leur heurt. Image fondamentale de toutes sortes de
pensées quand on spécule sur les effets d'une conjonction psychosociologique. Le rapport du
désir du sujet, du sujet au désir de 1'Autre n'a rien a faire avec quoi que ce soit
d'intuitivement supportable de ce registre. Un premier pas serait d'avancer que si mesure
veut dire mesure de grandeur, il n'y a point entre eux de commune mesure. Et rien qu'a dire
¢a, nous rejoignons l'expérience. Qui a jamais trouvé une commune mesure entre son désir
et quiconque a qui il a affaire comme désir ? Si on ne met pas ¢a d'abord dans toute science
de I'expérience, quand on a le titre de Hegel, le vrai titre de la Phénoménologie de 1'Esprit,
on peut tout se permettre, y compris les précheries délirantes sur les bienfaits de la
génitalité. C'est ¢a et rien d'autre que veut dire mon introduction du symbole V-1, c'est
quelque chose destiné a vous suggérer que V-1 x V-1, le produit de mon désir par le désir de
I'Autre, ¢a ne donne et ¢ca ne peut donner qu'un manque, -1, le défaut du sujet en ce point
précis. Résultat, le produit d'un désir par l'autre ne peut étre que ce manque, et c'est de 1a
qu'il faut partir pour tenir quelque chose. Ceci veut dire qu'il ne peut y avoir aucun accord,
aucun contrat sur le plan du désir, que ce dont il s'agit, dans cette identification du désir de
I'homme au désir de 1'Autre, c'est ceci, que je vous montrerai dans un jeu manifeste; en
faisant jouer pour vous les marionnettes du fantasme en tant qu'elles sont le support, le seul
support possible de ce qui peut étre au sens propre une réalisation du désir.

Eh bien! quand nous en serons arrivés la - vous pouvez quand méme déja le voir
indiqué dans mille références, les références a Sade, pour prendre les plus proches, le
fantasme un enfant est battu, pour prendre un des biais premiers avec lesquels j'ai
commencé a introduire ce jeu - ce que je vous montrerai, c'est que la réalisation du désir
signifie, dans I'acte méme de cette réalisation, ne peut signifier qu'étre l'instrument, que
servir le désir de I'Autre, qui n'est pas 'objet que vous avez en face dans I'acte, mais un
autre qui est derriére. Il s'agit 1a du terme possible dans la réalisation du fantasme. Ce n'est
qu'un terme possible, et avant de vous étre fait vous-mémes l'instrument de cet Autre situé
dans un hyperespace, vous avez bel et bien affaire a des désirs, a des désirs réels. Le désir
existe, est constitu¢, se promeéne a travers le monde, et il exerce ses ravages avant toute
tentative de vos imaginations, érotiques ou pas, pour le réaliser, et méme, il n'est pas exclu
que vous le rencontriez comme tel, le désir de 1I'Autre, de I'Autre réel tel que je 'ai défini
tout a I'heure. C'est en ce point que nait l'angoisse. 224



Seminaire 09

Lecon du 4 avril 1962

L'angoisse, c'est béte comme chou. C'est incroyable qu'a aucun moment je n'aie vu
méme 'ébauche de ceci, qui semblait a certains moments comme on dit, étre un jeu de
cache-tampon, qui est tellement simple. On a été chercher 1'angoisse, et plus exactement ce
qui est plus originel que I'angoisse, la préangoisse, I'angoisse traumatique. Personne n'a
parlé de cela, 'angoisse c'est la sensation du désir de I'Autre. Seulement, comme de bien
entendu, chaque fois que quelqu'un avance une nouvelle formule, je ne sais pas ce qui se
passe, les précédentes filent dans le fond de vos poches ou n'en sortent plus. Il faut quand
méme que J'image ¢a, je m'excuse, et méme grossiérement, pour faire sentir ce que je veux
dire, quitte apres cela a ce que vous essayiez de vous en servir, et cela peut servir dans tous
les endroits ou il y a angoisse. Petit apologue, qui n'est peut-étre pas le meilleur, la vérité,
c'est que je l'ai forgé ce matin, me disant qu'il fallait que j'essaie de me faire comprendre.
D'habitude je me fais comprendre a coté, ce qui n'est pas si mal, cela vous évite de vous
tromper a la bonne place. La, je vais essayer de me faire comprendre a la bonne place et
vous éviter de faire erreur. Supposez-moi dans une enceinte fermée, seul avec une mante
religieuse de trois méetres de haut. C'est la bonne proportion pour que j'aie la taille dudit
male. En plus, je suis revétu d'une dépouille a la taille dudit male qui a 1,75 m, a peu pres la
mienne. je me mire, je mire mon image ainsi affublée dans 1'eeil a facettes de ladite mante
religieuse. Est-ce que c'est ¢a I'angoisse ? C'en est trés prés. Pourtant, en vous disant que
c'est la sensation du désir de I'Autre, cette définition se manifeste ce qu'elle est, a savoir,
purement introductive. Il faut évidemment vous référer a ma structure du sujet, c'est-a-dire
connaitre tout le discours antécédent, pour comprendre que si c'est de I'Autre avec un grand
A qu'il s'agit, je ne peux pas me contenter de ne pas aller plus loin, pour ne représenter dans
I'affaire que cette petite image de moi en mante male dans I'ceil a facettes de l'autre. Il s'agit
a proprement parler de l'appréhension pure du désir de 1I'Autre comme tel, si justement je
méconnais quoi ? mes insignes, a savoir que moi, je suis affublé de la dépouille du male. Je
ne sais pas ce que je suis comme objet pour I'Autre. L'angoisse, dit-on, est un affect sans
objet, mais ce manque d'objet, il faut savoir ou il est, il est de mon co6té. L'affect d'angoisse
est en effet connoté par un défaut d'objet, mais non pas par un défaut de réalité. Si je ne me
sais plus objet éventuel de ce désir de 1'Autre, cet Autre qui est en face de moi, sa figure
m'est entierement mystérieuse, dans la mesure surtout ou cette forme comme telle que j'ai
devant moi ne peut en effet non plus étre constituée pour moi en objet, mais ou tout de
méme je peux sentir un mode de sensations qui font toute la substance de ce qu'on appelle
angoisse, de cette oppression 225



Seminaire 09

L'identification

indicible par ou nous arrivons a la dimension méme du lieu de 1'Autre en tant qu'y
peut apparaitre le désir. C'est cela I'angoisse. Ce n'est qu'a partir de 1a que vous pouvez
comprendre les divers biais que prend le névrosé pour s'en arranger, de ce rapport avec le
désir de I'Autre.

Alors, au point ou nous en sommes, ce désir, je vous 1'ai montré la derniére fois
comme inclus d'abord nécessairement dans la demande de 1'Autre. Ici d'ailleurs, qu'est-ce
que vous retrouvez comme vérité premicre, si ce n'est le commun de l'expérience
quotidienne? Ce qui est angoissant, presque pour quiconque, pas seulement pour les petits
enfants mais pour les petits enfants que nous sommes tous, c'est ce qui, dans quelque
demande, peut bien se cacher de cet x, de cet x impénétrable et angoissant par excellence,
du qu'est-ce qu'il peut bien a cet endroit vouloir ? Ce que la configuration ici demande, vous
le voyez bien, c'est un medium entre demande et désir. Ce medium, il a un nom, ¢a s'appelle
le phallus. La fonction phallique, ¢a n'a absolument pas d'autre sens que d'étre ce qui donne
la mesure de ce champ a définir, a l'intérieur de la demande, comme le champ du désir. Et
aussi bien si on veut, que tout ce que nous raconte la théorie analytique, la doctrine
freudienne, en la matiére, consiste justement a nous dire que c'est 1a en fin de compte que
tout s'arrange. Je ne connais pas le désir de I'Autre, angoisse, mais j'en connais l'instrument,
le phallus, et qui que je sois, je suis prié d'en passer par la et de ne pas faire d'histoire, ce
qui s'appelle en langage courant continuer les principes de papa. Et comme chacun sait que
depuis quelques temps papa n'a plus de principe, c'est avec cela que commencent tous les
malheurs. Mais tant que papa est 14, en tant qu'il est le centre autour duquel s'organise le
transfert de ce qui est en cette matiere I'unité d'échange, a savoir,

1/

je veux dire l'unité qui s'instaure, qui devient la base et le principe de tout soutien,
de tout fondement, de toute articulation du [champ du] désir, eh bien! les choses peuvent
aller; elles seront exactement tendues entre le me phunai puisse-t-il ne m'avoir jamais
enfanté! a la limite, et ce qu'on appelle la baraka dans la tradition sémite, et méme biblique
a proprement parler, a savoir le contraire, ce qui me fait le prolongement vivant, actif, de la
loi du pére, du pére comme origine de ce qui va se transmettre comme désir. 226



Seminaire 09

Lecon du 4 avril 1962

L'angoisse de castration donc, vous allez voir ici qu'elle a deux sens et deux niveaux.
Car si le phallus est cet ¢lément de médiation qui donne au désir son support, eh bien! la
femme n'est pas la plus mal partagée dans cette affaire, parce qu'aprés tout, pour elle c'est
tout simple, puisqu'elle ne I'a pas, elle n'a qu'a le désirer, et ma foi dans les cas les plus
heureux, c'est en effet une situation dont elle s'accommode fort bien. Toute la dialectique du
complexe de castration, en tant que pour elle, elle introduit 1'(Edipe, nous dit Freud, cela ne
veut pas dire autre chose. Grace a la structure méme du désir humain, la voie pour elle
nécessite moins de détours, la voie normale, que pour I'homme. Car pour I'homme, pour que
son phallus puisse servir a ce fondement du champ du désir, va-t-il falloir qu'il le demande
pour l'avoir? C'est bien quelque chose comme ¢a dont il s'agit, au niveau du complexe de
castration, c'est d'un passage transitionnel de ce qui, en lui, est le support naturel, devenu a
demi étranger, vacillant, du désir, a travers cette habilitation par la loi; ce en quoi ce
morceau, cette livre de chair va devenir le gage, le quelque chose par ou il va se désigner a
la place ou il a a se manifester comme désir, a l'intérieur du cercle de la demande. Cette
préservation nécessaire du champ de la demande qui humanise par la loi le mode de rapport
du désir a son objet, voila ce dont il s'agit a ce point et ce qui fait que le danger pour le sujet
est, non pas, comme on le dit dans toutes ces déviations que nous faisons depuis des années,
d'essayer de contrarier I'analyse, que le danger pour le sujet n'est pas d'aucun abandon de la
part de 1'Autre, mais de son abandon de sujet a la demande. Car pour autant qu'il vit, qu'il
développe la constitution de son rapport au phallus étroitement sur le champ de la demande,
c'est 1a que cette demande n'a a proprement parler pas de terme, car le phallus, encore qu'il
faille, pour introduire, pour instaurer ce champ du désir, qu'il soit demandé, comme vous le
savez, il n'est a proprement parler pas au pouvoir de I'Autre d'en faire le don sur ce plan de
la demande.

C'est dans la mesure ou la thérapeutique n'arrive point a résoudre mieux qu'elle ne 1'a
fait la terminaison de l'analyse, n'arrive pas a la faire sortir du cercle propre a la demande,
qu'elle bute, qu'elle se termine a la fin sur cette forme revendicatoire, cette forme
inassouvissable, unendliche, que Freud dans son dernier article, L'analyse terminée et
interminable, désigne comme angoisse non résolue de la castration chez 'homme, comme
Penisneid chez la femme. Mais une juste position, une position correcte de la fonction de la
demande dans I'efficience analytique et de la fagon de la diriger pourrait peut-étre nous
permettre, si nous n'avions pas la-dessus tant de retard, un retard déja suffisamment désigné
par le fait que manifestement ce n'est que dans les cas les plus rares que nous 227



Seminaire 09

L'identification

arrivons a buter a ce terme marqué par Freud comme point d'arrét a sa propre
expérience. Plit au ciel que nous en arrivions la, méme si c'est en impasse! Cela prouverait
déja au moins jusqu'ou nous pouvons aller, alors que ce dont il s'agit c'est de savoir
effectivement si d'aller jusque-la nous méne a une impasse ou si ailleurs on peut passer.

Faut-il qu'avant de vous quitter je vous indique quelques-uns de ces petits points qui
vous donnerons satisfaction, pour vous montrer que nous sommes a la bonne place, en nous
référant a quelque chose qui soit dans notre expérience du névrosé ? Qu'est-ce que fait, par
exemple, 1'hystérique ou la névrose obsessionnelle dans le registre que nous venons
d'essayer de construire ? Qu'est-ce qu'ils font 1'un et I'autre en cet endroit du désir de 1'Autre
comme tel ? Avant que nous soyons tombés dans leur panneau en les incitant a jouer tout le
jeu sur le plan de la demande, a nous imaginer, ce qui n'est pas d'ailleurs une imagination
absurde, que nous arriverons a la limite a définir le champ phallique comme I'intersection de
deux frustrations, qu'est-ce qu'ils font spontanément ? L'hystérique, c'est bien simple,
I'obsessionnel aussi, mais c'est moins évident, I'hystérique n'a pas besoin d'avoir assisté a
notre séminaire pour savoir que le désir de 'homme est le désir de 1'Autre, et que par
conséquent 1'Autre peut parfaitement, dans cette fonction du désir, elle, I'hystérique, la
suppléer. L'hystérique vit son rapport a 1'objet en fomentant le désir de 1'Autre, avec un
grand A, pour cet objet. Référez-vous au cas Dora. Je pense avoir suffisamment articulé ceci
en long et en large pour n'avoir pas besoin méme ici de le rappeler. Je fais simplement appel
a l'expérience de chacun, et aux opérations dites d'intrigante raffinée que vous pouvez voir
se développer dans tout comportement hystérique, qui consiste a sustenter dans son
entourage immédiat I'amour d'un tel pour telle autre qui est son amie et véritable objet
dernier de son désir; I'ambiguité restant bien siir toujours profonde de savoir si la situation
ne doit pas étre comprise dans le sens inverse. Pourquoi ? C'est ce que bien sir vous
pourrez, dans la suite de nos propos, voir comme parfaitement calculable du seul fait de la
fonction du phallus qui peut toujours ici passer de l'un a 'autre des deux partenaires de
I'hystérique. Mais ceci nous y reviendrons en détail.

Et qu'est-ce que fait vraiment I'obsessionnel concernant, je parle directement, son
affaire avec le désir de 1'Autre ? C'est plus astucieux, puisque aussi bien ce champ du désir
est constitué par la demande paternelle, en tant que c'est elle qui préserve, qui définit le
champ du désir comme tel en l'interdisant. Eh bien! qu'il s'en débrouille donc lui-méme!
Celui qui est chargé de soutenir le désir a I'endroit de 1'objet dans la névrose obsessionnelle,
c'est le mort. Le sujet 228



Seminaire 09

Lecon du 4 avril 1962

a le phallus, il peut méme a 'occasion I'exhiber, mais c'est le mort qui est prié¢ de
s'en servir. Ce n'est pas pour rien que j'ai pointé dans l'histoire de I'Homme aux rats, 1'heure
nocturne ou, apres s'étre longuement contemplé en érection dans la glace, il va a la porte
d'entrée ouvrir au fantdme de son pére, le prier de constater que tout est prét pour le
supréme acte narcissique qu'est pour I'obsessionnel ce désir. A ceci prés, ne vous étonnez
pas, qu'avec de tels moyens l'angoisse n'affleure que de temps en temps, qu'elle ne soit pas
1a tout le temps, qu'elle soit méme beaucoup plus et beaucoup mieux écartée chez
I'hystérique que chez I'obsessionnel, la complaisance de 1'Autre étant beaucoup plus grande
que celle, quand méme, d'un mort qu'il est toujours difficile quand méme de maintenir
présent, si I'on peut dire. C'est pourquoi l'obsessionnel, de temps en temps, chaque fois que
ne peut pas étre répété a satiété tout 'arrangement qui lui permet de s'en arranger, avec le
désir de I'Autre, voit ressurgir, bien stir d'une fagon plus ou moins débordante, 1'affect
d'angoisse.

De 1a seulement, a retourner en arriére, vous pouvez comprendre que l'histoire
phobique marque un premier pas, dans cette tentative qui est proprement le mode névrotique
de résoudre le probléme du désir de I'Autre, un premier pas dis-je de la facon dont ceci peut
se résoudre. C'est un pas, comme chacun sait, celui-la, qui est loin bien sir d'arriver a cette
solution relative de la relation d'angoisse. Bien au contraire, ce n'est que d'une fagon tout a
fait précaire que cette angoisse est maitrisée, vous le savez, par l'intermédiaire de cet objet
dont déja l'ambiguité, a lui, nous a déja été assez soulignée entre la fonction petit a et la
fonction petit phi. Le facteur commun que constitue le petit phi dans tout petit a du désir est
la en quelque sorte extrait et révélé. C'est ce sur quoi je mettrai I'accent la prochaine fois
pour repartir a partir de la phobie, pour préciser en quoi exactement consiste cette fonction
du phallus.

Aujourd'hui en gros que voyez-vous ? C'est qu'en fin de compte la solution que nous
apercevons du probléme du rapport du sujet au désir, dans son fonds radical se propose
ainsi; puisque de demande il s'agit et qu'il s'agit de définir le désir, eh bien! disons-le
grossiérement, le sujet demande le phallus et le phallus désire. C'est aussi béte que ¢a. C'est
de la tout au moins qu'il faut partir comme formule radicale pour voir effectivement ce qu'il
en est fait dans 1'expérience. Ce modele se module autour de ce rapport du sujet au phallus
en tant que, vous le voyez, il est essentiellement de nature identificatoire, et que s'il y a
quelque chose qui effectivement peut provoquer ce surgissement d'angoisse li¢ a la crainte
d'une perte, c'est le phallus. Pourquoi non pas le désir ? Il n'y a pas de crainte de l'aphanisis,
il y a la crainte de perdre le phallus, parce que seul le 229



Seminaire 09

L'identification

phallus peut donner son champ propre au désir. Mais maintenant, qu'on ne nous parle
pas non plus de défense contre 'angoisse. On ne se défend pas contre 1'angoisse, pas plus
qu'il n'y a de crainte de 1'aphanisis. L'angoisse est au principe des défenses, mais on ne se
défend pas contre 1'angoisse. Bien sir, si je vous dis que je consacrerai toute une année a ce
sujet de I'angoisse, c'est vous dire que je ne prétends pas aujourd'hui en avoir fait le tour,
que ceci ne pose pas de probléme. Si l'angoisse, c'est toujours a ce niveau, que vous a défini
presque caricaturalement mon petit apologue, que se situe 1'angoisse, si 'angoisse peut
devenir un signe, c'est bien sir que, transformée en signe, elle n'est peut-€tre pas tout a fait
la méme chose que la ou j'ai essayé de vous la poser d'abord dans son point essentiel. [l y a
aussi un simulacre de l'angoisse. A ce niveau bien sfir on peut étre tenté d'en minimiser la
portée, pour autant qu'il est vraiment sensible que si le sujet s'envoie a lui-méme des signes
d'angoisse, c'est manifestement pour que ¢a soit plus gai. Mais c'est tout de méme pas de la
que nous pouvons partir pour définir la fonction de I'angoisse. Et puis enfin pour dire,
comme j'ai prétendu uniquement le faire aujourd'hui, des choses massives, qu'on s'ouvre a
cette pensée que, si Freud nous a dit que l'angoisse est un signal qui passe au niveau du moi,
il faut quand méme savoir que c'est un signal pour qui ? pas pour le moi, puisque c'est au
niveau du moi qu'il se produit. Et ¢a aussi, j'ai regretté beaucoup que dans notre derniére
rencontre, cette simple remarque, personne n'ait songé a la faire.

230



Seminaire 09

Lecon 17, 11 avril 1962

J'avais annoncé que je continuerai aujourd'hui sur le phallus, eh bien! je ne vous en
parlerai pas, ou bien je ne vous en parlerai que sous cette forme de huit inversé, qui n'est pas
tellement tranquillisante. Ca n'est pas d'un nouveau signifiant qu'il s'agit, vous allez voir,
c'est toujours du méme dont je parle, en somme, depuis le début de cette

année. Seulement, pourquoi je le raméne comme essentiel? C'est pour bien
renouveler avec la base topologique dont il s'agit, a savoir, ce que ¢a veut dire, l'introduction
faite cette année du tore. Il n'est pas tellement bien slir que ce que j'ai dit sur l'angoisse ait
été si bien entendu. Quelqu'un de trés sympathique, et qui lit, parce que c'est quelqu'un d'un
milieu ou on travaille, m'a fort opportunément - je dois dire que je choisis cet exemple parce
qu'il est plutét encourageant - fait remarquer que ce que j'ai dit sur I'angoisse comme désir
de I'Autre recouvrait ce qu'on trouve dans Kierkegaard. [De] la premiére lecture, car c'est
tout a fait vrai, vous pensez bien que je m'en souvenais, que Kierkegaard, pour parler de
I'angoisse, a évoqué la jeune fille, au moment ou la premiére fois elle s'apercoit qu'on la
désire. Seulement si Kierkegaard 1'a dit, la différence avec ce que je dis c'est, si je puis dire
pour employer un terme kierkegaardien, que je le répete. S'il y a quelqu'un qui a fait
remarquer que ce n'est jamais pour rien qu'on dit: «Je le dis et je le répetey, c'est justement
Kierkegaard. Si on éprouve le besoin de souligner qu'on le répéte apres l'avoir dit, c'est
parce que probablement ce n'est pas du tout la méme chose de le répéter que de le dire, et il
est absolument certain que, si ce que j'ai dit la derniere 231



Seminaire 09

L'identification

fois a un sens, c'est justement en ceci que le cas soulevé par Kierkegaard est quelque
chose de tout a fait particulier et qui comme tel obscurcit, loin d'éclairer, le sens véritable de
la formule que l'angoisse est le désir de 1'Autre, avec un grand A. Il se peut que cet Autre
s'incarne pour la jeune fille a un moment de son existence en quelque galvaudeux. Cela n'a
rien a faire avec la question que j'ai soulevée la derniére fois, et avec l'introduction du désir
de I'Autre comme tel pour dire que c'est I'angoisse, plus exactement, que I'angoisse est la
sensation de ce désir.

Aujourd'hui je vais donc revenir a ma voie de cette année, et d'autant plus
rigoureusement que j'avais di la derniere fois faire une excursion. Et c'est pourquoi, plus
rigoureusement que jamais, nous allons faire de la topologie. Et il est nécessaire d'en faire,
parce que vous ne pouvez faire que d'en faire a tout instant, je veux dire que vous soyez
logiciens ou pas, que vous sachiez méme le sens du mot topologie ou pas. Vous vous servez
par exemple de la conjonction ou. Or il est assez remarquable, mais sirement vrai, que
I'usage de cette conjonction n'a été; sur le champ de la logique technique, de la logique des
logiciens, bien articulé, bien précis¢, bien mis en évidence qu'a une époque assez récente,
beaucoup trop récente pour qu'en somme les effets vous en soient véritablement parvenus.
Et c'est pour ¢a qu'il suffit de lire le moindre texte analytique courant par exemple, pour voir
qu'a tout instant la pensée achoppe dés qu'il s'agit, non seulement du terme d'identification,
mais méme de la pratique d'identifier quoi que ce soit du champ de notre expérience. Il faut
repartir des schémas malgré tout, disons-le, inébranlés dans votre pensée, inébranlés pour
deux raisons; d'abord parce qu'ils ressortissent a ce que j'appellerai une certaine incapacité a
proprement parler, propre a la pensée intuitive, ou plus simplement a l'intuition, ce qui veut
dire aux bases mémes d'une expérience marquée par l'organisation de ce qu'on appelle le
sens visuel. Vous vous apercevez trés facilement de cette impuissance intuitive - si j'ai le
bonheur qu'apres ce petit entretien vous vous mettiez a vous poser de simples problémes de
représentation sur ce que je vais vous montrer qui peut se passer a la surface d'un tore - vous
verrez la peine que vous aurez a ne pas vous embrouiller. C'est pourtant bien simple un tore,
un anneau. Vous vous embrouillerez, et puis je m'embrouille comme vous; il m'a fallu de
I'exercice pour m'y retrouver un peu et méme m'apercevoir de ce que ¢a suggérait, et de ce
que ca permettait de fonder pratiquement. L'autre terme est li¢ a ce qu'on appelle
instruction, c'est a savoir que, cette sorte d'impuissance intuitive, on fait tout pour
I'encourager, pour l'asseoir, pour lui donner un caractére d'absolu, cela bien sir dans les
meilleures intentions. C'est

-232 -



Seminaire 09

Lecon du 11 avril 1962

ce qui est arrivé par exemple, quand en /741, M. Euler, un trés grand nom dans
I'histoire des mathématiques, a introduit ses fameux cercles qui, que vous le sachiez ou pas,
ont beaucoup fait en somme pour encourager l'enseignement de la logique classique dans un
certain sens qui, loin de 1'ouvrir, ne pouvait tendre qu'a rendre faicheusement évidente 1'idée
que pouvaient s'en faire les simples écoliers. La chose s'est produite parce qu'Euler s'était
mis en téte, Dieu sait pourquoi, d'enseigner une princesse, la princesse d'Anhalt Dessau.
Pendant toute une période on s'est beaucoup occupé des princesses, on s'en occupe encore,
et c'est ficheux. Vous savez que Descartes avait la sienne, la fameuse Christine. C'est une
figure historique d'un autre relief; il en est mort. Ca n'est pas tout a fait subjectif; il y a une
espéce de puanteur trés particuliere qui se dégage de tout ce qui entoure I'entité princesse ou
Prinzessin. Nous avons, pendant une période d'a peu prés trois siécles, quelque chose qui est
dominé par les lettres adressées a des princesses, les mémoires des princesses, et ¢a tient
une place certaine dans la culture. C'est une sorte de suppléance de cette Dame dont j'ai
tenté de vous expliquer la fonction si difficile & comprendre, si difficile a approcher dans la
structure de la sublimation courtoise, dont je ne suis pas sir apres tout de vous avoir fait
apercevoir quelle est vraiment la véritable portée. Je n'ai pu vraiment vous en donner que
des sortes de projections, comme on essaie de figurer dans un autre espace des figures a
quatre dimensions qu'on ne peut pas voir [se représenter]. J'ai appris avec plaisir que
quelque chose en est parvenu a des oreilles qui me sont voisines, et qu'on commence a
s'intéresser ailleurs qu'ici a ce que pourrait étre 'amour courtois. C'est déja un résultat.
Laissons la princesse et les embarras qu'elle a pu donner a Euler. 11 lui a écrit 241 lettres,
pas uniquement pour lui faire comprendre les cercles d'Euler. Publiées en /775 a Londres,
elles constituent une sorte de corpus de la pensée scientifique a cette date. Il n'en a surnagé
effectivement que ces petits cercles, ces cercles d'Euler qui sont des cercles comme tous les
cercles, il s'agit simplement de voir l'usage qu'il en a fait. C'était pour expliquer les regles
du syllogisme, et en fin de compte l'exclusion, l'inclusion, et puis ce qu'on peut appeler le
recoupement de deux quoi ? de deux champs, applicable a quoi ? mais mon Dieu applicable
a bien des choses, applicable par exemple au champ ou une certaine proposition est vraie,
applicable au champ ou une certaine relation existe, applicable tout simplement au champ ou
un objet existe.

Vous voyez que l'usage du cercle d'Euler, si vous étes habitués a la multiplicité des
logiques, telles qu'elles se sont élaborées dans un immense effort, dont la plus grande part
tient dans la logique propositionnelle, relationnelle, et la 233



Seminaire 09

L'identification

logique des classes, a été distingué de la facon la plus utile. je ne peux méme pas
songer a entrer, bien sr, dans les détails que nécessiterait de donner la distinction de ces
¢élaborations; ce que je veux simplement faire ici reconnaitre, c'est que vous avez slirement
souvenir de tel ou tel moment de votre existence ou vous est parvenue, sous cette forme de
support, une démonstration logique quelconque de quelque objet comme objet logique, qu'il
s'agisse de proposition, relation, classe, voire simplement objet d'existence. Prenons un
exemple au niveau de la logique des classes, et représentons par exemple par un petit cercle
a l'intérieur d'un grand les mammiféres par rapport a la classe des vertébrés. Ceci va tout
seul, et d'autant plus simplement que, la logique des classes, c'est certainement ce qui au
départ a frayé les voies de la fagon la plus aisée a cette élaboration formelle, et qu'on se
rapporte 1a a quelque chose de déja incarné dans une élaboration signifiante, celle de la
classification zoologique tout simplement, qui vraiment en donne le modele. Seulement
['univers du discours, comme on s'exprime a juste titre, n'est pas un univers zoologique, et a
vouloir étendre les propriétés de la classification zoologique a tout 'univers du discours, on
glisse facilement dans un certain nombre de pi¢ges qui vous incitent a des fautes et laissent
assez vite entendre le signal d'alarme de l'impasse significative. Un de ces inconvénients est
par exemple un usage inconsidéré de la négation. C'est justement a une époque récente que
cet usage s'est trouvé ouvert comme possible, a savoir juste a I'époque ou on a fait la
remarque que, dans l'usage de la négation, ce cercle d'Euler extérieur de l'inclusion devait
jouer un role essentiel, a savoir que ce n'est absolument pas la méme chose de parler sans
aucune précision, par exemple, de ce qui est non-homme, ou de ce qui est non-homme a
I'intérieur des animaux. En d'autres termes que, pour que la négation ait un sens a peu pres
assuré, utilisable en logique, il faut savoir par rapport a quel ensemble quelque chose est
nié. En d'autres termes, si A' est non A, il faut savoir dans quoi il est non A, a savoir dans B.
La négation, vous la verrez, si vous ouvrez a cette occasion Aristote, entrainer dans toutes
sortes de difficultés. Il n'en reste néanmoins pas contestable qu'on n'a nullement ni attendu
ces remarques, ni non plus fait le moindre usage de ce support formel, je veux dire qu'il n'est
pas normal d'en faire usage pour se servir de la négation, a savoir que le sujet dans son
discours fait fréquemment usage de la négation, dans des cas ou il n'y a pas le moindrement
du monde de possibilité de 1'assurer sur cette base formelle. D'ou 1'utilité des remarques que
je vous fais sur la négation en distinguant la négation au niveau de I'énonciation, ou comme
constitutive de la négation au niveau de I'énoncé. Cela veut dire que les lois de la négation,
justement au point ou elles

234



Seminaire 09

Lecon du 11 avril 1962

ne sont pas assurées par cette introduction, tout a fait décisive, et qui date de la
distinction récente de la logique des relations d'avec la logique des classes, que c'est en
somme pour nous tout a fait ailleurs que 1a ou elle a trouvé son assiette que nous avons a
définir le statut de la négation. C'est un rappel, un rappel destiné a vous éclairer
rétrospectivement l'importance de ce que, depuis le début du discours de cette année,) e
vous suggere concernant l'originalité primordiale, par rapport a cette distinction, de la
fonction de la négation.

réunion ' +

Vous voyez donc que ces cercles d'Euler, ce n'est pas Euler qui s'en est servi a cette
fin; il a fallu depuis que s'introduise 1'ceuvre de Boole, puis de De Morgan pour que ceci soit
pleinement articulé. Si j'en reviens a ces cercles d'Euler, ¢a n’est donc pas qu’il en fait lui-
méme si bon usage, mais c'est que c'est avec son matériel, avec l'usage de ses cercles qu'ont
pu étre faits les progres qui ont suivi, et dont je vous donne a la fois I'un de ceux qui ne sont
pas le moindre, ni le moindre notoire, en tout cas particuliérement saisissant, immédiat a
faire sentir. Entre Euler et De Morgan, 1'usage de ces cercles a permis une symbolisation qui
est aussi utile qu'elle vous parait du reste implicitement fondamentale, qui repose sur la
position de ces cercles qui se structurent ainsi. C'est ce que nous appellerons deux cercles
qui se recoupent, qui sont spécialement importants pour leur valeur intuitive qui paraitra a
chacun incontestable, si je vous fais remarquer que c'est autour de ces cercles que peuvent
s'articuler d'abord deux relations qu'il convient de bien accentuer, qui sont celles, d'abord,
de la réunion. Qu'il s'agisse de quoi que ce soit que j'ai énuméré tout a 1'heure, leur réunion,
c'est le fait qu'apres l'opération de la réunion, ce qui est unifié ce sont ces deux champs.
L'opération dite de la réunion, qui se symbolise ainsi ordinairement U, c'est précisément ce
qui a introduit ce symbole, est, vous le voyez, quelque chose qui n'est pas tout a fait pareil a
I'addition. C'est 'avantage de ces cercles de le faire sentir. Ce n'est pas la méme chose que
d'additionner par exemple deux cercles 235



Seminaire 09
L'identification
séparés ou de les réunir dans cette position. Il y a une autre relation qui est illustrée

par ces cercles qui se recoupent, c'est celle de l'intersection, symbolisée par ce signe 1,
dont la signification est tout a fait différente. Le champ d'intersection est compris dans le
champ de réunion. Dans ce qu'on appelle I'algébre de Boole, on montre que, jusqu'a un
certain point tout au moins, cette opération de la réunion est assez analogue a l'addition pour
qu'on puisse la symboliser par le signe de 1'addition +. On montre également que
l'intersection est structuralement assez analogue a la multiplication pour qu'on puisse la
symboliser par le signe de la multiplication x.

je vous assure que je fais la un extrait ultra-rapide destiné a vous mener la ou j'ai a
vous mener et dont je m'excuse bien siir, aupreés de ceux pour qui ces choses se présentent
dans toute leur complexité, quant aux élisions que tout ceci comporte, car il faut que nous
allions plus loin. Et sur le point précis que j'ai a introduire, ce qui nous intéresse c'est
quelque chose qui, jusqu'a De Morgan, et on ne peut qu'étre ¢tonné d'une pareille omission,
n'avait pas €té a proprement parler mis en évidence comme justement une de ces fonctions
qui découlent, qui devraient découler d'un usage tout a fait rigoureux de la logique; c'est,
précisément ce champ constitué par I'extraction, dans le rapport de ces deux cercles, de la
zone d'intersection. Et considérer ce qui est le produit, quand deux cercles se recoupent, au
niveau du champ ainsi défini, c'est-a-dire la réunion moins l'intersection, c'est ce qu'on
appelle la différence symétrique.

Cette différence symétrique est ceci, qui va nous retenir, qui pour nous, vous verrez
pourquoi, est du plus haut intérét. Le terme de différence symétrique est ici une appellation
que) e vous prie simplement de prendre pour son usage traditionnel, ¢'est comme cela qu'on
l'a appelée, n'essayez pas de donner un sens analysable grammaticalement a cette soi-disant
symeétrie. La différence symétrique, c'est ¢a que cela veut dire, cela veut dire, ces champs,
dans les deux cercles d'Euler, en tant qu'ils définissent comme tel un ou d'exclusion.
Concernant deux champs [recoupés], la différence symétrique marque le champ tel qu'il est
construit si vous donnez au ou non pas le sens alternatif, et qui implique la possibilité d'une
identité locale entre les deux termes, et 1'usage courant du terme ou, qui fait qu'en fait le
terme ou s'applique ici fort bien au champ de la réunion. Si une chose est ou A ou B, c'est
ainsi que le champ de son extension peut se dessiner, a savoir sous la forme premiére ou ces
deux champs sont recouverts. Si au contraire c'est exclusif, A ou B, c'est ainsi que nous
pouvons le 236



Seminaire 09
Lecon du 11 avril 1962

ou A ou B vel A oou B est exclusif

symboliser, a savoir que le champ d'intersection est exclu.

Ceci doit nous mener a un retour, a ou A ou B vel A ou B est exclusif une réflexion
concernant ce que suppose intuitivement 1'usage du cercle comme base, comme support de
quelque chose qui se formalise en fonction d'une limite. Ceci se définit trés suffisamment
dans ce fait que, sur un plan d'usage courant, ce qui ne veut pas dire un plan naturel, un plan
fabricable, un plan qui est tout a fait entré dans notre univers d'outils, a savoir une feuille de
papier, - nous vivons beaucoup plus en compagnie de feuilles de papier qu'en compagnie de
tores. Il doit y avoir pour ¢a des raisons, mais enfin des raisons qui ne sont pas évidentes.
Pourquoi apres tout I'homme ne fabriquerait-il pas plus de tores ? D'ailleurs pendant des
siécles, ce que nous avons actuellement sous la forme de feuilles, c'étaient des rouleaux, qui
devaient étre plus familiers avec la notion de volume a d'autres époques qu'a la notre. Enfin,
il y a certainement une raison pour que cette surface plane soit quelque chose qui nous
suffise, et plus exactement, dont nous nous suffisions. Ces raisons doivent étre quelque part.
Et, je l'indiquai tout a I'heure, on ne saurait accorder trop d'importance au fait que,
contrairement a tous les efforts des physiciens comme des philosophes pour nous persuader
du contraire, le champ visuel, quoiqu'on en dise, est essentiellement a deux dimensions. Sur
une feuille de papier, sur une surface pratiquement simple, un cercle dessiné délimite de la
facon la plus claire un intérieur et un extérieur. Voila tout le secret, tout le mystére, le
ressort simple de I'usage qui en est fait dans l'illustration eulérienne de la logique. Je vous
pose la question suivante: qu'est-ce qui arrive si Euler, au lieu de dessiner ce cercle, dessine
mon huit inversé, celui dont aujourd'hui j'ai a vous entretenir ? En apparence ce n'est qu'un
cas particulier du cercle, avec le champ intérieur qu'il définit et la possibilité d'avoir un
autre cercle a l'intérieur; simplement, le cercle intérieur touche - voila ce qu'a un premier
aspect certains

pourront me dire -, le cercle intérieur touche a la limite

constituée par le cercle extérieur. Seulement c'est quand méme pas tout a fait ¢a, en
ce sens qu'il est bien clair, a la fagon dont je le dessine, que la ligne ici du cercle extérieur se
continue dans la ligne du cercle intérieur pour se retrouver ici. Et alors, pour simplement
tout de suite 237



Seminaire 09

L'identification

marquer l'intérét, la portée de cette trés simple forme, je vous suggérerai que les
remarques que j'ai introduites a un certain point de mon séminaire quand j'ai introduit la
fonction du signifiant, consistaient en ceci, a vous rappeler le paradoxe, ou prétendu tel,
introduit par la classification des ensembles, rappelez-vous, qui ne se comprennent pas eux-
mémes. je vous rappelle la difficulté qu'ils introduisent; doit-on, ces ensembles qui ne se
comprennent pas eux-mémes, les inclure ou non dans l'ensemble des ensembles qui ne se
comprennent pas eux-mémes ? Vous voyez la la difficulté. Si oui, c'est donc qu'ils se com-
prendront eux-mémes dans cet ensemble des ensembles qui ne se comprennent pas eux-
mémes.

EE: ensemibles qui se com-
prennent eHx-memes
E™E ensembles gus ne se
ﬂfmprfﬂ'ﬂ'fn: P.Iij THX~
MIEMES

Si non, nous nous trouvons devant une impasse analogue. Ceci est facilement -
résolu, a cette simple condition qu'on s'aper¢oive a tout le moins de ceci - c'est la solution
qu'ont donnée d'ailleurs les formalistes, les logiciens - qu'on ne peut pas parler, disons, de la
méme fagon des ensembles qui se comprennent eux-mémes et des ensembles qui ne se
comprennent pas eux-mémes. Autrement dit, qu'on les exclut comme tels de la définition
simple des ensembles, qu'on pose en fin de compte que les ensembles qui se comprennent
eux-mémes ne peuvent étre posés comme des ensembles. je veux dire que loin que cette
zone intérieure d'objets aussi considérables dans la construction de la logique moderne que
les ensembles, loin qu'une zone intérieure définie par cette image du huit renversé par le
recouvrement ou le redoublement dans ce recouvrement dune classe, d'une relation, d'une
proposition quelconque par elle-méme, par sa portée a la seconde puissance, loin que ceci
laisse dans un cas notoire la classe, la proposition, la relation d'une fagon générale, la
catégorie a l'intérieur d'elle-méme d'une fagon en quelque sorte plus pesante, plus accentuée,
ceci a pour effet de la réduire a I'nomogénéité avec ce qui est a l'extérieur.

Comment ceci est-il concevable? Car enfin on doit tout de méme bien dire que, si
c'est ainsi que la question se présente, a savoir entre tous les ensembles un ensemble qui se
recouvre lui-méme, il n'y a aucune raison a priori de ne pas en faire un ensemble comme les
autres. Vous définissez comme ensemble, par exemple, tous les ouvrages concernant ce qui
se rapporte aux humanités, c'est-a-dire aux arts, aux sciences, a l'ethnographie, vous faites
une liste. Les ouvrages qui sont des ouvrages faits sur la question de ce qu'on doit classer
comme humanités feront partie du méme catalogue, c'est-a-dire que ce que) e viens méme de
définir a l'instant en -articulant le titre « les ouvrages concernant les humanités », 238



Seminaire 09

Lecon du 11 avril 1962

fait partie de ce qu'il y a a cataloguer. Comment pouvons-nous concevoir que
quelque chose, qui se pose ainsi comme se redoublant soi-méme dans la dignité d'une
certaine catégorie, puisse pratiquement nous amener a une antinomie, a une impasse logique
telle que nous soyons au contraire contraints de la rejeter ? Voila quelque chose qui n'est pas
d'aussi peu d'importance que vous pourriez le croire, puisqu'on a pratiquement vu les
meilleurs logiciens y voir une sorte d'échec, de point de butée, de point de vacillation de
tout I'édifice formaliste, et non sans raison. Voila qui pourtant fait a l'intuition une sorte
d'objection majeure, toute seule inscrite, sensible, visible dans la forme méme de ces deux
cercles qui se présentent, dans la perspective eulérienne, comme inclus 1'un par rapport a
l'autre.

C'est justement la-dessus que nous allons voir que 1'usage de 1'intuition de
représentation du tore est tout a fait utilisable. Et, étant donné que vous sentez bien,
j'imagine, ce dont il s'agit, a savoir un certain rapport du signifiant a lui-méme, le vous 1'ai
dit, c'est dans la mesure ou la définition d'un ensemble s'est de plus en plus rapprochée d'une
articulation purement signifiante qu'elle a amené a cette impasse. C'est toute la question du
fait qu'il s'agit pour nous de mettre au premier plan qu'un signifiant ne saurait se signifier
lui-méme. En fait, c'est une chose excessivement béte et simple, ce point trés essentiel, que
le signifiant, en tant qu'il peut servir a se signifier lui-méme, doit se poser comme différent
de lui-méme. C'est ceci qu'il s'agit de symboliser au premier chef parce que c'est aussi ceci
que nous allons retrouver, jusqu'a un certain point d'extension qu'il s'agit de déterminer,
dans toute la structure subjective, jusqu'au désir y compris. Quand un de mes obsessionnels,
tout récemment encore, apres avoir développé tout le raffinement de la science de ses
exercices a l'endroit des objets féminins auxquels, comme il est commun chez les autres
obsessionnels, si je puis dire, il reste attaché par ce qu'on peut appeler une infidélité
constante, a la fois impossibilité de quitter aucun de ces objets et extréme difficulté a les
maintenir tous ensemble, et qu'il ajoute qu'il est bien évident que dans cette relation, dans ce
rapport si compliqué qui nécessite de si hauts raffinements techniques si je puis dire, dans le
maintien de relations qui en principe doivent rester extérieures les unes aux autres,
imperméables si I'on peut dire les unes aux autres et pourtant liées, que si tout ceci, me dit-
il, n'a pas d'autre fin que de le laisser intact pour une satisfaction dont lui-méme ici achoppe,
elle doit donc se trouver ailleurs, non pas seulement dans un futur toujours reculé, mais
manifestement dans un autre espace, puisque de cette intactitude et de sa fin il est incapable
en fin de compte de dire sur quoi, comme satisfaction, ceci peut déboucher. Nous 239



Seminaire 09

L'identification

avons tout de méme 1a, sensible, quelque chose qui, pour nous, pose la question de la
structure du désir de la facon la plus quotidienne.

Revenons a notre tore et inscrivons-y nos cercles d'Euler. Ceci va nécessiter de faire,
je m'en excuse, un tout petit retour qui n'est pas, quoi qu'il puisse apparaitre a quelqu'un qui
entrerait actuellement pour la premiére fois dans mon séminaire, un retour géométrique, il le
sera peut-€tre, tout a fait a la fin, mais trés incidemment, qui est a proprement parler
topologique. Il n'y a aucun besoin que ce tore soit un tore régulier ni un tore sur lequel nous
puissions faire des mesures. C'est une surface constituée selon certaines relations
fondamentales que je vais étre amené a vous rappeler, mais comme je ne veux pas paraitre
aller trop loin de ce qui est le champ de notre intérét, je vais me limiter aux choses que j'ai
déja amorcées

et qui sont trés simples. je vous 1'ai fait remarquer, sur une telle surface, nous
pouvons décrire ce type de cercle [1], qui est celui que je vous ai connoté comme réductible,
celui qui, si il est représenté par une petite ficelle qui passe a la fin par une boucle, je peux
en tirant sur la ficelle le réduire a un point, autrement dit a zéro.

Je vous ai fait remarquer qu'il y a deux espéces d'autres cercles ou lacs, quelle que
soit leur étendue, car il pourrait aussi bien, par exemple celui-1a, avoir cette forme-la. Cela
veut dire, un cercle qui traverse le trou, quelle que soit sa forme plus ou moins serrée, plus
ou moins laxe, c'est ¢a qui le définit, il traverse le trou, il passe de l'autre c6té du trou.

o9

Il est ici représenté en pointillés, alors que la il est représenté en plein. C'est ceci
que cela symbolise; ce cercle n'est pas réductible, ce qui veut dire que si vous le supposez
réalisé par une ficelle passant toujours par ce petit arceau qui nous servirait a le serrer, nous
ne pouvons pas le réduire a quelque chose de punctiforme; il restera toujours, quelle que soit
sa circonférence, au centre, la circonférence de ce qu'on peut appeler ici 1'épaisseur du tore.
Ce cercle irréductible du point de vue qui nous intéressait tout a I'heure, a savoir de la
définition d'un intérieur et d'un extérieur, s'il montre d'un c6té une résistance particuliére,
quelque chose qui par rapport aux autres cercles lui confére une dignité éminente, sur cet
autre point voici tout d'un coup qu'il va paraitre singulierement déchu des propriétés du
précédent, car si, ce cercle dont je vous parle, vous le matérialisez 240



Seminaire 09

Lecon du 11 avril 1962

par exemple par une coupure avec une paire de ciseaux, qu'est-ce que vous obtien-
drez ? Absolument pas, comme dans l'autre cas, un petit morceau qui s'en va et puis le reste
du tore. Le tore restera tout entier bien intact sous la forme d'un

tuyau, ou d'une manche si vous voulez.

Si vous prenez d'autre part un autre type de cercle [3], celui dont je vous ai déja
parlé, celui qui n'est pas celui qui traverse le trou, mais qui en fait le tour, celui-1a se trouve
dans la méme situation que le précédent quant a l'irréductibilité. Il se trouve également dans
la méme situation que le précédent concernant le fait qu'il ne suffit pas a définir un intérieur
ni un extérieur. Autrement dit que, si vous le suivez, ce cercle, et que vous ouvrez le tore a
I'aide d'une paire de ciseaux, vous aurez a la fin quoi ? Eh bien, la méme chose que dans le
cas précédent; ca a la forme du tore, mais c'est une forme qui ne présente une différence
qu'intuitive, qui est tout a fait essentiellement la méme du point de vue de la structure. Vous
avez toujours apres cette opération, comme dans le premier cas, une manche, simplement
c'est une manche trés courte et treés large. Vous avez une ceinture si vous voulez, mais il n'y
a pas de différence essentielle entre une ceinture et une manche du point de vue topologique.
Appelez c¢a encore une bande si vous voulez.

Nous voila donc en présence de deux types de cercles, qui de ce point de vue
d'ailleurs n'en font qu'un, qui ne définissent pas un intérieur et un extérieur. je vous fais
observer incidemment que, si vous coupez le tore successivement suivant 'un et l'autre,
vous n'arrivez pas encore pour autant a faire ce dont il s'agit, et que vous obtenez pourtant
tout de suite avec l'autre type de cercle, le premier que je vous ai dessiné [1], a savoir deux
morceaux. Au contraire le tore, non seulement reste bien tout entier, mais c'était, la premiére
fois que je vous en parlai, une mise a plat qui en résulte et qui vous permet de symboliser
éventuellement d'une fagon particulierement commode le tore comme un rectangle que vous
pouvez en tirant un peu étaler comme une peau épinglée aux quatre coins; définir les
propriétés de correspondance de ses bords 1'un a 1'autre, de correspondance aussi de ses
sommets, les quatre sommets se réunissant en un point, et avoir ainsi, d'une fagon beaucoup
plus accessible & vos facultés d'intuition ordinaire, moyen d'étudier ce qui se passe
géométriquement sur le tore. C'est-a-dire, il y aura un de ces types de cercles qui se
représentera par une ligne comme celle-ci [2], un autre type de cercles par des lignes comme
celle-ci [3] représentant 241



Seminaire 09

L'identification

deux points opposés [x-x', y-y'], définis d'une fagon préalable comme étant
équivalents sur ce qu'on appelle les bords de la surface étalée, mise a plat, la mise a plat
comme telle étant impossible, puisqu'il ne s'agit pas d'une surface qui soit

X

y -3 | ¥

2
|
x:l

métriquement identifiable a une surface plane, je le répéte, purement métriquement,
pas topologiquement. Ou est-ce que ceci nous méne ? Le fait que deux sections de cette
espéce soient possibles, avec d'ailleurs nécessite de se recouper l'une ou l'autre sans
fragmenter d'aucune fagon la surface, en la laissant entiére, en la laissant d'un seul lambeau
si je puis dire, ceci suffit a définir un certain genre d'une surface. Toutes les surfaces sont
loin d'avoir ce genre. Si vous faites en particulier une telle section sur une sphére, vous
n'aurez toujours que deux morceaux, quel que soit

le cercle. Ceci pour nous conduire a quoi ?

Ne faisons plus une seule section, mais deux sections sur la seule base du tore.
Qu'est-ce que nous voyons apparaitre ? Nous voyons apparaitre quelque chose qui
assurément va nous étonner tout de suite, c'est a savoir que si les deux cercles se recoupent,
le champ dit de la différence symétrique existe bel et bien. Est-ce que

nous pouvons dire que, pour autant, existe le champ de 1'intersection? Je pense que
cette figure, telle qu'elle est construite, est suffisamment accessible a votre intuition pour
que vous compreniez bien tout de suite et immédiatement qu'il n'en est rien. C'est a savoir
que ce quelque chose qui serait intersection, mais qui ne 1'est pas et qui - je dis pour I'ceil,
car bien entendu il n'est méme pas question un seul instant que cette intersection existe-
mais qui pour I'eeil, et tel que je vous 1'ai présenté ainsi sur cette figure telle qu'elle est
dessinée, se trouverait peut-étre quelque part ici [1] dans ce champ parfaitement continué
d'un seul bloc, d'un seul lambeau, avec ce champ-la [2] qui pourrait analogiquement, de la
facon la plus grossiére pour une intuition justement habituée a se fonder aux choses qui se
passent uniquement sur le plan, correspondre a ce champ externe ou nous pourrions définir,
par rapport a deux cercles d'Euler se recoupant, le champ de leur négation; a savoir, si ici
nous avons le cercle A et ici le cercle B, ici nous avons A,, négation de A, et nous avons ici
B,, négation de B, et il y a quelque 242



Seminaire 09
Lecon du 11 avril 1962

chose a formuler concernant leur intersection a ces champs extérieurs éventuels. Ici
nous voyons donc, illustré de la fagon la plus simple par la structure du tore, ceci que
quelque chose est possible, quelque chose qui peut s'articuler ainsi; deux champs se
recoupent, pouvant comme tels définir

leur différence en tant que différence symétrique, mais qui n'en sont pas moins deux
champs dont on peut dire qu'ils ne peuvent se réunir et qu'ils ne peuvent pas non plus se
recouvrir; en d'autres termes, qu'ils ne peuvent ni servir a une fonction de ou... ou..., ni
servir a une fonction de multiplication par soi-méme. IIs ne peuvent littéralement pas se
reprendre a la deuxiéme puissance, ils ne peuvent pas se réfléchir 1'un par l'autre et 1'un dans
'autre, ils n'ont pas d'intersection, leur intersection est exclusion d'eux-mémes. Le champ ou
'on attendait l'intersection est le champ ou I'on sort de ce qui les concerne, ou on est dans le
non-champ. Ceci est d'autant plus intéressant qu'a la représentation de ces deux cercles nous
pouvons substituer notre huit inversé de tout a I'heure. Nous nous trouvons alors devant une
forme qui pour nous est encore plus suggestive. Car essayons de nous rappeler ce a quoi j'ai
pensé tout de suite a les comparer, ces cercles qui font le tour du trou du tore, a quelque
chose, vous ai-je dit, qui a rapport avec l'objet métonymique, avec I'objet du désir en tant
que tel. Qu'est-ce que ce huit inversé, ce cercle qui se reprend lui-méme a l'intérieur de lui-
méme ? Qu'est-ce que c'est, si ce n'est un cercle qui a la limite se redouble et se ressaisit, qui
permet de symboliser - puisqu'il s'agit d'évidence intuitive et que les cercles eulériens nous
paraissent particulicrement convenables a une certaine symbolisation de la limite - qui
permet de symboliser cette limite en tant qu'elle se reprend elle-méme, qu'elle s'identifie a
elle-méme. Réduisez de plus en plus la distance qui sépare la premiére boucle, disons, de la
seconde, et vous avez le cercle en tant qu'il se saisit lui-méme.

Est-ce qu'il y a pour nous des objets qui aient cette nature, a savoir qui subsistent
uniquement dans cette saisie de leur auto-différence ? Car de deux choses 1'une, ou ils la
saisissent, ou ils ne la saisissent pas. Mais il y a une chose en tout cas, que tout ce qui se
passe a ce niveau de la saisie implique et nécessite, c'est que ce quelque chose exclut toute
réflexion de cet objet sur soi-méme. Je 243



Seminaire 09

L'identification

veux dire que, supposez que ce soit de petit a dont il s'agisse - comme je vous l'ai
déja indiqué, que c'était ce a quoi ces cercles allaient nous servir -, ceci veut dire que a2, le
champ ainsi défini, est le méme champ que ce qui est 1a, c'est-a-dire non a ou -a. Supposez
pour l'instant, je n'ai pas dit que c'était démontré, je vous dis que je vous fournis aujourd'hui
un modele, un support intuitif a quelque chose qui est précisément

ce dont nous avons besoin concernant la constitution du désir. Peut-étre vous
paraitra-t-il plus accessible, plus immédiatement a votre portée d'en faire le symbole de
'auto-différence du désir a lui-mé€me, et le fait que c'est précisément a son redoublement sur
lui-méme que nous voyons apparaitre que ce qu'il enserre se dérobe et fuit vers ce qui
I'entoure. Vous direz, arrétez-vous, suspendez-vous ici, car ce n'est pas réellement le désir
que j'entends symboliser par la double boucle de ce huit intérieur, mais quelque chose qui
convient beaucoup mieux a la conjonction du petit a, de 1'objet du désir comme tel avec lui-
méme.

Pour que le désir soit effectivement, intelligemment supporté dans cette référence
intuitive a la surface du tore, il convient d'y faire entrer, comme de bien entendu, la
dimension de la demande. Cette dimension de la demande, je vous ai dit d'autre part que les
cercles enserrant I'épaisseur du tore, comme tels pouvaient servir trés intelligiblement a la
représenter, et que quelque chose - d'ailleurs qui est en partie contingent, je veux dire lié¢ a
une aperception toute extérieure, visuelle, elle-méme trop marquée de l'intuition commune
pour n'étre pas réfutable, vous le verrez, mais enfin... - tel que vous étes forcés de vous
représenter le tore, a savoir quelque chose comme cet anneau, vous voyez facilement
combien aisément ce qui se passe dans la succession de ces cercles capables de se suivre en
quelque sorte en hélice et selon une répétition qui est celle du fil, autour de la bobine,
combien aisément la demande dans sa répétition, son identité et sa distinction nécessaires,
son déroulement et son retour sur elle-méme, est quelque chose qui trouve facilement a se
supporter de la structure du tore. Ce n'est pas la ce que j'entends aujourd'hui répéter une fois
de plus. D'ailleurs, si je ne faisais que le répéter ici, ce serait tout a fait insuffisant. C'est au
contraire quelque chose sur lequel je voudrais attirer votre attention, a savoir ce cercle
privilégié qui est constitué par ceci que c'est non seulement un cercle qui fait le tour du trou
central, mais que c'est aussi un cercle qui le traverse. En d'autres termes qu'il est constitué
par une propriété topologique qui confond, qui additionne la boucle 244



Seminaire 09

Lecon du 11 avril 1962

constituée autour de 1'épaisseur du tore avec celle qui se ferait d'un tour fait, par
exemple, autour du trou intérieur. Cette sorte de boucle est pour nous d'un intérét tout a fait
privilégié, car c'est elle qui nous permettra de supporter, d'imager les relations comme
structurales de la demande et du désir. Voyons, en effet, ce qui peut se produire concernant
de telles boucles; observez qu'il peut y en avoir d'ainsi constituées, qu'une autre qui lui est
voisine s'achéve, revienne sur elle-méme, sans du tout couper la premiére.

Vous le voyez, étant donné ce que j'ai 1a essayé de bien articuler, de bien dessiner, a
savoir la fagon dont ¢a passe de 1'autre c6té de cet objet, que nous supposons massif, parce
que c'est comme ¢a que vous l'intuitionnez si facilement, et qui évidemment ne 1'est pas, la
ligne du cercle [1] passe ici, l'autre ligne [2] passe un peu plus loin, il n'y a aucune espéce
d'intersection de ces deux cercles.

Voici deux demandes qui tout en impliquant le cercle central avec ce qu'il symbolise,
a l'occasion l'objet, et dans quelle mesure il est effectivement intégré a la demande, ces deux
demandes ne comportent aucune espece de recoupement, aucune espéce d'intersection, et
méme aucune espece de différence articulable entre elles, encore qu'elles aient le méme
objet inclus dans leur périmétre.

Au contraire, il y a un autre type de circuit, celui qui ici passe effectivement de
'autre c6té du tore, mais loin de se rejoindre a lui-méme au point d'ou il est parti, amorce ici
une autre courbe pour venir une seconde fois passer ici et revenir a son point de départ. Je
pense que vous avez saisi ce dont il s'agit; il s'agit de rien moins que de quelque chose
d'absolument équivalent a la fameuse courbe du huit inversé dont je vous ai parlé tout a
I'heure. Ici les deux boucles représentent la réitération, la réduplication de la demande, et
comportent alors ce champ de différence a soi-méme, d'auto-différence qui est celui sur
lequel nous avons mis l'accent tout a I'heure, c'est-a-dire qu'ici nous trouvons le moyen de
245



Seminaire 09

L'identification

symboliser d'une fagon sensible, au niveau de la demande elle-méme, une condition
pour qu'elle suggere, dans toute son ambiguité, et d'une fagon strictement analogue a la
fagon dont elle est suggérée dans la réduplication de tout a I'heure de I'objet du désir lui-
méme, la dimension centrale constituée par le vide du désir.

Tout ceci, je ne vous l'apporte que comme une sorte de proposition d'exercices,
d'exercices mentaux, d'exercices avec lesquels vous avez a vous familiariser, si vous voulez
pouvoir, dans le tore, trouver pour la suite la valeur métaphorique que j e lui donnerai quand
j'aurai dans chaque cas, qu'il s'agisse de 1'obsessionnel, de I'hystérique, du pervers, voire
méme du schizophréne, a articuler le rapport du désir et de la demande.

C'est pourquoi c'est sous d'autres formes, sous la forme du tore déployé, mis a plat
de tout a I'heure, que je vais essayer de bien vous marquer a quoi correspondent les divers
cas que j'ai jusqu'ici évoqués, a savoir les deux premiers cercles, par exemple, qui étaient
des cercles qui faisaient le tour du trou central, et qui se recoupaient en constituant a
proprement parler la méme figure de différence symétrique qui est celle des cercles d'Euler.
Voici ce que ¢a donne sur le tore étalé, certainement, de cette fagon figurée, plus satis-
faisante que ce que vous voyiez tout a I'heure, en ceci que vous pouvez toucher du doigt ce
fait qu'il n'y a pas de symétrie, disons entre les quatre champs deux a deux, tels qu'ils sont
définis par le recoupement des deux cercles.

Vous auriez pu tout a I'heure vous dire, et certainement pas d'une fagon qui aurait
été le signe de peu d'attention, qu'a dessiner les choses ainsi, et a donner une valeur
privilégiée a ce que j'appelle ici différence symétrique, je ne fais la que quelque chose
d'assez arbitraire, puisque les deux autres champs, dont je vous ai fait remarquer qu'ils se
confondent, occupaient peut-&tre par rapport a ces

deux-ci une place symétrique. Vous voyez ici qu'il n'en est rien, a savoir que les
champs définis par ces deux secteurs, de quelque fagon que vous les raccordiez, et vous
pourriez le faire, ne sont d'aucune facon identifiables au premier champ. 246



Seminaire 09
Lecon du 11 avril 1962

L'autre figure, a savoir celle du huit inversé, se présente ainsi. La non-symétrie des
deux champs est encore plus évidente. Les deux cercles que j'ai dessinés ensuite
successivement sur le pourtour du tore comme définissant deux cercles de la demande en
tant qu'ils ne se recoupent pas, les voici ainsi symbolisés.

Il y en a un [A] que nous pouvons identifier purement, je parle des deux cercles de
la demande tels que je viens de les définir en tant qu'ils incluaient en plus le trou central,
I'un peut trés facilement se définir, se situer sur le tore étalé comme une oblique reliant en
diagonale un sommet au méme point qu'il est réellement au bord opposé, au sommet opposé
de sa position, AB. La seconde boucle [A'] que j'avais dessinée tout a I'heure se
symboliserait ainsi; commencant en un point ici quelconque, nous avons ici A', ici C, un
point C qui est le méme que ce point C', et finissant ici en B', A' C C' B". Il n'y a ici aucune
possibilité de distinguer le champ qui est en AN,

n'a aucun privilége par rapport a ce champ-ci n'en est pas de méme si c'est au
contraire le huit intérieur que nous symbolisons, car il se présente ainsi.

Voici l'un de ses champs; il est défini par les parties ombrées ici. Il n'est
manifestement pas symétrique avec ce qui reste de I'autre champ, de quelque fagon que vous
vous efforciez de le composer. Il est bien évident que vous pouvez le recomposer de la fagon
suivante, que cet ¢élément-1a, mettons le x, venant ici, cet y venant 1a, et ce z venant ici, vous
avez la forme définie par l'auto-différence dessinée par le huit intérieur.

Ceci, dont nous verrons l'utilisation par la suite, peut vous paraitre quelque peu
fastidieux, 247



Seminaire 09

T i L

z ¥

voire superflu, au moment méme ou j'essaie pour vous de l'articuler. Néanmoins je
voudrais vous faire remarquer a quoi ¢a sert. Vous le voyez bien, tout l'accent que je porte
sur la définition de ces champs est destiné a vous marquer en quoi ils sont utilisables, ces
champs de la différence symétrique et de ce que j'appelle 1'auto-différence, en quoi ils sont
utilisables pour une certaine fin, et en quoi ils se soutiennent comme existant par rapport a
un autre champ qu'ils excluent. En d'autres termes, a établir leur fonction dissymétrique, si
je me donne tellement de peine, c'est qu'il y a une raison. La raison est celle-ci, c'est quel

le tore, tel qu'il est structuré purement et simplement comme surface, il est trés
difficile de symboliser d'une fagon valable ce que j'appellerai sa dissymétrie. En d'autres
termes, quand vous le voyez étalé, a savoir sous la forme de ce rectangle dont il s'agira, pour
reconstituer le tore, que vous conceviez, primo, que je le replie et que je fais un tube,
secundo que je rameéne un bout du tube sur l'autre et je fais un tube fermé, il n'en reste pas
moins que ce que j'ai fait dans un sens j'aurais pu le faire dans l'autre. Puisqu'il s'agit de
topologie, et non de propriétés métriques, la question de la plus grande longueur d'un co6té
par rapport a l'autre n'a aucune signification; que ce n'est pas ceci qui nous intéresse,
puisque c'est la fonction réciproque de ces cercles qu'il s'agit d'utiliser. Or, justement dans
cette réciprocité ils apparaissent pouvoir avoir des fonctions strictement équivalentes. Aussi
bien cette possibilité est-elle a la base de ce que j'avais d'abord laissé pointer, apparaitre dés
le début pour vous dans 'utilisation de cette fonction du tore comme d'une possibilité
d'image sensible a son propos. C'est que chez certains sujets, certains névrosés par exemple,
nous voyons en quelque sorte d'une fagon sensible la projection, si 1'on peut s'exprimer
ainsi, des cercles mémes du désir dans toute la mesure ou il s'agit pour eux, si je puis dire,
d'en sortir dans des demandes exigées de 1'Autre. Et c'est ce que j'ai symbolisé en vous
montrant ceci, c'est que si vous dessinez un tore, vous pouvez simplement en imaginer un
autre qui enserre si I'on peut dire, de cette fagon le premier. 11 faut bien voir que chacun des
cercles qui sont des cercles autour du trou peuvent avoir, par simple roulement, leur
correspondance

248



Seminaire 09

Lecon du 11 avril 1962

dans des cercles qui passent a travers le trou de l'autre tore; qu'un tore en quelque
sorte est toujours transformable en tous ses points en un tore opposé.

Ce qu'il s'agit donc de voir, c'est ce qui originalise une des fonctions circulaires,
celle des cercles pleins par exemple, par rapport a ce que nous avons appelé a un autre
moment les cercles vides. Cette différence existe trés évidemment. On pourrait par exemple
la symboliser, la formaliser en indiquant, par un petit signe sur la surface du tore étalé en
rectangle, si vous le voulez, 'antériorité selon laquelle se ferait le recoupement, et, si nous
appelons ce c6té petit a, et ce coté petit b, noter par exemple a < b, ou inversement. Ce
serait 1a une notation a laquelle jamais personne n'a songé en topologie, et qui aurait
quelque chose de tout a fait artificiel, car on ne voit pas pourquoi un tore serait d'aucune
fagon un objet qui aurait une dimension temporelle. A partir de ce moment, il est tout a fait
difficile de le symboliser autrement, encore qu'on voit bien qu'il y a 1a quelque chose
d'irréductible et qui fait méme a proprement parler toute la vertu exemplaire de 'objet
torique.

Il y aurait une autre facon d'essayer de 1'aborder. 1l est bien clair que c'est pour
autant que nous ne considérons le tore que comme surface, et ne prenant ses coordonnées
que de sa propre structure, que nous sommes mis devant cette impasse, grosse pour nous de
conséquences, puisque, si évidemment les cercles, dont vous voyez que je vais tendre a les
faire servir pour y fixer la demande, bien entendu dans ses rapports avec d'autres cercles qui
ont rapport avec le désir, s'ils sont strictement réversibles, est-ce que c'est 1a quelque chose
que nous désirons avoir pour notre modele ? Assurément pas. C'est, au contraire, du
privilége essentiel du trou central qu'il s'agit, et par conséquent le statut topologique que
nous cherchons comme utilisable dans notre modéle va se trouver nous fuir et nous
échapper. C'est justement parce qu'il nous fuit et nous échappe qu'il va se révéler fécond
pour nous. Essayons une autre méthode, pour marquer ce dont les mathématiciens, les
topologistes, se passent parfaitement dans la définition, ['usage qu'ils font de cette structure
du tore en topologie; eux-mémes, dans la théorie générale des surfaces, ont mis en valeur la
fonction du tore comme élément irréductible de toute réduction des surfaces a ce qu'on
appelle une forme normale. Quand je dis que c'est un élément irréductible, je veux dire
qu'on ne

249



Seminaire 09

L'identification

peut réduire le tore a autre chose. On peut imaginer des formes de surface aussi
complexes que vous voudrez, mais il faudra toujours tenir compte de la fonction tore dans
toute planification, si je puis m'exprimer ainsi, dans toute triangulation dans la théorie des
surfaces. Le tore ne suffit pas; il y faut d'autres germes, il y faut nommément la sphere, il y
faut, ce a quoi je n'ai pas pu méme aujourd'hui encore faire allusion, introduire la possibilité
de ce qu'on appelle cross-cap, et la possibilité de trous. Quand vous avez la sphére, le tore,
le cross-cap et le trou, vous pouvez représenter n'importe quelle surface qu'on appelle
compacte, autrement dit une surface qui soit décomposable en lambeaux. Il y a d'autres
surfaces qui ne sont pas décomposables en lambeaux, mais nous les laissons de c6té.

Venons-en a notre tore et a la possibilité de son orientation. Est-ce que nous allons
pouvoir la faire par rapport a la sphére idéale sur laquelle il s'accroche ? Nous pouvons,
cette spheére, toujours l'introduire, a savoir qu'avec une suffisante puissance de souffle,
n'importe quel tore peut venir a se présenter comme une simple poignée a la surface d'une
sphere qui est une partie de lui-méme suffisamment gonflée. Est-ce que par l'intermédiaire
de

la sphére nous allons pouvoir, si je puis dire, replonger le tore dans ce que, vous le
sentez bien, nous cherchons pour l'instant, & savoir ce troisi¢éme terme qui nous permette
d'introduire la dissymétrie dont nous avons besoin entre les deux types de cercles ? Cette
dissymétrie pourtant si évidente, si intuitivement sensible, si irréductible méme, et qui est
pourtant telle qu'elle se manifeste a propos comme étant ce quelque chose que nous
observons toujours dans tout développement mathématique, la nécessité, pour que ca
démarre, d'oublier quelque chose au départ. Ceci vous le retrouvez dans toute espece de
progres formel; ce quelque chose d'oubli€ et qui littéralement se dérobe a nous, nous fuit
dans le formalisme. Est-ce que nous allons pouvoir le saisir, par exemple dans la référence
de quelque chose qui s'appelle tuyau a la sphére ?

En effet, regardez bien ce qui se passe, et ce qu'on nous dit que toute surface
formalisable peut nous donner, dans la réduction, la forme normale. On nous dit, ceci se
ramenera toujours a une sphere, avec quoi ? avec des tores insérés sur celle-ci, et que nous
pouvons valablement symboliser ainsi. je vous passe la théorie. L'expérience prouve que
c'est strictement exact. Qu'en outre nous aurons ce qu'on appelle des cross-cap. Ces cross-
cap, je renonce a vous en parler aujourd'hui, il faudra que je vous en parle parce qu'ils nous
rendront le plus grand service.250



Seminaire 09

Lecon du 11 avril 1962

Contentons-nous de considérer le tore. Il pourrait vous venir a l'idée qu'une poignée
comme celle-ci, qui serait non pas extérieure a la sphére mais intérieure avec un trou pour y
entrer, c'est quelque chose d'irréductible, d'inéliminable, et qu'il faudrait en quelque sorte
distinguer les tores extérieurs et les tores intérieurs.

tore exterieur

tore intérieur—

Cross-cap

En quoi est-ce que ceci nous intéresse ? Trés précisément a propos d'une forme
mentale qui est nécessaire a toute notre intuition de notre objet. En effet, dans 1a perspective
platonicienne, aristotélicienne, eulérienne d'un Umwelt et d'un Innenwelt, dune dominance
mise d'emblée sur la division de l'intérieur et de 1'extérieur, est-ce que nous ne placerons pas
tout ce que nous expérimentons, et nommément en analyse, dans la dimension de ce que j'ai
appelé l'autre jour le souterrain, a savoir le couloir qui s'en va dans la profondeur, autrement
dit, au maximum, je veux dire dans sa forme la plus développée selon cette forme ? Il est
extrémement exemplaire de faire sentir a ce propos la non-indépendance absolue de cette
forme, car, je vous le répéte, pour autant qu'on arrive a des formes réduites qui sont les
formes inscrites, vaguement croquées au tableau dans le dessin pour donner un support a ce
que je dis, il est absolument impossible de soutenir, méme un instant, dans la différence,
l'originalité éventuelle de la poignée intérieure par rapport a la poignée extérieure, pour
employer les termes techniques. Il vous suffit, je pense, d'avoir un peu d'imagination pour
voir que s'il s'agit de quelque chose que nous matérialisons en caoutchouc, il suffit
d'introduire le doigt ici, et d'accrocher de l'intérieur 1'anneau central de cette poignée telle
qu'elle est ainsi constituée, pour l'extraire a 1'extérieur selon exactement une forme qui sera
celle-ci, c'est-a-dire un tore, exactement

251



Seminaire 09

L'identification

le méme, sans aucune espece de déchirure, ni méme a proprement parler d'inversion.
Il n'y a aucune inversion, ce qui était intérieur, a savoir x, le cheminement ainsi de 1'intérieur
du couloir, devient extérieur parce que ¢a l'a toujours été. Si cela vous surprend, je peux
encore l'illustrer d'une fagon plus simple qui est exactement la méme parce qu'il n'y a
aucune différence entre ceci et ce que je vais vous montrer maintenant, et que je vous avais
montré dés le premier jour, espérant vous faire sentir de quoi il s'agissait.

Supposez que ce soit au milieu de son parcours, ce qui est exactement la méme
chose du point de vue topologique, que le tore soit pris dans la sphére. Vous avez ici un petit
couloir qui chemine d'un trou a un autre trou. La je pense qu'il vous est suffisamment
sensible qu'il n'est pas difficile, simplement en faisant bomber un peu ce que vous pouvez
saisir par le couloir avec le doigt, de faire apparaitre une figure qui sera a peu pres celle-ci,
de quelque chose qui est ici une poignée et dont les deux trous communiquant avec
l'intérieur sont ici en pointillés.

Nous arrivons donc a un échec de plus, je veux dire a I'impossibilité, par une
référence a une troisiéme dimension ici représentée par la sphére, de symboliser ce quelque
chose qui mette le tore, si I'on peut dire, dans son assiette par rapport a sa propre
dissymétrie. Ce que nous voyons une fois de plus se manifester, c'est ce quelque chose qui
est introduit par ce trés simple signifiant que je vous ai apporté d'abord du huit intérieur, a
savoir la possibilité d'un champ intérieur comme étant toujours homogéne au champ
extérieur. Ceci est une catégorie tellement essentielle, tellement essentielle & marquer, a
imprimer dans votre esprit, que j'ai cru devoir aujourd'hui, au risque de vous lasser, voire de
vous fatiguer, insister pendant une seule de nos lecons. Vous en verrez, je I'espére,
l'utilisation dans la suite.

252



Seminaire 09
Lecon 18, 2 mai 1962

Ce n'est pas forcément dans l'idée de vous ménager, ni vous ni personne, que j'ai
pensé aujourd'hui, pour cette séance de reprise, & un moment qui est une course de deux
mois que nous avons devant nous pour finir de traiter ce sujet difficile, que j'ai pensé a faire
pour cette reprise une sorte de relais. je veux dire qu'il y a longtemps que j'avais envie, non
seulement de donner la parole a quelqu'un d'entre vous, mais méme précisément de la
donner a Mme Aulagnier. Il y a trés longtemps que j'y pense, puisque c'est au lendemain
d'une communication qu'elle a faite a une de nos séances scientifiques. Cette
communication, je ne sais pourquoi certains d'entre vous, qui ne sont pas la
malheureusement, en raison d'une espéce de myopie caractéristique de certaines positions
que j'appelle par ailleurs mandarinales, puisque ce terme a fait fortune, ont cru voir je ne
sais quel retour a la lettre de Freud, alors qu'a mon oreille il m'avait semblé que Mme
Aulagnier, avec une particuliére pertinence et acuité, maniait la distinction, longuement
mirie déja a ce moment-1a, de la demande et du désir. Il y a tout de méme quelque chance
qu'on reconnaisse mieux soi-méme sa propre postérité que ne le font les autres; aussi bien il
y avait une personne qui était d'accord avec moi la-dessus, c'était Mme Aulagnier elle-
méme. Je regrette donc d'avoir mis si longtemps a lui donner la parole, peut-Etre le
sentiment, excessif d'ailleurs, de quelque chose qui toujours nous presse et nous talonne
pour avancer.

justement, aujourd'hui nous allons un instant faire cette sorte de boucle qui consiste
a passer par ce qui, dans I'esprit de quelqu'un d'entre vous, peut répondre, fructifier,
concernant le chemin que nous avons parcouru ensemble -il est grand déja, depuis ce
moment que j'évoque-, et c'est treés spécialement 253



Seminaire 09

L'identification

a ce recoupement, ce carrefour constitué dans l'esprit de Mme Aulagnier, sur ce que
j'ai dit récemment sur l'angoisse, qu'il se trouve qu'elle m'a offert depuis quelques séances
d'intervenir ici. C'est donc en raison d'une opportunité qui vaut ce qu'aurait valu une autre,
le sentiment d'avoir quelque chose a vous communiquer, et tout a fait a point, sur l'angoisse,
et ceci dans le rapport le plus étroit de ce qu'elle a entendu comme vous de ce que je
professe cette année de l'identification, qu'elle va vous apporter quelque chose qu'elle a
préparé assez soigneusement pour en avoir [comblé ?] le texte. Ce texte, elle a eu la bonté
de m'en faire part, je veux dire que je l'ai regardé avec elle hier, et que je n'ai cru, je dois
dire, que devoir I'encourager a vous le présenter. Je suis sir qu'il représente un excellent
medium, et j'entends par la quelque chose qui n'est pas une moyenne de ce que, le crois, les
oreilles les plus sensibles, les meilleures d'entre vous peuvent entendre, et de la fagcon dont
les choses peuvent étre reprises, en raison de cette écoute. Je dirai donc, apres qu'elle ait
congu ce texte, quel usage j'entends donner a cette étape que doit constituer ce qu'elle nous
apporte, quel usage j'entends lui donner dans la suite.

Exposé de Mme Aulagnier

ANGOISSE ET IDENTIFICATION

Lors des derniéres journées Provinciales, un certain nombre d'interventions ont-
porté sur la question de savoir si on pouvait définir différents types d'angoisse. C'est ainsi
qu'on s'est demandé si I'on devait donner, par exemple, un statut particulier a I'angoisse
psychotique.

Je dirai tout de suite que je suis d'un avis un peu différent; 1'angoisse, qu'elle
apparaisse chez le sujet dit normal, chez le névrosé ou chez le psychotique, me parait
répondre a une situation spécifique et identique du moi, et c'est méme la ce qui me parait
étre un de ses traits caractéristiques. Quant a ce qu'on pourrait appeler la position du sujet
vis-a-vis de l'angoisse, dans la psychose par exemple, on a pu voir que si on n'essaye pas de
mieux définir les rapports existants entre affect et verbalisation, on peut arriver a une sorte
de paradoxe qui s'exprimerait ainsi, d'une part le psychotique serait quelqu'un de
particuliérement sujet a I'angoisse - c'est méme dans la réponse en miroir qu'il susciterait
chez l'analyste que serait a chercher une des difficultés majeures de la cure -, d'autre part
254



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

on nous a dit qu'il serait incapable de reconnaitre son angoisse, qu'il la tiendrait a
distance, s'en aliénerait. On énonce par la une position insoutenable si on n'essaye pas
d'aller un peu plus loin. En effet, que pourrait bien signifier reconnaitre 1'angoisse ? Elle
n'attend pas, et n'a pas besoin d'étre nommeée pour submerger le moi, et je ne comprends pas
ce qu'on pourrait vouloir dire en disant que le sujet est angoissé sans le savoir. On peut se
demander si le propre de 1'angoisse n'est pas justement de ne pas se nommer; le diagnostic,
I'appellation, ne peut venir que du c6té de 1'Autre, de celui face a qui elle apparait. Lui, le
sujet, il est 'affect d'angoisse, il la vit totalement, et c'est bien cette imprégnation, cette
capture de son moi qui s'y dissout, qui lui empéche la médiation de la parole.

On peut a ce niveau faire un premier parallé¢le entre deux états qui, pour différents
qu'ils soient, me paraissent représenter deux positions extrémes du moi, aussi opposées que
complémentaires, je veux parler de I'orgasme. Il y a dans ce deuxiéme cas la méme
incompatibilité profonde entre la possibilité de le vivre et celle de prendre la distance
nécessaire pour le reconnaitre et le définir dans I'hic ef nunc de la situation le déclenchant.

Dire qu'on est angoiss¢é indique en soi d'avoir dé¢ja pu prendre une certaine distance
par rapport au vécu affectif; cela montre que le moi a déja acquis une certaine maitrise et
objectivité vis-a-vis d'un affect dont, a partir de ce moment, on peut douter qu'il mérite
encore le nom d'angoisse. je n'ai pas besoin ici de rappeler le réle métaphorique, médiateur
de la parole, ni I'écart existant entre un vécu affectif et sa traduction verbale. A partir du
moment ou I'homme met en mots ses affects, il en fait justement autre chose, il en fait, par
la parole, un moyen de communication, il les fait entrer dans le domaine de la relation et de
l'intentionnalité; il transforme en communicable ce qui a été vécu au niveau du corps et qui
comme tel, en derniére analyse, reste quelque chose de 1'ordre du non verbal. Nous savons
tous que dire qu'on aime quelqu'un n'a que de trés lointains rapports avec ce qui est, en
fonction de ce méme amour, ressenti au niveau corporel. Dire a quelqu'un qu'on le désire,
nous rappelait monsieur Lacan, c'est l'inclure dans notre fantasme fondamental. C'est aussi
sans doute en faire le témoignage, le témoin de notre propre signifiant. Quoi que nous
puissions dire a ce sujet, tout est fait pour nous montrer 1'écart existant entre I'affect en tant
qu'émotion corporelle, intériorisée, en tant que quelque chose qui tire sa source la plus
profonde de ce qui par définition ne peut s'exprimer en mots, je veux parler du fantasme, et
la parole qui nous apparait ainsi dans toute sa fonction de métaphore. Si la parole est la clef
magique indispensable qui seule peut nous permettre d'entrer dans le monde de la
symbolisation, eh bien, je pense que 255



Seminaire 09

L'identification

justement l'angoisse répond a ce moment entre, ou cette clef n'ouvre plus aucune
porte, ou le moi a a affronter ce qui est derricre ou avant toute symbolisation, ou ce qui
apparait est ce qui n'a pas de nom, cette « figure mystérieuse », ce « lieu d'ou surgit un désir
que I'on ne peut plus appréhender », ou se produit pour le sujet un télescopage entre
fantasme et réalité; le symbolique s'évanouit pour laisser la place au fantasme en tant que
tel, le moi s'y dissout, et c'est cette dissolution que nous appelons l'angoisse.

Il est certain que le psychotique n'attend pas 1'analyse pour connaitre l'angoisse; il
est certain aussi que pour tout sujet, la relation analytique est, dans ce domaine, un terrain
privilégié. Cela n'est pas pour nous étonner, si I'on admet que l'angoisse a les rapports les
plus étroits avec l'identification. Or, si dans l'identification il s'agit de quelque chose qui se
passe au niveau du désir, désir du sujet par rapport au désir de 1'Autre, il devient évident que
la source majeure de l'angoisse en analyse va se trouver dans ce qui en est l'essence méme,
le fait que 1'Autre est, dans ce cas, quelqu'un dont le désir le plus fondamental est de ne pas
désirer, quelqu'un qui par cela méme, s'il permet toutes les projections possibles, les dévoile
aussi dans leur subjectivité¢ fantasmatique et oblige le sujet a se poser périodiquement la
question de ce qui est le désir de 1'analyste, désir toujours présumé, jamais défini, et par la
méme pouvant a tout instant devenir ce lieu de 1'Autre d'ou surgit pour 1'analysé I'angoisse.

Mais avant d'essayer de définir les parametres de la situation anxiogeéne, paramétres
qui ne peuvent se dessiner qu'a partir des problémes propres a l'identification, on peut se
poser une premiere question d'ordre plus descriptif qui est celle-ci: qu'entendons-nous quand
nous parlons d'angoisse orale, de castration, de mort ? Essayer de différencier ces différents
termes au niveau d'une sorte d'étalonnage quantitatif est impossible, il n'y a pas
d'angoissométre. On n'est pas peu ou trés angoissé, on l'est ou on ne l'est pas.

La seule voie permettant une réponse a ce niveau est celle de nous placer a la place
qui nous revient, celle de celui qui seul peut définir I'angoisse du sujet a partir de ce que
cette angoisse lui signale. S'il est vrai, comme 1'a fait remarquer monsieur Lacan, qu'il est
fort difficile de parler de 1'angoisse en tant que signal au niveau du sujet, il me parait certain
que son apparition désigne, signale 1'Autre en tant que source, en tant que lieu d'ou elle a
surgi, et il n'est peut-&tre pas inutile de rappeler a ce propos qu'il n'existe pas d'affect que
nous supportions plus mal chez I'autre que 'angoisse, qu'il n'y a pas d'affect auquel nous ne
risquions plus de répondre de fagon paralléle. Le sadisme, 1'agressivité peut par exemple
susciter chez le partenaire une réaction inverse, masochique ou passive; 256



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

I'angoisse ne peut provoquer que la fuite ou I'angoisse. Il y a ici une réciprocité de
réponse qui n'est pas sans poser une question. Monsieur Lacan s'est insurgé contre cette
tentative faite par plusieurs qui serait la recherche d'un contenu de l'angoisse. Cela me
rappelle ce qu'il avait dit a propos de tout autre chose, que pour sortir un lapin d'un chapeau,
encore fallait-il 1'y avoir mis. Eh bien, je me demande si I'angoisse n'apparait pas justement,
non seulement quand le lapin est sorti, mais quand il s'en est allé brouter 1'herbe, quand le
chapeau ne représente que quelque chose qui rappelle le tore, mais qui entoure un lieu noir
dont tout contenu nommable s'est évaporé, face auquel le moi n'a plus aucun point de repére,
car la premiére chose que 1'on puisse dire de 1'angoisse, c'est que son apparition est signe de
I'écroulement momentané de tout repére identificatoire possible. C'est seulement en partant
de 1a qu'on peut répondre peut-Etre a la question que je posai quant aux différentes
dénominations que nous pouvons donner a l'angoisse, et non pas au niveau de la définition
d'un contenu, le propre du sujet angoissé €tant, pourrait-on dire, d'avoir perdu son contenu.
Il ne me semble pas, en d'autres termes, que l'on puisse traiter de 'angoisse en tant que telle.
Pour prendre un exemple, je dirai que faire cela me paraitrait aussi faux que vouloir définir
un symptome obsessionnel en restant au niveau du mouvement automatique qui peut le
représenter. L'angoisse ne peut nous apprendre quelque chose sur elle-méme que si nous la
considérons comme la conséquence, le résultat d'une impasse ou se trouve le moi, signe
pour nous d'un obstacle surgi entre ces deux lignes paralléles et fondamentales dont les
rapports forment la clef de votite de toute la structure humaine, soit l'identification et la
castration. C'est les rapports entre ces deux pivots structurants chez les différents sujets que
je vais essayer d'esquisser pour tenter une définition de ce qu'est I'angoisse, de ce dont,
selon les cas, elle nous donne le témoignage.

Monsieur Lacan, dans le séminaire du 4 Avril auquel je me référe tout au long de cet
exposé, nous a dit que la castration pouvait se concevoir comme un passage transitionnel
entre ce qui est dans le sujet en tant que support naturel du désir, et cette habilitation par la
loi grace a quoi il va devenir le gage par ou il va se désigner a la place ou il a & se
manifester comme désir. Ce passage transitionnel est ce qui doit permettre d'atteindre
I'équivalence pénis-phallus, c'est-a-dire que ce qui était, en tant qu'émoi corporel, doit
devenir, céder la place a un signifiant, car ce n'est qu'a partir du sujet, et jamais a partir d'un
objet partiel, pénis ou autre, que peut prendre un sens quelconque le mot désir. « Le sujet
demande et le phallus désire », disait monsieur Lacan; le phallus, mais jamais le pénis. Le
pénis, lui, n'est qu'un instrument au service du signifiant phallus et s'il peut étre

257



Seminaire 09

L'identification

un instrument fort indocile, c'est justement parce que, en tant que phallus, c'est le
sujet qu'il désigne, et pour que ¢a marche, il faut que 1'Autre justement le reconnaisse, le
choisisse, non pas en fonction de ce support naturel, mais pour autant qu'il est, en tant que
sujet, le signifiant que 1'Autre reconnait, de sa propre place de signifiant.

Ce qui différencie, sur le plan de la jouissance, l'acte masturbatoire du coit,
différence évidente mais impossible a expliquer physiologiquement, c'est bien que le coit,
pour autant que les deux partenaires aient pu dans leur histoire assumer leur castration, fait
qu'au moment de l'orgasme le sujet va retrouver, non pas comme certains 1'ont dit une sorte
de fusion primitive - car apres tout on ne voit pas pourquoi la jouissance la plus profonde
que I'homme puisse éprouver devrait forcément étre liée a une régression tout aussi totale -,
mais au contraire ce moment privilégié ou pour un instant il atteint cette identification
toujours cherchée et toujours fuyante ou il est, lui sujet, reconnu par l'autre comme 1'objet de
son désir le plus profond, mais ot en méme temps, grace a la jouissance de l'autre, il peut le
reconnaitre comme celui qui le constitue en tant que signifiant phallique. Dans cet instant
unique demande et désir peuvent pendant un instant fugitif coincider, et c'est cela qui donne
au moi cet épanouissement identificatoire dont tire sa source la jouissance. Ce qu'il ne faut
pas oublier c'est que si dans cet instant demande et désir coincident, la jouissance porte tou-
tefois en elle la source de l'insatisfaction la plus profonde, car si le désir est avant tout désir
de continuité, la jouissance est par définition quelque chose d'instantané. C'est cela qui fait
que tout de suite se rétablit 1'écart entre désir et demande, et l'insatisfaction qui est aussi
gage de la pérennité de la demande.

Mais s'il y a des simulacres de 1'angoisse, il y a encore bien plus de simulacres de
jouissance, car pour que cette situation identificatoire, source de la vraie Jouissance, soit
possible, encore faut-il que les deux partenaires aient ¢vité I'obstacle majeur qui les guette,
et qui est que pour l'un des deux, ou pour les deux, I'enjeu soit resté fixé sur 'objet partiel,
enfin, d'une relation duelle ou eux, en tant que sujets, n'ont pas de place. Car ce que nous
montre tout ce qui est lié a la castration c'est bien que, loin d'exprimer la crainte qu'on le lui
coupe, méme si c'est ainsi que le sujet peut le verbaliser, ce dont il s'agit c'est de la crainte
qu'on le lui laisse et qu'on lui coupe tout le reste, c'est-a-dire qu'on en veuille a son pénis ou
a l'objet partiel, support et source de plaisir, et qu'on le nie, qu'on le méconnaisse en tant que
sujet. C'est pour cela que I'angoisse a non seulement des rapports étroits avec la jouissance,
mais qu'une des situations les plus facilement anxiogénes, c'est bien celle ou le sujet et
I'Autre ont a s'affronter a son niveau.

258



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

Nous allons alors essayer de voir quels sont les obstacles que le sujet peut rencontrer
sur ce plan. Ils ne représentent pas autre chose que les sources mémes de toute angoisse.
Pour cela, nous aurons a nous reporter a ce que nous appelons les relations d'objet
prégénitales, a cette époque, entre toutes déterminantes pour le destin du sujet, ou la
médiation entre le sujet et I'Autre, entre demande et désir, s'est faite autour de cet objet dont
la place et la définition restaient fort ambigués, et qui est dit I'objet partiel. La relation entre
le sujet et cet objet partiel n'est pas autre chose que la relation du sujet a son propre corps et
c'est a partir de cette relation, qui reste pour tout humain fondamentale, que prend son point
de départ et se moule toute la gamme de ce qui est inclus dans le terme de relation d'objet.
Que I'on s'arréte a la phase orale, anale ou phallique, on y rencontre les mémes coordonnées.
Si je choisis la phase orale c'est simplement parce que, pour le psychotique dont nous
parlerons tout a I'heure, elle me parait étre le moment fécond de ce que j'ai appelé ailleurs «
I'ouverture de la psychose ». Par quoi pouvons-nous la définir ? Par une demande qui, dés le
début, nous diton, est demande d'autre chose. Par une réponse aussi, qui est non seulement,
et d'une facon évidente, réponse a autre chose, mais est, et c'est un point qui me parait fort
important, ce qui constitue ce qui est un cri, un appel peut-étre, comme demande et comme
désir. Quand la mére répond aux cris de I'enfant, elle les reconnait en les constituant comme
demande, mais ce qui est plus grave, c'est qu'elle les interpréte sur le plan du désir, désir de
I'enfant de l'avoir aupres de lui, désir de lui prendre quelque chose, désir de I'agresser, peu
importe; ce qui est certain, c'est que par sa réponse, I'Autre va donner la dimension désir au
cri du besoin, et que ce désir dont l'enfant est investi est toujours au début le résultat d'une
interprétation subjective, fonction du seul désir maternel, de son propre fantasme. C'est par
le biais de l'inconscient de 1'Autre que le sujet fait son entrée dans le monde du désir. Son
propre désir a lui, il aura avant tout a le constituer en tant que réponse, en tant
qu'acceptation ou refus de prendre la place que l'inconscient de I'Autre lui désigne. Il me
semble que le premier temps du mécanisme clef de la relation orale, qui est l'identification
projective, part de la mére; il y a une premiére projection sur le plan du désir, qui vient
d'elle; 'enfant aura a s'y identifier ou a combattre, a nier une identification qu'il pourra
sentir comme déterminante. Et & ce premier stade de I'évolution humaine, c'est aussi la
réponse qu'il pourra faire, au sujet de la découverte de ce que cache sa demande. Dés ce
moment la jouissance, qui n'attend pas 1'organisation phallique pour entrer en jeu, prendra ce
coté révélation qu'elle gardera toujours; car si la frustration est ce qui signifie au sujet 1'écart
existant entre besoin et désir, la

259



Seminaire 09

L'identification

jouissance, par la marche inverse, lui dévoile, en répondant a ce qui n'était pas
formulé, ce qui est au-dela de la demande, c'est-a-dire le désir.

Or que voyons-nous dans ce qu'est la relation orale ? Avant tout que demande et
réponse se signifient pour les deux partenaires autour de la relation partielle bouche-sein. Ce
niveau, nous pourrons l'appeler celui du signifié; la réponse va provoquer au niveau de la
cavité orale une activité d'absorption, source de plaisir; un objet externe, le lait, va devenir
substance propre, corporelle. L'absorption, c'est de 1a qu'elle tire son importance et sa
signification. A partir de cette premiére réponse, c'est la recherche de cette activité
d'absorption, source de plaisir, qui va devenir le but de la demande. Quant au désir, c'est
ailleurs qu'il va falloir le chercher, bien que ce soit a partir de cette méme réponse, de cette
méme expérience d'assouvissement du besoin qu'il va se constituer. En effet, si la relation
bouche-sein et l'activité absorption-nourriture sont les numérateurs de 1'équation
représentant la relation orale, il y a aussi un dénominateur, celui qui met en cause la relation
enfant-mére, et c'est 1a que peut se situer le désir. Si, comme je le pense, l'activité
d'allaitement, en fonction de l'investissement dont elle est de part et d'autre I'objet, a cause
du contrat et des expériences corporelles, au niveau du corps pris au sens large, qu'elle
permet a 'enfant, représente par sa scansion répétitive méme la phase fondamentale
essentielle du stade oral, il faut bien rappeler que jamais autant qu'ici ne semble éclatant de
vérité le proverbe qui dit: « la facon de donner vaut mieux que ce qu'on donne. » Grace, ou a
cause de cette fagon de donner, en fonction de ce que cela lui révélera du désir maternel,
I'enfant va appréhender la différence entre don de nourriture et don d'amour.

Parall¢lement a 1'absorption de nourriture, nous verrons alors se [démunir ?], au
dénominateur de notre équation, 1'absorption, ou mieux l'introjection d'un signifiant
relationnel, c'est-a-dire que parallélement a I'absorption de nourriture, il y aura introjection,
une relation fantasmatique ou lui et I'autre seront représentés par leurs désirs inconscients.
Or, si le numérateur peut facilement étre investi du signe +, le dénominateur peut au méme
moment €tre investi du signe -. C'est cette différence de signe qui donne au sein sa place de
signifiant, car c'est bien de cet écart entre demande et désir, a partir de ce lieu d'ou surgit la
frustration, que trouve sa genése, que se dégage tout signifiant.

A partir de cette équation qui mutatis mutandi se pourrait reconstituer pour les
différentes phases de I'évolution du sujet, quatre éventualités sont possibles; elles
aboutissent a ce qu'on appelle la normalisation, la névrose, la perversion, la psychose.
J'essayerai de les schématiser, en 1és simplifiant bien stir d'une fagon

260



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

un peu caricaturale, et de voir les rapports existant dans chaque cas entre iden-
tification et angoisse.

La premiére de ces voies est sans doute la plus utopique. C'est celle ot nous aurons a
imaginer que l'enfant puisse trouver dans le don de nourriture le don d'amour désiré. Le sein
et la réponse maternelle pourront alors devenir symboles d'autre chose; l'enfant entrera dans
le monde symbolique, il pourra accepter le défilé de la chaine signifiante; la relation orale,
en tant qu'activité d'absorption, pourra étre abandonnée, et le sujet évoluera vers ce qu'on
appelle une solution normative. Mais, pour que I'enfant puisse assumer cette castration, qu'il
puisse renoncer au plaisir que lui offre le sein en fonction de ce petit billet, de cette traite
aléatoire sur le futur, il est nécessaire que la mére ait elle-méme pu assumer sa propre
castration; il faut dés ce moment, que deés cette relation dite duelle, le troisiéme terme, le
pére, soit présent en tant que référence maternelle. Seulement dans ce cas ce qu'elle
cherchera chez l'enfant ne sera pas une satisfaction au niveau d'une érogénéité corporelle qui
en fait un équivalent phallique, mais une relation qui, en la constituant comme meére, la
reconnait tout autant comme femme du pere. Le don de nourriture sera alors pour elle le pur
symbole d'un don d'amour, et parce que ce don d'amour ne sera pas justement le don
phallique que le sujet désire, I'enfant pourra maintenir son rapport a la demande. Le phallus,
il aura a le chercher ailleurs, il entrera dans le complexe de castration qui seul peut lui
permettre de s'identifier a autre chose qu'a un §.

La deuxiéme éventualité, c'est que pour la mere elle-méme la castration soit restée
quelque chose de mal assumé. Alors tout objet capable d'étre pour l'autre la source d'un
plaisir et le but d'une demande risque de devenir pour elle I'équivalent phallique qu'elle
désire. Mais, pour autant que le sein n'a pas d'existence privilégi¢e sinon en fonction de
celui a qui il est indispensable, soit I'enfant, nous voyons se faire cette équivalence enfant-
phallus qui est au centre de la genése de la plupart des structures névrotiques. Le sujet alors,
au cours de son évolution, aura toujours a affronter le dilemme de 1'étre ou de 1'avoir, quel
que soit I'objet corporel, sein, pénis, phallus, qui devient le support phallique. Ou bien il
aura a s'identifier a celui qui 1'a, mais faute d'avoir pu dépasser le stade du support naturel,
faute d'avoir pu accéder au symbolique, I'avoir signifiera toujours pour lui un « avoir chatré
I'Autre », ou bien il renoncera a l'avoir, il s'identifiera alors au phallus en tant qu'objet du
désir de l'autre, mais devra alors renoncer a étre, lui, le sujet du désir. Ce conflit
identificatoire, entre étre 'agent de la castration ou le sujet qui la subit, est ce qui définit
cette alternance continuelle, cette question toujours présente au niveau de l'identification qui
cliniquement s'appelle une névrose.

261



Seminaire 09

L'identification

La troisiéme éventualité est celle que nous rencontrons dans la perversion. Si cette
dernicre a été définie comme le négatif de la névrose, cette opposition structurale, nous la
retrouvons au niveau de l'identification. Le pervers est celui qui a éliminé le conflit
identificatoire. Sur le plan que nous avons choisi, I'oral, nous dirons que dans la perversion
le sujet se constitue comme si l'activité d'absorption n'avait d'autre but que de faire de lui
I'objet permettant a 1'Autre une jouissance phallique. Le pervers n'a pas et n'est pas le
phallus, il est cet objet ambigu qui sert un désir qui n'est pas le sien, il ne peut tirer sa
jouissance que dans cette situation étrange ou la seule identification qui lui soit possible est
celle qui le fait s'identifier, non pas a 1'Autre ni au phallus, mais a cet objet dont I'activité
procure la jouissance a un phallus dont en définitive il ignore 1'appartenance.

On pourrait dire que le désir du pervers est de répondre a la demande phallique. Pour
prendre un exemple banal, je dirai que la jouissance du sadique a besoin, pour apparaitre,
d'un Autre pour qui, en se faisant fouet, surgisse le plaisir. Si j'ai parlé de demande
phallique, ce qui est un jeu de mots, c'est que pour le pervers l'autre n'a pas d'existence,
sinon en tant que support presque anonyme d'un phallus pour lequel le pervers accomplit ses
rites sacrificiels. La réponse perverse porte toujours en elle une négation de l'autre en tant
que sujet; l'identification perverse se fait toujours, en fonction de 1'objet source de jouis-
sance, pour un phallus aussi puissant que fantasmatique.

Il y a encore un mot que je voudrais dire sur la perversion en général. je ne pense
pas qu'il soit possible de la définir si on reste sur le plan que nous pourrions, entre
guillemets, appeler sexuel, bien que ce soit a ¢a que semblent nous mener les vues
classiques en cette matiére. La perversion est, et en cela il me semble rester trés proche des
vues freudiennes, une perversion au niveau de la jouissance; peu importe la partie corporelle
mise enjeu pour l'obtenir. Si je partage la méfiance de monsieur Lacan sur ce qu'on appelle
la génitalité, c'est qu'il est fort dangereux de faire de 1'analyse anatomique. Le coit le plus
anatomiquement normal peut étre aussi névrotique ou aussi pervers que ce qu'on appelle une
pulsion prégénitale. Ce qui signe la normalisation, la névrose ou la perversion, ce n'est qu'au
niveau du rapport entre le moi et son identification permettant ou non la jouissance que vous
pouvez le voir. Si on voulait réserver le diagnostic de perversion aux seules perversions
sexuelles, non seulement on n'aboutirait a rien, car un diagnostic purement symptomatique
n'a jamais rien voulu dire, mais encore nous serions obligés de reconnaitre qu'il y a bien peu
de névrosés alors qui y échappent. Et ce n'est pas non plus au niveau d'une culpabilité dont
le pervers serait exempt que vous trouverez la solution; il n'y a pas,

262



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

tout au moins & ma connaissance, d'étre humain assez heureux pour ignorer ce qu'est
la culpabilité. La seule fagon d'approcher la perversion, c'est celle d'essayer de la définir la
ou elle est, soit au niveau d'un comportement relationnel. Le sadisme est loin d'étre toujours
méconnu ou toujours tenu en bréche chez I'obsessionnel. Ce qu'il signifie chez lui, c'est bien
la persistance de ce qu'on appelle une relation anale, soit une relation ou il s'agit de posséder
ou d'étre possédé, une relation ou I'amour que 1'on éprouve, ou dont on est 1'objet, ne peut
étre signifié au sujet qu'en fonction de cette possession qui peut justement aller jusqu'a la
destruction de I'objet. L'obsessionnel, pourrait-on dire, est vraiment celui qui chatie bien
parce qu'il aime bien, il est celui pour qui la fessée du pére est restée la marque privilégiée
de son amour et qui recherche toujours quelqu'un a qui la donner, ou de qui la recevoir.
Mais, I'ayant regue ou donnée, s'étant assuré qu'on I'aime, la jouissance, c'est dans un autre
type de rapport au méme objet qu'il la cherchera, et que ce rapport se fasse oralement,
analement ou vaginalement, il ne sera pas pervers dans le sens ou) e I'entends, et qui me
parait le seul qui puisse éviter de mettre 1'étiquette pervers sur un grand nombre de névrosés
ou sur un grand nombre de nos semblables.

Le sadisme devient une perversion quand la fessée n'est plus recherchée ou donnée
comme signe d'amour, mais quand elle est en tant que telle assimilée par le sujet a la seule
possibilité existant de faire jouir un phallus, et la vue de cette jouissance devient la seule
voie offerte au pervers pour sa propre jouissance. On a beaucoup parlé de l'agressivité dont
I'exhibitionnisme tirerait sa source. On « le » montre pour agresser l'autre, sans doute, mais
ce qu'il ne faut pas oublier, c'est que I'exhibitionniste est convaincu que cette agression est
une source de jouissance pour l'autre. L'obsessionnel, lorsqu'il vit une tendance exhibition -
niste, essaye, pourrait-on dire, de leurrer 1'autre, il montre ce qu'il pense que l'autre n'a pas
et convoite; il montre ce qui a pour lui, en effet, les rapports les plus étroits avec
'agressivité. Pensez a ce qui se passe chez 'Homme aux rats, la jouissance du pére mort est
le dernier de ses soucis. Montrer au pére mort ce que celui-ci, I'Homme aux rats, pense que
le pére mort aurait désiré lui arracher fantasmatiquement, voila bien quelque chose qui
s'appelle agressivité, et de cette agressivité I'obsessionnel tire sa jouissance. Le pervers, lui,
ce n'est jamais qu'a travers une jouissance étrangére qu'il cherche la sienne. La perversion,
c'est justement ¢a, ce cheminement en zigzag, ce détour qui fait que son moi est toujours,
quoi qu'il fasse, au service d'une puissance phallique anonyme. Peu lui importe qui est
'objet, il lui suffira qu'il soit capable de jouir, qu'il puisse en faire le support de ce phallus
face a qui il s'identifiera, et seulement a 1'objet présumé

263



Seminaire 09

L'identification

capable de lui procurer la jouissance. C'est pour cela que, contrairement a ce qu'on
voit dans la névrose, l'identification perverse, comme son type de relation d'objet, est
quelque chose dont ce qui frappe c'est la stabilité, I'unité.

Et nous arrivons maintenant a la quatriéme éventualité, la plus difficile a saisir, c'est
la psychose. Le psychotique est un sujet dont la demande n'a jamais été symbolisée par
I'Autre, pour qui réel et symbolique, fantasme et réalité, n'ont jamais pu étre délimités, faute
d'avoir pu accéder a cette troisieme dimension qui seule permet cette différenciation
indispensable entre ces deux niveaux, soit, I'imaginaire. Mais ici, méme en essayant de
simplifier au maximum les choses, nous sommes obligés de nous situer au début méme de
I'histoire du sujet, avant la relation orale, c'est-a-dire au moment de la conception. La
premicre amputation que subit le psychotique se passe avant sa naissance, il est pour sa
mere l'objet de son propre métabolisme, la participation paternelle est par elle niée,
inacceptable. Il est dés ce moment, et pendant toute la grossesse, 1'objet partiel venant
combler un manque fantasmatique au niveau de son corps. Et dés sa naissance, le role qui
lui sera par elle assigné sera celui d'étre le témoin de la négation de sa castration. L'enfant,
contrairement a ce qu'on a souvent dit, n'est pas le phallus de la mere, il est le témoin que le
sein est le phallus, ce qui n'est pas la méme chose. Et pour que le sein soit le phallus, et un
phallus tout puissant, il faut que la réponse qu'il apporte soit parfaite et totale. La demande
de I'enfant ne pourra étre reconnue pour rien d'autre qui ne soit demande de nourriture; la
dimension désir au niveau du sujet doit étre niée, et ce qui caractérise la meére du
psychotique c'est l'interdiction totale faite a 1'enfant d'étre le sujet d'aucun désir. On voit
alors dés ce moment comment va se constituer pour le psychotique sa relation particuliére a
la parole, comment, dés le début, il lui sera impossible de maintenir sa relation a la
demande. En effet, si la réponse ne s'adresse jamais a lui qu'en tant que bouche a nourrir,
qu'en tant qu'objet partiel, on comprend que pour lui toute demande, au moment méme de sa
formulation, porte en elle la mort du désir. Faute d'avoir ¢été symbolisée par 1'Autre, il sera,
lui, amené a faire coincider dans la réponse symbolique et réel. Puisque, quoi qu'il demande,
c'est de la nourriture qu'on lui donne, ce sera la nourriture en tant que telle qui deviendra
pour lui le signifiant clef. Le symbolique dés ce moment fera irruption dans le réel. Au lieu
que le don de nourriture trouve son équivalent symbolisé dans le don d'amour, pour lui tout
don d'amour ne pourra se signifier que par une absorption orale. Aimer 1'autre ou en étre
aimé se traduira pour lui en termes d'oralité, I'absorber ou en étre absorbé. Il y aura pour lui
toujours une contradiction fondamentale entre demande et désir, car, ou bien il maintient sa

264



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

demande, et sa demande le détruit en tant que sujet d'un désir, il doit s'aliéner en tant
que sujet pour se faire bouche, objet a nourrir, ou bien il cherchera a se constituer en tant
que sujet, tant bien que mal, et il sera obligé d'aliéner la partie corporelle de lui-méme
source de plaisir et lieu d'une réponse incompatible pour lui avec toute tentation
d'autonomie. Le psychotique est toujours obligé d'aliéner son corps en tant que support de
son moi, ou d'aliéner une partie corporelle en tant que support dune possibilité de
jouissance. Si je n'emploie pas ici le terme d'identification, c'est que justement je crois que
dans la psychose il n'est pas applicable. L'identification, dans mon optique, implique la
possibilité d'une relation d'objet ou le désir du sujet et le désir de I'Autre sont en situation
conflictuelle, mais existent en tant que deux pdles constitutifs de la relation. Dans la
psychose, I'Autre et son désir, c'est au niveau de la relation fantasmatique du sujet a son
propre corps qu'il faudrait le définir. Je ne le ferai pas ici, cela nous éloignerait de notre
sujet qui est 1'angoisse. Contrairement a ce qu'on pourrait croire, c'est bien d'elle que j'ai
parlé tout au long de cet exposé. Comme je 1'ai dit au début, ce n'est qu'a partir des
parametres de l'identification qu'il me semblait possible de I'atteindre.

Or qu'avons-nous vu ? Que ce soit chez le sujet dit normal, chez le névrosé ou chez
le pervers, toute tentative d'identification ne peut se faire qu'a partir de ce qu'il imagine, vrai
ou faux peu importe, du désir de I'Autre. Que vous preniez le sujet dit normal, le névrosé ou
le pervers, vous avez vu qu'il s'agit toujours de s'identifier en fonction ou contre ce qu'il
pense étre le désir de I'Autre. Tant que ce désir peut étre imaginé, fantasmé, le sujet va'y
trouver les repéres nécessaires a le définir, lui, en tant qu'objet du désir de 1'Autre ou en tant
qu'objet refusant de I'étre. Dans les deux cas il est, lui, quelqu'un qui peut se définir, se
retrouver. Mais a partir du moment ou le désir de I'Autre devient quelque chose de
mystérieux, d'indéfinissable, ce qui se dévoile 1a au sujet c'est que c'était justement ce désir
de I'Autre qui le constituerait en tant que sujet. Ce qu'il retrouvera, ce qui se démasquera a
ce moment face a ce néant, c'est son fantasme fondamental, c'est qu'étre 1'objet du désir de
I'Autre n'est une situation soutenable que pour autant que, ce désir, nous puissions le
nommer, le faconner en fonction de notre propre désir. Mais devenir 1'objet d'un désir auquel
nous ne pouvons plus donner de nom, c'est devenir nous-méme un objet dont les enseignes
n'ont plus de sens, puisqu'elles sont pour I'Autre indéchiffrables. Ce moment précis, ou le
moi se référe dans un miroir qui lui renvoie une image qui n'a plus de signification
identifiable, c'est cela I'angoisse. En l'appelant orale, anale ou phallique, nous ne faisons
qu'essayer de définir quelles étaient les

265



Seminaire 09

L'identification

enseignes dont le moi se parait pour se faire reconnaitre. Si ce n'est que nous, en tant
que ce qui apparait dans le miroir, qui pouvons le faire, c'est que nous sommes les seuls a
pouvoir voir de quel type sont ces enseignes qu'on nous accuse de ne plus reconnaitre. Car
si, comme je le disai au début, I'angoisse est 'affect qui, le plus facilement, risque de
provoquer une réponse réciproque, c'est bien qu'a partir de ce moment nous devenons pour
I'Autre celui dont les enseignes sont tout aussi mystérieuses, tout aussi inhumaines. Dans
I'angoisse, ce n'est pas seulement le moi qui est dissout, c'est aussi I'Autre en tant que sup-
port identificatoire. Dans ce méme sens, je me placerai en disant que la jouissance et
I'angoisse sont les deux positions extrémes ou peut se situer le moi. Dans la premiére, le moi
et I'Autre pour un instant échangent leurs enseignes, se reconnaissent comme deux
signifiants dont la jouissance partagée assure pendant un instant l'identité des désirs. Dans
I'angoisse, le moi et I'Autre se dissolvent, sont annulés dans une situation ou le désir se
perd, faute de pouvoir étre nommé.

Si maintenant, pour conclure, nous passons a la psychose, nous verrons que les
choses sont un peu différentes. Bien sir, ici aussi I'angoisse n'est pas autre chose que le
signe de la perte pour le moi de tout repere possible. Mais la source d'ou nait I'angoisse est
ici endogéne, c'est le lieu d'ou peut surgir le désir du sujet, c'est son désir qui, pour le
psychotique, est la source privilégi¢e de toute angoisse.

S'il est vrai que c'est I'Autre qui nous constitue en nous reconnaissant comme objet
de désir, que sa réponse est ce qui nous fait prendre conscience de I'écart existant entre
demande et désir, et que c'est par cette bréche que nous entrons dans le monde des
signifiants, eh bien, pour le psychotique, cet Autre est celui qui ne lui a jamais signifié¢ autre
chose qu'un trou, quun vide au centre méme de son étre. L'interdiction qui lui a été faite
quant au désir fait que la réponse lui a fait appréhender, non pas un écart, mais une
antinomie fondamentale entre demande et désir, et de cet écart, qui n'est pas une bréche mais
un gouffre, ce qui s'est fait jour ce n'est pas le signifiant mais le fantasme, soit ce qui
provoque le télescopage entre symbolique et réel, que nous appelons psychose. Pour le psy-
chotique, et je m'excuse de m'en tenir a de simples formules, 1'Autre est introjecté au niveau
de son propre corps, au niveau de tout ce qui entoure cette béance premiere qui, seule, est ce
qui le désigne en tant que sujet. L'angoisse est pour lui liée a ces moments spécifiques ou, a
partir de cette béance, apparait quelque chose qui pourrait se nommer désir, car pour qu'il
puisse l'assumer, il faudrait que le sujet accepte de se situer a la seule place d'ou il puisse
dire « jew, soit qu'il

266



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

s'identifie a cette béance qui, en fonction de l'interdiction de I'Autre, est la seule
place ou il soit reconnu comme sujet. Tout le désir ne peut le renvoyer qu'a une négation de
lui-méme ou a une négation de 1'Autre. Mais, pour autant que 1'Autre est introjecté au niveau
de son propre corps, que cette introjection est la seule chose qui lui permette de vivre - j'ai
dit d'ailleurs que, pour le psychotique, la seule possibilité de s'identifier a un corps
imaginaire unifié serait celle de s'identifier a I'ombre que projetterait devant lui un corps qui
ne serait pas le sien -, toute négation de 1'Autre serait pour lui I'équivalent d'une automutila-
tion qui ne ferait que le renvoyer a son propre drame fondamental.

Si chez le névrosé c'est a partir de notre silence que nous pouvons trouver les
sources déclenchant son angoisse, chez le psychotique, c'est & partir de notre parole, de
notre présence. Tout ce qui peut lui faire prendre conscience que nous existons en tant que
différents de lui, en tant que sujets autonomes et qui par la méme pouvons le reconnaitre,
lui, comme sujet, devient ce qui peut déclencher son angoisse. Tant qu'il parle, il ne fait que
répéter un monologue qui nous situe au niveau de cet Autre introjecté qui le constitue. Mais
qu'il vienne a nous parler, alors, pour autant que nous pouvons, en tant qu'objet, devenir le
lieu ou il a a reconnaitre son désir, nous verrons se déclencher son angoisse, car désirer c'est
avoir a se constituer comme sujet, et pour lui la seule place d'ou il puisse le faire est celle
qui le renvoie a son gouffre. Mais ici encore, en conclusion, vous le voyez, on peut dire que
I'angoisse apparait au moment ou le désir fait du sujet quelque chose qui est un manque a
étre, un manque a se nommer.

Il y a un point que je n'ai pas traité et que je laisserai de coté-le le regrette, car il est
pour moi fondamental et j'aurais voulu pouvoir le faire, malheureusement il aurait fallu,
pour que je puisse l'inclure, que j'aie plus de maitrise vis-a-vis du sujet que j'ai essayé de
traiter - je veux parler du fantasme. Lui aussi est intimement 1ié¢ 4 l'identification et a
I'angoisse, a tel point que j'aurais pu dire que l'angoisse apparait au moment ou l'objet réel
ne peut plus étre appréhendé que dans sa signification fantasmatique, que c'est dés ce
moment, puisque toute identification possible du moi se dissout et qu'apparait 'angoisse.
Mais si c'est la méme histoire, ce n'est pas le méme discours, et pour aujourd'hui je m'arré -
terai ici. Mais avant de conclure ce discours, je voudrais vous apporter un exemple clinique
trés court sur les sources d'angoisse chez le psychotique.

je ne vous dirai rien d'autre de I'histoire sinon qu'il s'agit d'un grand schizophréne,
délirant, interné a différentes reprises. Les premiéres séances sont un exposé de son délire,
délire assez classique, c'est ce qu'il appelle « le probléme de I'homme robot ». Et puis dans
une séance ou comme par hasard il est

267



Seminaire 09

L'identification

question du probléme du contact et de la parole, ou il m'explique que ce qu'il ne peut
supporter c'est « la forme de la demande », que « la poignée de main est un progres sur les
civilisations salutantes verbales, ou la parole ¢a fausse les choses, ca empéche de
comprendre, ou la parole c'est comme une roue qui tourne ou chacun verrait une partie de la
roue & des moments différents, et alors quand on essaye de communiquer c'est forcément
faux, il y a toujours un dialogue ». Dans cette méme séance, au moment ou il aborde le
probléme de la parole de la femme, il me dit tout a coup: « Ce qui m'inquiéte, c'est ce qu'on
m'a dit sur les amputés, qu'ils sentiraient des choses par le membre qu'ils n'ont plus ». Et a
ce moment, cet homme dont le discours garde dans sa forme délirante une dimension de
précision d'une exactitude mathématique, commence a chercher ses mots, a s'embrouiller,
me dit ne plus pouvoir suivre ses pensées, et finalement il prononce cette phrase que je
trouve vraiment forte quant a ce qu'est pour le psychotique son image du corps: « Un
fantome, ce serait un homme sans membres et sans corps qui, par son intelligence seule,
percevrait des sensations fausses d'un corps qu'il n'a pas. Ca, ¢a m'inqui¢te énormément. » «
Percevrait des sensations fausses d'un corps qu'il n'a pas », cette phrase va trouver son sens
a la séance d'apres, quand il viendra me voir pour me dire qu'il veut interrompre les séances,
que ce n'est plus supportable, que c'est malsain et dangereux, et ce qui est malsain et
dangereux, ce qui suscite une angoisse qui pendant toute cette séance se fera lourdement
sentir, c'est que « je me suis rendu compte que vous vouliez me séduire et que vous pourriez
y arriver ». Ce dont il s'est rendu compte, c'est qu'a partir de ces « sensations fausses d'un
corps qu'il n'a pas » pourrait surgir son désir, et alors il aurait a reconnaitre, a assumer ce
manque qui est son corps, il aurait a regarder ce qui, faute d'avoir pu étre symbolisé, n'est
pas supportable a 'homme, la castration en tant que telle. Toujours dans cette méme séance
il dira lui-méme, mieux que je ne pourrais le faire, ou est pour lui la source de I'angoisse: «
Vous avez peur de vous regarder dans un miroir, car le miroir ¢a change selon les yeux qui
le regardent, on ne sait pas trop ce qu'on va y voir. Si vous achetez un miroir doré c'est
mieux... » On a l'impression que ce dont il veut s'assurer, c'est que les changements sont du
miroir.

Vous voyez, I'angoisse apparait au moment ou il craint que je ne puisse devenir un
objet de désir, car a partir de ce moment-la, le surgissement de son désir impliquerait pour
lui la nécessité d'assumer ce que j'ai appelé « le manque fondamental qui le constitue ». A
partir de ce moment l'angoisse surgit, car sa position de fantdome, de robot, n'est plus
soutenable, il risque de ne plus pouvoir nier ses sensations fausses d'un corps qu'il ne peut
reconnaitre. Ce qui provoque son

268



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

angoisse, c'est bien le moment précis ou, face a l'irruption de son désir, il se
demande quelle image de lui-méme va lui renvoyer le miroir, et cette image il sait qu'elle
risque d'étre celle du manque, du vide, de ce qui n'a pas de nom, de ce qui rend impossible
toute reconnaissance réciproque et que nous, spectateurs et auteurs involontaires du drame,
appelons angoisse.

J. Lacan. -J'aimerais bien, avant d'essayer de pointer la place de ce discours, que
certaines des personnes que j'ai vues avec des mimiques diverses, interrogatives, d'attente,
mimiques qui se sont précisées a tel ou tel tournant du discours de Mme Aulagnier, veuillent
bien, simplement, indiquer les suggestions, les pensées produites chez eux a tel ou tel détour
de ce discours, a titre de signe que ce discours a €té entendu - je ne regrette quune chose, il
a été lu - cela me fournira a moi-méme les appuis sur lesquels j'accentuerai plus précisément
les commentaires.

X. Audouard. - Ce qui m'a frappé associativement, c'est véritablement 1'exemple
clinique que vous avez apporté a la fin de 'exposé, c'est cette phrase du malade sur la parole
qu'il compare a une roue dont diverses personnes ne voient jamais la méme partie. Cela m'a
paru éclairer tout ce que vous avez dit, et ouvrir, je ne sais pas pourquoi d'ailleurs, toute une
amplification des thémes que vous avez présentés. Je crois avoir a peu prés compris le sens
de l'exposé. Je n'ai pas I'habitude des schizophrénes mais, en ce qui concerne les névrosés et
les pervers, l'angoisse, en tant qu'elle ne peut pas étre objet de symbolisation parce qu'elle
est justement la marque que la symbolisation n'a pas pu se faire et se symboliser, c'est
vraiment disparaitre dans une sorte de non-symbolisation d'ou part a chaque instant 'appel
de I'angoisse. C'est évidemment quelque chose d'extrémement riche, mais qui peut-étre, sur
un certain plan logique, demanderait quelques éclaircissements. Comment, en effet, est-il
possible que cette expérience fondamentale, qui est en quelque sorte le négatif de la parole,
vienne se symboliser, et qu'est-ce qui se passe donc pour que, de ce trou central, jaillisse
quelque chose que nous ayons a comprendre ? Enfin, comment nait la parole ? Quelle est
'origine du signifiant dans ce cas précis ? Comment passe-t-on de 1'angoisse en tant qu'elle
ne peut pas se dire, a I'angoisse en tant qu'elle se dit ? Il y a peut-&tre 1a un mouvement qui
n'est pas sans rapport avec cette roue qui tourne, qui aurait peut-étre besoin d'étre un peu
éclairé et précisé.

A. Vergotte. - Je me suis demandé s'il n'y a pas deux sortes d'angoisses. Mme
Aulagnier a dit 'angoisse-castration. Le sujet a peur qu'on le lui enléve et

269



Seminaire 09

L'identification

qu'on l'oublie comme sujet; c'est 1a la disparition du sujet comme tel. Mais je me
demande s'il n'y a pas une angoisse ou le sujet refuse d'étre sujet, si par exemple dans
certains fantasmes il veut au contraire cacher le trou ou le manque. Dans 1'exemple clinique
de Mme Aulagnier, le sujet refuse son corps parce que le corps lui rappelle son désir et son
manque. Dans I'exemple de 1'angoisse-castration, vous avez plutét dit, le sujet a peur qu'on
le méconnaisse comme sujet. Une angoisse a donc les deux sens possibles, ou bien il refuse
d'étre sujet... il y a aussi l'autre angoisse ou il a, par exemple dans la claustrophobie,
I'impression que la il n'est plus sujet, ou au contraire il est enfermé, qu'il est dans un monde
clos ou le désir n'existe pas. Il peut étre angoissé devant son désir et aussi devant l'absence
de désir.

P. Aulagnier. -Vous ne croyez pas que quand on refuse d'étre sujet, c'est justement
parce qu'on a l'impression que pour I'Autre on ne peut étre sujet qu'en le payant de sa
castration ?je ne crois pas que le refus d'étre sujet soit d'étre vraiment un sujet.

J Lacan. - Nous sommes bien au cceur du probléme. Vous voyez bien tout de suite 1a
le point sur lequel on s'embrouille. je trouve que ce discours est excellent, en tant que le
maniement de certaines des notions que nous trouvons ici a permis &8 Mme Aulagnier de
mettre en valeur, d'une facon qui ne lui elt pas été autrement possible, plusieurs dimensions
de son expérience.

je vais reprendre ce qui m'a paru remarquable dans ce qu'elle a produit. je dis tout de
suite que ce discours me parait rester a8 mi-chemin. C'est une sorte de conversion, vous n'en
doutez pas, c'est bien ce que j'essaie d'obtenir de vous par mon enseignement, ce qui n'est
pas, mon Dieu, aprés tout une prétention si unique dans I'histoire qu'elle ait pu étre tenue
pour exorbitante. Mais il est certain que toute une part du discours de Mme Aulagnier, et
trés précisément le passage ou, dans un souci d'intelligibilité, aussi bien le sien que celui de
ceux auxquels elle s'adresse, a qui elle croit s'adresser, retourne a des formules qui sont
celles contre lesquelles je vous avertis, je vous adresse, je vous mets en garde, et non point
simplement parce que c'est chez moi une forme de tic ou d'aversion, mais parce que leur
cohérence avec quelque chose qu'il s'agit d'abandonner radicalement se montre toujours
chaque fois qu'on les emploie, flit-ce a bon escient. L'idée d'une antinomie, par exemple,
quelconque, quelle qu'elle soit, de la parole avec l'affect, encore qu'elle soit d'expérience
empiriquement vérifiée, n'est néanmoins pas quelque chose sur lequel nous puissions
articuler une dialectique, si tant est que ce que j'essaie de faire devant vous ait une valeur,
c'est-a-dire vous permettre de développer aussi loin qu'il est possible toutes les

270



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

conséquences de l'effet que 'homme soit un animal condamné a habiter le langage.
Moyennant quoi, nous ne saurions d'aucune fagon tenir l'affect pour quoi que ce soit sans
donner dans une primarité quelconque. Aucun effet significatif, aucun de ceux auxquels
nous avons affaire, de 'angoisse a la colére et a tous les autres, ne peut méme commencer
d'étre compris sinon dans une référence ou le rapport de x au signifiant est premier.

Avant de marquer des distorsions, je veux dire que, par rapport a certains
franchissements qui seraient 1'étape ultérieure, je veux, bien entendu, marquer le positif de
ce que déja lui a permis ce seul usage de ces termes, au premier plan desquels sont ceux
dont elle s'est servi avec justesse et adresse, le désir et la demande. Il ne suffit pas d'avoir
entendu parler de ceci qui, si on s'en sert d'une certaine facon - mais ce ne sont pas tout de
méme des mots tellement ésotériques que chacun ne puisse se croire en droit de s'en servir -,
il ne suffit pas d'employer ces termes, désir et demande, pour en faire une application
exacte. Certains s'y sont risqués récemment, et je ne sache pas que le résultat en ait été
d'aucune fagon ni brillant, ce qui aprés tout n'aurait qu'une importance secondaire, ni méme
ayant le moindre rapport avec la fonction que nous donnons a ces termes. Ce n'est pas le cas
de Mme Aulagnier, mais c'est ce qui lui a permis d'atteindre, a certains moments, une
tonalité qui manifeste quelle sorte de conquéte, ne serait-ce que sous la forme de questions
posées, le maniement des termes nous permet.

Pour désigner la premiére, trés impressionnante ouverture qu'elle nous a donnée, je
vous signalerai ce qu'elle a dit de I'orgasme, ou plus exactement de la jouissance amoureuse.
S'il m'est permis de m'adresser a elle comme Socrate pouvait s'adresser a quelque [Diotime],
je lui dirai qu'elle fait 1a la preuve qu'elle sait de quoi elle parle. Qu'elle le fasse en tant que
femme, c'est ce qui semble traditionnellement aller de soi. J'en suis moins sir; les femmes,
dirai-je, sont rares, sinon a savoir, du moins a pouvoir parler, en sachant ce qu'elles disent,
des choses de I'amour. Socrate disait qu'assurément, cela, il pouvait en témoigner lui-méme,
qu'il savait. Les femmes sont donc rares, mais entendez bien ce que je veux dire par la, les
hommes le sont encore plus. Comme nous 1'a dit Mme Aulagnier, a propos de ce que c'est
que la jouissance de I'amour, en repoussant une fois pour toutes cette fameuse référence a la
fusion dont justement, nous qui avons donné un sens tout a fait archaique a ce terme de
fusion, cela devrait nous mettre en éveil; on ne peut pas a la fois exiger que ce soit au bout
d'un processus qu'on arrive & un moment qualifié et unique, et en méme temps supposer que
ce soit par un retour a je ne sais quelle différenciation primitive.

271



Seminaire 09

L'identification

Bref, je ne relirai pas son texte, parce que le temps me manque, mais dans
I'ensemble il ne me paraitrait pas inutile que ce texte - auquel certes je suis loin de donner la
note 20/20, je veux dire le considérer comme un discours parfait -, soit considéré plutot
comme un discours définissant un échelon a partir duquel nous pourrons situer les progres,
auquel nous pourrons nous référer, a quelque chose qui a été touché, ou en tout cas
parfaitement saisi, attrapé, cerné, compris par Mme Aulagnier. Bien siir je ne dis pas qu'elle
nous donne 1a son dernier mot, je dirai méme plus, a plusieurs reprises elle indique les
points ou il lui semblerait nécessaire de s'avancer pour compléter ce qu'elle a dit, et sans
doute une grande part de ma satisfaction vient des points qu'elle désigne. Ce sont justement
ceux-la mémes qui pourraient étre tournés, si je puis dire. Ces deux points, elle les a
désignés, a propos du rapport du psychotique a son propre corps d'une part - elle a dit qu'elle
avait beaucoup de choses a dire, elle nous en a indiqué un petit peu -, et d'autre part a
propos du fantasme dont l'obscurité dans laquelle elle I'a laissé me paraitrait suffisamment
indicative du fait que cette ombre est dans les groupes un peu générale. C'est un point.

Second point, que je trouve trés remarquable dans ce qu'elle nous a apporté, c'est ce
qu'elle a apporté quand elle nous a parlé de la relation perverse. Non certes que je souscrive
en tous points a ce qu'elle a dit sur ce sujet, qui est vraiment d'une audace incroyable; c'est
pour la féliciter hautement d'avoir été en état, méme si c'est un pas a rectifier, de 'avoir fait
tout de méme. Pour ne point le qualifier autrement, ce pas, je dirai que c'est la premiére fois,
non pas seulement dans mon entourage - et en cela je me félicite d'avoir été ici précédé -,
que vient en avant quelque chose, une certaine fagon, un certain ton pour parler de la rela-
tion perverse, qui nous suggere 1'idée qui est proprement ce qui m'a empéché d'en parler
jusqu'ici, parce que je ne veux pas passer pour étre celui qui dit, tout ce qu'on a fait jusqu'a
présent ne vaut pas tripette. Mais madame Aulagnier, qui n'a pas les mémes raisons de
pudeur que nous, et d'ailleurs qui le dit en toute innocence, je veux dire qui a vu des pervers
et qui s'y est intéressée d'une fagcon vraiment analytique, commence a articuler quelque
chose qui, du seul fait de pouvoir présenter sous cette forme générale - je vous le répéte,
incroyablement audacieuse - que le pervers est celui qui se fait objet pour la jouissance d'un
phallus dont il ne soupgonne pas l'appartenance, il est I'instrument de la jouissance d'un
dieu, ¢a veut dire, en fin de compte, que ceci mérite quelque appointement, quelque
rectification de manceuvre directive et, pour tout dire, que cela pose la question de réintégrer
ce que nous appelons le phallus. Que cela pose 1'urgence de la définition du phallus cela
n'est pas douteux, puisque ¢a a sirement comme

272



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

effet de nous dire que si ¢a doit, pour nous analystes, avoir un sens, un diagnostic de
structure perverse, cela veut dire qu'il faut que nous commencions par jeter par la fenétre
tout ce qui s'est écrit, de Kraft Ebing a Havelock Ellis, et tout ce qui s'est écrit d'un
catalogue quelconque prétendu clinique des perversions. Bref il y a, sur le plan des
perversions, a surmonter cette sorte de distance prise, sous le terme de clinique, qui n'est en
réalité qu'une facon de méconnaitre ce qu'il y a dans cette structure d'absolument radical,
d'absolument ouvert a quiconque aura su franchir ce pas qui est justement celui que j'exige
de vous, ce pas de conversion qui nous permette d'étre, au point de vue de la perception, ou
nous sachions ce que structure perverse veut dire d'absolument universel. Si j'ai évoqué les
dieux ce n'est point pour rien, car aussi bien eussé-je pu évoquer le théme des
métamorphoses et tout le rapport mystique, certain rapport paien au monde qui est celui
dans lequel la dimension perverse a sa valeur, je dirai classique. C'est la premiére fois que
j'entends parler d'un certain ton qui est vraiment décisif, qui est I'ouverture dans ce champ
ou justement le moment ou je vais vous expliquer ce que c'est que le phallus, nous en avons
besoin.

La troisieéme chose, c'est ce qu'elle nous a dit & propos de son expérience des
psychotiques. je n'ai pas besoin de souligner I'effet que ¢a peut faire, je veux dire
qu'Audouard en a assurément témoigné. La encore, ce qui m'apparait éminent, c'est
justement ce par quoi ¢a nous ouvre aussi cette structure psychotique comme étant quelque
chose ou nous devons nous sentir chez nous. Si nous ne sommes pas capables de nous
apercevoir qu'il y a un certain degré, non pas archaique, a mettre quelque part du co6té de la
naissance, mais structural, au niveau duquel les désirs sont a proprement parler fous; si pour
nous le sujet n'inclut pas dans sa définition, dans son articulation premicre, la possibilité de
la structure psychotique, nous ne serons jamais que des aliénistes. Or comment ne pas sentir
vivant, comme il arrive tout le temps a ceux qui viennent écouter ce qui se dit ici a ce
séminaire, comment ne pas nous apercevoir que tout ce que j'ai commencé d'articuler cette
année, a propos de la structure de surface du systéme et de I'énigme concernant la fagon
dont le sujet peut accéder a son propre corps, est que ¢a ne va pas tout seul, ce dont tout le
monde, depuis tout le temps, est parfaitement averti, puisque cette fameuse et éternelle
distinction de désunion, ou union, de I'dme et du corps est toujours, aprés tout, le point
d'aporie sur lequel toutes les articulations philosophiques sont venues se briser. Et pourquoi
est-ce que, a nous analystes, justement, il ne serait pas possible de trouver le passage ?
Seulement cela nécessite une certaine discipline, et au premier rang de quoi, savoir comment
faire pour parler du sujet.

273



Seminaire 09

L'identification

Ce qui fait la difficulté de parler du sujet est ceci, que vous ne vous mettrez jamais
assez dans la téte sous la forme brutale ou je vais I'énoncer, c'est que le sujet n'est rien
d'autre que ceci, que la conséquence de ceci qu'il y a du signifiant, et que la naissance du
sujet tient en ceci qu'il ne peut se penser que comme exclu du signifiant qui le détermine.

C'est la la valeur du petit cycle que je vous ai introduit la derniére fois, et dont nous
n'avons pas fini d'entendre parler, car a la vérité il faudra quand méme que je le déplie plus
d'une fois devant vous avant que vous puissiez voir bien exactement ou il nous meéne. Si le
sujet n'est que cela, cette part exclue d'un champ entierement défini par le signifiant, si ce
n'est qu'a partir de cela que tout peut naitre, il faut toujours savoir a quel niveau on le fait
intervenir, ce terme sujet. Et malgré elle, parce que c'est a nous qu'elle parle, et parce que
c'est a elle, et parce qu'il y a encore quelque chose qui n'est pas encore acquis, assumé,
malgré tout, quand elle parle de ce choix par exemple qu'il y a & étre sujet ou objet a propos,
dans la relation du désir, eh bien, malgré elle, Mme Aulagnier se laisse glisser a réintroduire
dans le sujet la personne, avec toute la dignité subséquente que vous savez que nous lui
donnons dans nos temps éclairés, personnologie, personnalisme, personnalité et tout ce qui
s'ensuit, aspect qui convient, dont chacun sait que nous vivons au milieu de cela. Jamais on
n'en a autant parlé, de la personne. Mais enfin, comme notre travail n'est pas un travail qui
doive beaucoup s'intéresser a ce qui se passe sur la place publique, nous avons a nous
intéresser autrement au sujet.

Alors 1a, Mme Aulagnier a appelé a son secours le terme de « parametre de
I'angoisse ». Eh bien 1a quand méme, a propos de personne et de personnologie, vous voyez
un travail assez considérable qui m'a pris quelques mois, un travail de remarques sur le
discours de notre ami Daniel Lagache. Je vous prie de vous y reporter, je vous prie de vous
y reporter pour voir l'importance qu'aurait eu, dans l'articulation qu'elle nous a donnée de la
fonction de l'angoisse et de cette espéce de sifflet coupé qu'elle constituerait au niveau de la
parole, I'importance que devait normalement prendre dans son exposé la fonction i (a),
autrement dit I'image spéculaire, qui n'est certes pas absente du tout dans son exposé,
puisqu'en fin de compte c'est devant son miroir qu'elle a fini par nous trainer son
psychotique, et c'est pourquoi, c'est parce qu'il y était venu tout seul, ce psychotique, c'est
donc la qu'elle lui avait a juste titre donné rendez-vous. Et pour mettre un peu de sourire
j'inscrirai, en marge des remarques qui ont fait son admiration dans ce qu'elle a cité, ces
quatre petits vers inscrits au fond d'une assiette que j'ai chez moi

274



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

A Mina son miroir fidele Montre, hélas, des traits allongés Ah ciel! Oh Dieu!
S'ecrie-t-elle, Comme les miroirs sont changés!

C'est effectivement ce que vous dit votre psychotique, montrant 1'importance ici de
la fonction, non pas de 1'idéal du moi, mais du moi idéal comme place, non seulement ou
viennent se former les identifications proprement moiques, mais aussi comme place ou
I'angoisse se produit, 1'angoisse que je vous ai qualifiée de sensation du désir de 1'Autre. La
ramener, cette sensation du désir de 1'Autre, a la dialectique du désir propre du sujet en face
du désir de 1'Autre, voila toute la distance qu'il y a entre ce que j'avais amorcé et le niveau
déja tres efficace ou s'est soutenu tout le développement de Mme Aulagnier.

Mais ce niveau en quelque sorte, comme elle 1'a dit, conflictuel, qui est de référence
de deux désirs déja; dans le sujet, constitués, ce n'est pas la ce qui d'aucune fagon peut nous
suffire pour situer la différence, la distinction qu'il y a dans les rapports du désir, par
exemple au niveau des quatre espéces ou genres qu'elle a pour nous définis sous les termes
de normal, pervers, névrosés, psychotique. Que la parole en effet fasse défaut en quelque
chose a propos de l'angoisse, c'est en ceci que nous ne pouvons méconnaitre comme un des
parameétres absolument essentiels qu'elle ne peut désigner qui parle, qu'elle ne peut référer a
ce point i (a) le je du discours lui-méme, le je qui, dans le discours, se désigne comme celui-
la qui actuellement parle, et 1'associe a cette image de maitrise qui se trouve a ce moment
vacillante.

Et ceci a pu lui étre rappelé par ce que j'ai noté dans ce qu'elle a bien voulu prendre
comme point de départ, a propos du séminaire du 4 avril. Rappelez-vous 1'image vacillante
que j'ai essayé de dresser devant vous de ma confrontation obscure avec la mante religieuse,
et de ceci que si j'ai d'abord parlé de I'image qui se reflétait dans son oeil, c'était pour dire
que l'angoisse commence a partir de ce moment essentiel ou cette image est manquante.
Sans doute le petit a que je suis pour le fantasme de 1'Autre est essentiel, mais ou il manque
ceci, Mme Aulagnier ne le méconnait pas, car elle 1'a rétabli a d'autres passages de son
discours, la médiation de 1'imaginaire, c'est ¢a qu'elle veut dire, mais ce n'est point encore
suffisamment articulé. C'est le i (@) qui manque, et qui est l1a en fonction.

je ne veux pas pousser plus loin, parce que vous vous rendez bien compte qu'il ne
s'agit de rien moins que de la reprise du discours du séminaire, mais c'est

275



Seminaire 09

L'identification

la que vous devez sentir I'importance de ce que nous introduisons. Il s'agit de ce qui
va faire la liaison, dans I'économie signifiante, de la constitution du sujet a la place de son
désir. Et vous devez ici entrevoir, supporter, vous résigner a ceci, qui exige de nous quelque
chose qui parait aussi loin de vos préoccupations ordinaires, enfin d'une chose qu'on peut
décemment demander a d'honorables spécialistes comme vous, qui ne venez tout de méme
pas ici pour faire de la géométrie élémentaire. Rassurez-vous, ce n'est pas de la géométrie,
puisque ce n'est pas de la métrique, c'est quelque chose dont les géométres n'ont eu jusqu'a
présent aucune espece d'idée, les dimensions de l'espace. J'irai jusqu'a vous dire que
monsieur Descartes n'avait aucune espéce d'idée des dimensions de I'espace.

Les dimensions de l'espace, c'est quelque chose, d'un autre c6té, qui a été décidé,
valorisé par un certain nombre de plaisanteries faites autour de ce terme comme la
quatrieme dimension, ou la cinquieme dimension et autres choses qui ont un sens tout a fait
précis en mathématiques, mais dont il est toujours assez marrant d'entendre parler par les
incompétents, de sorte que quand on parle de ¢a, on a toujours le sentiment qu'on fait ce
qu'on appelle de la science-fiction, et ¢a a malgré tout quand méme assez mauvaise
réputation. Mais aprés tout, vous verrez que nous avons notre mot a dire la-dessus. J'ai
commencé a l'articuler en ce sens que, psychiquement, je vous ai dit que nous n'avons acces
qu'a deux dimensions. Pour le reste, il n'y a qu'une ébauche, qu'un au-dela. Pour ce qui est
de I'expérience, en tout cas pour une hypothése de recherche qui peut nous servir a quelque
chose, de bien vouloir admettre qu'il n'y a rien de bien établi au-dela - et c'est déja bien
suffisamment riche et compliqué - de I'expérience de la surface. Mais ¢a ne veut pas dire
que nous ne pouvons pas trouver, dans 1'expérience de la surface a elle toute seule, le
témoignage qu'elle, la surface, est plongée dans un espace qui n'est pas du tout celui que
vous imaginez, avec votre expérience visuelle de 1'image spéculaire.

Et pour tout dire, ce petit objet, qui n'est rien que le nceud le plus élémentaire, non
pas celui que je n'ai fait que faute d'avoir pu me faire tresser une cordelette qui se fermerait
sur elle-méme, [mais] simplement ceci, le nceud le plus élémentaire, celui qui se trace
comme ¢a, suffit & porter en lui-méme un certain nombre de questions que j'introduis en
vous disant que la troisiéme dimension ne suffit absolument pas a rendre compte de la
possibilité de cela. Pourtant, un nceud quand méme, c'est

quelque chose qui est a la portée de tout le monde; ce n'est pas a la portée de tout le
monde de savoir ce qu'il faisait en faisant un nceud, mais enfin, cela a pris

276



Seminaire 09

Lecon du 2 mai 1962

une valeur métaphorique, les nceuds du mariage, les nceuds de I'amour, les nceuds,
sacrés ou pas, pourquoi est-ce qu'on en parle ? Ce sont des modes tout a fait simples,
¢élémentaires, de mettre a votre portée le caractére usuel, si vous voulez bien vous y mettre,
et devenu, une fois usuel, support possible d'une conversion qui, si elle se réalise, montrera
bien tout de méme apres coup que, peut-&tre, ces termes doivent avoir quelque chose a faire
avec ces références de structure dont nous avons besoin pour distinguer ce qui se passe, par
exemple, a ces échelons que Mme Aulagnier a divisés en allant du normal au psychotique.

Est-ce qu'a ce point de jonction ou, pour le sujet, se constitue I'image du nceud,
I'image fondamentale, 1'image qui permet la médiation entre le sujet et son désir, est-ce que
nous ne pouvons pas introduire des distinctions fort simples et, vous le verrez, tout a fait
utilisables en pratique, qui nous permettent de nous représenter d'une fagon plus simple et
moins source d'antinomie, d'aporie, d'embrouillis, de labyrinthe finalement, que ce que nous
avions jusqu'ici a notre disposition, a savoir cette notion sommaire par exemple d'un
intérieur et d'un extérieur, qui a en effet bien l'air d'aller de soi a partir de 'image spéculaire,
et qui n'est pas du tout forcément celle qui nous est donnée dans 1'expérience ?

277



Seminaire 09
278
page blanche



Seminaire 09

Lec¢on 19, 9 mai 1962

Nous avons, la derniére fois, entendu madame Aulagnier nous parler de I'angoisse.
J'ai rendu tout 'hommage qu'il méritait a son discours, fruit d'un travail et d'une réflexion
tout a fait bien orientés. J'ai marqué en méme temps combien certain obstacle que j'ai situé
au niveau de la communication est toujours le méme, celui qui se léve chaque fois que nous
avons a parler du langage. Assurément les points sensibles, les points qui méritent, dans ce
qu'elle nous a dit, d'étre rectifiés sont ceux précisément ou, mettant I'accent sur ce qui
existe, l'indicible, elle en fait I'indice d'une hétérogénéité de ce que justement elle vise
comme le « ne pouvant &tre dit », alors que ce dont il s'agit en la matiére quand se produit
I'angoisse est justement a saisir dans son lien avec le fait qu'il y a du « dire » et du «
pouvant étre dit ». C'est ainsi qu'elle ne peut pas donner toute sa pleine valeur a la formule
que le désir de I'hnomme est le désir de 1'Autre. Il n'est pas par référence d'un tiers qui serait
renaissant, le sujet plus central, le sujet identique a soi-méme, la conscience de soi
hégélienne qui aurait a opérer la médiation entre deux désirs qu'elle aurait en quelque sorte
en face de soi, le sien propre, comme un objet, et le désir de I'Autre. Et méme a donner a ce
désir de I'Autre la primauté, elle aurait a situer, a définir son propre désir dans une sorte de
référence, de rapport ou non de dépendance a ce désir de 1I'Autre. Bien sir a un certain
niveau ou nous pouvons toujours rester, il y a quelque chose de cet ordre, mais ce quelque
chose est précisément ce grace a quoi nous évitons ce qui est au ceeur de notre expérience et
ce qu'il s'agit de saisir. Et ¢'est pourquoi c'est pour cela que je tente de vous en forger un
modele, de ce qu'il s'agit de saisir. Ce qu'il s'agit de saisir, c'est que le sujet qui nous
intéresse c'est le désir. Bien siir

-279-



Seminaire 09

L'identification

ceci ne prend son sens qu'a partir du moment ou nous avons commencé d'articuler,
de situer a quelle distance, a travers quel truchement, qui n'est pas d'écran intermédiaire
mais de constitution, de détermination, nous pouvons situer le désir.

Ce n'est pas que la demande nous sépare du désir - s'il n'y avait qu'a 1'écarter, la
demande, pour le trouver! - son articulation signifiante me détermine, me conditionne
comme désir. C'est 1a le chemin long que je vous ai déja fait parcourir. Si je vous l'ai fait
aussi long, c'est parce qu'il fallait qu'il le soit pour que la dimension que ceci suppose vous
fasse faire en quelque sorte I'expérience mentale de I'appréhender. Mais ce désir ainsi porte,
reporté dans une distance, articulé tel, non pas au-dela du langage comme du fait d'une
impuissance de ce langage, mais structuré comme désir de par cette puissance méme, c'est
lui maintenant qu'il s'agit de rejoindre pour que j'arrive a vous faire concevoir, saisir, et il y
a dans la saisie, dans le Begriff, quelque chose de sensible, quelque chose d'une esthétique
transcendantale qui ne doit pas étre celle jusqu'ici regue, puisque c'est justement a celle
jusqu'ici regue que la place du désir jusqu'a présent s'est dérobée. Mais c'est ce qui vous
explique ma tentative, que j'espére devoir étre réussie, de vous mener sur des chemins qui
sont aussi de l'esthétique en tant qu'ils essaient d'attraper quelque chose qui n'a point été vu
dans tout son relief, dans toute sa fécondité au niveau des intuitions non pas tellement
spatiales que topologiques, car il faut bien que notre intuition de l'espace n'épuise pas tout
ce qui est d'un certain ordre, puisque aussi bien ceux-la mémes qui s'en occupent avec le
plus de qualification, les mathématiciens, essaient de toutes parts, et y parviennent, a
déborder l'intuition.

je vous mene sur ce chemin en fin de compte pour dire les choses avec les mots,
avec des mots qui soient des mots d'ordre; il s'agit d'échapper a la prééminence de l'intuition
de la sphere en tant qu'en quelque sorte elle commande trés intimement, méme quand nous
n'y pensons pas, notre logique. Car, bien sir, s'il y a une esthétique qui s'appelle
transcendantale qui nous intéresse, c'est parce que c'est elle qui domine la logique. C'est
pour cela qu'a ceux qui me disent: «Est-ce que vous ne pourriez pas nous dire vraiment les
choses, nous faire comprendre ce qui se passe chez un névrosé et chez un pervers, et en quoi
c'est différent, sans passer par vos petits tores et autres détours ? » je répondrai que c'est
pourtant indispensable, tout aussi indispensable et pour la méme raison, parce que c'est la
méme chose que de faire de la logique, car la logique dont il s'agit n'est pas chose vide. Les
logiciens, comme les grammairiens, disputent,

280-



Seminaire 09

Lecon du 9 mai 1962

et ces disputes, pour autant que bien sir nous ne pouvons faire, a entrer sur leur
champ, que les évoquer avec discrétion pour ne pas nous y perdre, mais toute la confiance
que vous me faites repose sur ceci, ¢'est que vous me faites le crédit d'avoir fait quelque
effort pour ne pas prendre le premier chemin venu et pour en avoir éliminé un certain
nombre.

Mais quand méme, pour vous rassurer, il me vient I'idée de vous faire remarquer
qu'il n'est pas indifférent de mettre au premier plan, dans la logique, la fonction de
I'hypothése par exemple, ou la fonction de 'assertion. On fait dire au théatre, dans ce qu'on
appelle une adaptation, on fait dire a Ivan Karamazov « Si Dieu n'existe pas, alors tout est
permis ». Vous vous reportez au texte, vous lisez - et d'ailleurs, si mon souvenir est bon,
c'est Aliocha qui dit cela, comme par hasard -: « Puisque Dieu n'existe pas, alors tout est
permis ». Entre ces deux termes, il y a la différence du si au puisque, c'est-a-dire d'une
logique hypothétique a une logique assertorique. Et vous me direz: « Distinction de logicien,
en quoi est-ce qu'elle nous intéresse ? »

Elle nous intéresse tellement que c'est pour représenter les choses de la premiére
facon qu'au dernier terme, le terme kantien, on nous maintient l'existence de Dieu. Puisqu'en
somme tout est 1a; comme il est clair que tout n'est pas permis, alors dans la formule
hypothétique il s'impose comme nécessaire que Dieu existe. Et voila pourquoi votre fille est
muette et comment, dans l'articulation enseignante de la libre pensée, on maintient au cceur
de l'articulation de toute pensée valide I'existence de Dieu comme un terme sans quoi il n'y
aurait méme pas moyen d'avancer quelque chose ou se saisisse 1'ombre d'une certitude. Et
vous savez - ce que j'ai cru devoir vous rappeler un peu sur ce sujet - que la démarche de
Descartes ne peut pas passer par d'autres chemins. Il reste que ce n'est pas forcément a
I'épingler du terme d'athéiste qu'on définira le mieux notre projet, qui est peut-&tre d'essayer
de faire passer par autre chose les suites que comporte de fait, pour nous d'expérience, qu'il
y ait du permis. « Il y a du permis parce qu'il y a de l'interdit », me direz-vous, tous contents
de retrouver la l'opposition de I'A et du non-A, du blanc et du noir. Oui, mais cela ne suffit
pas, parce que loin que ¢a épuise le champ, le permis et l'interdit, ce qu'il s'agit de
structurer, d'organiser, c'est comment il est vrai que I'un et 'autre se déterminent, et fort
étroitement, tout en laissant un champ ouvert qui, non seulement n'est pas par eux exclu,
mais les fait se rejoindre, et dans ce mouvement de torsion, si I'on peut dire, donne sa forme
a proprement parler a ce qui soutient le tout, c'est-a-dire la forme du désir. Pour tout dire,
que le désir s'institue en

-281-



Seminaire 09

L'identification

transgression, chacun sent, chacun voit bien, chacun a 1'expérience de ceci, ce qui ne
veut pas dire, ne peut méme pas vouloir dire qu'il ne s'agit la que d'une question de
frontiére, de limite tracée. C'est au-dela de la frontiére franchie que commence le désir.

Bien sir, cela parait souvent la voie la plus courte, mais c'est une voie désespérée.
C'est par ailleurs que se fait le chemin de passage. Encore que la fronti¢re, celle de l'interdit,
ca ne signifie pas non plus de la faire descendre du ciel et de 1'existence du signifiant.
Quand je vous parle de la Loi, je vous en parle comme Freud, a savoir que si un jour elle a
surgi, sans doute il a fallu que le signifiant y mette d'emblée sa marque, son poingon, sa
forme, mais c'est tout de méme de quelque chose qui est un désir originel que le nceud a pu
se former pour que se fondent ensemble la Loi comme limite et le désir dans sa forme. C'est
cela que nous essayons de figurer pour entrer jusque dans le détail, reparcourir ce chemin
qui est toujours le méme, mais que nous serrons autour d'un nceud de plus en plus central
dont je ne désespere pas de vous montrer la figure ombilicale. Nous reprenons le méme
chemin et nous n'oublions pas que ce qui est le moins situé pour nous en termes de
références qui seraient soit légalistes, soit formalistes, soit naturalistes, c'est la notion du
petit a en tant que ce n'est pas l'autre imaginaire qu'il désigne. Pour autant qu'a lui nous nous
identifions dans la méconnaissance moique, c'est i (a). Et l1a aussi nous trouvons ce méme
nceud interne qui fait que ce qui a 1'air d'étre tout simple, que I'Autre nous est donné sous
une forme imaginaire, ne l'est pas, en ceci que cet Autre, c'est justement de lui qu'il s'agit
quand nous parlons de l'objet. De cet objet, il n'est pas du tout & dire que c'est tout
simplement 1'objet réel, que c'est précisément 1'objet du désir en tant que tel, sans doute
originel, mais que nous ne pouvons dire tel qu'a partir du moment ot nous aurons saisis,
compris, appréhendé ce que veut dire que le sujet, en tant qu'il se constitue comme
dépendance du signifiant, comme au-dela de la demande, c'est le désir.

Or c'est ce point de la boucle qui n'est point encore assuré et c'est 1a que nous
avancgons, et c'est pour cela que nous rappelons 1'usage que nous avons fait jusqu'ici du petit
a. Ou l'avons-nous vu ? Ou allons-nous d'abord le désigner? Dans le fantasme, ou, bien
évidemment, il a une fonction qui a quelque rapport avec 1'imaginaire. Appelons-la la valeur
imaginaire dans le fantasme Elle est tout autre que simplement projetable d'une fagon
intuitive dans la fonction de leurre telle qu'elle nous est donnée dans l'expérience biologique
par exemple. C'est autre chose, et c'est ce que nous rappellent la formalisation du fantasme

-282-



Seminaire 09

Lecon du 9 mai 1962

comme étant constitué dans son rapport par l'ensemble § désir de a [$*a], et la
situation de cette formule dans le graphe qui montre homologiquement, par sa position a
'étage supérieur qui la fait 'homologue du i (a) de I'étage inférieur en tant qu'il est le
support du moi, petit m ici, de méme que § désir de a est le support du désir. Qu'est-ce que
cela veut dire ? C'est que le fantasme est 1a ou le sujet se saisit, dans ce que je vous ai pointé
pour étre en question au second étage du graphe, sous la forme reprise au niveau de 1'Autre,
dans le champ de I'Autre, en ce point ici du graphe, de la question: « Qu'est-ce que ¢a veut ?
», qui est aussi bien celle qui prendra la forme « Que veut-il ? » si quelqu'un a su prendre la
place, projetée par la structure, du lieu de 1'Autre, a savoir de ce lieu de qui en est le maitre
et le garant. Ceci veut dire que sur le champ et le parcours de cette question le fantasme a
une fonction homologue a celle de i (a), du moi idéal, moi imaginaire sur lequel je me
repose; que cette fonction a une dimension, sans doute quelquefois pointée et méme plus
d'une fois, dont il me faut ici vous rappeler qu'elle anticipe la fonction du moi idéal, comme
vous le marque dans le graphe ceci que c'est par une sorte de retour qui permet quand méme
un court-circuit par rapport a la menée intentionnelle du discours considéré comme
constituant, a ce premier étage, du sujet, qu'ici avant que signifié et signifiant se recroisant
il ait constitué sa phrase, le sujet imaginairement anticipe celui qu'il désigne comme moi.
C'est celui-la méme sans doute que le je du discours supporte dans sa fonction de shifter. Le
je littéral dans le discours n'est sans doute rien d'autre que le sujet méme qui parle, mais
celui que le sujet désigne ici comme son support idéal c'est a I'avance, dans un futur
antérieur, celui qu'il imagine qui aura parlé: « Il aura parlé ». Au fond méme du fantasme il
y a de méme un « Il I'aura voulu ».

je ne pousse pas plus loin. Ainsi cette ouverture ni cette remarque ne se repérent,
qu'au départ de notre chemin dans le graphe j'ai tenu impliquée une dimension de
temporalité. Le graphe est fait pour montrer déja ce type de nceud que nous sommes pour
l'instant en train de chercher au niveau de l'identification. Les deux courbes s'entrecroisant
en sens contraire, montrant que synchronisme

-283-



Seminaire 09

L'identification

n'est pas simultanéité, sont déja indiquant dans 1'ordre temporel ce que nous sommes
en train d'essayer de nouer dans le champ topologique. Bref, le mouvement de succession, la
cinétique signifiante, voici ce que supporte le graphe. je le rappelle ici pour vous montrer la
portée du fait que je n'en ai point fait tellement état doctrinal, de cette dimension temporelle,
dont la phénoménologie contemporaine fait ses choux gras, parce que, a la vérité, je crois
qu'il n'y a rien de plus mystificatoire que de parler du temps a tort et a travers.

Mais c'est quand méme - ici je prends acte pour vous l'indiquer - 1a qu'il nous en
faudra revenir pour en constituer, non plus une cinétique, mais une dynamique temporelle,
ce que nous ne pourrons faire qu'aprés avoir franchi ce qu'il s'agit de faire pour l'instant, a
savoir, le repérage topologique spatialisant de la fonction identificatoire. Ceci veut dire que
vous auriez tort de vous arréter a quoi que ce soit que j'aie déja formulé, que j'ai cru devoir
formuler de fagon également anticipante sur le sujet de 'angoisse, avec le complément qu'a
bien voulu y ajouter madame Aulagnier l'autre jour, tant qu'effectivement ne sera pas
restituée, rapportée, ramenée dans le champ de cette fonction ce que j'ai déja indiqué depuis
toujours, je peux dire des l'article sur le stade du miroir, qui distinguait le rapport de
I'angoisse du rapport de 1'agressivité, c'est a savoir la tension temporelle.

Revenons a notre fantasme et au petit a, pour saisir ce dont il s'agit dans cette
imaginification propre a sa place dans le fantasme. Il est bien siir que nous ne pouvons pas
l'isoler sans son corrélatif du §, du fait que 1'émergence de la fonction de 1'objet du désir
comme petit a dans le fantasme est corrélative de cette sorte de fading, d'évanouissement du
symbolique qui est cela méme que j'ai articulé la derniére fois - je crois en répondant a
madame Aulagnier, si mon souvenir est bon-comme l'exclusion déterminée par la
dépendance méme du sujet de 1'usage du signifiant. C'est pourquoi c'est en tant que le
signifiant a a redoubler son effet a vouloir se désigner lui-méme que le sujet surgit comme
exclusion du champ méme qu'il détermine, n'étant alors ni celui qui est désigné, ni celui qui
désigne, mais a ceci pres, qui est le point essentiel, que ceci ne se produit qu'en rapport avec
le jeu d'un objet, d'abord comme alternance d'une présence et d'une absence. Ce que veut
dire d'abord formellement la conjonction § et petit a, c'est que dans le fantasme, sous son
aspect purement formel et radicalement, le sujet se fait -a, absence de a et rien que cela,
devant le petit a au niveau, si vous voulez, de ce que j'ai appelé l'identification au trait
unaire. L'identification n'est introduite, ne s'opére purement et simplement que dans ce
produit du

-284-



Seminaire 09

Lecon du 9 mai 1962

-a par le petit a, et qu'il n'est pas difficile de voir en quoi - non pas simplement
comme par un jeu mental, mais parce que nous y sommes ramenés par quelque chose qui
est, a nous, notre mode de quelque chose qui regoit 1a 1égitimement sa formule - le -a* = 1
qui en résulte nous introduit a ce qu'il y a de charnel, d'impliqué dans ce symbole
mathématique du — racine de -1 . Bien entendu, nous ne nous arréterions pas a un tel jeu si
nous n'y étions ramenés par plus d'un biais d'une fagon convergente.

Reprenons pour l'instant notre marche pour tenter de désigner ce que commande
pour nous, dans le dessin de la structure, la nécessité de rendre compte de la forme a
laquelle le désir nous conduit. Ne 1'oublions pas, le désir inconscient tel que nous avons a en
rendre compte, il se trouve dans la répétition de la demande, et aprés tout, depuis l'origine
de ce que Freud pour nous module, c'est lui qui la motive. Je vois quelqu'un qui me dit: « Eh
bien oui, bien siir on ne parle jamais de ¢a! », a ceci prés que pour nous, le désir ne se
justifie pas seulement d'étre tendance, il est autre chose. Si vous entendez, si vous suivez ce
que j'entends vous signifier par le désir, c'est que nous ne nous contentons pas de la
référence opaque a un automatisme de répétition, nous l'avons parfaitement identifié, il
s'agit de la recherche, a la fois nécessaire et condamnée, d'une fois unique, qualifiée,
épinglée comme telle par ce trait unaire, celui-la méme qui ne peut se répéter, sinon toujours
a étre un autre. Et dés lors, dans ce mouvement, cette dimension nous apparait par quoi le
désir, c'est ce qui supporte le mouvement, sans doute circulaire, de la demande toujours
répétée, mais dont un certain nombre de répétitions peuvent étre congues - c'est 1a l'usage de
la topologie du tore - comme achevant quelque chose. Le mouvement de bobine de la
répétition de la demande se boucle quelque part, méme virtuellement, définissant une autre
boucle qui s'achéve de cette répétition méme et qui dessine quoi ? 1'objet du désir; ce qui
pour nous est nécessaire a formuler ainsi, pour autant qu'également au départ ce que nous
instituons comme base méme de toute notre appréhension de la signification analytique,
c'est essentiellement ceci que, sans doute nous parlons d'un objet oral, anal, etc., mais que
cet objet nous importe, cet objet structure ce qui pour nous est fondamental du rapport du
sujet au monde en ceci, que nous oublions toujours, c'est que cet objet ne reste pas objet du
besoin; c'est du fait d'étre pris dans le mouvement répétitif de la demande, dans
I'automatisme de répétition, qu'il devient objet du désir.

-285-



Seminaire 09

L'identification

C'est ce que j'ai voulu vous montrer le jour ou, par exemple, prenant le sein comme
signifiant de la demande orale, je vous montrai que justement c'est a cause de cela
qu'éventuellement - ¢'était ce que j'avais de plus simple pour vous le faire toucher du doigt -
c'est justement a ce moment-la que le sein réel devient, non pas objet de nourriture, mais
objet érotique, nous montrant une fois de plus que la fonction du signifiant exclut que le
signifiant puisse se signifier lui-méme. C'est justement parce que I'objet devient
reconnaissable comme signifiant d'une demande latente qu'il prend valeur d'un désir qui est
d'un autre registre. La dimension libidinale, sur laquelle on a commencé d'entrer dans
I'analyse comme marquant tout désir humain, ¢a ne veut dire, ¢a ne peut vouloir dire que
cela. Cela ne veut pas dire qu'il ne soit pas nécessaire de le rappeler. C'est le f acteur de
cette transmutation qu'il s'agit de saisir. Le facteur de cette transmutation, c'est la fonction
du phallus, et il n'y a pas moyen de la définir autrement. La fonction du phallus ¢, c'est ce a
quoi nous allons essayer de donner son support topologique. Le phallus, sa vraie forme, qui
n'est pas forcément celle d'une queue, encore que ¢a y ressemble beaucoup, c'est cela que je
ne désespere pas de vous dessiner au tableau. Si vous étiez capables sans succomber au
vertige de contempler avec quelque suite ladite queue dont je parlai, vous pourriez
apercevoir qu'avec son prépuce, c'est drélement fait. Cela vous aiderait peut-étre a vous
apercevoir que la topologie n'est pas la chose chiffon de papier que vous vous imaginez,
comme vous aurez l'occasion certainement de vous en rendre compte. Ceci dit, ce n'est pas
pour rien sans doute qu'a travers des siecles d'histoire de 1'art il n'y a que des représentations
vraiment si lamentablement grossiéres de ce que j'appelle la queue. Enfin, commengons par
rappeler ceci tout de méme, parce qu'il ne faut pas aller trop vite, il n'est jamais tant 1a, ce
phallus, c'est de 1a qu'il faut partir, que quand il est absent. Ce qui est déja un bon signe pour
présumer que c'est lui qui est le pivot, le point tournant de la constitution de tout objet
comme objet de désir. Qu'il ne soit jamais tant 1a que quand il est absent, il serait fadcheux
que j'aie besoin de vous le rappeler plus que d'une indication, qu'il ne me suffise pas de vous
évoquer 1'équivalence girl phallus, pour tout dire, que la silhouette omniprésente de Lolita
peut vous faire sentir. Je n'ai pas besoin tellement de Lolita que ¢a, il y a des gens qui savent
trés bien ressentir ce qu'est simplement 'apparition d'un bourgeon sur une petite branche
d'arbre. Ce n'est évidemment pas le phallus, car quand méme, le phallus c'est le phallus,
c'est quand méme sa présence justement la ou il n'est pas. Cela va méme trés loin. Mme
Simone de Beauvoir a fait tout un livre pour reconnaitre Lolita

-286-



Seminaire 09
Legon du 9 mai 1962

dans Brigitte Bardot. La distance qu'il y a entre 1'épanouissement achevé du charme
féminin et ce qui est proprement le ressort, l'activité érotique de Lolita, me parait constituer
une béance totale, la chose au monde la plus facile a distinguer. Le phallus, quand avons-
nous commencé ici de nous en occuper d'une fagon qui soit un peu structurante et féconde ?
C'est évidemment a propos des problémes de la sexualité féminine. Et la premiére
introduction de la différence de structure entre demande et désir, ne 1'oublions pas, c'est a
propos des faits découverts dans tout leur relief originel par Freud quand il a abordé ce
sujet, c'est-a-dire qui s'articulent de la fagon la plus resserrée a cette formule, que c'est parce
qu'il a a étre demandé 1a ou il n'était pas, le phallus, a savoir chez la mére, a la mére, par la
meére, pour la mére, que par la passe le chemin normal par ou il peut venir a étre désiré par
la femme. Si tant est que ceci lui arrive, qu'il puisse étre constitué comme objet de désir,
I'expérience analytique met 'accent sur ceci qu'il faut que le processus passe par une
primitive demande, avec tout ce qu'elle comporte en I'occasion d'absolument fantasmatique,
d'irréel, contraire a la nature, une demande structurée comme telle, et une demande qui
continue a véhiculer ses marques a ce point qu'elle apparait inépuisable et que tout I'accent
de ce que dit Freud ne veut pas dire que ¢a suffise pour que monsieur Jones lui-méme
I'entende, cela veut dire que c'est dans la mesure ou le phallus peut continuer a rester
indéfiniment objet de demande a celui qui ne peut pas le donner sur ce plan, que justement
s'éleve toute la difficulté a ce que méme il atteigne a ce qui semblerait méme - si vraiment
Dieu les avait faits homme et femme, comme dit 1'athée Jones, pour qu'ils soient 1'un pour
'autre comme le fil est pour l'aiguille - ce qui semblerait pourtant naturel que le phallus fat
d'abord objet de désir. C'est par la porte d'entrée, et la porte d'entrée difficile, et la porte
d'entrée qui tord le rapport avec lui, que ce phallus entre, méme 14 ou il semble étre I'objet le
plus naturel, dans la fonction de 1'objet.

Le schéma topologique que je vais former pour vous et qui consiste, par rapport a ce
qui d'abord s'est présenté pour vous sous cette forme du huit inversé, est destiné a vous
avertir de la problématique de tout usage limitatif du signifiant, en tant que par lui un champ
limité ne peut étre identifié a celui pur et simple d'un cercle. Le champ marqué a l'intérieur
n'est pas aussi simple que cela, ici, que ce qui marquait un certain signifiant au-dehors. Il y
a quelque part nécessairement, du fait que le signifiant se redouble, est appelé a la fonction
de se signifier lui-méme, un champ

-287-



Seminaire 09

L'identification

produit qui est d'exclusion et par quoi le sujet est rejeté dans le champ extérieur.
J'anticipe et profere que le phallus dans sa fonction radicale est seul signifiant, mais,
quoiqu'il puisse se signifier lui-méme, il est innommable comme tel. S'il est dans 'ordre du
signifiant, car c'est un signifiant et rien d'autre, il peut étre posé sans différer de lui-méme.
Comment le concevoir intuitivement ? Disons qu'il est le seul nom qui abolisse toutes les
autres nominations et que c'est pour cela qu'il est indicible. Il n'est pas indicible puisque
nous l'appelons le phallus, mais on ne peut pas a la fois dire le phallus et continuer de
nommer d'autres choses.

Dernier repere, dans nos pointages au début d'une de nos journées scientifiques,
quelqu'un a essayé d'articuler d'une certaine fagon la fonction transférentielle la plus
radicale occupée par l'analyste en tant que tel. C'est certainement une approche qui n'est
point a négliger qu'il soit arrivé a articuler tout criment - et ma foi qu'on puisse avoir le
sentiment que c'est quelque chose de culotté - que 1'analyste dans sa fonction ait la place du
phallus, qu'est-ce que ¢a peut vouloir dire ? C'est que le phallus a 1'Autre, c'est trés
précisément ce qui incarne, non pas le désirable, I'eromenon, bien que sa fonction soit celle
du facteur par quoi quelque objet que ce soit, soit introduit a la fonction d'objet du désir,
mais celle du désirant, de I'eron. C'est en tant que I'analyste est la présence-support d'un
désir entierement voilé qu'il est ce Che vuoi ? incarné.

Je rappelai tout a I'heure qu'on peut dire que le facteur ¢ a valeur phallique
constitutive de 'objet méme du désir; il la supporte et il I'incarne, mais c'est une fonction de
subjectivité tellement redoutable, problématique, projetée dans une altérité si radicale, et
c'est bien pour cela que je vous ai menés et ramenés a ce carrefour, I'année derniére, comme
étant le ressort essentiel de toute la question du transfert; que doit-il étre, ce désir de
I'analyste ?

Pour l'instant, ce qui se propose a nous c'est de trouver un modele topologique, un
modele d'esthétique transcendantale qui nous permette de rendre compte a la fois de toutes
ces fonctions du phallus. Y-a-t-il quelque chose qui ressemble a cela? qui, comme cela, soit
ce qu'on appelle en topologie une surface close, notion qui prend sa fonction, a laquelle
nous avons le droit de donner une

valeur homologue, une valeur équivalente de la fonction de signifiance, parce que
nous pouvons la définir par la fonction de la coupure. J'y ai déja fait plusieurs fois
référence; la coupure, entendez-la avec une paire de ciseaux sur un

-288-



Seminaire 09

Lecon du 9 mai 1962

ballon de caoutchouc, de fagon a inhiber, par des habitudes qu'on peut bien qualifier
de séculaires, que dans bien des cas une foule de problémes qui se posent ne sautent pas aux
yeux. Quand j'ai cru vous dire des choses trés simples a propos du huit intérieur sur la
surface d'un tore, et qu'ensuite j'ai déroulé mon tore croyant que ¢a allait de soi, qu'il y avait
longtemps que je vous avais expliqué qu'il y avait une fagon d'ouvrir le tore avec un coup de
ciseaux, et quand vous ouvrez le tore a travers vous avez une ceinture ouverte, le tore est
réduit a cela

[ci-contre], et il suffit & ce moment-la d'essayer de projeter sur

cette surface le rectangle, que nous aurions mieux fait d'appeler quadrilatere,
d'appliquer la-dessus ce que nous avons désigné auparavant sous cette forme de huit
renverse, pour voir ce qui se passe et a quoi quelque chose est effectivement limité, quelque
chose peut étre choisi, distingué entre un champ limité par cette coupure et, si vous voulez,
ce qui est au-dehors. Ce qui ne va pas tellement de soi, ne saute pas aux yeux. Néanmoins,
cette petite image que je vous ai représentée semble avoir pour certains, au premier choc,
fait probleme. C'est donc que ¢a n'est pas tellement facile.

La prochaine fois j'aurai, non seulement a y revenir, mais a vous montrer quelque
chose dont je n'ai pas lieu de faire mystére avant, car aprés tout, si certains veulent s'y
préparer,) e leur indique que je parlerai d'un autre mode de surface, définie comme telle et
purement en termes de surface, dont j'ai déja prononcé le nom et qui nous sera tres utile.
Cela s'appelle en anglais, ou les ouvrages sont les plus nombreux, un cross-cap, ce qui veut
dire quelque chose comme bonnet croisé. On 1'a traduit en frangais a certaines occasions par
le terme de mitre, avec quoi effectivement cela peut avoir une ressemblance grossiére. Cette
forme de surface topologique définie comporte en soi certainement un attrait purement
spéculatif et mental qui, j'espére, ne manquera pas de vous retenir. Je prendrai soin de vous
en donner des représentations figurées que j'ai faites nombreuses, et surtout sous les angles
qui ne sont pas ceux bien sir sous lesquels elles intéressent les mathématiciens ou sous
lesquels vous les trouverez représentées dans les quelques ouvrages concernant la topologie.
Mes figures conserveront toute leur fonction originale, étant donné que je ne leur donne pas
le méme usage et que ce n'est pas les mémes choses que j'ai recherchées.

Sachez pourtant que ce qu'il s'agit de former d'une fagon sensée, dune facon
sensible, est destiné & comporter comme support un certain nombre de

-289-



Seminaire 09

L'identification

réflexions, et d'autres qui sont attendues a la suite, les votres a 'occasion; a com-
porter une valeur, si je puis dire, mutative qui vous permette de penser les choses de la
logique, par lesquelles j'ai commencé, d'une autre fagon que ne les maintiennent pour vous
arrimées les fameux cercles d'Euler.

Loin que ce champ intérieur [x] du huit soit obligatoirement et pour tout un champ
exclu, au moins dans une forme topologique, fait plus sensible et des plus représentables, et
des plus amusants des cross-caps en question, pour autant que loin que ce champ soit un
champ a exclure, il est au contraire parfaitement a garder. Bien slir ne nous montons pas la
téte; il y aurait une facon qui serait

tout a fait simple de l'imager d'une fagon a garder. Ce n'est pas trés difficile, vous
n'avez qu'a prendre quelque chose qui ait une forme un petit peu appropriée, un cercle mou
et, le tordant d'une certaine facon et le repliant, d'avoir devant une languette dont le bas
serait en continuité avec le reste des bords. Seulement il y a tout de méme ceci, que ¢a n'est
jamais qu'un artifice, a savoir que ce bord est effectivement toujours le méme bord. C'est
bien de cela qu'il s'agit; il s'agit de savoir trés différemment si cette surface, [qui] fait litige
pour nous, qui se trouve symboliser esthétiquement, intuitivement, une autre portée possible
de la limite signifiante du champ marqué, est réalisable d'une fagon différente et en quelque
sorte immédiate a obtenir, par simple application des propriétés d'une surface dont vous
n'avez pas, jusqu'a présent, I'habitude. C'est ce que nous verrons la prochaine fois.

290



Seminaire 09

Lecon 20, 16 mai 1962

Cette élucubration de la surface, j'en justifie la nécessité, il est évident que ce que) e
vous en donne est le résultat d'une réflexion. Vous n'avez pas oublié¢ que la notion de surface
en topologie ne va pas de soi et n'est pas donnée comme une intuition. La surface est
quelque chose qui ne va pas de soi. Comment I'aborder ? A partir de ce qui dans le réel,
l'introduit, c'est-a-dire ce qui montrerait que 1'espace n'est pas cette étendue ouverte et
méprisable comme le pensait Bergson. L'espace n'est pas si vide qu'il croyait, il recele bien
des mysteres.

Posons au départ certains termes. Il est certain qu'une premiére chose essentielle
dans la notion de surface est celle de face; il y aurait deux faces ou deux cotés. Cela va de
soi si cette surface, nous la plongeons dans 1'espace. Mais pour nous approprier ce que peut
pour nous prendre la notion de surface, il faut que nous sachions ce qu'elle nous livre de ses
seules dimensions. Voir ce qu'elle peut nous livrer en tant que surface divisant l'espace de
ses seules dimensions, nous suggere une amorce qui va nous permettre de reconstruire
I'espace autrement que nous croyions en avoir l'intuition. En d'autres termes, je vous
propose de considérer comme plus évident [du fait de la capture imaginaire], plus simple,
plus certain [car li¢ a I'action], plus structural de partir de la surface pour définir l'espace,
dont je tiens que nous sommes peu assurés, disons plutot définir le lieu, que de partir du lieu
pour définir la surface. [Vous pouvez d'ailleurs vous reporter a ce que la philosophie a pu
dire du lieu.] Le lieu de 1'Autre a déja sa place dans notre séminaire.

Pour définir la face d'une surface, il ne suffit pas de dire que c'est d'un co6té et de
I'autre, d'autant plus que ¢a n'a rien de satisfaisant, et si quelque chose nous

-291-



Seminaire 09

L'identification

donne le vertige pascalien, c'est bien ces deux régions dont le plan infini diviserait
tout I'espace. Comment définir cette notion de face ? C'est le champ ou peut s'étendre une
ligne, un chemin, sans avoir a rencontrer un bord. Mais il y a des surfaces sans bord, le plan
a l'infini, la spheére, le tore et plusieurs autres qui comme surfaces sans bord se réduisent
pratiquement a une seule, le cross-cap ou mitre ou bonnet figuré ci-dessous [fig. 1].

Le cross-cap dans les livres savants, c'est ¢a [fig. 2], coupé pour pouvoir s'insérer sur
une autre surface. Ces trois surfaces, sphére, tore, cross-cap sont des surfaces closes
¢lémentaires a la composition desquelles toutes les autres surfaces closes peuvent se réduire.
J'appellerai néanmoins cross-cap la figure 1. Son vrai nom est /e plan projectif de la théorie
des surfaces de Riemann, dont ce plan est la base. Il fait intervenir au moins la quatrieme
dimension. Déja la troisiéme dimension, pour nous psychologues des profondeurs, fait assez
probléme pour que nous la considérions comme peu assurée. Néanmoins dans cette simple
figure, le cross-cap, la quatrieéme est déja impliquée nécessairement. Le nceud élémentaire
fait 1'autre jour avec une ficelle présentifie déja la quatriéme dimension. Il n'y a pas de
théorie topologique valable sans que nous fassions intervenir quelque chose qui nous
meénera a la quatrieme dimension.

292



Seminaire 09

Lecon du 16 mai 1962

Si ce nceud, vous voulez essayer de le reproduire en usant du tore, en suivant les
tours et les détours que vous pouvez faire a la surface d'un tore, vous pourriez apres
plusieurs tours revenir sur une ligne qui se boucle comme le nceud ci-dessus. Vous ne
pouvez le faire sans que la ligne se coupe elle-méme. Comme sur la surface du tore vous ne
pourrez pas marquer que la ligne passe au-dessus ou au-dessous, il n'y a pas moyen de faire
ce nceud sur le tore. Il est par contre parfaitement faisable sur le cross-cap. Si cette surface
implique la présence de la quatriéme dimension, c'est un commencement de preuve que le
plus simple nceud implique la quatriéme dimension.

Cette surface, le cross-cap, je vais vous dire comment vous pouvez l'imaginer. Ca
n'imposera pas sa nécessité, par la-méme, pour nous, menée. Elle n'est pas sans rapport avec
le tore, elle a méme avec le tore le rapport le plus profond. La fagon la plus simple de vous
donner ce rapport est de vous rappeler comment le tore est construit quand on le décompose
sous une forme polyédrique, c'est-a-dire en le ramenant a son polygone fondamental. Ici, ce
polygone fondamental, c'est un quadrilatére.

Si ce quadrilatére, vous le repliez sur lui-méme, vous aurez un tube enjoignant les
bords [fig. 3]. Si on vectorise ces bords en convenant que ne peuvent étre accolés 1'un a
I'autre que les vecteurs qui vont dans le méme sens, le début d'un vecteur s'appliquant au
point ou se termine 1'autre vecteur, dés lors on a toutes les coordonnées pour définir la
structure du tore.

Si vous faites une surface dont le polygone fondamental est ainsi défini par des
vecteurs allant tous dans le méme sens sur le quadrilatére de base, si vous partez d'un
polygone ainsi défini [fig. 4, 1], ¢a ferait seulement deux bords, ou méme un seul; vous
obtenez ce que je vous matérialise comme la mitre [fig. 4, 2]. Je reviendrai sur sa fonction
de symbolisation de quelque chose et ¢a sera plus clair quand ce nom servira

de support.

-293-



Seminaire 09
L'identification

En coupe avec sa gueule de machoire ¢a n'est pas ce que vous

croyez. Ceci [fig. 5] est une ligne de pénétration grace a quoi ce qui est en avant, au-
dessous est une demi-spheére; en haut la paroi passe par pénétration dans la paroi opposée et
revient en avant. Pourquoi cette forme-la plutdt qu'une autre ? Son polygone fondamental
est distinct de celui du tore [fig. 6]. Un polygone dont les bords sont marqués par des
vecteurs de méme direction, et distinct de celui du tore, qui part d'un point pour aller au
point opposé, qu'est-ce que ¢a fait comme surface ?

Dés maintenant se dégagent des points problématiques de ces surfaces. Je vous ai
introduit les surfaces sans bord a propos de la face. S'il n'y a pas de bord, comment définir la
face? Et si

que possible de plonger trop vite notre modéle dans la troisiéme dimension, 1a ou il
n'y a pas de bord, nous serons assurés qu'il y a un intérieur et un extérieur. C'est ce que
suggere cette surface sans bord par excellence qu'est la sphére. Je veux vous détacher de
cette intuition indécise, il y a ce qui est au-dedans et ce qui est au dehors. Pourtant pour les
autres surfaces, cette notion d'intérieur et d'extérieur se dérobe. Pour le plan infini, elle ne
suffirait pas. Pour le tore, l'intuition colle en apparence suffisamment parce qu'il y a
I'intérieur d'une chambre a air et 1'extérieur. Néanmoins, ce qui se passe dans le champ par
ou cet espace extérieur traverse le tore, c'est-a-dire 1'espace du trou central, 1a est le nerf
topologique de ce qui a fait 1'intérét du tore et ou le rapport de l'intérieur et de l'extérieur
s'illustre de quelque chose qui peut nous toucher. Remarquez que, jusqu'a Freud, I'anatomie
traditionnelle un tant soit peu Naturwissenschaft, avec Paracelse et Aristote, a toujours fait
état, parmi les orifices du corps, des organes des sens comme d'authentiques orifices. La
théorie psychanalytique, en tant que structurée par la fonction de la libido, a fait un choix
bien étroit parmi les orifices et ne nous parle pas des orifices sensoriels comme orifices,
sinon a les ramener au signifiant des orifices d'abord choisis. Quand on a fait de la
scoptophilie une scoptophagie, on dit

nous nous interdisons autant _ -294-



Seminaire 09

Lecon du 16 mai 1962

que l'identification scoptophile est une identification orale, comme le fait Fénichel.
Le privilége des orifices oraux, anaux et génitaux nous retient en ceci que ce ne sont pas
vraiment les orifices qui donnent sur I'intérieur du corps; le tube digestif n'est qu'une
traversée, il est ouvert sur l'extérieur. Le vrai intérieur est l'intérieur mésodermique et les
orifices qui y introduisent existent bel et bien sous la forme des yeux ou de I'oreille dont
jamais la théorie psychanalytique ne fait mention comme tels, sauf sur la couverture de la
revue La Psychanalyse. C'est la vraie portée donnée au trou central du tore, encore que ce ne
soit pas un véritable intérieur, mais que ¢a nous suggere quelque chose de 1'ordre d'un
passage de l'intérieur a l'extérieur.

Ceci nous donne 1'idée qui vient a l'inspection de cette surface close, le cross cap.
Supposez quelque chose d'infiniment plat qui se déplace sur cette surface [fig. 7], passant de
I'extérieur [t] de la surface close a l'intérieur [2] pour suivre plus loin a l'intérieur [3] jusqu'a
ce qu'il arrive a la ligne de pénétration ou il ressurgira a 1'extérieur [a] de dos. Ceci montre
la difficulté de la définition de la distinction intérieur-extérieur, méme lorsqu'il s'agit d'une
surface close, d'une surface sans bord.

Je n'ai fait qu'ouvrir la question pour vous montrer que I'important dans cette figure
c'est que cette ligne de pénétration doit étre tenue par vous pour nulle et non avenue. On ne
peut le [ce paradoxe] matérialiser au tableau sans faire intervenir cette ligne de pénétration,
car l'intuition spatiale ordinaire exige qu'on la montre, mais la spéculation n'en tient aucun
compte. On peut la faire glisser indéfiniment, cette ligne de pénétration. Il n'y a rien de
I'ordre d'une couture, il n'y a pas de passage possible. A cause de cela, le probléme de
I'intérieur et de l'extérieur est soulevé dans toute sa confusion. Il y a deux ordres de
considérations quant a la surface, métrique et topologique. Il faut renoncer a toute
considération métrique. En effet & partir de ce carré [fig. 8], je pourrais donner toute la
surface, du point de vue topologique; cela n'a aucun sens. Topologiquement la nature des
rapports structuraux qui constituent la surface est présente en chaque point, la face interne
se confond avec la face extérieure,

pour chacun de ses points et de ses propriétés.

-295-



Seminaire 09

L'identification

Pour marquer l'intérét de ceci, nous allons évoquer une question encore jamais posée
qui concerne le signifiant; un signifiant n'a-t-il pas toujours pour lieu une surface ? Ca peut
paraitre une question bizarre, mais elle a au moins l'intérét, si elle est posée, de suggérer une
dimension. Au premier abord le graphique comme tel exige une surface, si tant est que
I'objection peut s'élever qu'une pierre levée, une colonne grecque c'est un signifiant et que
¢a a un volume; n'en soyez pas si slrs, si siirs de pouvoir introduire la notion de volume
avant d'étre bien assurés de ce qui concerne la notion de surface. Surtout si, en mettant les
choses a 1'épreuve, vous vous apercevez que la notion de volume n'est pas saisissable
autrement qu'a partir de celle de I'enveloppe. Nulle pierre levée ne nous a intéressés par
autre chose, je ne dirai pas, que son enveloppe, ce qui serait aller a un sophisme, mais par ce
qu'elle enveloppe. Avant d'étre des volumes, 1'architecture s'est faite a mobiliser, a arranger
des surfaces autour d'un vide. Des pierres levées servent a faire des alignements ou des
tables, a faire quelque chose qui sert par le trou qu'il y a autour.

Car c'est cela le reste a quoi nous avons affaire. Si, attrapant la nature de la face, je
suis parti de la surface avec bords pour vous faire remarquer que le critére nous défaillait
aux surfaces sans bord, s’il est possible de vous montrer une surface sans bord
fondamentale, ou la définition de la face n'est pas forcée, puisque la surface sans bord n'est
pas faite pour résoudre le probléme de l'intérieur et de 1'extérieur, nous devons tenir compte
de la distinction d'une surface sans avec une surface avec, elle a le rapport le plus étroit
avec ce qui nous intéresse, a savoir le trou qui est a faire entrer positivement comme tel dans
la théorie des surfaces. Ce n'est pas un artifice verbal. Dans la théorie combinatoire de la
topologie générale, toute surface triangulable, c'est-a-dire composable de petits morceaux
triangulaires que vous collez les uns aux autres, tore ou cross cap, peut se réduire par le
moyen du polygone fondamental a une composition de la sphére a laquelle seraient adjoints
plus ou moins d'éléments toriques, d'éléments de cross-cap, et des éléments purs trous
indispensables représentés par ce vecteur bouclé sur lui-méme. Est-ce qu'un signifiant, dans
son essence la plus radicale, ne peut étre envisagé que comme coupure dans une surface, ces
deux signes plus grand >, et plus petit <, ne s'imposant que de leur structure de coupure
inscrite sur quelque chose ou toujours est marquée, non seulement la continuité d'un plan sur
lequel la suite s'inscrira, mais aussi la direction vectorielle ou ceci se retrouvera toujours ?
Pourquoi le signifiant dans son incarnation corporelle, c'est-a-dire vocale, s'est toujours
présenté a nous comme d'essence

-296-



Seminaire 09

Lecon du 16 mai 1962

discontinue ? Nous n'avions donc pas besoin de la surface, la discontinuité le
constitue. L'interruption dans le successif fait partie de sa structure. Cette dimension
temporelle du fonctionnement de la chaine signifiante que j'ai d'abord articulée pour vous
comme succession, a pour suite que la scansion introduit un élément de plus que la division
de l'interruption modulatoire, elle introduit la hate que j'ai insérée en tant que hate logique.
C'est un vieux travail Le temps logique. Le pas que j'essaye de vous faire franchir a déja
commencé d'étre tracé, c'est celui ou se noue la discontinuité avec ce qui est I'essence du
signifiant, a savoir la différence. Si ce sur quoi nous avons fait pivoter, nous avons ramené
sans cesse cette fonction du signifiant, c'est a attirer votre attention sur ceci que, méme a
répéter le méme, le méme, d'étre répété s'inscrit comme distinct. Ou est l'interpolation d'une
différence ? Réside-t-elle seulement dans la coupure, c'est ici que l'introduction de la
dimension topologique au-dela de la scansion temporelle nous intéresse, ou dans ce quelque
chose d'autre que nous appellerons la simple possibilité d'étre différent, l'existence de la
batterie différentielle qui constitue le signifiant et par laquelle nous ne pouvons pas
confondre synchronie avec simultanéité a la racine du phénomene, synchronie qui fait que,
réapparaissant le méme, c'est comme distinct de ce qu'il répete que le signifiant réapparait,
et ce qui peut étre considéré comme distinguable, c'est l'interpolation de la différence, pour
autant que nous ne pouvons poser comme fondement de la fonction signifiante l'identité du
A est A, a savoir que la différence est dans la coupure, ou dans la possibilité synchronique
qui constitue la différence signifiante. En tout cas, ce qui se répéte comme signifiant n'est
différent que de pouvoir étre inscrit.

Il n'en reste pas moins que la fonction de la coupure nous importe au premier chef
dans ce qui peut étre écrit. Et c'est ici que la notion de surface topologique doit étre
introduite dans notre fonctionnement mental parce que c'est 1a seulement que prend son
intérét la fonction de la coupure. L'inscription nous ramenant a la mémoire est une objection
a réfuter. La mémoire qui nous intéresse, nous analystes, est a distinguer d'une mémoire
organique, celle qui, a la méme succion du réel répondrait par la méme fagon pour
I'organisme de s'en défendre, celle qui maintient 'homéostasie, car I'organisme ne reconnait
pas le méme qui se renouvelle en tant que différent. La mémoire organique méme-orise.
Notre mémoire est autre chose, elle intervient en fonction du trait unaire marquant la fois
unique et a pour support l'inscription. Entre le stimulus et la réponse, l'inscription, le
printing, doit €tre rappelée en termes d'imprimerie gutenbergienne.

-297-



Seminaire 09

L'identification

Le premier jet de la théorie psycho-physique contre lequel nous nous révoltons est
toujours atomistique, c'est toujours a I'impression dans des schémas de surface que cette
psycho-physique prend sa premiére base. Il ne suffit pas de dire que c'est insuffisant avant
qu'on n'ait trouvé autre chose. Car s'il est d'un grand intérét de voir que la premiére théorie
de la vie relationnelle s'inscrit en des termes intéressants qui traduisent seulement sans le
savoir la structure méme du signifiant sous les formes masquées des effets distincts de
contiguité et de continuité, associationnisme, il est bon de montrer que ce qui était reconnu
et méconnu comme dimension signifiante, c'étaient les effets de signifiant dans la structure
de monde idéaliste dont cette psycho-physique ne s'est jamais détachée.

Inversement ce qu'on a traduit par la Gestalt est insuffisant a rendre compte de ce
qui se passe au niveau des phénomeénes vitaux, en raison d'une ignorance fondamentale qui
se traduit par la rapidité avec laquelle on tient pour certaines des évidences que tout
contredit. La prétendue bonne forme de la circonférence que I'organisme s'obstinerait sur
tous les plans, subjectifs ou objectifs, a chercher a reproduire est contraire a toute
observation des formes organiques. Je dirai aux Gestaltistes qu'une oreille d'ane ressemble a
un cornet, a un arum, a une surface de Moebius. Une surface de Moebius est l'illustration la
plus simple du cross-cap, ¢a se fabrique avec une bande de papier dont on colle les deux
extrémités apres 1'avoir tordue, de sorte que I'étre infiniment plat qui s'y proméne peut le
suivre sans jamais franchir un bord. Ca montre I'ambiguité de la notion de face. Car il ne
suffit pas de dire que c'est une surface unilatére, a une seule face, comme certains
mathématiciens le formulent. Autre chose est une définition formelle, il n'en reste pas moins
qu'il y a coalescence pour chaque point de deux faces et c'est ¢ca qui nous intéresse. Pour
nous qui ne nous contentons pas de la dire unilatére sous prétexte que les deux faces sont
partout pré

sentes, il n'en reste pas moins que nous pouvons manifester en chaque point le
scandale pour notre intuition de ce rapport a deux faces. En effet dans un plan, si nous
tragons un cercle qui tourne dans le sens des aiguilles d'une montre, de 1'autre coté, par
transparence, la méme fléche tourne dans le

-298-



Seminaire 09

Lecon du 16 mai 1962

sens contraire [fig. 9]. L'étre infiniment plat, le petit personnage sur la bande de
Moebius, s'il véhicule avec lui un cercle tournant autour de lui dans le sens des aiguilles
d'une montre, ce cercle tournera toujours dans le méme sens, si bien que de l'autre coté de
son point de départ, ce qui s'inscrira tournera dans le sens horaire, c'est-a-dire en sens
opposé a ce qui se passerait sur une bande normale; sur le plan, ¢a n'est pas inversé [fi g.
10].

C'est pour ¢a qu'on définit ces surfaces comme non-orientables et pourtant ¢a n'en
est pas moins orienté. Le désir, de n'étre pas articulable, nous ne pouvons dire pour autant
qu'il ne soit pas articulé. Car ces petites oreilles dans la bande de Moebius, toutes non-
orientables qu'elles soient, sont plus orientées qu'une bande normale. Faites-vous une
ceinture conique [fig. 11], retournez-la, ce qui était ouvert en bas I'est en haut. Mais la
bande de Moebius, retournez-la, ¢a aura toujours la méme forme. Méme quand vous
retournez l'objet, il y aura toujours la bosse rentrée sur la gauche, la bosse renflée sur la
droite. Une surface non-orientable est donc beaucoup plus orientée qu'une surface
orientable.

Quelque chose va encore plus loin et surprend les mathématiciens qui renvoient avec
un sourire le lecteur a I'expérience, c'est que si dans cette surface de Moebius, a 'aide de
ciseaux, vous tracez une coupure a égale distance des points

-299-



Seminaire 09

L'identification

les plus accessibles des bords, elle n'a qu'un seul bord, si vous faites un cercle, la
coupure se ferme, vous réalisez un cycle, un lacs, une courbe fermée de Jordan. Or cette
coupure, non seulement laisse la surface entiére, mais transforme votre surface non-
orientable en surface orientable, c'est-a-dire en une bande dont, si vous colorez 1'un des
coOtés, tout un coté restera blanc, contrairement a ce qui se serait passé tout a I'heure sur la
surface de Moebius entiére, tout aurait été coloré sans que le pinceau change de face. La
simple intervention de la coupure a changé la structure omniprésente de tous les points de la
surface, vous disais-je. Et si je vous demande de me dire la différence entre 1'objet d'avant la
coupure et celui-ci, il n'y a pas moyen de le faire. Ceci pour introduire l'intérét de la fonc-
tion de la coupure.

Le polygone quadrilatére est originaire du tore et du bonnet. Si je n'ai jamais
introduit la véritable verbalisation de cette forme % poin¢on, désir unissant le $ au a dans
$3a, ce petit quadrilatére doit se lire, le sujet en tant que marqué par le signifiant est
proprement, dans le fantasme, coupure de a. La prochaine fois, vous verrez comment ceci
nous donnera un support fonctionnant pour articuler la question, comment ce que nous
pouvons définir, isoler a partir de la demande comme champ du désir, dans son coté
insaisissable, peut-il, par quelque torsion, se nouer avec ce qui, pris d'un autre coté, se
définit comme le champ de l'objet ¢, comment le désir peut-il s'égaler a a ? C'est ce que j'ai
introduit, et qui vous donnera un modele utile jusque dans votre pratique.

300



Seminaire 09

Lecon 21, 23 mai 1962

Pourquoi un signifiant est-il saisie de la moindre chose, peut-il saisir la moindre
chose ? Voila la question; une question dont peut-&tre il n'est pas excessif de dire qu'on ne
I'a point encore posée en raison de la forme qu'a prise classiquement la logique. En effet, le
principe de la prédication, qui est la proposition universelle, n'implique qu'une chose, c'est
que ce que l'on saisit, ce sont des étres nullifiables, dictum de omni et nullo. Pour ceux dont
ces termes ne sont pas familiers et qui par conséquent ne comprennent pas tres bien, je rap-
pelle ce qu'est ce que je suis en train de vous expliquer depuis plusieurs fois, a savoir de
prendre le support du cercle d'Euler, d'autant plus 1égitimement que ce qu'il s'agissait de
substituer est autre chose, le cercle d'Euler, comme tout cercle si je puis dire « naif », cercle
a propos duquel la question ne se pose pas de savoir s'il cerne un morceau, un lambeau... le
propre du cercle... détache-t-il un lambeau de cette surface hypothétique impliquée ?... c'est
qu'il peut se réduire progressivement a rien. La possibilité de l'universel, c'est la nullité.

Tous les professeurs, vous ai-je dit un jour, parce que j'ai choisi cet exemple pour ne
pas retomber toujours dans les mémes problémes, tous les professeurs sont lettrés. Eh bien!
si par hasard quelque part aucun professeur ne mérite d'étre qualifié de lettré, qu'a ceci ne
tienne, nous aurons des professeurs nuls. Observez bien que ceci n'est pas équivalent a dire
qu'il n'y a pas de professeur. La preuve c'est que, les professeurs nuls, eh bien! nous les
avons a l'occasion. Quand je dis avoir, prenez cet avoir au sens fort, au sens dont il s'agit. Ce
n'est pas comme cela un mot glissant destiné a laisser échapper la savonnette. Quand je dis
nous les avons cela veut dire que nous sommes habitués a les avoir, de

-301-



Seminaire 09

L'identification

méme que nous avons des tas de choses comme cela, nous avons la République...
Comme disait un paysan avec qui je conversais il n'y a pas trés longtemps: « cette année
nous avons eu la gréle, et puis apres, les boy-scouts ». Quelle que soit la précarité
définitionnelle pour le paysan de ces météores, le verbe avoir a donc bien ici son sens.

Nous avons par exemple aussi les psychanalystes, et c'est évidemment bien plus
compliqué, parce que les psychanalystes commencent a nous faire entrer dans 'ordre de la
définition existentielle. On y entre par la voie de la condition. On dit par exemple: « il n'y a
pas... nul ne pourra se dire psychanalyste s'il n'a été psychanalysé ». Eh bien! il y a un grand
danger a croire que ce rapport soit homogene avec ce que nous avons évoqué précédemment,
dans ce sens ou, pour

nous servir des cercles d'Euler, il y aurait le

cercle des psychanalysés, mais comme chacun sait, les psychanalystes devant étre
psychanalysés, le cercle des psychanalystes pourrait donc étre tracé inclus au cercle des
psychanalysés. je n'ai pas besoin de vous dire que si notre expérience avec les psychana-
lystes nous fait tant de difficultés, c'est probablement que les choses ne sont pas si simples,
a savoir qu'apres tout, si ce n'est pas évident, au niveau du professeur, que le fait

méme de fonctionner comme professeur puisse aspirer au sein du professeur, a la
maniére d'un siphon, quelque chose qui le vide de tout contact avec les effets de la lettre, il
est au contraire tout a fait évident pour le psychanalyste que tout est 1a. Il ne suffit pas de
renvoyer la question a : « qu'est-ce que c'est que d'étre psychanalysé ? » car bien entendu ce
qu'on croit faire 1a, et bien sir naturellement, ne serait que de détourner personne de mettre
au premier plan la question de ce que c'est qu'étre psychanalysé. Mais dans le rapport au
psychanalyste, ce n'est pas cela qu'il s'agit de saisir, si nous voulons attraper la conception
du psychanalyste, c'est de savoir qu'est-ce que ¢a lui fait, au psychanalyste, d'étre psy-
chanalysé, ceci en tant que psychanalyste, et non pas partie des psychanalysés. je ne sais pas
si je me fais bien entendre, mais je vais vous ramener une fois de plus au b-a-ba, a
I'élémentaire.

Si tout de méme, a entendre le plus vieil exemple de la logique, le premier pas que
I'on fait pour pousser Socrate dans le trou, a savoir: « tous les hommes sont

-302-



Seminaire 09

Lecon du 23 mai 1962

mortels... » depuis le temps qu'on nous tympanise avec cette formule... je sais bien
que vous avez eu le temps de vous endurcir, mais pour tout étre un peu frais, le fait méme de
la promotion de cet exemple au cceur de la logique ne peut pas ne pas étre la source de
quelque malaise, de quelque sentiment de I'escroquerie. Car en quoi nous intéresse une telle
formule, si c'est I'nomme qu'il s'agit de saisir ? A moins que ce dont il s'agit, et c'est
justement ce que les cercles concentriques de l'inclusion eulérienne escamotent, ce n'est pas
de savoir qu'il y a un cercle des mortels et a l'intérieur le cercle de I'homme, ce qui n'a
strictement aucun intérét, c'est de savoir, qu'est-ce que ¢a lui fait, a I'hnomme, d'étre mortel,
d'attraper le tourbillon qui se produit quelque part au centre de la notion d'homme, du fait de
sa conjonction au prédicat « mortel », et que c'est bien pour ¢a que nous courons apres
quelque chose. Quand nous parlons de I'homme, c'est justement a ce tourbillon, a ce trou qui
se fait la, dans le milieu quelque part, que nous touchons.

J'ouvrais récemment un excellent livre, d'un auteur américain dont on peut dire que
I’ceuvre accroit le patrimoine de la pensée et de 1'élucidation logique. Je ne vous dirai pas
son nom, parce que vous allez chercher qui c'est. Et pourquoi est-ce que je ne le fais pas ?
Parce que, moi, j'ai eu la surprise de trouver dans les pages ou il travaille si bien, un tel sens
si vif de l'actualité du progres de la logique, ou justement mon huit intérieur intervient. I1
n'en fait pas du tout le méme usage que moi, néanmoins je me suis amené a la pensée que
quelque mandarin parmi mes auditeurs viendrait me dire un jour que c'est la que je l'ai
péché. Sur l'originalité du passage de M. Jakobson, je compte en effet la plus forte réfé-
rence. Il faut dire que dans ce cas - je crois avoir commencé a pousser en avant la métaphore
et la métonymie dans notre théorie quelque part du c6té du discours de Rome, qui est paru -,
c'est en parlant avec Jakobson qu'il m'a dit: « Bien sfir, cette histoire de la métaphore et de la
métonymie, nous avons tordu cela ensemble, souvenez-vous, le 14 Juillet 1950 ». Pour le
logicien en question, il y a longtemps qu'il est mort, et son petit huit intérieur précede
incontestablement sa promotion ici. Mais quand il entre d'un bon pas dans son examen de
I'universel affirmatif, il use d'un exemple qui a le mérite de ne pas trainer partout. Il dit: «
Tous les saints sont des hommes, tous les hommes sont passionnés, donc tous les saints sont
passionnés ». Il ramasse cela parce que vous devez bien sentir, dans un tel exemple, que le
probléme est bien de savoir ou est cette passion prédicative, la plus extérieure de ce
syllogisme universel, de savoir quelle sorte de passion revient au cceur pour faire la sainteté.

-303-



Seminaire 09

L'identification

Tout cela, j'y ai pensé ce matin, je veux dire a vous le dire comme cela, pour vous
faire sentir ce dont il s'agit concernant ce que j'ai appelé un certain mouvement de
tourbillon. Qu'est-ce que nous essayons de serrer, avec notre appareil concernant les
surfaces, les surfaces au sens que nous entendons leur donner d'un usage ici qui, pour
rassurer mes auditeurs inquiets, est peut-étre, de mes excursions, peu classique, mais est tout
de méme quelque chose qui n'est rien d'autre que de renouveler, de réinterroger la fonction
kantienne du scheme.

Je pense que le radical illogisme, a 1'expérience, de l'appartenance, de l'inclusion, le
rapport de I'extension a la compréhension, aux cercles d'Euler, toute cette direction ou s'est
engagée avec le temps la logique, est-ce que dans son fourvoiement méme elle n'est pas le
rappel de ce qui fut, a son départ, oublié¢ ? Ce qui fut, a son départ oublié, c'est que l'objet
dont il s'agit, fat-il le plus pur, c'est, ca a été, ce sera, quoi qu'on y fasse, I'objet du désir, et
que s'il s'agit de le cerner pour l'attraper logiquement, c'est-a-dire avec le langage, c'est que
d'abord il s'agit de le saisir comme objet de notre désir, 1'ayant saisi de le garder, ce qui veut
dire l'enclore, et que, ce retour de l'inclusion au premier plan de la formalisation logique, y
trouve sa racine dans ce besoin de le posséder ou se fonde notre rapport a 1'objet en tant que
tel du désir. Le Begriff évoque la saisie, parce que c'est de courir aprés la saisie d'un objet de
notre désir que nous avons forgé le Begriff Et chacun sait que tout ce que nous voulons
posséder qui soit objet de désir, ce que nous voulons posséder pour le désir, et non pour la
satisfaction d'un besoin, nous fuit et se dérobe. Qui ne 1I'évoque dans le préche moraliste! «
Nous ne possédons rien enfin, il faudra quitter tout cela », dit le célébre cardinal, comme
c'est triste !, « nous ne possédons rien, dit le préche moraliste, parce qu'il y a la mort » Autre
escamotage, ce qu'on nous promeut ici, au niveau du fait de la mort réelle, n'est pas ce qui
est en question. Ce n'est pas pour rien qu'une longue année je vous fis promener dans cet
espace que mes auditeurs ont qualifié d'entre-deux-morts. La suppression de la mort réelle
n'arrangerait rien a cette affaire du dérobement de 1'objet du désir, parce que ce dont il s'agit,
c'est de l'autre mort, celle qui fait que méme si nous n'étions pas mortels, si nous avions
promesse de vie éternelle, la question reste toujours ouverte si cette vie éternelle, je veux
dire dont serait écartée toute promesse de la fin, n'est pas concevable comme une forme de
mourir éternellement. Elle 1'est assurément, puisque c'est notre condition quotidienne, et
nous devons en tenir compte dans notre logique d'analystes parce que c'est ainsi, si la
psychanalyse a un sens, et si Freud n'était pas fou, car c'est cela que désigne ce point dit de
l'instinct de mort.

-304-



Seminaire 09

Lecon du 23 mai 1962

Dé¢ja le physiologiste le plus génial, on peut dire, de tous ceux qui ont le sens de ce
biais de l'approche biologique, Bichat : « La vie, dit-il, est I'ensemble des forces qui
résistent a la mort ».

Si quelque chose de notre expérience peut se réfléchir, peut un jour prendre sens
ancré sur ce plan si difficile, c'est cette précession produite par Freud de cette forme de
tourbillon de la mort sur les flans de laquelle la vie se cramponne pour ne pas y passer. Car
la seule chose a ajouter, pour rendre a quiconque cette fonction tout a fait claire, est qu'il
suffit de ne pas confondre le mort avec l'inanimé, quand dans la nature inanimée il suffit
que, nous baissant, nous ramassions la trace de ce que c'est qu'une forme morte, le fossile,
pour que nous saisissions que la présence du mort dans la nature, c'est autre chose que
I'inanimé. Est-il bien siir que c'est la, coquilles et déchets, une fonction de la vie ? C'est
résoudre un peu aisément le probléme quand il s'agit de savoir pourquoi la vie ¢a se tortille
comme ¢a.

Au moment de reprendre la question du signifiant déja abordée par la voie de la
trace, il m'est venu l'idée ironique, soudain sortant des dialogues platoniciens, de penser
que, cette empreinte un tant soit peu scandaleuse dont Platon fait état, pensant a la marque
laissée dans le sable du stade par les culs nus des bien-aimés, expressions vers lesquelles
sans doute se précipitait 'adoration des amants et dont la bienséance consistait a 1'effacer, ils
auraient mieux fait de la laisser en place. Si les amants avaient été moins obnubilés par
I'objet de leur désir, ils auraient été capables d'en tirer parti et d'y voir I'ébauche de cette
curieuse ligne que je vous propose aujourd'hui. Telle est I'image de I'aveuglement que porte
avec lui trop vif tout désir.

Repartons donc de notre ligne, qu'il faut bien prendre sous la forme ou elle nous est
donnée, close et nullifiable, la ligne du zéro originel de I'histoire effective de la logique. Si
nous y apprenons, y revenant d'ores et déja, que nul, c'est la racine du tous, au moins
I'expérience n'aura pas été faite en vain. Cette ligne, pour nous, nous l'appelons la coupure,
une ligne, c'est notre départ, qu'il nous faut tenir a priori pour fermée. C'est 1a 1'essence de
sa nature signifiante, rien ne pourra jamais nous prouver, puisqu'il est de la nature de chacun
de ces tours de se fonder comme différent, rien dans l'expérience ne peut nous permettre de
[le] fonder comme étant la méme ligne. C'est justement cela qui nous permet d'appréhender
le réel, c'est en ceci que son retour étant structuralement différent, toujours une autre fois, si
cela se ressemble, alors il y a suggestion, probabilité que la ressemblance vienne du réel.
Aucun autre moyen d'introduire d'une

-305-



Seminaire 09

L'identification

fagon correcte la fonction du semblable. Mais ce n'est 1a qu'une indication que je
vous donne, a pousser plus loin. Il me semble que je I'ai maintes fois répétée, si ce n'est,
pour n'avoir point & y revenir, que tout de méme, la rappelant, je vous renvoie a cette oeuvre
d'un génie précoce, et comme tous les génies précoces trop précocement disparu, Jean
Nicod, La géométrie du monde sensible, ou le passage concernant la ligne axiomatique, au
centre de l'ouvrage - peut-&tre quelques-uns d'entre vous qui s'intéressent authentiquement a
notre progres peuvent s'y reporter -, montre bien comment l'escamotage de la fonction du
cercle signifiant, dans cette analyse de 1'expérience sensible, est chimérique et méne l'auteur,
malgré l'incontestable intérét de ce qu'il promeut, au paralogisme que vous ne manquerez
pas d'y trouver. Nous prenons au départ cette ligne fermée, dont I'existence de la fonction
des surfaces topologiquement définies a servi d'abord a renverser pour vous I'évidence
trompeuse que l'intérieur de la ligne fiit quelque chose d'univoque, puisqu'il suffit que ladite
ligne se dessine sur une surface définie d'une certaine fagon, le tore par exemple, pour qu'il
soit apparent que, tout en y restant dans sa fonction de coupure, elle ne saurait d'aucune
facon y remplir la méme fonction que sur la surface que vous me permettrez sans plus
d'appeler ici fondamentale, celle de la sphére, a savoir de définir un lambeau nullifiable par
exemple. Pour ceux qui viennent ici pour la premiére fois, ceci veut dire une ligne fermée,
ici dessinée [a], ou encore celle-ci [b], qui ne sauraient en aucune fagon se réduire a zéro,
c'est a savoir que la fonction de la coupure qu'elles introduisent dans la surface est quelque
chose qui a chaque fois fait probléme. Je pense que ce dont il s'agit, concernant le signifiant,
c'est de cette liaison réciproque qui fait que si, d'une part, comme je vous 1'ai rendu sensible
la derniere fois a propos de la surface de Moebius - cette jolie petite oreille contournée dont
je vous ai donné quelques exemplaires -, la coupure médiane par rapport a son champ la
transforme en une surface autre, qui n'est plus cette surface de Moebius; si tant est que la
surface de Moebius, et la-dessus je fais plus d'une réserve, peut étre dite n'avoir qu'une face,
assurément celle qui résultait de la coupure en avait deux, de faces.

Ce dont il s'agit pour nous, prenant ce biais d'interroger les effets du désir par I'abord
du signifiant, c'est de nous apercevoir comment le champ de la coupure, la béance de la
coupure, c'est en s'organisant en surface qu'elle fait surgir

-306-



Seminaire 09

Lecon du 23 mai 1962

pour nous les différentes formes ou peuvent s'ordonner les temps de notre expérience
du désir. Quand je vous dis que c'est a partir de la coupure que s'organisent les formes de la
surface dont il s'agit, pour nous, dans notre expérience, d'étre capables de faire venir au
monde l'effet du signifiant, je 1'illustre, je ne l'illustre pas pour la premiére fois. Voici la
sphére, voici notre coupure centrale, prise par le biais inverse du cercle d'Euler. Ce qui nous
intéresse, ce n'est pas le morceau qui est nécessairement, par la ligne fermée sur la sphére,
détaché, c'est la coupure ainsi produite et, si vous voulez, d'ores et déja le trou. Il est bien
clair

que tout doit étre donné de ce que nous trouverons a la fin, en d'autres termes qu'un
trou, cela a déja la tout

son sens, sens rendu particulierement évident du fait de notre recours a la sphére. Un
trou fait ici communiquer l'un avec l'autre l'intérieur avec l'extérieur. Il n'y a qu'un malheur,
c'est que dés que le trou est fait, il n'y a plus ni intérieur, ni extérieur, comme est trop
évident ceci, c'est que cette sphére trouée se retourne le plus aisément du monde. Il s'agit de
la créature universelle, primordiale, celle du potier éternel. Il n'y a rien de plus facile a
retourner qu'un bol, c'est-a-dire une calotte.

Le trou n'aurait donc pas grand sens pour nous s'il n'y avait pas autre chose pour
supporter cette intuition fondamentale - je pense que cela vous est familier aujourd'hui-,
c'est a savoir qu'un trou, une coupure, il lui arrive des avatars, et le premier possible est que
deux points du bord s'accolent. Une des premiéres possibilités concernant le trou, c'est de
devenir deux trous.

Certains m'ont dit: «que ne référez-vous a l'embryologie vos images ? ». Croyez bien
qu'elles n'en sont jamais bien loin. C'est ce que devant vous j'explique, mais ce ne serait
qu'un alibi parce qu'ici me référer a I'embryologie, c'est m'en remettre au pouvoir
mystérieux de la vie, dont on ne sait pas, bien siir, pourquoi elle croit devoir ne s'introduire
dans le monde que par le biais, l'intermédiaire de cette globule, de cette sphére qui se
multiplie, se déprime, s'invagine,

-307-



Seminaire 09

L'identification

s'avale elle-méme, puis singuliérement, du moins jusqu'au niveau du batracien, le
blastopore, a savoir ce quelque chose qui n'est pas un trou dans la sphére mais un morceau
de la sphére qui s'est rentré dans l'autre. Il y a assez de médecins ici qui ont fait un tout petit
peu d'embryologie élémentaire pour se rappeler ce quelque chose qui se met a se diviser en
deux pour amorcer ce curieux organe que l'on appelle canal neurentérique, complétement
injustifiable par aucune fonction, cette communication de l'intérieur du tube neural avec le
tube digestif étant plutot a considérer comme une singularité baroque de I'évolution,
d'ailleurs promptement résorbée; dans 1'évolution ultérieure on n'en parle plus. Mais peut-
étre les choses prendraient-elles un tour nouveau a étre prises comme un métabolisme, une
métamorphose guidée par des éléments de structure dont la présence et I'homogénéité avec
le plan [dans lequel nous nous déplagons dans la tenue] du signifiant sont le terme d'un
isolement en quelque sorte prévital de la trace de quelque chose qui pourrait peut-étre nous
mener & des formalisations qui, méme sur le plan de l'organisation de I'expérience
biologique, pourraient s'avérer fécondes.

Quoiqu'il en soit, ces deux trous isolés a la surface de la sphere, ce sont eux qui,
rejoints l'un a I'autre, étirés, prolongés puis conjoints, nous ont donné le tore. Cela n'est pas
nouveau, simplement, je voudrais bien articuler pour vous le résultat. Le résultat d'abord,
c'est que s'il y a quelque chose qui, pour nous,

supporte l'intuition du tore, c'est cela, un macaroni

qui se rejoint, qui se mord la queue; c'est ce qu'il y a de plus exemplaire dans la
fonction du trou, il y en a un au milieu du macaroni et il y en a un courant d'air, ce qui fait
qu'en passant a travers du cerceau qu'il forme... il y a un trou qui fait communiquer
I'intérieur avec l'intérieur, et puis il y en a un autre, plus formidable encore, qui met un trou
au cceur de la surface, qui est 1a trou tout en €tant en plein extérieur. L'image du forage est
introduite, car ce que nous appelons trou, c'est cela, c'est ce couloir qui s'enfoncerait dans
une épaisseur [a], image fondamentale qui, quant a la géométrie du monde sensible, n'a
jamais été suffisamment distinguée, et puis l'autre trou [b], qui est le trou central de la
surface,

a savoir le trou que j'appellerai le trou courant d'air. Ce que je prétends avancer pour
poser nos

-308-



Seminaire 09

Lecon du 23 mai 1962

problémes, c'est que ce trou courant d'air irréductible, si nous le cernons d'une
coupure, c'est proprement la que se tient, dans les effets de la fonction signifiante, a, 1'objet
en tant que tel. Ceci veut dire que I'objet est raté, puisqu'il ne saurait en

aucun cas y avoir la que le contour de 1'objet, dans tous les sens que vous pouvez
donner au mot contour. Une autre possibilité s'ouvre encore, qui pour nous vivifie, donne
son intérét a la comparaison structurante et structurale de ces surfaces, c'est que la coupure
peut, en surface, s'articuler autrement. Sur le trou ici dessiné a la surface de la sphére, nous
pouvons énoncer, formuler, souhaiter que chaque point soit conjoint a son point antipodique,
que sans nulle division de la béance, la béance s'organise en surface de cette fagcon qui
I'épuise complétement sans le medium de cette division intermédiaire. Je vous 1'ai montré la
derniére fois, et je vous le remontrerai; ceci nous donne la surface qualifiée de bonnet ou de
cross-cap, a savoir quelque chose dont il convient que vous n'oubliiez pas que l'image que je
vous ai donnée n'est qu'une image a proprement parler

tordue, puisque ce qui semble a tout un chacun qui pour la premiére foisa ay
réfléchir, ce qui y fait obstacle, c'est la question de cette fameuse ligne d'apparente
pénétration de la surface a travers elle-méme, qui est nécessaire pour la représenter dans
notre espace. Ceci, que je désigne ici d'une fagon tremblée, est fait pour indiquer qu'il faut la
considérer comme vacillante, non pas fixée. En d'autres termes, nous n'avons jamais a tenir
compte de tout ce qui se proméne ici d'un coté, a 'extérieur de la surface, qui ne saurait
passer a l'extérieur de la surface... qui ne saurait passer a I'extérieur de ce qui est de l'autre
coté, puisqu'il n'y a pas de réelle rencontre des faces, mais au contraire ne saurait passer que
de l'autre coté, a l'intérieur donc de l'autre face, je dis l'autre, par rapport a I'observateur ici
placé [grosse fléche].

-309-



Seminaire 09

L'identification

Donc, de représenter les choses ainsi, concernant cette forme de surface, ne tient
qu'a une certaine incapacité des formes intuitives de 1'espace a trois dimensions pour
permettre le support d'une image qui rende réellement compte de la continuité obtenue sous
le nom de cette nouvelle surface dite cross-cap, le bonnet en question. En d'autres termes,
qu'est-ce que cette surface soutient ? Nous I'appellerons - puisque ce sont la les théses que
j'avance d'abord, et nous nous permettrons ensuite de donner son sens a l'usage que je vous
proposerai de faire de ces diverses formes, - nous I'appellerons, cette surface, non pas le
trou, car comme vous le voyez il y en a au moins un qu'elle escamote, qui disparait com-
plétement dans sa forme, mais /a place du trou. Cette surface ainsi structurée est
particuliérement propice a faire fonctionner devant nous cet élément le plus insaisissable qui
s'appelle le désir en tant que tel, autrement dit le manque. Il

reste pourtant que pour cette surface qui comble la béance, malgré 'apparence qui
fait de tous ces points, que nous appellerons si vous le voulez antipodiques, des points
équivalents, ils ne peuvent néanmoins fonctionner dans cette équivalence antipodique que
s'il y a deux points privilégiés. Ceux-ci sont ici représentés par ce tout petit rond [a] sur
lequel m'a déja interrogé la perspicacité d'un de mes auditeurs: « Qu'est-ce que vous voulez
en effet représenter ainsi par ce tout petit rond ? » Bien sir, ce n'est d'aucune fagon quelque
chose d'équivalent au trou central du tore, puisque tout ce qui, a quelque niveau que vous
vous placiez de ce point méme privilégié, tout ce qui s'échange d'un c6té a 'autre de la
figure, ici passera par cette fausse décussation [b], ce chiasma ou croisement, qui en fait la
structure. Néanmoins, ce qui est ainsi indiqué par cette forme ainsi encerclée n'est pas autre
chose que la possibilité au-dessous, si 'on peut s'exprimer ainsi, de ce point, de passer d'une
surface extérieure a l'autre. C'est aussi la nécessité d'indiquer qu'un cercle non privilégié sur
cette surface, un

cercle réductible, si vous le faites glisser, si vous l'extrayez de son apparence

-310-



Seminaire 09

Lecon du 1857 mai 1962

de mi-occultation, au-dela de la ligne apparemment, ici, de recroisement et de
pénétration, pour l'amener a s'étendre, a se développer ainsi vers la moitié inférieure de la
figure, et donc a s'isoler ici en une forme a I'extérieur de la figure, devra toujours ici
contourner quelque chose qui ne lui permet pas, en aucune

facon, de se transformer en ce qui serait son autre forme,

la forme privilégiée d'un cercle en tant qu'il fait le tour du point privilégié et qu'il
doit se figurer ainsi sur la surface en question. Celle-ci, en effet, d'aucune fagon ne saurait
lui étre équivalente, puisque cette forme est quelque chose qui passe autour du point
privilégié, du point structural autour duquel est supportée toute la structure de la surface
ainsi définie. Ce point double et point simple a la fois, autour duquel est supportée la
possibilité méme de la structure entrecroisée du bonnet ou du cross-cap, ce

point, c'est par lui que nous symbolisons ce qui peut introduire un objet a quel-
conque a la place du trou. Ce point privilégié, nous en connaissons les fonctions et la nature,
c'est le phallus, le phallus pour autant que c'est par lui, comme opérateur, qu'un objet a peut
étre mis a la place méme ou nous ne saisissons dans une autre structure [a savoir le tore] que
son contour. C'est la la valeur exemplaire de la structure du cross-cap que j'essaie d'articuler
devant vous, la place du trou, c'est au principe ce point d'une structure spéciale, en tant qu'il
s'agit de le distinguer des autres formes de points, celui-ci par exemple, défini par le
recoupement d'une coupure sur elle-méme, premiére forme possible a donner a mon huit
intérieur. Nous coupons quelque chose dans un papier, par exemple, et un point sera défini
par le fait que la coupure repasse sur 1'endroit déja coupé. Nous savons bien que ceci n'est
nullement nécessaire pour que la coupure ait sur la surface une action complétement
définissable et y introduise ce changement dont il s'agit que nous prenions le support pour
imager certains effets du signifiant.

Si nous prenons un tore et le coupons ainsi, ¢a fait cette forme que nous avons ici
dessinée. Passant de l'autre c6té du tore, vous voyez bien qu'a aucun moment cette coupure
ne se rejoint elle-méme. Faites-en 1'expérience sur quelque vieille chambre a air, vous verrez
ce que cela donnera; cela donnera une surface continue, organisée de telle sorte qu'elle se
retourne deux fois sur elle-méme avant de se rejoindre. Si elle ne s'était retournée qu'une
fois, ce serait une surface de Moebius. Comme elle se retourne deux fois, cela fait une
surface a deux faces,

311



Seminaire 09

L'identification

qui n'est pas identique a celle que je vous ai montrée l'autre jour apres section de la
surface de Moebius, puisque celle-1a se retourne deux fois et une autre fois encore
différemment, pour former ce que 1'on appelle un anneau de Jordan.

Mais l'intérét, c'est de voir qu'est-ce qu'est exactement ce point privilégié en tant
que, comme tel, il intervient, il spécifie le lambeau de surface sur lequel il demeure, ou il
reste irréductiblement, lui donnant l'accent particulier qui lui permet, pour nous, a la fois de
désigner la fonction selon laquelle un objet 1a depuis toujours est, avant méme l'introduction
des reflets, des apparences que nous en avons eues sous la forme d'images, 1'objet du désir.
Cet objet, il n'est a prendre que dans les effets pour nous de la fonction du signifiant, et
cependant on ne fait que retrouver en lui sa destination de toujours. Comme objet, c'est le
seul objet absolument autonome, primordial par rapport au sujet, décisif par rapport a lui, au
point que ma relation a cet objet est en quelque sorte a inverser, au point que, si, dans le
fantasme, le sujet, par un mirage en tous points paralléle a celui de 1'imagination du stade du
miroir, quoique d'un autre ordre, s'imagine, de par l'effet de ce qui le constitue comme sujet,
c'est-a-dire l'effet du signifiant, supporter 1'objet qui vient pour lui combler le manque, le
trou de I'Autre, et c'est cela le fantasme, inversement peut-on dire que toute la coupure du
sujet, ce qui dans le monde le constitue comme séparé, comme rejeté, lui est imposée par
une détermination non plus subjective, allant du sujet vers I'objet, mais objective, de 1'objet
vers le sujet, lui est imposée par l'objet a, mais en tant qu'au ceeur de cet objet ail y a ce
point central, ce point tourbillon par ou I'objet sort d'un au-dela du nceud imaginaire,
idéaliste sujet-objet qui a fait jusqu'ici depuis toujours 1'impasse de la pensée, ce point
central qui, de cet au-dela, promeut I'objet comme objet du désir. C'est ce que nous
poursuivrons la prochaine fois.

312



Seminaire 09

Lecon 221859, 30 mai 1962

L'enseignement ou je vous conduis est commandé par les chemins de notre
expérience. Il peut paraitre excessif, sinon ficheux, que ces chemins suscitent dans mon
enseignement une forme de détours, disons inusités qui, a ce titre, peuvent paraitre a
proprement parler exorbitants. Je vous les épargne autant que je peux. Je veux dire que, par
des exemples noués aussi serrés que possible prés de notre expérience, je dessine une sorte
de réduction si I'on peut dire, de ces chemins nécessaires. Vous ne devez pourtant pas vous
étonner que soient impliqués dans notre explication des champs, des domaines tels que
celui, par exemple cette année, de la topologie si, en fait, les chemins que nous avons a par-
courir sont ceux qui, mettant en cause un ordre aussi fondamental que la constitution la plus
radicale du sujet comme tel, intéressant de ce fait tout ce qu'on pourrait appeler une sorte de
révision de la science.

Par exemple cette supposition radicale qui est la notre, qui met le sujet dans sa
constitution dans la dépendance, dans une position seconde par rapport au signifiant, qui fait
du sujet comme tel un effet du signifiant; ceci ne peut pas manquer de rejaillir de notre
expérience, si incarnée soit-elle, dans les domaines en apparence les plus abstraits de la
pensée. Et je crois ne rien forcer en disant que ce que nous élaborons ici pourrait intéresser
au plus haut point le mathématicien. Par exemple, comme on le constatait récemment a y
regarder je crois d'assez prés, dans une théorie qui, pour le mathématicien, au moins un
temps, a fait grandement probléme, une théorie comme celle du transfini dont assurément
les impasses antécédent grandement notre mise en valeur de la fonction du trait unaire, pour
autant que, cette théorie du transfini, ce qui la fonde c'est un

-313-



Seminaire 09

L'identification

retour, c'est une saisie de 1'origine du comptage d'avant le nombre, je veux dire de ce
qui antécede a tout le comptage et le comprend, et le supporte, a savoir la correspondance
bi-univoque, le trait pour trait. Bien siir, ces détours-1a, ce peut étre pour moi une fagon de
confirmer I'ampleur, l'infini et la fécondité de ce qu'il nous est absolument nécessaire de
construire, quant a nous, a partir de notre expérience. je vous les épargne.

S'il est vrai que les choses sont ainsi, que I'expérience analytique est celle qui nous
conduit a travers les effets incarnés de ce qui est - bien slir depuis toujours, mais dont le fait
que nous nous en apercevions seulement est la chose nouvelle -, les effets incarnés de ce fait
de la primauté du signifiant sur le sujet, il ne se peut pas que toute espece de tentative de
réduction des dimensions de notre expérience au point de vue déja constitué de ce qu'on
appelle la science psychologique - en ce sens que personne ne peut nier, ne peut pas ne pas
reconnaitre qu'elle s'est constituée sur des prémisses qui négligeaient, et pour cause parce
qu'elle était ¢ludée, cette articulation fondamentale sur quoi nous mettons l'accent, cette
année seulement d'une fagon plus encore explicite, plus serrée, plus nouée, - il ne se peut
pas, dis-] e, que toute réduction au point de vue de la science psychologique telle qu'elle
s'est déja constituée en conservant comme hypothése un certain nombre de points d'opacité,
de points ¢éludés, de points d'irréalité majeurs, n'aboutisse forcément a des formulations
objectivement menteuses, je ne dis pas trompeuses, je dis menteuses, faussées, qui
déterminent quelque chose qui se manifeste toujours dans la communication de ce qu'on
peut appeler un mensonge incarné. Le signifiant détermine le sujet, vous dis-je, pour autant
que nécessairement c'est cela que veut dire I'expérience psychanalytique. Mais suivons les
conséquences de ces prémisses nécessaires. Le signifiant détermine le sujet, le sujet en
prend une structure; c'est celle que j'ai essayé pour vous de vous démontrer dans le graphe.
Cette année, a propos de l'identification, c'est-a-dire de ce quelque chose qui focalise sur la
structure méme du sujet notre expérience, j'essaie de vous faire suivre plus intimement ce
lien du signifiant a la structure subjective. Ce a quoi je vous amene sous ces formules
topologiques, dont vous avez déja senti qu'elles ne sont pas purement et simplement cette
référence intuitive a laquelle nous a habitués la pratique de la géométrie, c'est a considérer
que ces surfaces sont structures, et j'ai dii vous dire qu'elles sont toutes structurellement
présentes en chacun de leurs points, si tant est que nous devions employer ce mot point sans
réserver ce que je vais y apporter aujourd'hui.

-314-



Seminaire 09

Lecon du 30 mai 1995

Je vous ai amenés, par mes énonciations précédentes, a ceci qu'il s'agit maintenant
de dresser dans son unité, que le signifiant est coupure, et ce sujet et sa structure, il s'agit de
I'en faire dépendre. Cela est possible en ceci, que je vous demande d'admettre et de me
suivre au moins un temps, que le sujet a la structure de la surface, au moins
topologiquement définie. Il s'agit donc de saisir, et ce n'est pas difficile, comment la coupure
engendre la surface. C'est cela que j'ai commencé a exemplifier pour vous le jour ou vous
envoyant, comme autant de petits volants a je ne sais quel jeu, mes surfaces de Moebius, je
vous ai aussi montré que ces surfaces, si vous les coupez d'une certaine fagon, deviennent
d'autres surfaces, je veux dire topologiquement définies et matériellement saisissables
comme changées, puisque ce ne sont plus des surfaces de Moebius, du seul fait de cette
coupure médiane que vous avez pratiquée, mais une bande un peu tordue sur elle-méme,
mais bel et bien une bande, ce qu'on appelle une bande, telle cette ceinture que j'ai la autour
des reins. Ceci pour vous donner 1'idée de la possibilité de la conception de cet
engendrement, en quelque sorte inversée par rapport a une premiére évidence. C'est la
surface, penserez-vous, qui permet la coupure, et je vous dis, c'est la coupure que nous
pouvons concevoir, a prendre la perspective topologique, comme engendrant la surface. Et
c'est trés important, car en fin de compte c'est 1a peut-étre que nous allons pouvoir saisir le
point d'entrée, d'insertion du signifiant dans le réel, constater dans la praxis humaine que
c'est parce que le réel nous présente, si je puis dire, des surfaces naturelles que le signifiant
peut y entrer.

Bien siir, on peut s'amuser a faire cette genése avec des actions concrétes, comme on
les appelle, afin de rappeler que 'homme coupe, et que Dieu sait que notre expérience est
bien celle ou I'on a mis en valeur l'importance de cette possibilité de couper avec une paire
de ciseaux. Une des images fondamentales des premieres métaphores analytiques, les deux
petits pouces qui sautent sous le claquement des ciseaux, est, bien siir, pour nous inciter a ne
pas négliger ce qu'il y a de concret, de pratique, le fait que l'homme est un animal qui se
prolonge avec des instruments, et la paire de ciseaux au premier plan. On pourrait s'amuser a
refaire une histoire naturelle; qu'en résulte-t-il pour les quelques animaux qui ont la paire de
ciseaux a l'état naturel ? Ce n'est pas a cela que je vous amene, et pour cause; ce 2 quoi hous
améne la formule /"homme coupe, c'est bien plutot a ses échos sémantiques qu'il se coupe,
comme on dit, qu'il essaye d'y couper. Tout cela est autrement a rassembler autour de la
formule fondamentale: on t'la coupe! Effet de signifiant, la coupure a d'abord été pour nous,
dans l'analyse

-315-



Seminaire 09
L'identification

phonématique du langage, cette ligne temporelle, plus précisément successive des
signifiants que je vous ai habitués a appeler jusqu'a présent la chaine signifiante. Mais que
va-t-il arriver, si maintenant je vous incite a considérer la ligne elle-méme comme coupure
originelle?

Ces interruptions, ces individualisations, ces segments de la ligne qui s'appelaient, si
vous voulez, a I'occasion phonémes, qui supposaient donc d'étre séparés de celui qui précede
et de celui qui suit, faire une chaine au moins ponctuellement interrompue, cette géométrie
du monde sensible a laquelle, la derniére fois, je vous ai incités a vous référer avec la
lecture de Jean Nicod et 'ouvrage ainsi intitulé, vous verrez en un chapitre central
I'importance qu'a cette analyse de la ligne en tant qu'elle peut étre, je puis dire, définie par
ses propriétés intrinséques, et quelle aisance lui aurait donnée la mise au premier plan
radicale de la fonction de la coupure, pour 1'¢laboration théorique qu'il doit échafauder avec
la plus grande difficulté et avec des contradictions qui ne sont autres que la négligence de
cette fonction radicale. Si la ligne elle-méme est coupure, chacun de ses éléments sera donc
section de coupure, et c'est cela en somme qui introduit cet élément vif, si je puis dire, du
signifiant que j'ai appelé le huit intérieur, a savoir précisément la boucle. La ligne se
recoupe. Quel est

l'intérét de cette remarque ? La coupure portée sur le réel

y manifeste, dans le réel, ce qui est sa caractéristique et sa fonction, et ce qu'il
introduit dans notre dialectique, contrairement a 'usage qui en est fait, que le réel est le
divers, le réel, depuis toujours je m'en suis servi, de cette fonction originelle, pour vous dire
que le réel est ce qui revient toujours a la méme place.

Qu'est-ce a dire, sinon que la section de coupure, autrement dit le signifiant étant ce
que nous avons dit, toujours différent de lui-méme - A :;,- A, A n'est pas identique a A -, nul
moyen de faire apparaitre le méme, sinon du c6té du réel. Autrement dit la coupure, si je
puis m'exprimer ainsi, au niveau dun pur sujet de coupure, la coupure ne peut savoir qu'elle
s'est fermée, qu'elle repasse par elle-méme, que parce que le réel, en tant que distinct du
signifiant, est le méme. En d'autres termes, seul le réel la ferme. Une courbe fermée, c'est le
réel révélé, mais, comme vous le voyez, le plus radicalement il faut que la coupure se
recoupe. Si rien déja ne l'interrompt, immédiatement apres le trait, le signifiant prend cette
forme, qui est a proprement parler la coupure. La coupure est un trait qui se recoupe. Ce
n'est qu'apres qu'il se ferme sur le fondement que, se

-316-



Seminaire 09

Lecon du 30 mai 1995

coupant, il a rencontré le réel, lequel seul permet de connoter comme le méme,
respectivement ce qui se trouve sous la premiére, puis la seconde boucle. Nous trouvons la
le nceud qui nous donne un recours a I'endroit de ce qui constituait l'incertitude, le
flottement de toute la construction identificatoire - vous le saisirez trés bien dans
'articulation de jean Nicod -, il consiste en ceci, faut-il attendre le méme pour que le
signifiant consiste, comme on I'a toujours cru, sans s'arréter suffisamment au fait
fondamental que le signifiant, pour engendrer la différence de ce qu'il signifie
originellement, a savoir la fois, cette fois-1a qui, je vous assure, ne saurait se répéter, mais
qui toujours oblige le sujet a la retrouver, cette fois-1a exige donc, pour achever sa forme
signifiante, qu'au moins une fois le signifiant se répéte, et cette répétition n'est rien d'autre
que la forme la plus radicale de 1'expérience de la demande. Ce qu'est, incarné, le signifiant,
ce sont toutes les fois que la demande se répete. Et si justement ce n'était pas en vain que la
demande se répéte, il n'y aurait pas de signifiant, parce que pas de demande. Si, ce que la
demande enserre dans sa boucle, vous l'aviez, pas besoin de demande. Nul besoin de
demande si le besoin est satisfait. Un humoriste s'écriait un jour: «Vive la Pologne,
messieurs, parce que s'il n'y avait pas de Pologne, il n'y aurait pas de Polonais! » La
demande, c'est la Pologne du signifiant. C'est pourquoi je serais assez porté aujourd'hui,
parodiant cet accident de la théorie des espaces abstraits qui fait qu'un de ces espaces - et il
y en a maintenant de plus en plus nombreux, auxquels je ne me crois pas forcé de vous inté-
resser - s'appelle 1'espace polonais, appelons aujourd'hui le signifiant un signifiant polonais,
cela vous évitera de l'appeler le lacs, ce qui me semblerait un dangereux encouragement a
I'usage qu'un de mes fervents, récemment, a cru devoir faire du terme de lacanisme !
J'espére qu'au moins aussi longtemps que je vivrai, ce terme, manifestement appétant, apres
ma seconde mort, me sera épargné ! Donc, ce que mon signifiant polonais est destiné a
illustrer, c'est le rapport du signifiant a soi-méme, c'est-a-dire a nous conduire au rapport du
signifiant au sujet, si tant est que le sujet puisse étre congu comme son effet.

J'ai déja remarqué qu'apparemment il n'y a que [du] signifiant, toute surface ou il
s'inscrit lui étant supposée. Mais ce fait est en quelque sorte imagé par tout le systéme des
Beaux-Arts qui éclaire quelque chose qui vous introduit a interroger I'architecture par
exemple, sous ce biais qui vous fait apparaitre ce pourquoi elle est irréductiblement trompe-
'ceil, perspective. Et ce n'est pas pour rien que j'ai mis aussi I'accent, en une année dont les
préoccupations me semblent bien éloignées de préoccupations proprement esthétiques, sur
I'anamorphose,

-317-



Seminaire 09

L'identification

c'est-a-dire, pour ceux qui n'étaient pas la auparavant, l'usage de la fuite d'une
surface pour faire apparaitre une image, qui assurément déployée est méconnaissable, mais
qui, a un certain point de vue, se rassemble et s'impose. Cette singuliére ambiguité d'un art
sur ce qui apparait de sa nature de pouvoir se rattacher aux pleins et aux volumes, a je ne
sais quelle complétude qui, en fait, se révéle toujours soumise au jeu des plans et des
surfaces, est quelque chose d'aussi important, intéressant, que de voir aussi ce qui en est
absent, a savoir toutes sortes de choses que l'usage concret de 1'étendue nous offre, par
exemple les noeuds, tout a fait concrétement imaginables a réaliser dans une architecture de
souterrains, comme peut-&tre I'évolution des temps nous en fera connaitre. Mais il est clair
que jamais aucune architecture n'a songé a se composer autour d'une ordonnance des
¢léments, des pieces et communications, voire des couloirs, comme quelque chose qui, a
I'intérieur de soi-méme, ferait des nceuds. Et pourquoi pas pourtant? C'est bien pourquoi
notre remarque qu' « il n'y a de signifiant qu'une surface lui étant supposée », se renverse
dans notre synthése qui va chercher son nceud le plus radical de ceci que la coupure, en fait,
commande, engendre la surface, que c'est elle qui lui donne, avec ses variétés, sa raison
constituante. C'est bien ainsi que nous pouvons saisir, homologuer ce premier rapport de la
demande a la constitution du sujet en tant que ces répétitions, ces retours dans la forme du
tore, ces boucles qui se renouvellent en faisant ce qui, pour nous, dans I'espace imaginé du
tore, se présente comme son contour. Ce retour a son origine nous permet de structurer,
d'exemplifier d'une fagcon majeure un certain type de rapports du signifiant au sujet qui nous
permet de situer dans son opposition la fonction D de la demande et celle de a, de I'objet a,
'objet du désir. D, la scansion de la demande.

Vous avez pu remarquer que dans le graphe, vous avez les symboles suivants s (A),

A, al'étage supérieur, S (A), $ *¥D [S barré coupure de D], aux deux étages intermédiaires, i
(a), m, et de 'autre co6té, $ 0 a [S barré coupure de a], le fantasme, et d. Nulle part vous ne
voyez conjoints D et a. Qu'est-ce que cela traduit ? Qu'est-ce que cela refléte ? Qu'est-ce que
cela supporte ? Cela supporte d'abord ceci, c'est que ce que vous trouvez par contre, c'est § *
D, et que ces éléments du trésor signifiant a 1'étage de 1'énonciation,) je vous apprends a les
reconnaitre, c'est ce qui s'appelle le Trieb, la pulsion. C'est ainsi que je vous le formalise, la
premiére modification du réel en sujet sous l'effet de la demande, c'est la pulsion. Et si, dans
la pulsion, il n'y avait pas déja cet effet de la demande, cet effet de signifiant, celle-ci ne
pourrait pas s'articuler en un schéma tellement

-318-



Seminaire 09

Lecon du 30 mai 1995

manifestement grammatical. Je fais expressément allusion, a ce qu'ici je suppose tout
le monde rompu a mes analyses antérieures; quant aux autres, je les renvoie a l'article Trieb
und Triebschicksale, ce qu'ici on traduit bizarrement par « avatars des pulsions », sans doute
par une espece de référence confuse aux effets que la lecture d'un tel texte produit sur la
premiere obtusion de la référence psychologique. L'application du signifiant, que nous
appelons aujourd'hui pour

nous amuser le signifiant polonais, a la surface du tore, vous la voyez ici, c'est la
forme la plus simple de ce qui peut se produire d'une fagon infiniment enrichie par une suite
de contours embobinés, la bobine a proprement parler, celle de la dynamo, pour autant qu'au
cours de cette répétition le tour est fait autour du trou

central.

Mais sous la forme ou vous la voyez ici dessinée, la plus simple, ce tour est fait
également - je le souligne, cette coupure est la coupure simple - de telle sorte que cela ne se
recoupe pas. Pour imager les choses, dans 1'espace réel, celui que vous pouvez visualiser,
vous la voyez jusqu'ici, a cette surface a vous présentée, cette face vers vous du tore; elle
disparait ensuite

sur 'autre face, c'est pour cela qu'elle est en pointillés, pour revenir de ce coté ci.
Une telle coupure ne saisit, si je puis dire, absolument rien. Pratiquez-la sur une chambre a
air, vous verrez a la fin la chambre ouverte d'une certaine fagon, transformée en une surface
deux fois tordue sur elle-méme, mais point coupée en deux. Elle rend, si je puis dire,
saisissable une fagon signifiante et préconceptuelle, mais qui n'est point sans caractériser
une sorte de saisie a sa fagon de ceci de radical de la fuite, si I'on peut dire I'absence d'aucun
accés a la saisie a 1'endroit de son objet au niveau de la demande. Car si nous avons défini la
demande en ceci qu'elle se répéte et qu'elle ne se répéte qu'en fonction du vide intérieur
qu'elle cerne - ce vide qui la soutient et la constitue, ce vide qui ne comporte, je vous le
signale en passant, aucun jeu en quelque sorte éthique, ni plaisamment pessimiste, comme
s'il y avait un pire dépassant 1'ordinaire du sujet, c'est simplement une nécessité de logique
abécédaire, si je puis dire - toute satisfaction saisissable, qu'on la situe sur le versant du
sujet ou sur le versant de 1'objet, fait

319-



Seminaire 09

L'identification

défaut a la demande. Simplement, pour que la demande soit demande, a savoir
qu'elle se répete comme signifiant, il faut qu'elle soit dégue. Si elle ne 1'était pas, il n'y aurait
pas de support a la demande.

Mais ce vide est différent de ce dont il s'agit concernant a, 1'objet du désir.
L'avénement constitué par la répétition, I'avéenement métonymique, ce qui glisse, est évoqué
par le glissement méme de la répétition de la demande; a, 1'objet du désir, ne saurait
aucunement étre évoqué dans ce vide cerné ici par la boucle de la demande. Il est a situer
dans ce trou que nous appellerons le rien fondamental pour le distinguer du vide de la
demande, le rien ou est

appelé a I'avénement l'objet du désir. Ce qu'il s'agit pour nous de formaliser avec les
¢léments que je vous apporte, c'est ce qui permet de situer dans le fantasme le rapport du
sujet comme $, du sujet informé par la demande, avec ce «, alors qu'a ce niveau de la
structure signifiante que je vous démontre dans le tore, pour autant que la coupure la créée
dans cette forme, ce rapport est un rapport opposé, le vide qui soutient la demande n'est pas
le rien de l'objet qu'elle cerne comme objet du désir, c'est ceci qu'est destiné a illustrer pour
vous cette référence au tore.

Si ce n'était que cela que vous pouvez en tirer, ce serait bien des efforts pour un
résultat court, mais, comme vous allez le voir, il y a bien d'autres choses a en tirer. En effet,
pour aller vite et sans, bien sir, vous faire franchir les différentes marches de la déduction
topologique qui vous montrent la nécessité interne qui commande la construction que je vais
maintenant vous donner, je vais vous montrer que le tore permet quelque chose
qu'assurément vous pourrez voir, que le cross-cap, lui, ne permet pas. Je pense que les
personnes les moins portées a l'imagination voient, a travers les enroulements topologiques,
de quoi il s'agit [Lacan dessine la figure ci-contre], au moins métaphoriquement. Le terme
de chaine, qui implique concaténation, est déja entré suffisamment dans le langage pour que

-320-



Seminaire 09

Lecon du 30 mai 1995

nous ne nous y arrétions pas. Le tore, de par sa structure topologique, implique ce
que nous pourrons appeler un complémentaire, un autre tore qui peut venir se concaténer
avec lui. Supposons-les comme tout a fait conformes avec ce que je vous prie de
conceptualiser dans l'usage de ces surfaces, a savoir qu'elles ne sont pas métriques, qu'elles
ne sont pas rigides, qu'elles sont en caoutchouc. Si vous prenez un de ces anneaux avec
lesquels on joue au jeu de ce nom, vous pourrez constater que si vous l'empoignez d'une
fagon ferme et fixe par son pourtour, et que vous fassiez tourner sur lui-méme le corps de ce
qui est resté libre, vous obtiendrez trés facilement, et de la méme fagon que si vous vous
serviez d'un jonc incurvé, en le tordant ainsi sur lui-méme, vous le ferez revenir a sa
position premicére sans que la torsion soit en quelque sorte inscrite dans sa substance.
Simplement, il sera revenu a son point primitif. Vous pouvez imaginer que par une torsion,
qui serait donc celle-ci, d'un de ces tores sur l'autre, nous procédions a ce qu'on peut appeler
un décalque de quoi que ce soit qui serait inscrit déja sur le premier, que nous appellerons le
1, et mettons que ce dont il s'agit soit, ce que je vous prie de référer simplement au premier
tore, cette courbe, en tant que non seulement elle englobe 1'épaisseur du tore, et que non
seulement elle englobe l'espace du trou mais qu'elle le traverse, ce qui est la condition qui
peut lui permettre d'englober a la fois les deux vides et riens, et ce qui est ici dans
I'épaisseur du tore, et ce qui est ici au centre du nceud.

On démontre - mais je vous dispense de la démonstration qui serait longue et vous
demanderait effort - qu'a procéder ainsi ce qui viendra sur le second tore sera une courbe
superposable a la premiére si I'on superpose les deux tores.

Qu'est-ce que cela

veut dire ? D'abord qu'elles pourraient n'étre pas superposables. Voici deux
courbes, elles ont l'air d'étre faites de la méme fagon, elles sont pourtant irréductible

ment non-superposables. Cela implique que le tore, malgré son apparence symé-
trique, comporte des possibilités de mettre en évidence, par la coupure, un de ces effets de
torsion qui permettent ce que j'appellerai la dissymétrie radicale, celle dont vous savez que
la présence dans la nature est un probléme pour toute formalisation, celle qui fait que les
escargots ont en principe un sens de rotation qui

-321-



Seminaire 09

L'identification

fait de ceux qui ont le sens contraire une exception grandissime. Une foule de phé-
nomenes sont de cet ordre, jusques et y compris les phénomeénes chimiques qui se traduisent
dans les effets dits de polarisation. Il y a donc structurellement des surfaces dont la
dissymétrie est élective, et qui comportent l'importance du sens de giration, dextrogyre ou
lévogyre. Vous verrez plus tard 'importance de ce que cela signifie. Sachez seulement que le
phénomeéne, si I'on peut dire, de report par décalque de ce qui s'est produit de composant,
d'englobant la boucle de la demande avec la boucle de I'objet central, ce report sur la surface
de l'autre tore, dont vous sentez qu'il va nous permettre de symboliser le rapport du sujet au
grand Autre, donnera deux lignes qui, par rapport a la structure du tore, sont superposables.
je vous demande pardon de vous faire suivre un chemin qui peut vous paraitre aride, il est
indispensable que je vous en fasse sentir les pas pour vous montrer ce que nous pouvons en
tirer.

Quelle est la raison de cela ? Elle se voit trés bien au niveau des polygones dits
fondamentaux. Ce polygone étant ainsi décrit, vous supposez en face son décalque qui
s'inscrit ainsi. La

ligne dont il s'agit sur le polygone se projette ici, comme une oblique, et se pro-
longera de l'autre c6té, sur le décalque, inversée. Mais vous devez vous apercevoir qu'en
faisant basculer de 90° ce polygone fondamental, vous reproduirez exactement, y compris la
direction des fléches, la figure de celui-ci, et que la ligne oblique sera dans le méme sens,
cette bascule représentant exactement la composition complémentaire de 1'un des tores avec
l'autre.

Faites maintenant sur le tore, non plus cette ligne simple, mais la courbe répétée
dont je vous ai appris tout a I'heure la fonction. En est-il de méme ? je

vous dispense d'hésitations, aprés décalque et

bascule, ce que vous aurez ici se symbolise comme ceci. Qu'est-ce que cela veut dire
? Cela veut dire, dans notre

-322-



Seminaire 09

Lecon du 30 mai 1995

transposition signifiée, dans notre expérience, que la demande du sujet, en tant qu'ici
deux fois elle se répete, inverse ses rapports D et a, demande et objet au niveau de I'Autre,
que la demande du sujet correspond a I'objet a de 1'Autre, que 1'objet a du sujet devient la
demande de 1'Autre. Ce rapport d'inversion est essentiellement la forme la plus radicale que
nous puissions donner a ce qui se passe chez le névrosé; ce que le névrosé vise comme
objet, c'est la demande de 1'Autre; ce que le névrosé¢ demande, quand il demande a saisir «,
l'insaisissable objet de son désir, c'est a, I'objet de 1'Autre.

L'accent est mis différemment selon les deux versants de la névrose. Pour
I'obsessionnel, 1'accent est mis sur la demande de 1'Autre, pris comme objet de son désir.
Pour I'hystérique, I'accent est mis sur l'objet de I'Autre, pris comme support de sa demande.
Ce que ceci implique, nous aurons a y entrer dans le détail pour autant que ce dont il s'agit
pour nous n'est rien d'autre ici que l'acces a la nature de ce a. La nature de a, nous ne la
saisirons que lorsque nous aurons élucidé structuralement par la méme voie le rapport de $ a
a, c'est-a-dire le support topologique que nous pouvons donner au fantasme. Disons, pour
commencer d'éclairer ce chemin, que a, l'objet du fantasme, a, I'objet du désir, n'a pas
d'image et que l'impasse du fantasme du névrosé c'est que, dans sa quéte de a, I'objet du
désir, il rencontre i (a) telle qu'elle est 1'origine d'ou part toute la dialectique a laquelle,
depuis le début de mon enseignement, je vous introduis, a savoir que I'image spéculaire, la
compréhension de l'image spéculaire, tient en ceci dont je suis étonné que personne n'ait
songé a gloser la fonction que je lui donne, 'image spéculaire est une erreur. Elle n'est pas
simplement une illusion, un leurre de la Gestalt captivante dont I'agressivité ait marqué
I'accent, elle est fonciérement une erreur en tant que le sujet s'y me-connais, si vous me
permettez 1'expression, en tant que l'origine du moi et sa méconnaissance fondamentale sont
ici rassemblées dans 1'orthographe. Et pour autant que le sujet se trompe, il croit qu'il a en
face de lui son image. S'il savait se voir, s'il savait, ce qui est la simple vérité, qu'il n'y a que
les rapports les plus déformés, d'aucune fagon identifiables, entre son c6té droit et son coté
gauche, il ne songerait pas a s'identifier a I'image du miroir. Quand, grace aux effets de la
bombe atomique, nous aurons des sujets avec une oreille droite grande comme une oreille
d'éléphant et, a la place de l'oreille gauche, une oreille d'ane, peut-étre les rapports a 1'image
spéculaire seront-ils mieux authentifiés! En fait, bien d'autres conditions plus accessibles et
aussi plus intéressantes seraient a notre portée. Supposons un autre animal, la grue, avec un
oeil sur chaque c6té du crane. Cela

-323-



Seminaire 09

L'identification

semble une montagne que de savoir comment peuvent bien se composer les plans de
vision des deux yeux chez un animal ayant ainsi les yeux disposés. On ne voit pas pourquoi
cela ouvre plus de difficultés que pour nous. Simplement, pour que la grue ait une vue de
ses images, il faut lui mettre, a elle, deux miroirs, et elle ne risquera pas de confondre son
image gauche avec son image droite.

Cette fonction de l'image spéculaire, en tant qu'elle se référe a la méconnaissance de
ce que j'ai appelé tout a 1'heure la dissymétrie la plus radicale, c'est celle-la méme qui
explique la fonction du moi chez le névrosé. Ce n'est pas parce qu'il a un moi plus ou moins
tordu que le névrosé est subjectivement dans la position critique qui est la sienne. Il est dans
cette position critique en raison d'une impossibilité structurante radicale d'identifier sa
demande avec l'objet du désir de 1'Autre ou d'identifier son objet avec la demande de
I'Autre, forme, elle, proprement leurrante de 1'effet du signifiant sur le sujet, encore que la
sortie en soit possible, précisément lorsque la prochaine fois je vous montrerai comment,
dans une autre référence de la coupure, le sujet en tant que structuré par le signifiant, peut
devenir la coupure a elle-méme. Mais c'est justement ce a quoi le fantasme du névrosé
n'acceéde pas, parce qu'il en cherche les voies et les chemins par un passage erroné. Non
point que le névrosé ne sache pas fort bien distinguer, comme tout sujet digne de ce nom, i
(a) de a, parce qu'ils n'ont pas du tout la méme valeur, mais ce que le névrosé cherche, et
non sans fondement, c'est a arriver a a par i (a). La voie dans laquelle s'obstine le névrosé, et
ceci est sensible a I'analyse de son fantasme, c'est a arriver a a en détruisant i (a) ou en le
fixant. J'ai dit d'abord en détruisant, parce que c'est le plus exemplaire. C'est le plus exem-
plaire, c'est le fantasme de 1'obsessionnel en tant qu'il prend la forme du fantasme sadique et
qu'il ne 1'est pas.

Le fantasme sadique, comme les commentateurs phénoménologistes ne manquent
pas un instant de l'appuyer, avec tout I'excés des débordements qui leur permet de se fixer a
jamais dans le ridicule, le fantasme sadique, c'est soi-disant la destruction de 1'Autre. Et
comme les phénoménologistes ne sont, disons - bien fait pour eux! -, pas d'authentiques
sadiques mais simplement ont I'accés le plus commun aux perspectives de la névrose, ils
trouvent en effet toutes les apparences a soutenir une telle explication. Il suffit de prendre
un texte sadiste, ou sadien, pour que ceci soit réfuté. Non seulement I'objet du fantasme
sadique n'est pas détruit, mais il est littéralement résistant a toute épreuve, comme je 1'ai
maintes fois souligné. Ce qu'il en est du fantasme proprement sadien, entendez bien que je
n'entends pas ici encore y entrer, comme probablement je pourrai le

-324-



Seminaire 09

Lecon du 30 mai 1995

faire la prochaine fois. Ce que je veux seulement ici ponctuer, c'est que ce que l'on
pourrait appeler l'impuissance du fantasme sadique chez le névrosé repose tout entiére sur
ceci, c'est qu'en effet il y a bien visée destructive dans le fantasme de 1'obsessionnel, mais
cette visée destructive, comme je viens de I'analyser, a le sens, non pas de la destruction de
'autre, objet du désir, mais de la destruction de l'image de I'autre au sens ou ici je vous la
situe, a savoir que justement elle n'est pas I'image de l'autre, parce que l'autre, a, objet du
désir, comme je vous le montrerai la prochaine fois, n'a pas d'image spéculaire. C'est bien la
une proposition, j'en conviens, qui abuse un peu... Je la crois non seulement entiérement
démontrable, mais essentielle a comprendre ce qui se passe dans ce que j'appellerai le
fourvoiement chez le névrosé de la fonction du fantasme. Car, qu'il la détruise ou pas, d'une
facon symbolique ou imaginaire, cette image i (a), le névrosé, ce n'est pas cela pour autant
qui lui fera jamais authentifier d'aucune coupure subjective l'objet de son désir, pour la
bonne raison que ce qu'il vise, soit a détruire, soit & supporter, i (a), n'a pas de rapport, pour
la seule raison de la dissymétrie fondamentale d'i, le support, avec a qui ne la tolére pas.

Ce a quoi le névrosé d'ailleurs aboutit effectivement, c'est & la destruction du désir
de I'Autre. Et c'est bien pourquoi il est irrémédiablement fourvoyé dans la réalisation du
sien. Mais ce qui l'explique, c'est ceci, a savoir que ce qui fait, au névrosé, si I'on peut dire,
symboliser quelque chose dans cette voie qui est la sienne, viser dans le fantasme I'image
spéculaire, est expliqué par ce qu'ici je vous matérialise, la dissymétrie apparue dans le
rapport de la demande et de I'objet chez le sujet, par rapport a la demande et a 1'objet au
niveau de I'Autre, cette dissymétrie qui n'apparait qu'a partir du moment ouilya a
proprement parler demande, c'est-a-dire déja deux tours, si je puis m'exprimer ainsi, du
signifiant, et parait exprimer une dissymétrie de la méme nature que celle qui est supportée
par l'image spéculaire; elles ont une nature qui, comme vous le voyez, est suffisamment
illustrée topologiquement, puisque ici la dissymétrie qui serait celle que nous appellerions
spéculaire serait ceci avec ceci. [Graphe en page suivante.]

C'est de cette confusion par ou deux dissymétries différentes se trouvent, pour le
sujet, servir de support a ce qui est la visée essentielle du sujet dans son étre, a savoir la
coupure de a, le véritable objet du désir ou se réalise le sujet lui-méme, c'est dans cette visée
fourvoyée, captée par un élément structural qui tient a I'effet du signifiant lui-méme sur le
sujet, que réside non seulement le secret des effets de la névrose, a savoir que le rapport dit
du narcissisme, le rapport

-325-



Seminaire 09

L'identification

inscrit dans la fonction du moi, n'est pas le véritable support de la névrose, mais,
pour que le sujet en réalise la fausse analogie, l'important - encore que déja le serrage, la
découverte de ce nceud interne soit capitale pour nous orienter dans les effets névrotiques -,
c'est que c'est aussi la seule référence qui nous permette de différencier radicalement la
structure du névrosé des structures voisines, nommément de celle qu'on appelle perverse et
de celle qu'on appelle psychotigue.

326



Seminaire 09
Lecon 23, 6 Juin 1962

Nous allons continuer aujourd'hui a élaborer la fonction de ce qu'on peut appeler le
signifiant de la coupure, ou encore le huit intérieur, ou encore le lacs, ou encore ce que j'ai
appelé la dernicre fois le signifiant polonais. Je voudrais pouvoir lui donner un nom encore
moins significatif, pour essayer d'approcher ce qu'il a de purement signifiant. Nous nous
sommes avancés sur ce terrain tel qu'il se présente, c'est-a-dire dans une remarquable
ambiguité puisque, pure

ligne, rien n'indique qu'il se recoupe, comme la forme ou

je l'ai dessiné 1a vous le rappelle, mais en méme temps laisse ouverte la possibilité
de ce recoupement. Bref, ce signifiant ne préjuge en rien de l'espace ou il se situe.
Néanmoins pour en faire quelque chose, nous posons que c'est autour de ce signifiant de la
coupure que s'organise ce que nous appelons la surface, au sens ou ici nous

I'entendons. La derniére fois, je vous rappelai - car ce n'est pas la premicre fois que
je le montrai devant vous - comment peut se construire la surface du tore

autour, et autour seulement, d'une coupure, d'une coupure ordonnée, manipulée de
cette fagon quadrilatére, que la formule exprimée par la succession d'un A, d'un B, puis d'un
A' et d'un B', nos témoins respectivement pour autant qu'ils peuvent &tre rapportés, accolés
aux précédents, dans une disposition que nous pouvons qualifier, en général, par deux
termes orientée d'une part, croisée d'autre part.

327



Seminaire 09

L'identification

je vous ai montré le rapport, le rapport si I'on peut dire exemplaire au premier
aspect, métaphorique, et dont justement la question est de savoir si cette métaphore dépasse,
si I'on peut dire, le pur plan de la métaphore, le rapport métaphorique dis-je qu'il peut
prendre du rapport du sujet a I'Autre, a condition qu'explorant la structure du tore nous
apercevions que nous pouvons mettre deux tores, en tant qu'enchainés l'un a I'autre, dans un
mode de correspondance tel qu'a tel cercle privilégié sur I'un des deux que nous avons fait
correspondre pour des raisons analogiques a la fonction de la demande, a savoir cette sorte
de cercle tournant dans la forme familiére de la bobine qui nous parait particuliérement
propice a symboliser la répétition de la demande pour autant qu'elle entraine cette sorte de
nécessité de se boucler, s'il est exclu qu'elle se recoupe aprés de nombreuses répétitions
aussi multipliées que nous pouvons le supposer, ad libitum, pour avoir fait ce bouclage,
avoir dessiné le tour, le contour d'un autre vide que celui qu'elle cerne, celui que nous avons
distingué le premier, lui définissant cette place du rien dont le circuit dessiné pour lui-méme
nous sert a symboliser, sous la forme de 1'autre cercle topologiquement défini dans la
structure du tore, I'objet du désir. Pour ceux qui n'étaient pas la- je sais qu'il y en a dans
cette assemblée - j'illustre ce que je viens de dire par cette forme trés simple, en répétant
que cette boucle du bobinage de la demande, qui se trouve autour du vide constitutif du tore,
se trouve dessiner ce qui nous sert a symboliser le cercle de 1'objet du désir, a savoir tous les
cercles qui font le tour du trou central de I'anneau. Il y a donc deux sortes de cercles privilé-
giés sur un tore: ceux qui se dessinent autour du trou central, et ceux qui le traversent. Un
cercle peut cumuler les deux propriétés. C'est précisément ce qui arrive avec ce cercle ainsi
dessiné, je le mets en pointillés quand il passe de l'autre coté. Sur la surface quadrilatére du
polygone fondamental qui sert & montrer d'une facon claire et univoque la structure du tore,
je symbolise

- 328 -



Seminaire 09

Lecon du 6 juin 1995

ici, pour employer les mémes couleurs, de 1a a 1a un cercle dit cercle de la demande,
de 1a a 1a un cercle dit cercle a symbolisant I'objet du désir. Et c'est ce cercle-1a, que vous
voyez sur la premiére figure, qui est ici dessiné en jaune, représentant le cercle oblique, qui
pourrait a la rigueur nous servir a symboliser, comme coupure du sujet, le désir lui-méme.
La valeur expressive, symbolique du tore, en I'occasion, est précisément de nous faire voir
la difficulté, pour autant qu'il s'agit de la surface du tore et non d'une autre, d'ordonner ce
cercle ici, jaune, du désir, avec le cercle, bleu, de 1'objet du désir. Leur relation est d'autant
moins univoque que l'objet n'est ici fixé, déterminé par rien d'autre que par la place d'un rien
qui, si I'on peut dire, préfigure sa place éventuelle, mais d'aucune fagon ne permet de le
situer. Telle est la valeur exemplaire du tore.

Vous avez entendu la derniére fois que cette valeur exemplaire se compléte de ceci,
qu'a le supposer enchainé, concaténé avec un autre tore en tant qu'il symboliserait 'Autre,
nous voyons qu'assurément ceci, je vous l'ai dit, se démontre, je vous ai laissé le soin, cette
démonstration, de la trouver vous-mémes, pour ne pas nous attarder, nous voyons
qu'assurément, a décalquer ainsi le cercle du désir projeté sur le premier tore, sur le tore qui
s'emboite a lui symbolisant le lieu de 1'Autre, nous trouvons un cercle orienté de la méme
fagon. Rappelez

vous, vous avez représenté en face de

cette figure, que je recommencerai si la chose ne vous parait pas trop fastidieuse, le
décalque, qui est une image symétrique. Nous aurons alors une ligne oblique, orientée du
sud au nord, que nous pourrons dire inversée, spéculaire a proprement parler. Mais la
bascule a 90°, correspondant a I'emboitement a 90° des deux tores, restituera la méme
obliquité. Autrement dit, aprés avoir pris effectivement - ce sont des expériences tres faciles
a réaliser qui ont toute la valeur d'une expérience - ces deux tores, et avoir fait
effectivement, par la méthode de rotation d'un tore a l'intérieur de l'autre que je vous ai

-329-



Seminaire 09

L'identification

désignée la derniére fois, ce décalque, ayant relevé, si 1'on peut dire, la trace de ces
deux cercles, arbitrairement dessiné sur 1'un et déterminé des lors sur l'autre, vous pourrez
voir, a les comparer ensuite, qu'ils sont exactement, au cercle qui les sectionne,
superposables 1'un a l'autre. En quoi donc cette image s'avére appropriée a représenter la
formule que le désir du sujet est le désir de I'Autre.

Néanmoins vous ai-je dit, si nous supposons, non pas ce simple cercle dessiné dans
cette propriété, dans cette définition topologique particuliére d'a la fois entourer le trou et le
traverser, mais de lui faire faire deux fois la traversée du trou, et une seule fois son entour,
c'est-a-dire sur le polygone fondamental, de se représenter ainsi, ces deux points ici x, x'
étant équivalents, nous avons alors quelque chose qui, sur le décalque, au niveau de 1'Autre,
se présente selon la formule suivante. [Page suivante, en haut.] Si vous voulez, disons que
la réalisation de deux fois le tour qui correspond a la fonction de 1'objet, et au transfert, sur
le décalque sur 1'autre tore, en deux fois, de la demande selon la formule d'équivalence qui
est pour nous en cette occasion précieuse, c'est de symboliser ceci que, dans une certaine
forme de structure subjective, la demande du sujet consiste dans 1'objet de 1'Autre, I'objet du
sujet consiste dans la demande de 1'Autre. Recoupement, alors la superposition des deux
termes aprés la bascule n'est plus possible. Aprés la bascule a 90°, la coupure est celle-ci,
laquelle ne se

-330-



Seminaire 09

Lecon du 6 juin 1995

superpose pas a la forme précédente. Nous y avons reconnu une correspondance qui
nous est d'ores et déja familiere, pour autant que ce que nous pouvons exprimer du rapport
du névrosé a I'Autre en tant qu'il conditionne au dernier terme



Seminaire 09

L'identification

sa structure, est précisément cette équivalence croisée de la demande du sujet a
I'objet de I'Autre, de 1'objet du sujet a la demande de I'Autre. On sent la dans une sorte
d'impasse, ou tout au moins d'ambiguité, la réalisation de l'identité des deux désirs. Ceci est
évidemment aussi abrégé que possible comme formule, et bien siir suppose déja une
familiarité acquise avec ces références, lesquelles supposent tout notre discours antérieur.

La question donc restant ouverte étant celle que nous allons aborder aujourd'hui
d'une structure qui nous permette de formaliser d'une fagon exemplaire, riche de ressources,
de suggestions, qui nous donne un support de ce qui est ce vers quoi pointe notre recherche
précisément, a savoir la fonction du fantasme; c'est a cette fin que peut nous servir la
structure particuliére dite du cross cap ou du plan projectif, pour autant que déja aussi je
vous en ai donné une suffisante indication pour que cet objet vous soit, sinon tout a fait
familier, du moins que déja vous ayez tenté d'approfondir ce qu'il représente comme pro-
priétés exemplaires. je m'excuse donc d'entrer, a partir de maintenant, dans une explication
qui, pour un instant, va rester trés étroitement liée a cet objet d'une géométrie particuliére
dite topologique, géométrie non métrique mais topologique, dont déja je vous ai fait
remarquer, autant que j'ai pu au passage, quelle idée vous devez vous en faire, quitte a ce
que, apres vous étre donné la peine de me suivre dans ce que je vais maintenant vous
expliquer, vous en soyez ensuite récompensés par ce qu'il nous permettra de supporter
comme formule concernant I'organisation subjective qui est celle qui nous intéresse, par ce
qu'il nous permettra d'exemplifier comme étant la structure authentique du désir, en ce qu'on
pourrait appeler sa fonction centrale organisante.

Bien siir je ne suis pas sans réluctance au moment, une fois de plus, de vous
entrainer sur des terrains qui peuvent n'étre pas sans vous fatiguer. C'est pourquoi je me
référerai un instant a deux termes qui se trouvent étre proches dans mon expérience, et qui
vont me donner 1'occasion, d'abord, premiere référence, de vous annoncer la parution
imminente de la traduction faite par quelqu'un d'éminent, qui nous fait aujourd'hui I'nonneur
de sa visite, a savoir M. de Waelhens. M. de Waclhens vient de faire la traduction, dont on
ne saurait trop s'étonner qu'elle n'ait pas été réalisée plus tot, de L'Etre et le temps, Sein und
Ait, tout au moins d'amener jusqu'a son point d'achévement la premiére partie du volume
paru, dont vous savez qu'il n'est que la premicre partie d'un projet dont la seconde partie
n'est jamais venue a jour. Donc, en cette premicre partie il y a deux sections et la premiére
section est d'ores et déja traduite par M. de

-332-



Seminaire 09

Lecon du 6 juin 1995

Waelhens qui m'a fait le grand honneur, la faveur de me la communiquer, ce qui m'a
permis de prendre connaissance moi-méme de cette partie, la moiti¢ encore seulement, et je
dois dire avec un infini plaisir, un plaisir qui va me permettre de m'en offrir un second, c'est
de dire enfin, a cet endroit, ce que j'ai sur le ceeur depuis longtemps et que je me suis
toujours dispensé de professer en public, parce qu'a la vérité, vu la réputation de cet ouvrage
dont je ne crois pas que beaucoup de personnes ici l'aient lu, cela aurait eu l'air d'une
provocation. C'est ceci, c'est qu'il y a peu de textes plus clairs, enfin d'une clarté et d'une
simplicité concrétes et enfin directes, je ne sais pas quelles sont les qualifications qu'il faut
que j'invente pour ajouter une dimension supplémentaire a 1'évidence, que les textes de
Heidegger. Ce n'est pas parce que ce qu'en a fait monsieur Sartre est effectivement assez
difficile a lire que cela retire rien au fait que ce texte la de Heidegger, je ne dis pas tous les
autres, est un texte qui porte en lui cette sorte de surabondance de clarté qui le rend
véritablement accessible, sans aucune difficulté, a toute intelligence non intoxiquée par un
enseignement philosophique préalable. Je peux vous le dire maintenant, parce que vous
aurez trés bientdt 1'occasion de vous apercevoir, grace a la traduction de M. de Waelhens,
vous verrez a quel point c'est ainsi. La deuxiéme remarque est celle-ci, que vous pourrez
constater du méme coup; des assertions se sont véhiculées dans des follicules bizarres, de la
part d'une baveuse de profession, que mon enseignement est néoheideggerien. Ceci était dit
dans une intention nocive. La personne probablement a mis néo en raison d'une certaine
prudence, comme elle ne savait ni ce que voulait dire heideggerien, ni non plus ce que
voulait dire mon enseignement, cela la mettait a I'abri d'un certain nombre de réfutations,
que cet enseignement qui est le mien n'a véritablement rien ni de néo, ni d'heideggerien,
malgré I'excessive révérence que j'ai pour l'enseignement d'Heidegger.

La troisi¢me remarque est liée & une seconde référence, a savoir que quelque chose
va paraitre, vous allez étre régalés, d'ici peu, qui est au moins aussi important, enfin,
I'importance ne se mesure pas, dans des domaines différents, avec un centimétre, qui est trés
important aussi, disons, c'est le volume, qui n'est pas encore en librairie m'a-t-on dit, de
Claude Lévi-Strauss qui s'appelle La Pensée sauvage. Il est paru, me dites-vous ? J'espere
que vous avez déja commencé a vous amuser!

Gréce aux soins que m'impose notre séminaire le ne suis pas avancé tres loin, mais
j'ai lu les pages inaugurales magistrales par ou Claude Lévi-Strauss entre dans
l'interprétation de ce qu'il appelle la pensée sauvage, qu'il faut entendre,

-333-



Seminaire 09

L'identification

comme, je pense, son interview dans /e Figaro vous 1'a déja appris, non pas comme
la pensée des sauvages, mais comme, peut-on dire, I'état sauvage de la pensée, disons, la
pensée en tant qu'elle fonctionne bien, efficacement, avec tous les caractéres de la pensée,
avant d'avoir pris la forme de la pensée scientifique, de la pensée scientifique moderne avec
son statut. Et Claude Lévi-Strauss nous montre qu'il est tout a fait impossible de mettre 1a
une coupure si radicale puisque la pensée qui n'a pas encore conquis son statut scientifique
est tout a fait déja appropriée a porter certains effets scientifiques. Telle est du moins sa
visée apparente a son départ, et il prend singuliérement comme exemple, pour illustrer ce
qu'il veut en dire, de la pensée sauvage quelque chose ou sans doute entend-il rejoindre ce
quelque chose de commun qu'il y aurait avec la pensée, disons telle que, il le souligne, telle
qu'elle a porté des fruits fondamentaux a partir du moment lui-méme qu'on ne peut pas
qualifier d'absolument anhistorique puisqu'il le précise, la pensée a partir de 1'ére
néolithique qui donne, nous dit-il, encore tous ses fondements a notre assiette dans le
monde. Pour l'illustrer, si je puis dire, encore fonctionnant a notre portée, il ne trouve rien
d'autre et rien de mieux que de l'exemplifier sous une forme, sans doute non unique mais
privilégiée par sa démonstration, sous la forme de ce qu'il appelle le bricolage. Ce passage a
tout le brillant que nous lui connaissons, 1'originalité propre a cette sorte d'abrupt, de
nouveauté, de chose qui bascule et renverse les perspectives banalement recues, et c'est un
morceau qui assurément est fort suggestif. Mais il m'a paru justement particuliérement
suggestif pour moi, apres la relecture que je venais de faire, grace a4 M. de Waelhens, des
thémes heideggeriens, précisément en tant qu'il prend comme exemple dans sa recherche du
statut, si 1'on peut dire, de la connaissance en tant qu'il peut s'établir dans une approche qui
pour I'établir prétend cheminer a partir de l'interrogation concernant ce qu'il appelle /'étre
la, c'est-a-dire la forme la plus voilée a la fois et la plus immédiate d'un certain type d'étant,
le fait d'étre qui est celui particulier a I'étre humain. On ne peut manquer d'étre frappé,
encore que probablement la remarque révolterait autant 1'un et 1'autre de ces auteurs, de la
surprenante identité du terrain sur lequel I'un et 'autre s'avancent. je veux dire que ce que
rencontre d'abord Heidegger dans cette recherche, c'est un certain rapport de /'étre-la a un
étant qui est défini comme ustensile, comme outil, comme ce quelque chose qu'on a sous la
main, Vorhanden, pour employer le terme dont il se sert, comme Zuhandenheit, pour ce qui
est a la main. Telle est la premiére forme de lien, non pas au monde, mais a ['étant, que
Heidegger nous dessine. Et c'est seulement a partir de 1a, a savoir,

-334-



Seminaire 09

Lecon du 6 juin 1995

si 1'on peut dire, dans les implications, la possibilité d'une pareille relation, qu'il va,
dit-il, donner son statut propre a ce qui fait le premier grand pivot de son analyse, la
fonction de 1'étre dans son rapport avec le temps, a savoir la Weltlichkeit que M. de
Waelhens a traduit par la mondanéité, a savoir la constitution du monde en quelque sorte
préalable, préalable a ce niveau de I'étre-l1a qui ne s'est pas détaché encore a l'intérieur de
I'étant, ces sortes d'étants que nous pouvons considérer comme purement et simplement
subsistants par eux-mémes. Le monde est autre chose que I'ensemble, I'englobement de tous
ces étres qui existent, subsistent par eux-mémes, auxquels nous avons affaire au niveau de
cette conception du monde qui nous parait si immédiatement naturelle, et pour cause, parce
que c'est elle que nous appelons la nature. L’antériorité de la constitution de cette
mondanéité par rapport au moment ou nous pouvons la considérer comme nature, tel est
l'intervalle que préserve, par son analyse, Heidegger.

Ce rapport primitif d'ustensilité préfigurant /'Umwelt, antérieur encore a l'entourage
qui ne se constitue, par rapport a lui, que secondairement, c'est 1a la démarche d'Heidegger
et c'est exactement la méme, - je ne crois pas la rien dire qui puisse étre retenu comme une
critique qui, certes, aprés tout ce que je connais de la pensée et des dires de Claude Lévi-
Strauss, nous paraitrait bien la démarche la plus opposée a la sienne, pour autant que ce qu'il
donne comme statut a la recherche d'ethnographie ne se produirait que dans une position
d'aversion par rapport a la recherche métaphysique, ou méme ultra-métaphysique
d'Heidegger, - pourtant, c'est bien la méme que nous trouvons dans ce premier pas par lequel
Claude Lévi-Strauss entend nous introduire a la pensée sauvage sous la forme de ce
bricolage, qui n'est pas autre chose que la méme analyse, simplement en des termes
différents, un éclairage a peine modifié, une visée sans doute distincte de ce méme rapport a
['ustensilité comme étant ce que 1'un et 'autre considérent comme antérieur, comme
primordial par rapport a cette sorte d'acces structuré qui est le notre, par rapport au champ
de l'investigation scientifique, en tant qu'il permet de le distinguer comme fondé¢ sur une
articulation de 1'objectivité qui soit en quelque sorte autonome, indépendante de ce qui est a
proprement parler notre existence, et que nous ne gardons plus avec lui que ce rapport dit
sujet-objet qui est ce point ou se résume a ce jour tout ce que nous pouvons articuler de
I'épistémologie.

Eh bien disons, pour le fixer une fois, ce que notre entreprise ici en tant qu'elle est
fondée sur l'expérience analytique, a de distinct par rapport autant a

-335-



Seminaire 09

L'identification

I'une que l'autre de ces investigations dont je viens de vous montrer le caractére
parallele, c'est que nous aussi nous cherchons ici ce statut, si I'on peut dire, antérieur a
I'acces classique du statut de I'objet, entiérement concentré dans I'opposition sujet-objet. Et
nous le cherchons dans quoi ? Dans ce quelque chose qui, quel qu'en soit le caractére
évident d'approche, d'attraction dans la pensée, autant celle d'Heidegger que celle de Claude
Lévi-Strauss, en est pourtant bel et bien distinct, puisque ni l'un ni I'autre ne nomment
comme tel cet objet comme objet du désir. Le statut primordial de 1'objet, pour, disons en
tout cas, une pensée analytique, ne peut étre et ne saurait étre autre chose que 'objet du
désir. Toutes les confusions dont s'est embarrassée jusqu'ici la théorie analytique sont
conséquences de ceci, d'une tentative, de plus d'une tentative, de tous les mod¢les possibles
de tentatives pour réduire ce qui s'impose a nous, a savoir cette recherche du statut de 1'objet
du désir, pour le réduire a des références déja connues dont la plus simple et la plus
commune est celle du statut de I'objet de la science en tant qu'une épistémologie
philosophante 1'organise dans I'opposition derniére et radicale sujet-objet, en tant qu'une
interprétation, plus ou moins infléchie par les nuances de la recherche phénoménologique,
peut a la rigueur en parler comme de 1'objet du désir. Ce statut de 1'objet du désir comme tel
reste toujours éludé dans toutes ses formes jusqu'ici articulées de la théorie analytique, et ce
que nous cherchons ici est précisément a lui donner son statut propre. C'est dans cette ligne
que se situe la visée que je poursuis devant vous pour l'instant.

Voici donc les figures ou aujourd'hui je vais essayer de vous faire remarquer ce qui
nous intéresse dans cette structure de surface dont les propriétés privilégiées sont faites pour
nous retenir comme support structurant de ce rapport du sujet a 'objet du désir, en tant qu'il
se situe comme supportant tout ce que nous

pouvons articuler, a quelque niveau que ce soit de 'expérience analytique, autrement
dit comme cette structure que nous appelons le fantasme fondamental. Pour ceux qui
n'étaient pas la au séminaire précédent, je rappelle cette forme, ici dessinée en blanc, c'est
cela que nous appelons cross-cap ou, pour étre plus précis, puisque, je vous l'ai dit, une
certaine ambiguité reste sur l'usage de ce terme cross-cap, le plan projectif. Comme son
dessin ici a la craie blanche ne suffit pas, pour ceux qui ne l'ont pas encore appréhendé, a
vous faire

-336-



Seminaire 09

Lecon du 6 juin 1995

représenter ce que c'est, je vais essayer de vous le faire imaginer en vous le décri-
vant comme si cette surface était la constituée en baudruche. Pour étre encore plus clair, je
vais partir de la base. Supposez que vous avez deux arceaux comme

ceux d'un piege a loups. C'est cela qui va nous servir a représenter la coupure. Si
nous orientons les deux cercles du piége a loups dans le méme sens, cela veut dire que nous
allons simplement les refermer 1'un sur l'autre. Si vous avez [une coupure qui est faite ainsi
et que vous tendiez, de 1'un a l'autre,] une baudruche, précisément si vous soufflez dedans et
si vous refermez le picge a

loups, il est tout de méme a la portée des imaginations les plus élémentaires de voir
que vous allez faire une sphére. Si le souffle ne vous parait pas suffisant, vous remplissez
d'eau jusqu'a ce que vous obteniez cette forme-ci, vous refermez les deux demi-cercles du
piege a loups, et vous avez une sphére a demi

pleine, ou a demi-vide.

je vous ai déja expliqué comment au licu de cela on peut faire un tore. Un tore, c'est
cela, vous mettez les deux coins de ce mouchoir rejoints en l'air, comme cela, et les deux
autres par en-dessous comme ceci, et cela suffit a faire un tore. L'essentiel du tore est la
puisque vous avez ici le trou central, et ici le vide circulaire autour duquel

tourne le circuit de la demande. C'est cela que le polygone fondamental du tore vous
a déja illustré. Un tore, ce n'est pas du tout comme une sphére. Naturellement, un cross-cap,
ce n'est pas du tout comme une sphére non plus.

-337-



Seminaire 09

L'identification

Le cross-cap, vous l'avez ici. Vous devez l'imaginer comme étant, pour cette moitié
inférieure, réalisé comme la moitié de ce que vous avez fait tout a I'heure avec la baudruche,
quand vous l'avez remplie d'eau ou de votre souffle. Dans la partie supérieure, ce qui est ici
antérieur viendra traverser ce qui est continu, ce qui est ici postérieur. Les deux faces se
croisent l'une l'autre, donnent l'apparence de se pénétrer, puisque les conventions

concernant les surfaces sont libres,

car n'oubliez pas que nous ne les considérons que comme surfaces, que nous
pouvons dire que sans doute les propriétés de I'espace tel que nous l'imaginons nous forcent,
dans la représentation, a les représenter comme se pénétrant, mais il suffit que nous ne
tenions aucun compte de cette ligne d'intersection, dans aucun des moments de notre
traitement de cette surface, pour que tout se passe comme si nous la tenions pour rien. Ce
n'est pas une

aréte, ce n'est rien que quelque chose que nous sommes forcés de nous représenter,
parce que nous voulons représenter ici cette surface, comme une ligne de pénétration. Mais
cette ligne, si l'on peut dire, dans la constitution de la surface, n'a aucun privilege.

Vous me direz: Que signifie ce que vous €tes en train de dire ?...

- X, dans la salle: Est-ce que cela veut dire que vous admettez, avec l'esthétique
transcendantale de Kant, la constitution fondamentale de I'espace en trois dimensions,
puisque vous nous dites que, pour représenter ici les choses vous étes forcé d'en passer par
quelque chose qui dans la représentation est en quelque sorte génant ? »

- Lacan: Bien sir, d'une certaine fagon, oui. Tous ceux qui articulent ce qui concerne
la topologie des surfaces comme telles partent - c'est le b-a-ba de la question - de cette
distinction de ce qu'on peut appeler les propriétés intrinséques de la surface et les propriétés
extrinséques. Ils nous diront que tout ce qu'ils vont articuler, déterminer, concernant le
fonctionnement des surfaces ainsi définies, est a distinguer de ce qui se passe, comme ils
s'expriment littéralement, quand on plonge ladite surface dans I'espace, nommément, dans le
cas présent, a trois dimensions. C'est cette distinction fondamentale qui est aussi

-338-



Seminaire 09

Lecon du 6 juin 1995

celle que je vous ai sans cesse rappelée pour vous dire que nous ne devions pas
considérer l'anneau, le tore, comme un solide et que, quand je parle du vide qui est central,
du pourtour de 'anneau, comme du trou qui lui est, si je puis dire, axial, ce sont des termes
qu'il convient de prendre a l'intérieur de ceci, que nous n'avons pas a les faire fonctionner
pour autant que nous visons purement et simplement la surface. Il n'en reste pas moins que
c'est pour autant que, comme s'expriment les topologistes, nous la plongeons dans un espace
que nous pouvons laisser a 1'état d'x, qu'en est-il du nombre de dimensions qui le
structurent ? nous ne sommes point forcés d'en préjuger, que nous pouvons mettre en valeur
telle ou telle des propriétés intrinséques dont il s'agit dans une surface. Et la preuve est
justement ceci, c'est que le tore, nous n'aurons aucune difficulté a le représenter dans
I'espace a trois dimensions qui nous est intuitivement familier, alors que pour celle-ci nous
aurons tout de méme une certaine peine, puisqu'il nous faudra y ajouter la petite note de
toutes sortes de réserves, concernant ce que nous avons a lire quand nous tentons de
représenter dans cet espace cette surface. C'est ce qui nous permettra de poser justement la
question de la structure d'un espace en tant qu'il admet ou qu'il n'admet pas nos surfaces
telles que nous les avons préalablement constituées.

Ces réserves étant faites, je vous prie maintenant de poursuivre et de considérer ce
que j'ai a vous enseigner sur cette surface, précisément en tant que c'est a propos de sa
représentation dans l'espace que je vais essayer de vous mettre en valeur certains de ses
caractéres, qui n'en sont pas moins intrinséques pour cela. Car si j'ai d'ores et déja éliminé la
valeur que nous pouvons donner a cette ligne, ligne de pénétration, dont vous voyez ici, le
détail illustré, c'est ainsi que nous pouvons la représenter, vous voyez que rien que par la
fagon dont je 1'ai, moi,

déja dessinée au tableau, il y a ici quelque chose qui nous pose une

question. La valeur de ce point qui est ici est-elle une valeur que nous pouvons en
quelque sorte effacer, comme la valeur de cette ligne ? Est-ce que ce point est lui aussi
quelque chose qui ne tient qu'a la nécessité de la représentation dans 1'espace a trois dimen-
sions ? je vous le dis tout de suite pour éclairer un peu a l'avance mon propos, ce point,
quant a sa fonction, n'est pas éliminable, au moins a un certain niveau de la spéculation sur
la surface, un niveau qui n'est pas seulement défini par I'existence de l'espace a trois
dimensions.

En effet, que signifie radicalement la construction de cette surface dite du cross-cap,
en tant qu'elle s'organise a partir de la coupure que je vous ai

-339-



Seminaire 09

L'identification

représentée tout a I'heure comme un piége a loups qui se referme ? Rien de plus
simple que de voir qu'il faut que ce piege a loups soit bipartite [fig. 8], quand il s'agit de la
sphére, puisqu'il faut bien qu'il se replie quelque part, que ses deux moitiés sont orientées
dans le méme sens. Le terminus ad quo se distinguera donc du terminus ad quem en tant
qu'ils doivent se recouvrir de leur long. Nous pouvons dire qu'ici nous avons la fagon dont
fonctionnent 'une par rapport a l'autre les deux moitiés du bord qu'il s'agit de rejoindre pour
constituer un plan projectif. Ici, ils sont orientés en sens contraire, ce qui veut dire qu'un
point situé a cette place, point a par exemple, correspondra, sera identique, équivalent a un
point situé a cette place en a', diamétralement opposé, qu'un autre point b situé ici par
exemple se rapportera a un autre point b' situé diamétralement.

Ceci ne nous incite-t-il pas a penser qu'étant donné ce rapport antipodique des
points, sur ce circuit orienté d'une fagon continue toujours dans le méme sens, aucun point
n'aura de privilége et que, quelle que soit notre difficulté d'intuitionner ce dont il s'agit, il
nous faut simplement penser ce rapport circulaire antipodique comme une sorte
d'entrecroisement rayonné si I'on peut dire, concentrant I'échange d'un point au point opposé
du bord unique de ce trou, et le concentrant, si I'on peut dire, autour d'un vaste
entrecroisement central qui échappe a notre pensée et qui ne nous permet d'aucune fagon
donc d'en donner de représentation satisfaisante. Néanmoins, ce qui justifie que les choses
soient ainsi représentées, c'est qu'il y a quelque chose qu'il convient de ne pas oublier, c'est
qu'il ne s'agit pas de figures métriques, a savoir que ce n'est pas la distance dea a A, et de a'
a A' qui régle la correspondance point par point qui nous permet de construire la surface en
organisant de cette fagon la coupure, mais c'est uniquement la position relative des points,
autrement dit, dans un ensemble de trois points qui se situent sur la moitié - admettez 'usage
du terme la moiti¢ dont je me sers en cette occasion, qui est déja représenté par la référence
analogique que j'ai faite ici des deux moitiés du

-340-



Seminaire 09

Lecon du 6 juin 1995

bord -, c'est en tant que sur ce bord, sur cette ligne, comme sur toute ligne, un point
peut étre défini comme étant entre deux autres, qu'un point ¢, par exemple, va pouvoir
trouver son correspondant dans le point ¢' de l'autre coté.

Mais si nous n'avons pas de point d'origine, de point arken — ten arken o ti xai lalo
umin [St Jean VIII - 25], comme on dit dans I'Evangile, ce qui a prété a de telles difficultés
de traduction qu'un penseur de Franche-Comté a cru devoir me dire: « C'est bien 1a qu'on
vous reconnait! Le seul passage de 1'Evangile sur lequel personne ne peut s'accorder, c'est
lui que vous avez pris en €pigraphe pour une partie de votre rapport de Rome ». arken, donc,
le commencement, s'il n'y a pas ces points de commencement quelque part, il est impossible
de définir un point comme étant entre deux autres, car ¢ et ¢’ sont aussi bien entre ces deux
autres, a et B, s'il n'y a pas de AA' pour repérer d'une fagon univoque ce qui se passe dans
chaque segment. C'est donc pour d'autres raisons que la possibilité de les représenter dans
I'espace, qu'il faut que nous définissions un point d'origine a cet échange entrecroisé¢, qui
constitue la surface du plan projectif, entre un bord qu'il faut bien, malgré qu'il tourne
toujours dans le méme sens, que nous le divisions en deux. Ceci peut vous paraitre fort
ennuyeux, mais vous allez voir que cela va prendre un intérét de plus en plus grand. Je vous
annonce tout de suite ce que j'entends dire, j'entends dire que ce point arken, origine, a une
structure tout a fait privilégiée, que c'est lui, c'est sa présence qui assure a la boucle
intérieure de notre signifiant polonais un statut qui lui est tout a fait spécial. En effet, pour
ne pas vous faire attendre plus

longtemps, j'applique ce signifiant, dit Auit intérieur, sur la surface du cross-cap.

Nous verrons aprés ce que cela veut dire. Observez tout de méme que, 1'appliquer de
cette facon, cela veut dire que cette ligne que dessine notre signifiant

huit intérieur se trouve ici faire deux fois le tour de ce

point privilégié. La, faites un effort d'imagination. Je veux bien vous l'illustrer par
quelque chose. Voyez ce que cela peut faire. Vous avez ici, si vous voulez, le renflement de
la moitié inférieure (a), le renflement de la pince gauche de la patte de homard (b), le ren-
flement de la pince droite (c). Ici, cela rentre dans I'autre, cela passe de 1'autre coté (d).
Qu'est-ce que

-341-



Seminaire 09

L'identification
cela veut dire?

Cela veut dire que vous avez en somme un plan qui s'enroule comme cela sur lui,
puis qui a un moment se traverse lui-méme, de sorte que cela fait comme deux espéces de
volets, ou d'ailes battantes ici superposées, qui se trouvent en somme, par la coupure, isolées
du renflement inférieur, et au niveau supérieur ces deux ailes se croisent I'une l'autre. Ce
n'est pas trés inconcevable.

Si vous vous étiez intéressés aussi longtemps que moi a cet objet, évidemment cela
vous paraitrait peu sur

prenant car, a vrai dire, le privilége de cette double coupure, cela est trés intéressant.

C'est trés intéressant en ce sens que, concernant le tore, je vous l'ai déja montré, si
vous faites une coupure [a], cela le transforme en une bande. Si vous en faites une seconde
[b], qui traverse la premicre, cela ne le fragmente pas pour autant. C'est cela qui vous
permet de 1'étaler comme un beau carré. Si vous faites deux coupures qui ne se recroisent
pas, sur un tore, essayez d'imaginer cela, 1a vous le mettez forcément en deux morceaux.

Ici [en haut de la page suivante], sur le cross-cap, avec une coupure qui est une
coupure simple comme celle qui peut se dessiner ainsi, vous ouvrez cette surface. Amusez-
vous a en faire le dessin, ce sera un trés bon exercice intellectuel de savoir ce qui se passe a
ce moment-la. Vous ouvrez la surface, vous ne la coupez pas en deux, vous n'en faites pas
deux morceaux. Si vous faites n'importe quelle autre coupure, qui se croise ou qui ne se
croise pas, vous la divisez. Ce qui

342



Seminaire 09

Legon du 6 juin 1995

est paradoxal et intéressant, c'est qu'en somme il ne s'agit ici que d'une seule coupure
toujours et que néanmoins, a simplement lui faire faire deux fois le tour du point privilégié,
vous divisez la surface.

Ce n'est pas du tout pareil sur un tore. Sur un tore, si vous faites autant de fois que
vous voudrez le tour du trou central, vous n'obtiendrez jamais qu'un allongement en quelque
sorte de la bande, mais vous ne la diviserez pas pour autant. Ceci pour vous faire remarquer
que nous touchons 13, sans doute, quelque chose d'intéressant concernant la fonction de cette
surface.

Il y a d'ailleurs quelque chose qui n'est pas moins intéressant, c'est que ce double
tour, avec ce résultat, est quelque chose que vous ne pouvez pas répéter une seule fois de
plus. Si vous faites un triple tour, vous serez amenés a dessiner sur la surface quelque chose
qui se répétera indéfiniment, a la maniére des boucles que vous opérez sur le tore quand
vous vous livrez a 1'opération de bobinage dont je vous ai parlé au départ, a ceci pres qu'ici
la ligne ne se rejoindra jamais, ne se mordra jamais la queue. La valeur privilégiée de ce
double tour est donc suffisamment assurée par ces deux propriétés.

Considérons maintenant la surface qu'isole ce double tour sur le plan projectif. Je
vais vous en faire remarquer certaines propriétés. D'abord c'est ce que nous pouvons appeler
une surface - appelons-la comme cela, pour la rapidité, entre nous si I'on peut dire, puisque
je vais vous rappeler ce que cela veut dire - c'est une surface gauche, comme un corps
gauche, comme n'importe quoi que nous pouvons définir comme cela dans l'espace. Je ne
I'emploie pas pour 'opposer a droite, je I'emploie pour définir ceci, que vous devez bien
connaitre, c'est que si vous voulez définir 1'enroulement d'un escargot, qui comme vous le
savez est privilégié, dextrogyre ou lévogyre peu importe, cela dépend comment vous
définissez I'un ou l'autre, cet enroulement, vous le trouverez le méme, que vous regardiez
I'escargot du c6té de sa pointe ou que vous le retourniez pour le

-343-



Seminaire 09

L'identification

regarder du c6té de 1'endroit ou il ébauche un creux. En d'autres termes, c'est qu'a
retourner ici le cross-cap pour le voir de 'autre c6té, si nous définissons ici la rotation de la
gauche vers la droite en nous éloignant du point central, vous voyez qu'il tourne toujours
dans le méme sens de l'autre c6té. Ceci est la

propriété de tous les corps qui sont dissymétriques. C'est donc bien d'une dis-
symétrie qu'il s'agit, fondamentale a la forme de cette surface. A preuve, c'est que vous avez
au-dessous quelque chose qui est I'image de cette surface ainsi définie sur notre double
boucle, dans le miroir. La voici.

Nous devons nous attendre a ce que, comme dans tout corps dissymétrique, 1'image
dans le miroir ne lui soit pas superposable, de méme que notre image dans le miroir, a nous
qui ne sommes pas symétriques, malgré ce que nous en croyons, ne se superpose pas du tout
a notre propre support. Si nous avons un grain de beauté sur la joue droite, ce grain de
beauté sera sur la joue gauche de 'image dans le miroir. Néanmoins la propriété de cette
surface est telle que, comme vous le voyez, il suffit de faire remonter un tout petit peu cette
boucle 1a [a], et c'est 1égitime de la faire passer au-dessus de l'autre, puisque les deux plans
ne se traversent pas réellement, pour que vous ayez une image absolument identique [b], et
donc

-344-



Seminaire 09

Legon du 6 juin 1995

superposable a la premicére, a celle dont nous sommes partis. Vous voyez ce qui se
passe; remontez cela tout doucement, progressivement jusqu'ici, et voyez ce qui va se
passer, a savoir que l'occultation de cette petite partie en pointillés située ici est la
réalisation identique de ce qui est dans l'image primitive. Ceci nous sert a illustrer cette
propriété que je vous ai dit étre celle de a en tant qu'objet du désir, d'étre ce quelque chose
qui est a la fois orientable, et assurément trés orienté, mais qui n'est pas, si je puis
m'exprimer ainsi, spécularisable. A ce niveau radical qui constitue le sujet dans sa
dépendance par rapport a l'objet du désir, la fonction i (a), fonction spéculaire, perd sa prise,
si I'on peut dire. Et tout ceci est commandé par quoi ? Par quelque chose qui est justement
ce point [point central] en tant qu'il appartient a cette surface.

Pour éclairer tout de suite ce que je veux dire, je vous dirai que c'est en articulant la
fonction de ce point que nous pourrons trouver toutes sortes de formules heureuses qui nous
permettent de concevoir la fonction du phallus au centre de la constitution de I'objet du
désir. C'est pour cela qu'il vaut la peine que nous continuions de nous intéresser a la
structure de ce point. Ce point, en tant que c'est lui qui est la clef de la structure de cette
surface ainsi définie, découpée par notre coupure dans le plan projectif, ce point, il faut que
je m'arréte un instant a vous montrer quelle est sa véritable fonction. C'est ce qui vous
demandera bien slir encore un peu de patience.

Quelle est la fonction de ce point? Ce qui la dans ce moment auquel nous nous
arrétons est manifeste, c'est qu'il est dans une des deux parts dont, par la double coupure, le
plan projectif est divisé. Il appartient a cette partie, qui se détache, il n'appartient pas a la
partie qui reste.

Puisqu'il semble que vous ayez été capables tout a I'heure - je dois tout au moins
'induire du fait qu'il ne s'est élevé aucun murmure de protestation - de concevoir comment
cette figure peut passer a celle-ci par simple déplacement légitime du niveau de la coupure,
vous allez, je pense, étre aussi bien capables de faire I'effort mental de voir ce qui se passe
si, d'une part nous faisons franchir I'horizon du cul de sac inférieur de la surface a cette
coupure (a), en la faisant

-345-



Seminaire 09
L'identification

passer donc de I'autre c6té comme 1'indique ma fléche jaune, et si nous faisons
franchir a la partie supérieure de la boucle également I'horizon de ce qui est en haut du
cross-cap (b), ceci nous conduit sans difficulté a la figure suivante. Le passage a la derniére
(c) est un petit peu plus difficile a concevoir, non pas pour la boucle inférieure comme vous
le voyez, mais pour la boucle supérieure, pour autant que vous pouvez peut-étre avoir un
instant d'hésitation concernant ce qui se passe au moment du franchissement de ce qui ici se
présente comme l'extrémité de la ligne de pénétration. Si vous y réfléchissez un petit peu,
vous verrez que si c'est de l'autre c6té que la coupure est amenée a franchir cette ligne

LN

7
i
i
]
i
1
1
[
1
1
1
1
1

-346-



Seminaire 09

Lecon du 6 juin 1995

de pénétration, évidemment elle se présentera comme cela (c), c'est-a-dire comme
elle est de l'autre coté, elle sera pointillée de ce coté-ci, et elle sera pleine, puisque d'aprés
notre convention ce qui est pointillé est vu par transparence. Rien dans la structure de la
surface ne nous permet de distinguer la valeur de ces coupures donc de celles auxquelles
nous aboutissons ici, mais pour I’ceil elles se présentent comme rentrant toutes deux du
méme cbté de la ligne de pénétration. Est-ce que c'est trés simple pour I'eeil ? Stirement pas.
Car cette différence qu'il y a entre, pour la coupure, de rentrer de deux cotés différents ou
rentrer par le méme coté, c'est quelque chose qui doit tout de méme se signaler dans le résul -
tat, sur la figure. Et d'ailleurs, ceci est tout a fait sensible.

Si vous réfléchissez a ce que c'est, ce qui désormais est découpé sur cette sur face,
vous le reconnaitrez facilement.

D'abord, c'est la méme chose que notre signifiant. En plus, de la facon dont cela
découpe une surface, cela découpe une surface dont vous sentez trés bien, vous n'avez qu'a
regarder la figure, que c'est une bande, une bande qui n'a qu'un bord. je vous ai dé¢ja montré
ce que c'est, c'est une surface de Moebius (a). Or, les propriétés d'une surface de Moebius
sont des propriétés complétement différentes de celles de cette petite surface tournante (b)
dont je vous ai montré tout a 1'heure les propriétés en la retournant, en la mirant, en la
transformant et en vous disant finalement que c'est celle-1a qui nous intéresse.

Ce petit tour de passe-passe a évidemment une raison qui n'est pas difficile a
chercher. Son intérét est simplement de vous montrer que cette coupure divise la surface
toujours en deux parts, dont l'une conserve le point dont il s'agit & son intérieur, et dont
I'autre ne I'a plus. Cette autre partie, qui est tout aussi bien présente 1a que dans la figure
terminale, c'est une surface de Moebius. La double coupure divise toujours la surface
appelée cross-cap en deux, ce quelque chose auquel nous nous intéressons et dont je vais
faire pour vous le support de l'explication du rapport de § avec a dans le fantasme, et de
'autre c6té, une surface de Moebius. Quelle est la premicre chose que je vous ai fait toucher
du doigt quand je vous ai fait cadeau de cette petite cinq ou sixaine de surfaces de Moebius
que j'ai lancées a travers l'assemblée ? C'est que la surface de Moebius, elle, au sens ou je
I'entendais tout a 1'heure, est irréductiblement gauche. Quelque modification que vous lui
fassiez subir, vous ne pourrez pas lui superposer son image dans le miroir.

-347-



Seminaire 09

L'identification

Voila donc la fonction de cette coupure et ce qu'elle montre d'exemplaire. Elle est
telle que, divisant une certaine surface d'une fagon privilégiée, surface dont la nature et la
fonction nous sont complétement énigmatiques puisqu'a peine pouvons-nous la situer dans
I'espace, elle fait apparaitre des fonctions privilégiées d'un co6té, qui sont celles que j'ai
appelées tout a I'heure d'étre spécularisables, c'est-a-dire de comporter son irréductibilité a
I'image spéculaire, et de I'autre c6té, une surface qui, quoi que présentant tous les priviléges
d'une surface, elle, orientée, n'est pas spécularisée. Car remarquez bien que, cette surface,
on ne peut pas dire, comme sur la surface de Moebius, qu'un étre infiniment plat se
promenant se retrouvera tout d'un coup sur cette surface a son propre envers. Chaque face
est bel et bien séparée de l'autre dans celle-ci. Cette propriété, bien stir, est quelque chose
qui laisse ouverte une énigme, car ce n'est pas si simple. C'est d'autant moins simple que la
surface totale, c'est bien évident, n'est reconstituable, et reconstituable immédiatement, qu'a
partir de celles-ci. Il faut donc bien que les propriétés les plus fondamentales de la surface
soient quelque part conservées, malgré son apparence plus rationnelle que celle de l'autre,
dans cette surface. Il est tout a fait clair qu'elles sont conservées au niveau du point. Si le
passage qui, dans la figure totale, rend toujours possible a un voyageur infiniment plat de se
retrouver, par un chemin excessivement bref, en un point qui est son propre envers, je dis,
sur la surface totale, si ce n'est plus possible au niveau de la surface centrale fragmentée,
divisée par le signifiant de la double boucle, c'est que trés précisément quelque chose de
cela est conservé au niveau du point. A ceci prés que justement, pour que ce point
fonctionne comme ce point, il a ce privilege d'étre, justement, infranchissable, sauf a faire
s'évanouir, si I'on peut dire, toute la structure de la surface.

Vous le voyez, je n'ai méme pas pu encore donner son plein développement a ce que
je viens de dire de ce point. Si vous y réfléchissez, vous pourrez d'ici la prochaine fois le
trouver vous-mémes. L'heure est avancée et c'est bien 1a que je suis forcé de vous laisser. je
m'excuse de l'aridité de ce que j'ai ét¢é amené aujourd'hui a produire devant vous, du fait de
la complexité méme, encore que ce soit d'une complexité extraordinairement punctiforme,
c'est le cas de le dire. C'est 1a que je reprendrai la prochaine fois. je reviens donc sur ce que
j'ai dit a I'entrée, le fait que je n'aie pu arriver que jusqu'a ce point de mon exposé fera que
le séminaire de mercredi prochain - dites-le a ceux qui ont recu la prochaine annonce - sera
maintenu dans le dessein de ne pas laisser trop d'espace, trop d'intervalle entre ces deux
séminaires, car cet espace pourrait étre nuisible a la suite de notre explication.

-348-



Seminaire 09

Lecon 24, 13 juin 1962

Voici trois figures.

La figure 1 répond a la coupure simple, en tant que le plan projectif n'en saurait
tolérer plus d'une sans étre divisé. Celle-la ne divise pas, elle ouvre. Cette ouverture est
intéressante a montrer sous cette forme parce

qu'elle permet de visualiser pour nous, de matérialiser

la fonction du point.

La figure 2 nous aidera a comprendre l'autre. Il s'agit de savoir ce qui se passe quand
la coupure ici désignée a ouvert la surface. Bien entendu, il s'agit 1a d'une description de la
surface liée a ce qu'on appelle ses relations extrinséques, a savoir la surface pour autant que
nous essayons de l'insérer dans l'espace a trois dimensions. Mais je vous ai dit que cette
distinction des propriétés intrinseques de la surface et de ses propriétés extrinséques n'était
pas aussi radicale qu'on y insiste quelquefois dans un souci de formalisme, car c'est
justement a propos de sa plongée dans l'espace comme on dit, que certaines des propriétés
intrinséques de la surface apparaissent dans toutes leurs conséquences. Je ne fais que vous
signaler le probléme. Tout ce que je vais vous dire en effet sur le plan projectif, la place
privilégiée qu'y occupe le point, ce que nous appellerons le point, qui est ici figuré dans

le cross-cap, ici (fig. 11), point terminal de la ligne de pseudo-pénétration de la
surface sur elle-méme, ce

-349-



Seminaire 09

L'identification

point, vous voyez sa fonction dans cette forme ouverte (fig. 2) du méme objet décrit
a la figure 1. Si vous I'ouvrez selon la coupure, ce que vous allez voir apparaitre c'est un
fond (fig. 1 a) qui est en bas, celui de la demi-sphére. En haut, c'est le plan de cette paroi
antérieure (fig. 1b) pour autant qu'elle se continue en paroi postérieure (fig. 1 c¢) aprés avoir
pénétré le plan qui lui est, si I'on peut dire, symétrique dans la composition de cet objet.

Pourquoi le voyez-vous ainsi dénudé jusqu'en haut ? Parce qu'une fois la coupure
pratiquée, comme ces deux plans, qui se croisent comme ceci (fig. 1 hachures) au niveau de
la ligne de pénétration, ne se croisent pas réellement; il ne s'agit pas d'une réelle pénétration
mais d'une pénétration qui n'est nécessitée que par la projection dans l'espace de la surface
dont il s'agit. Nous pouvons a notre gré remonter, une fois qu'une coupure a dissout la
continuité de la surface, un de ces plans a travers l'autre puisque aussi bien, non seulement il
n'est pas important de savoir a quel niveau ils se traversent, quels points correspondent dans
la traversée, mais au contraire il convient expressément de ne pas tenir compte de cette
coincidence des niveaux des points en tant que la pénétration pourrait les rendre, a certains
moments du raisonnement, superposables. Il convient au contraire de marquer qu'ils ne le
sont pas. Le plan antérieur de la figure 1 (A), et qui passe de l'autre coté, s'est trouvé abaissé
vers le point que nous appelons dés lors le point tout court, tandis qu'en haut nous voyons se
produire ceci, une ligne qui va jusqu'en haut de 1'objet et qui, derric¢re, passe de 1'autre coté.

Lorsque nous pratiquons, dans cette figure, une traversée, nous obtenons quelque
chose qui se présente comme un creux ouvert vers l'avant. Le trait en pointillés va passer
derricre cette sorte d'oreille et trouve une sortie de l'autre c6té, a savoir la coupure entre ce
bord-ci et ce qui, de 'autre coté, est symétrique de cette sorte de panier, mais en arriére. I1
faut considérer que derriere il y a une sortie.

Voila la figure 3 qui est une figure intermédiaire. Ici vous voyez encore
I'entrecroisement a la partie supérieure du plan antérieur, qui devient postérieur pour revenir
ensuite. Et vous pouvez relever cela indéfiniment, je vous I'ai fait remarquer. C'est bien ce
qui s'est produit au niveau extréme. C'est la méme chose que ce bord-la que vous trouvez
décrit a la figure 1. Cette partie que je désigne a la figure 1, nous allons l'appeler A. C'est
cela qui se maintient a cet endroit de la figure 2.

-350-



Seminaire 09

Legon du 13 juin 1962

La continuité de ce bord (fig. 4) se fait avec ce qui, derriere la surface en quelque
sorte oblique ainsi dégagée, se replie en arriére une fois que vous avez commencé a lacher le
tout, de sorte que si on les recollait, cela se rejoindrait comme a la figure 3.

C'est pourquoi je I'ai indiqué en bleu sur mon dessin [trait fléché]. Le bleu est, en
somme, tout ce qui perpétue la coupure elle-méme. Qu'en résulte-t-il ? C'est que vous avez
un creux, une poche dans laquelle vous pouvez introduire quelque chose. Si vous passez la
main, celle-ci passe derriére cette oreille qui est en continuité par 1'avant avec la surface. Ce
que vous rencontrez derriére, c'est une surface qui correspond au fond du panier, mais
séparée de ce qui reste sur la droite, a savoir cette surface qui vient en avant, la, et qui se
replie en

arriére a la figure 2. En suivant un chemin comme celui-1a, vous avez une fléche
pleine, puis en pointillés parce qu'elle passe derriere 1'oreille qui correspond a A. Elle sort
ici parce que c'est la partie de la coupure qui est derriére. C'est la partie que je peux désigner
par B. L'oreille qui est dessinée ici par les limites de

ce pointillé a la figure 2 pourrait se trouver de

I'autre coté. Cette possibilité de deux oreilles, c'est ce que vous trouverez lorsque,
quand vous avez réalisé la double coupure et que vous isolez dans le cross-cap quelque
chose qui se fabrique ici. Ce que vous voyez dans cette piéce centrale ainsi isolée de la
figure 5, c'est en somme un plan tel que vous effacez maintenant le reste de I'objet, de sorte
que vous n'aurez plus a mettre de pointillés ici, ni méme de traversée. Il ne reste que la piéce
centrale.

Qu'avez-vous alors ? Vous pouvez l'imaginer aisément. Vous avez une sorte de plan
qui, en gauchissant, vient, a un moment, a se recouper lui-méme selon une ligne qui passe
alors derriére. Vous avez donc ici aussi deux oreilles, une lamelle en avant, une lamelle en
arriere. Et le plan se traverse lui-méme selon une ligne strictement limitée a un point. Il se
pourrait que ce point flt placé a 'extrémité de l'oreille postérieure; ce serait, pour le plan,
une maniére de se recouper lui-méme qui serait tout aussi intéressante par certains cotés,
puisque c'est ce que j'ai réalisé a la figure 6 pour vous montrer tout a I'heure la fagon dont il

-351-



Seminaire 09
L'identification
convient de considérer la structure de ce point.

Je sais personnellement que vous vous étes inquiétés déja de la fonction de ce point,
puisque vous m'avez un jour posé en privé la question de savoir pourquoi toujours, moi-
méme et les auteurs, nous le représentons sous cette forme, indiquant au centre une sorte de
petit trou. Il est bien certain que ce petit trou donne a réfléchir. Et c'est justement sur lui que
nous allons insister, car il livre la structure tout a fait particuliére de ce point qui n'est pas
un point comme les autres. C'est ce sur quoi, maintenant, je vais é&tre amené a m'expliquer.

Sa forme un peu oblique, tordue, est amusante, car l'analogie est frappante avec
I'hélix, I'anthélix, et méme le lobule de la forme de ce plan projectif coupé, si 1'on considére
qu'on peut retrouver cette forme, qui fonciérement est attirée par la forme de la bande de
Moebius, on la retrouve beaucoup plus simplifiée dans ce que j'ai appelé un jour l'arum ou
encore l'oreille d'ane. Ceci n'est fait que pour attirer votre attention sur ce fait évident que la
nature semble en quelque sorte aspirée par ces structures, et dans des organes
particulierement significatifs, ceux de ces orifices du corps qui sont en quelque sorte laissés
a part, distincts de la dialectique analytique. A ces orifices du corps, quand ils montrent
cette sorte de ressemblance, pourrait se raccrocher une sorte de considération, de
rattachement a la Naturwissenschaft de ce point, lequel doit bien y attenir, s'y refléter, s'il a
effectivement quelque valeur. L'analogie frappante de plusieurs de ces dessins que j'ai faits
avec les figures que vous trouvez a chaque page des livres d'embryologie mérite aussi de
retenir l'attention. Lorsque vous considérez ce qui se passe, a peine franchi le stade de la
plaque germinative, dans l'ceuf des serpents ou des poissons, pour autant que c'est ce qui se
rapproche le plus, @ un examen qui n'est pas absolument complet dans I'état actuel de la
science, du développement de I’ceuf humain, vous trouvez quelque chose de frappant, c'est
'apparition sur cette plaque germinative, a un moment donné, de ce qu'on appelle la ligne
primitive, qui est également terminée par un point, le nceud de Hensen, qui est un point tout
a fait significatif et vraiment problématique dans sa formation, pour autant qu'il est lié par
une sorte de corrélation avec la formation du tube neural; il vient en quelque sorte a sa
rencontre par un processus

-352-



Seminaire 09

Legon du 13 juin 1962

de repli de I'ectoderme. C'est, comme vous ne l'ignorez pas, quelque chose qui donne
l'idée de la formation d'un tore, puisqu'a un certain stade ce tube neural reste ouvert comme
une trompette des deux cotés. Par contre, la formation du canal chordal qui se produit au
niveau de ce nceud de Hensen, avec une fagon de se propager latéralement, donne l'idée qu'il
se produit 1a un processus d'entrecroisement, dont l'aspect morphologique ne peut pas
manquer de rappeler la structure du plan projectif, surtout si I'on songe que le processus qui
se réalise, de ce point appelé nceud de Hensen, est en quelque sorte un processus régressif. A
mesure que le développement s'avance, c'est dans une ligne, dans un recul postérieur du
nceeud de Hensen que se compléte cette fonction de la ligne primitive, et qu'ici se produit
cette ouverture vers l'avant, vers I'entoblaste, de ce canal qui, chez les sauropsidés, se
présente comme 1'homologue, sans étre du tout identifiable au canal neuro-entérique qu'on
trouve chez les batraciens, a savoir ce qui met en communication la partie terminale du tube
digestif et la partie terminale du tube neural. Bref, ce point si hautement significatif pour
conjoindre l'orifice cloacal, cet orifice si important dans la théorie analytique, avec quelque
chose qui se trouve, devant la partie la plus inférieure de la formation caudale, étre ce qui
spécifie le vertébré et le prévertébré plus fortement que n'importe quel autre caractére, a
savoir l'existence de la chorde dont cette ligne primitive et le nceud de Hensen sont le point
de départ. Il y a certainement toute une série de directions de recherches qui, je crois,
mériteraient de retenir l'attention. En tout cas, si je n'y ai point insisté, c'est qu'assurément
ce n'est pas dans ce sens que je désire m'engager. Si j'en parle a I'instant, c'est a la fois pour
réveiller chez vous un peu plus d'intérét pour ces structures si captivantes en elles-mémes, et
aussi bien authentifier une remarque qui m'a été faite sur ce que l'embryologie aurait ici &
dire son mot, au moins a titre illustratif.

Cela va nous permettre d'aller plus loin, et tout de suite, sur la fonction de ce point.
Une discussion trés serrée sur le plan du formalisme de ces constructions topologiques ne
ferait que s'éterniser et peut-€tre pourrait vous lasser. Si la ligne que je trace ici sous la
forme d'une sorte d'entrecroisement de fibres est quelque chose dont vous connaissez déja la
fonction dans ce cross-cap, ce que j'entends vous signaler c'est que le point qui le termine,
bien sir, est un point mathématique, un point abstrait. Nous ne pouvons donc lui donner
aucune

-353-



Seminaire 09

L'identification

dimension. Néanmoins nous ne pouvons le penser que comme une coupure a laquelle
il faut que nous donnions des propriétés paradoxales, d'abord du fait que nous ne pouvons la
concevoir que comme punctiforme.

D'autre part elle est irréductible. En d'autres termes, pour la conception méme de la
surface nous ne pouvons la considérer comme comblée. C'est un point-trou, si 1'on peut dire.
De plus, si nous la considérons comme un point trou, c'est-a-dire faite de I'accolement de
deux bords, elle

serait en quelque sorte insécable dans le sens qui la traverse, et on peut en effet
I'illustrer de ce type de coupure unique (a) qu'on peut faire dans le cross-cap. Il y en a qui
sont faites normalement pour expliquer le fonctionnement de la surface, dans les livres
techniques qui s'y consacrent. S'il y a une coupure (b) qui passe par ce point, comment
devons-nous la concevoir ? Est-ce qu'elle est en quelque sorte I'homologue, et uniquement
I'homologue, de ce qui se passe quand vous faites passer une de ces lignes plus haut,
traversant la ligne structurale de fausse pénétration ? C'est-a-dire en quelque sorte, si
quelque chose existe que nous pouvons appeler point-trou, de telle sorte que la coupure,
méme lorsqu'elle s'en rapproche jusqu'a se confondre avec ce point, fasse le tour de ce trou ?

C'est en effet ce qu'il faut bien concevoir, car lorsque nous tracons une telle coupure,
voici a quoi nous aboutissons. Prenez, si vous voulez, la fig. 1, transformez-la en figure 3, et
considérez ce dont il s'agit entre les deux oreilles qui restent 14, au niveau de A, et de B qui
serait derriére;

c'est quelque chose qui peut encore s'écarter indéfiniment, au point que 1'ensemble
prenne cet aspect, figure 6. Ces deux parties de la figure représentent les replis antérieur et
postérieur que j'ai dessin€s en figure 5. Ici, au centre, cette surface que j'ai dessinée en
figure 5 apparait ici aussi en figure 6. Elle est la en effet, derriere. Il reste qu'en ce point
quelque chose doit étre maintenu qui est en quelque sorte I'amorce de la fabrication mentale
de la surface, a savoir par rapport a cette

-354-



Seminaire 09

Legon du 13 juin 1962

coupure qui est celle autour de laquelle elle se construit réellement. Car cette surface
que vous voulez montrer, il convient de la concevoir comme une certaine fagon d'organiser
un trou. Ce trou, dont les bords sont ici figure, est I'amorce et le point d'ou il convient de
partir pour que puisse se faire, d'une facon qui construise effectivement la surface dont il
s'agit, les jointements bord a bord qui sont ici dessinés, a savoir que ce bord-1a, aprés bien
sir toutes les modifications nécessaires a sa descente a travers l'autre surface, et ce bord-1a
viennent se joindre avec celui que nous avons amené dans cette partie de la figure 6, a avec
a'. L'autre bord, au contraire, doit venir se conjoindre, selon le sens général de la fleche
verte, avec ce bord-1a, d avec d'. C'est un conjointement qui n'est concevable qu'a partir
d'une amorce de quelque chose qui se signifie comme le recouvrement, aussi ponctuel que
vous le voudrez, de cette surface par elle-méme en un point, c'est-a-dire de quelque chose
qui est ici, en un petit point ou elle est fendue et ou elle vient se recouvrir elle-méme. C'est
autour de cela que le processus de construction s'opére.

Si vous n'avez pas cela, si vous considérez que la coupure b que vous faites ici
traverse le point-trou, non pas en le contournant comme les autres coupures a un tour, mais
au contraire en venant le couper ici, a la maniére dont dans un tore nous pouvons considérer

qu'une coupure se produise ainsi, que devient cette figure ? Elle prend un autre et
tout différent aspect. Voici ce qu'elle devient. Elle devient purement et simplement la forme
la plus simplifiée du reploiement en avant et en arriére de la surface de la figure 6, c'est-a-
dire que ce que vous avez vu, figure 6, s'organiser selon une forme qui vient s'entrecroiser
bord a bord selon quatre segments, le segment a venant sur le segment a', c'est un segment
qui porterait le n°1 par rapport a un autre qui porterait

le n°3 par rapport a la continuité de la coupure ainsi dessinée, puis un segment n°2
avec le segment n°4. Ici, derniére figure, vous n'avez que deux segments. Il nous faut les
concevoir comme s'accolant I'un a I'autre par une compléte inversion de 1'un par rapport a
'autre.

-355-



Seminaire 09

L'identification

C'est fort difficilement visualisable, mais le fait que ce qui est d'un c6té dans un sens
doive se conjoindre a ce qui, de l'autre c6té, est dans le sens opposé€, nous montre ici la
structure pure, encore que non visualisable, de la bande de Moebius. La différence de ce qui
se produit quand vous pratiquez cette coupure simple sur le plan projectif avec le plan
projectif lui-méme, c'est que vous perdez un des éléments de sa structure, vous n'en faites
qu'une pure et simple bande de Moebius, a ceci prés que vous ne voyez nulle part apparaitre
ce qui est essentiel dans la structure de la bande de Moebius, un bord. Or ce bord est tout a
fait essentiel dans la bande de Moebius. En effet, dans la théorie des surfaces - je ne peux
pas m'y étendre de fagon entiérement satisfaisante -, pour déterminer des propriétés telles
que le genre, le nombre de connexions, la caractéristique, tout ce qui fait I'intérét de cette
topologie, vous devez faire entrer en ligne de compte que la bande de Maebius a un bord et
n'en a qu'un, qu'elle est construite sur un trou. Ce n'est pas pour le plaisir du paradoxe que je
dis que les surfaces sont des organisations du trou. Ici donc, s'il s'agit d'une bande de
Meebius, cela signifie que, quoique nulle part il n'y ait lieu de le représenter, il faut bien que
le trou demeure. Pour que ce soit une bande de Moebius vous mettrez donc la un trou. Si
petit soit-il, si punctiforme qu'il soit, il remplira topologiquement exactement les mémes
fonctions

que celles du bord complet dans ce quelque chose que vous pouvez dessiner quand
vous dessinez une bande de Moebius, c'est-a-dire a peu pres quelque chose comme ceci.

Comme je vous l'ai fait remarquer, une bande de Mcebius est aussi simple que cela.
Une bande de Mcebius n'a qu'un bord. Si vous suivez son bord, vous avez fait le tour de tout
ce qui est bord sur cette bande, et en fait ce n'est qu'un trou, une chose qui peut apparaitre
comme purement circulaire. En soulignant les deux co6tés, en inversant, l'un par rapport a
'autre s'accolant, il resterait qu'il serait nécessaire, pour qu'il s'agisse bien dune bande de
Moebius, que nous conservions sous une forme aussi réduite que possible l'existence d'un
trou. C'est bien effectivement ce qui nous indique le caractére irréductible de la fonction de
ce point. Et si nous essayons de l'articuler, de montrer sa fonction, nous sommes amenés, en
le désignant comme point-origine de I'organisation de la surface sur le plan projectif, a 'y
retrouver des propriétés qui ne sont pas compleétement celles du bord de la surface de
Moebius, mais qui sont tout de méme quelque chose qui est tellement un trou que si on
entend le supprimer par cette opération de section par la coupure passant par ce point, c'est
en tout cas un trou qu'on fait apparaitre de la facon la plus incontestable.

-356-



Seminaire 09

Legon du 13 juin 1962

Qu'est-ce que cela veut dire encore ? Pour que cette surface fonctionne avec ses
propriétés completes, et particulierement celle d'étre unilatére comme la bande de Moebius -
a savoir qu'un sujet infiniment plat s'y promenant peut, partant d'un point quelconque
extérieur de sa surface, revenir par un chemin

extrémement court, et sans avoir a passer par aucun bord, au point envers de la
surface dont il est parti - pour que cela puisse se produire, il faut que dans la construction de
I'appareil que nous appelons plan projectif'il y ait quelque part, si réduit que vous le suppo-
siez, cette sorte de fond qui est représenté ici, ce cul de 1'appareil (b) la partie qui n'est pas
structurée par l'entrecroisement. Il doit en rester un petit morceau, si petit soit-il, sans quoi
la surface devient autre chose, et nommément ne représente plus cette propriété de
fonctionner comme unilatére.

Une autre fagon de mettre en valeur la fonction de ce point: le cross-cap ne peut pas
se dessiner purement et simplement comme quelque chose qui serait divisé en deux par une
ligne ou s'entrecroiseraient les deux surfaces (a). Il faut qu'il reste ici (b) quelque chose qui,
au-dela du point, I'entoure; quelque chose comme une circonférence, si réduite soit-elle, une
surface qui permette de faire communiquer les deux lobes supérieurs si I'on peut dire, de la
surface ainsi structurée. C'est cela qui nous montre la fonction paradoxale et organisatrice
du point. Mais ce que ceci nous permet d'articuler maintenant, c'est que ce point est fait de
I'accolement de deux bords d'une coupure, coupure qui ne saurait elle-méme d'aucune fagon
étre retraversée, étre sécable, coupure que vous voyez ici, a la fagon dont je 1'ai pour vous
imagée, comme déduite de la structure de la surface, et qui est telle qu'on peut dire que si
nous définissons arbitrairement quelque chose comme intérieur et comme extérieur, en
mettant par exemple en bleu sur le dessin ce qui est intérieur et en rouge ce qui est extérieur,
a l'un des bords de ce point l'autre se présenterait ainsi, puisqu'il est fait d'une coupure, si
minimale que vous puissiez la supposer, de la surface qui vient se superposer a l'autre. Dans
cette coupure privilégiée, ce qui s'affrontera sans se rejoindre ce sera un extérieur avec un
intérieur, un intérieur avec un extérieur. Telles sont les propriétés que je vous présente; on
pourrait exprimer cela sous une forme savante, plus formaliste, plus dialectique... sous une
forme qui me parait non seulement suffisante, mais nécessaire pour pouvoir ensuite imager
la fonction que j'entends lui donner pour notre usage.

-357-



Seminaire 09

L'identification

je vous ai fait remarquer que la double coupure est la premiére forme de coupure qui
introduise, dans la surface définie comme cross-cap du plan projectif, la premiere coupure,
la coupure minimale qui obtienne la division de cette surface. Je vous ai déja indiqué la
derniére fois ce a quoi aboutissait cette division et ce qu'elle signifiait. Je vous 1'ai montré
dans des figures trés précises que vous avez, je l'espére, toutes prises en notes, et qui
consistaient a vous prouver que cette division a justement pour résultat de diviser la surface
en:

1°. une surface de Moebius, c'est-a-dire une surface unilatére du type de la figure
que voici (1).

Celle-ci conserve, si l'on peut dire, en elle une partie seulement des propriétés de la
surface appelée cross-cap, et justement cette partie particuliérement intéressante et
expressive qui consiste dans la propriété unilatére, et dans celle que j'ai depuis toujours mise
en valeur lorsque j'ai fait circuler parmi vous de petits rubans de Mceebius de ma fabrication,
a savoir qu'il s'agit d'une surface gauche, qu'elle est, dirons-nous dans notre langage,
spécularisable, que son image dans le miroir ne saurait lui &tre superposée, qu'elle est
structurée par une dissymétrie fonciere. Et c'est tout l'intérét de cette structure que je vous
démontre, c'est que

2°. la partie centrale au contraire (2), ce que nous appelons la piéce centrale, isolée
par la double coupure, tout en étant manifestement celle qui emporte avec elle la véritable
structure de tout l'appareil appelé cross-cap, il suffit de la regarder, dirai-je, pour le voir, il
suffit d'imaginer que, d'une fagon quelconque, se rejoignent ici les bords dans les points de
correspondance qu'ils présentent visuellement, pour que soit aussitot reconstituée la forme
générale de ce plan projectif ou cross-cap. Mais avec cette coupure, ce qui apparait, c'est
une surface qui a cet aspect que vous pouvez, je pense, maintenant considérer comme
quelque chose qui, pour vous, arrive a une suffisante familiarité pour que vous la projetiez
dans l'espace cette surface qui se traverse elle-méme selon une certaine ligne qui s'arréte en
un point.

C'est cette ligne, et c'est surtout ce point, qui donnent a la forme a double tour de
cette coupure sa signification privilégiée du point de vue schématique,

-358-



Seminaire 09

Legon du 13 juin 1962

parce que c'est a celle-1a que nous allons nous fier pour nous donner un schéma de
représentation schématique de ce qu'est la relation $ coupure de a, ce que nous n'arrivons
pas a saisir au niveau de la structure du tore, a savoir de quelque chose qui nous permet
d'articuler schématiquement la structure du désir, la structure du désir en tant que
formellement nous l'avons déja inscrite dans ce quelque chose dont nous disons qu'il nous
permet de concevoir la structure du fantasme, $ *a.

Nous n'épuiserons pas aujourd'hui le sujet, mais nous essaierons d'introduire
aujourd'hui pour vous que cette figure, dans sa fonction schématique, est assez exemplaire
pour nous permettre de trouver la relation de $ coupure de a, la formalisation du fantasme
dans son rapport avec quelque chose qui s'inscrit dans ce qui est le reste de la surface dite du
plan projectif, ou cross-cap, quand la piece centrale en est en quelque sorte énuclé¢e. Il
s'agit d'une structure spécularisable, fonciérement dissymétrique, qui va nous permettre de
localiser le champ de cette dissymétrie du sujet par rapport a I'Autre, spécialement
concernant la fonction essentielle qu'y joue l'image spéculaire. Voici en effet ce dont il
s'agit; la vraie fonction imaginaire, si I'on peut dire, en tant qu'elle intervient au niveau du
désir, est une relation privilégiée avec g, objet du désir, termes du fantasme. Je dis termes
puisqu'il y en a deux, $ et @, liés par la fonction de la coupure. La fonction de 1'objet du
fantasme, en tant qu'il est terme de la fonction du désir, cette fonction est cachée. Ce qu'il y
a de plus efficient, de plus efficace dans la relation a 1'objet telle que nous I'entendons dans
le vocabulaire actuellement recu de la psychanalyse, est marqué d'un voilement maximum.
On peut dire que la structure libidinale, en tant qu'elle est marquée de la fonction
narcissique, est ce qui pour nous recouvre et masque la relation a I'objet. C'est en tant que la
relation narcissique, narcissique secondaire, la relation a I'image du corps comme telle, est
liée par quelque chose de structural a cette relation a 1'objet qui est celle du fantasme
fondamental, qu'elle prend tout son poids. Mais ce quelque chose de structural dont le parle
est une relation de complémentaire; c'est en tant que la relation du sujet marqué du trait
unaire trouve un certain appui qui est de leurre, qui est d'erreur, dans I'image du corps
comme constitutive de I'identification spéculaire, qu'elle a sa relation indirecte avec ce qui
se cache derriére elle, a savoir la relation a 1'objet, la relation au fantasme fondamental. Il y
a donc deux imaginaires, le vrai et le faux, et le faux ne se soutient que dans cette sorte de
subsistance a laquelle restent attachés tous les mirages du méconnaitre. J'ai déja introduit ce
jeu de mots mé-connaissance; le sujet se mé-connait dans

-359-



Seminaire 09

L'identification

la relation du miroir. Cette relation du miroir, pour étre comprise comme telle, doit
étre située sur la base de cette relation a 1'Autre qui est fondement du sujet, en tant que notre
sujet est le sujet du discours, le sujet du langage. C'est en situant ce qu'est $ coupure de a
par rapport a la déficience fondamentale de 1'Autre comme lieu de la parole, par rapport a ce
qui est la seule réponse définitive au niveau de 1'énonciation, le signifiant de A, du témoin
universel en tant qu'il fait défaut et qu'a un moment donné il n'a plus qu'une fonction de faux
témoin, c'est en situant la fonction de a en ce point de défaillance, en montrant le support
que trouve le sujet dans ce a qui est ce que nous visons dans I'analyse comme objet qui n'a
rien de commun avec l'objet de 1'idéalisme classique, qui n'a rien de commun avec l'objet du
sujet hégélien, c'est en articulant de la fagon la plus précise ce a au point de carence de
I'Autre, qui est aussi le point ou le sujet regoit de cet Autre, comme lieu de la parole, sa
marque majeure, celle du trait unaire, celle qui distingue notre sujet de la transparence
connaissante de la pensée classique, comme un sujet enti¢rement attaché au signifiant en
tant que ce signifiant est le point tournant de son rejet, a lui le sujet, hors de toute la réa-
lisation signifiante, c'est en montrant, a partir de la formule § 0 a comme structure du
fantasme, la relation de cet objet a avec la carence de 1'Autre, que nous voyons comment a
un moment tout recule, tout s'efface dans la fonction signifiante devant la montée, l'irruption
de cet objet.

C'est la ce vers quoi nous pouvons nous avancer, quoi que ce soit la zone la plus
voilée, la plus difficile a articuler de notre expérience. Car justement nous en avons le
controle en ceci que par ces voies qui sont celles de notre expérience, voies que nous
parcourons, le plus habituellement celles du névrosé, nous avons une structure qu'il ne s'agit
pas du tout de mettre ainsi sur le dos de boucs émissaires. A ce niveau, le névrosé, comme le
pervers, comme le psychotique lui-méme, ne sont que des faces de la structure normale. On
me dit souvent aprés ces conférences: quand vous parlez du névrosé et de son objet qui est
la demande de I'Autre, 4 moins que sa demande ne soit 1'objet de 1'Autre, que ne parlez-vous
du désir normal! Mais justement, j'en parle tout le temps. Le névrosé, c'est le normal en tant
que pour lui I'Autre avec un grand A a toute I'importance. Le pervers, c'est le normal en tant
que pour lui le phallus, le grand i , que nous allons identifier a ce point qui donne a la piéce
centrale du plan projectif toute sa consistance, le phallus a toute I'importance. Pour le
psychotique le corps propre, qui est a distinguer a sa place, dans cette structuration du désir,
le corps propre a toute l'importance. Et ce ne sont que des faces ou quelque chose se

-360-



Seminaire 09

Legon du 13 juin 1962

manifeste de cet élément de paradoxe qui est celui que je vais essayer d'articuler
devant vous au niveau du désir.

Déja, la derniére fois, je vous en ai donné un avant-go{it, en vous montrant ce qu'il
peut y avoir de distinct dans la fonction en tant qu'elle émerge du fantasme, c'est-a-dire de
quelque chose que le sujet fomente, essaie de produire a la place aveugle, a la place
masquée qui est celle dont cette piéce centrale donne le schéma.

Déja a propos du névrosé, et précisément de 1'obsessionnel, je vous indiquai
comment peut se concevoir que la recherche de 1'objet soit la véritable visée, dans le
fantasme obsessionnel, de cette tentative toujours renouvelée et toujours impuissante de
cette destruction de 1'image spéculaire en tant que c'est elle que I'obsessionnel vise, qu'il
sent comme obstacle a la réalisation du fantasme fondamental. je vous ai montré que ceci
éclaire fort bien ce qui se passe au niveau du fantasme, non point sadique mais sadien, c'est-
a-dire celui que j'ai eu l'occasion d'épeler devant vous, pour vous, avec vous, dans le
séminaire sur /'Ethique, pour autant que, réalisation d'une expérience intérieure qu'on ne
peut entierement réduire aux contingences du cadre connaissable d'un effort de pensée
concernant la relation du sujet a la nature, c'est dans l'injure a la nature que Sade essaie de
définir 'essence du désir humain.

Et c'est bien la ce par quoi, aujourd'hui déja, je pourrai, pour vous, introduire la
dialectique dont il s'agit. Si quelque part nous pouvons encore conserver la notion de
connaissance, c'est assurément hors du champ humain. Rien ne fait obstacle a ce que nous
pensions, nous autres positivistes, marxistes, tout ce que vous voudrez, que la nature, elle,
se connait. Elle a slirement ses préférences, elle ne prend pas, elle, n'importe quel matériau.
C'est bien ce qui nous laisse depuis quelque temps le champ, nous, pour en trouver des tas
d'autres, et de droles, qu'elle avait drélement laissés de coté! De quelque fagon qu'elle se
connaisse, nous n'y voyons aucun obstacle. Il est bien certain que tout le développement de
la science, dans toutes ses branches, se fait pour nous d'une fagon qui rend de plus en plus
claire la notion de connaissance. La connaturalité avec quelque moyen que ce soit dans le
champ naturel est ce qu'il y a de plus étranger, de toujours plus étranger au développement
de cette science. Est-ce que ce n'est pas justement cela qui rend si actuel que nous nous
avancions dans la structure du désir telle que notre expérience justement, effectivement,
nous la fait sentir tous les jours ? Le noyau du désir inconscient et son rapport d'orientation,
d'aimantation si I'on peut dire, est absolument central par rapport a tous les paradoxes

-361-



Seminaire 09

L'identification

de la méconnaissance humaine. Et est-ce que son premier fondement ne tient pas en
ceci, que le désir humain est une fonction [foncierement] acosmique ? C'est pourquoi, quand
j'essaie pour vous de fomenter ces images plastiques, il peut vous sembler voir une remise a
jour d'anciennes techniques imaginaires qui sont celles que je vous ai appris a lire sous la
forme de la sphére dans Platon. Vous pourriez vous dire cela, ce petit point double, ce
poingon nous montre que 1a est le champ ou se cerne ce qui est le véritable ressort du
rapport entre le possible et le réel. Ce qui a fait tout le charme, toute la séduction
longuement poursuivie de la logique classique, le véritable point d'intérét de la logique
formelle, j'entends celle d'Aristote, c'est ce qu'elle suppose et ce qu'elle exclut et qui est
vraiment son point-pivot, a savoir le point de I'impossible en tant qu'il est celui du désir. Et
j'y reviendrai. Donc vous pourriez vous dire que tout ce que je suis en train de vous
expliquer la est la suite du discours précédent.

C'est, laissez-moi employer cette formule, c'est des trucs a théo, car en fin de
compte il convient de lui donner un nom, a ce Dieu dont nous nous gargarisons un petit peu
trop romantiquement la gorge sous cette profération que nous aurions fait un joli coup en
disant que Dieu est mort. Il y a dieux et dieux. je vous ai déja dit qu'il y en a qui sont tout a
fait réels. Nous aurions tort d'en méconnaitre la réalité. Le dieu qui est en cause, et dont
nous ne pouvons pas éluder le probléme comme un probléme qui est notre affaire, un
probléme dans lequel nous avons a prendre parti, celui-1a, pour la distinction des termes, fai-
sant écho a Beckett qui 1'a appelé un jour Godot, pourquoi ne pas l'avoir appelé de son vrai
nom, I'Etre supréme ? Si je me souviens bien d'ailleurs, la bonne amie de Robespierre avait
ce nom pour nom propre: je crois qu'elle s'appelait Catherine Théot. Il est bien certain que
toute une partie de I'élucidation analytique, et pour tout dire toute I'histoire du pére dans
Freud, c'est notre contribution essentielle a la fonction du théo dans un certain champ, trés
précisément dans ce champ qui trouve ses limites au bord de la double coupure, en tant que
c'est elle qui détermine les caractéres structurants, le noyau fondamental du fantasme dans la
théorie comme dans la pratique.

Si quelque chose peut s'articuler qui met en balance les domaines de théo qui
s'aveérent n'étre pas si totalement réduits, ni réductibles puisque nous nous en occupons
autant, a ceci preés que depuis quelque temps nous en perdons, si je puis dire, 1'dme, le suc et
I'essentiel. On ne sait plus bien que dire, ce pére semble se résorber dans une nuée de plus
en plus reculée, et du méme coup laisser singuliérement en suspens la portée de notre
pratique. Qu'il y ait bien en effet 1a

-362-



Seminaire 09

Legon du 13 juin 1962

quelque corrélatif historique, il n'est pas du tout superflu que nous 1'évoquions
lorsqu'il s'agit de définir ce a quoi nous avons affaire dans notre domaine; je crois qu'il est
temps. Il est temps parce que déja, sous mille formes concrétisées, articulées, cliniques et
praticiennes, un certain secteur se dégage dans l'évolution de notre pratique, qui est distinct
de la relation a I'Autre, grand A, comme fondamentale, comme structurante de toute
I'expérience dont nous avons trouvé les fondements dans l'inconscient.

Mais son autre pdle a toute la valeur que j'ai appelée tout a I'heure complémentaire,
celle sans laquelle nous vaguons, je veux dire celle sans laquelle nous revenons, comme un
recul, une abdication, a ce quelque chose qui a été I'éthique de 1'ére théologique, celle dont
je vous ai fait sentir les origines, certainement gardant tout leur prix, toute leur valeur, dans
cette fraicheur originelle que leur ont conservée les dialogues de Platon. Que voyons-nous
apres Platon, si ce n'est la promotion de ce qui maintenant se perpétue sous la forme
poussiéreuse de cette distinction, dont c'est véritablement un scandale qu'on puisse encore la
trouver sous la plume d'un analyste, du moi-sujet et du moi-objet! Parlez-moi du cavalier et
du cheval, du dialogue de 1'dme et du désir. Mais justement il s'agit de cette ame et de ce
désir, ce renvoi du désir a 'ame au moment ou précisément il ne s'agissait que du désir, bref,
tout ce que je vous ai montré 1'année derniére dans le transfert.

Il s'agit de voir cette clarté plus essentielle que nous pouvons, nous, y apporter. C'est
que le désir n'est pas d'un co6té. S'il a l'air d'étre ce non-maniable que Platon décrit dune
fagon si pathétique, si émouvante et que 1'ame supérieure est destinée a dominer, a captiver,
bien sir c'est qu'il y a un rapport, mais le rapport est interne, et le diviser c'est justement se
laisser aller a un leurre, a un leurre qui tient a ce que cette image de 1'ame, qui n'est rien
d'autre que l'image centrale du narcissisme secondaire, telle que je 1'ai tout a 'heure définie
et sur laquelle je reviendrai, ne fonctionne que comme voie d'accés, voie d'acces leurrante
mais voie d'accés, orientée comme telle, au désir. Il est certain que Platon ne 1'ignorait pas.
Et ce qui rend son entreprise d'autant plus étrangement perverse, c'est qu'il nous le masque.
Car je vous parlerai du phallus dans sa double fonction, celle qui nous permet de le voir
comme le point commun d'éversion si je puis dire, d'évergence, si je puis avancer ce mot
comme construit & I'envers de celui de convergence, si, ce phallus, je pense pouvoir vous
articuler d'un coté sa fonction au niveau du $ du fantasme et au niveau du a que pour le désir
il authentifie.

-363-



Seminaire 09
L'identification

Dés aujourd'hui je vous indiquerai la parenté du paradoxe avec cette image méme
que vous donne ce schéma de la figure [7] puisque ici rien d'autre que ce point n'assure a
cette surface ainsi découpée son caractére de surface unilatére, mais le lui assure
entierement, faisant vraiment de $ la coupure de a - mais n'allons

pas trop vite. a, [ui assurément, est la coupure de S. La sorte de réalité que nous
visons dans cette objectalité, ou cette objectivité, que nous sommes seuls a définir, est
vraiment pour nous ce qui unifie le sujet.

Et qu'avons-nous vu dans le dialogue de Socrate avec Alcibiade ? Et qu'est-ce que
cette comparaison de cet homme, porté au pinacle de 'hommage passionné, avec une boite ?
Cette boite merveilleuse, comme toujours elle a existé partout ou I'hnomme a su se construire
des objets, figures de ce qu'est pour lui 'objet central, celui du fantasme fondamental. Elle
contient quoi, dit Alcibiade a Socrate ? L'agalma.

Nous commengons a entrevoir ce que cet agalma est, quelque chose qui ne doit pas
avoir un mince rapport avec ce point central qui donne son accent, sa dignité a l'objet a.
Mais les choses, en fait, sont & inverser au niveau de I'objet. Ce phallus, s'il est si
paradoxalement constitué¢ qu'il faut toujours faire trés attention a ce qui est la fonction
enveloppante et la fonction enveloppée, je crois que c'est plutot au ceeur de 1’agalma,
qu'Alcibiade cherche ce a quoi la il fait appel, en ce moment ou le Banquet se termine, dans
ce quelque chose que nous sommes seuls a étre capables de lire, quoique ce soit évident,
puisque ce qu'il cherche, ce devant quoi il se prosterne, ce a quoi il faisait cet appel impu-
dent, c'est a quoi ? Socrate comme désirant, dont il veut I'aveu. Au cceur de I’agalma, ce
qu'il cherche dans 1'objet se manifeste comme étant le pur eron, car ce qu'il veut ce n'est pas
nous dire que Socrate est aimable, c'est nous dire que ce qu'il a désiré le plus au monde c'est
de voir Socrate désirant. Cette implication subjective la plus radicale au cceur de 1'objet lui-
méme du désir - ou je pense que tout de méme vous vous retrouvez un peu, simplement
parce que vous pouvez le faire rentrer dans le vieux tiroir du désir de I'homme et du désir de
I'Autre -, c'est quelque chose que nous allons pouvoir pointer plus précisé ment. Nous
voyons que ce qui l'organise, c'est la fonction ponctuelle, centrale du phallus. Et 13, nous
avons notre vieil enchanteur, pourrissant ou pas, mais enchanteur assurément, celui qui sait
quelque chose sur le désir, qui envoie notre Alcibiade sur les roses en lui disant, quoi ? de
s'occuper de son ame, de son

-364-



Seminaire 09

Legon du 13 juin 1962

moi, de devenir ce qu'il n'est pas, un névros¢ pour les siécles plus tard, un enfant de
Théo.

Et pourquoi ? Qu'est-ce que c'est que ce renvoi de Socrate a un €tre aussi admirable
qu'Alcibiade ? En ce qui concerne 1'agalma, c'est manifestement lui qui 1'est, comme je crois
I'avoir manifesté devant vous, c'est purement et manifestement que, le phallus, Alcibiade
I'est. Simplement, personne ne peut savoir de qui il est le phallus. Pour étre phallus a cet état
1a, il faut avoir une certaine étoffe. Il n'en manquait pas, assurément, et les charmes de
Socrate restent sans prise sur Alcibiade, sans aucun doute. Il passe sur les siécles qui ont
suivi, de I'éthique théologique vers cette forme énigmatique et fermée, mais que Le Banquet
pourtant nous indique au point de départ et avec tous les compléments nécessaires, a savoir
qu'Alcibiade, manifestant son appel du désirant au cceur de 1'objet privilégié, ne fait 1a rien
d'autre que d'apparaitre dans une position de séduction effrénée par rapport a celui que j'ai
appelé le con fondamental, que pour comble d'ironie Platon a connoté du nom propre du
bien lui-méme, Agathon. Le bien supréme n'a pas d'autre nom dans sa dialectique. Est-ce
qu'il n'y a pas la quelque chose qui montre suffisamment qu'il n'y a rien de nouveau dans
notre recherche ? Elle retourne au point de départ pour, cette fois, comprendre tout ce qui
s'est passé depuis.

365



Seminaire 09
366

366



Seminaire 09

Lecon 25, 20 juin 1962

Le temps approche du terme de cette année. Mon discours sur l'identification n'aura
bien entendu pas pu épuiser son champ. Aussi bien ne puis-je éprouver la-dessus aucun
sentiment de vous avoir fait défaut. Ce champ, en effet, quelqu'un au départ s'inquiétait un
peu, non sans fondement, que j'y aie choisi une thématique qui lui semblait permettre, étre
instrument, méme pour nous, du tout est dans tout. J'ai essayé tout au contraire de vous
montrer ce qui s'y attache de rigueur structurale. Je l'ai fait en partant du deuxiéme mode
d'identification distingué par Freud, celui que je crois sans fausse modestie avoir rendu
désormais, pour vous tous, impensable sinon sous le mode de la fonction du trait unaire.

Le champ sur lequel je suis, depuis que j'ai introduit le signifiant du huit intérieur,
est celui du troisiéme mode d'identification, cette identification ou le sujet se constitue
comme désir, et dans lequel tout notre discours antérieur nous évitait de méconnaitre que le
champ du désir n'est concevable pour I'homme qu'a partir de la fonction du grand Autre. Le
désir de I'homme se situe au lieu de 1'Autre, et s'y constitue précisément comme ce mode
d'identification originelle que Freud nous apprend a séparer empiriquement - ce qui ne veut
pas dire que sa pensée en ce point soit empirique - sous la forme de ce qui est donné dans
notre expérience clinique, tout spécialement a propos de cette forme si manifeste de la
constitution du désir qui est celle de I'hystérique. Se contenter de dire: «ily a
l'identification idéale et puis il y a l'identification du désir au désir », cela peut aller bien str
pour un premier débroussaillage des affaires, vous devez bien le voir. Le texte de Freud ne
laisse pas les choses la, et ne laisse pas les choses la

-367-



Seminaire 09

L'identification

pour autant déja que, dans l'intérieur des ouvrages majeurs de sa troisi¢me topique, il
nous montre le rapport de I'objet, qui ne peut étre ici que l'objet du désir, avec la
constitution de 1'idéal lui-méme; il le montre sur le plan de I'identification collective, de ce
qui est en somme une sorte de point de concours de I'expérience, par quoi I'unarité du trait si
je puis dire, mon trait unaire, c'est ce que je voulais dire, se refléte dans 1'unicité du modéle
pris comme celui qui fonctionne dans la constitution de cet ordre de réalité collective qu'est,
si I'on peut dire, la masse avec une téte, le leader. Ce probléme, pour local qu'il soit, est bien
sans doute celui qui offrait & Freud le meilleur terrain pour saisir lui-méme, au point ou il
¢laborait les choses au niveau de la troisi¢éme topique, quelque chose qui, pour lui, non pas
d'une fagon structurale mais en quelque sorte liée a une sorte de point de concours concret,
ramassa les trois formes de l'identification, puisque aussi bien la premiére forme, celle qui
restera en somme au bord, au terme de notre développement cette année, celle qui s'ordonne
comme la premiére, la plus mystérieuse aussi, quoique la premicre en apparence portée au
jour de la dialectique analytique, I'identification au pére, est 1a dans ce modéle de
l'identification au /eader de la foule, et est la en quelque sorte impliquée sans étre du tout
impliquée, sans étre du tout incluse dans sa dimension totale, dans sa dimension enticre.

L'identification au pére fait entrer en effet en question quelque chose dont on peut
dire que, lié a la tradition d'une aventure proprement historique au point que nous pouvons
probablement l'identifier a I'histoire elle-méme, ¢a ouvre un champ que nous n'avons méme
pas songé cette année a faire entrer dans notre intérét, faute de devoir y étre vraiment
absorbé tout entier. Prendre d'abord pour objet la premiére forme d'identification elt été
engager tout entier notre discours sur l'identification dans les problémes du Totem et tabou,
I’ceuvre animatrice pour Freud, qu'on peut bien dire étre pour lui ce qu'on peut appeler die
Sache selbst, 1a chose elle-méme, et dont on peut dire aussi qu'elle restera au sens hégélien,
c'est-a-dire pour autant que pour Hegel die Sache selbst, I’ceuvre, c'est en somme tout ce qui
justifie, tout ce en quoi mérite de subsister ce sujet qui ne fut, qui ne vécut, qui ne souffrit,
qu'importe, seule cette extériorisation essentielle avec une voie par lui tracée d'une ocuvre,
c'est bien 13, en effet, ce qu'on regarde et qu'elle veut seule rester, phénomeéne en
mouvement de la conscience. Et sous cet angle on peut dire en effet que nous avons raison,
que nous aurions tort plutot de ne pas identifier le legs de Freud, si c'était a son oeuvre qu'il
devait se limiter, au Totem et tabou.

-368-



Seminaire 09

Lecon du 20 juin 1962

Car le discours sur l'identification que j'ai poursuivi cette année, par ce qu'il a
constitué comme appareil opératoire - je crois que vous ne pouvez qu'en €tre au point de
commencer a le mettre en usage -, vous pouvez encore avant I'épreuve en apprécier
I'importance qui ne saurait manquer d'étre tout a fait décisive dans tout ce qui est pour
l'instant appelé a l'actualité d'une formulation urgente, au premier chef, le fantasme. Je
tenais a marquer que c'était 1a 1'étape préalable essentielle, exigeant absolument une
antécédence proprement didactique, pour que puisse s'articuler convenablement la faille, le
défaut, la perte ou nous sommes pour pouvoir nous référer avec la moindre convenance a ce
dont il s'agit concernant la fonction paternelle.

Je fais trés précisément allusion a ceci que nous pouvons qualifier comme 1'ame de
I'année 1962, celle ou paraissent deux livres de Claude Lévi-Strauss : Le Totémisme et La
Pensée sauvage. Je crois que pas un analyste n'en a pris connaissance sans se sentir a la fois,
pour ceux qui suivent l'enseignement d'ici, raffermi, rassuré et sans y trouver le
complément... Car bien siir il a le loisir de s'étendre en des champs, que je ne peux faire
venir ici que par allusion, pour vous montrer le caractére radical de la constitution
signifiante dans tout ce qui est, disons, de la culture, encore que, bien sir, il le souligne, ce
n'est pas la marquer un domaine dont la frontiére soit absolue. Mais en méme temps, a
I'intérieur de ses si pertinentes exhaustions du mode classificatoire dont on peut dire que la
pensée sauvage est moins instrument qu'elle n'en est en quelque sorte l'effet méme, la
fonction du totem parait entierement réduite a ces oppositions signifiantes. Or il est clair
que ceci ne saurait se résoudre sinon d'une fagon impénétrable, si nous, analystes, ne
sommes pas capables d'introduire ici quelque chose qui soit du méme niveau que ce
discours, a savoir, comme ce discours, une logique. C'est cette logique du désir, cette
logique de I'objet de désir dont je vous ai donné cette année l'instrument, en désignant
'appareil par quoi nous pouvons saisir quelque chose qui, pour étre valable, ne peut qu'avoir
¢été depuis toujours la véritable animation de la logique, je veux dire la ou, dans l'histoire de
son progres, elle s'est fait sentir comme quelque chose qui ouvrait a la pensée.

Il n'en reste pas moins que, ce ressort secret peut étre [resté] masqué, que logique
elle n'intéressat, elle n'impliquét le mouvement de ce monde, qui n'est pas rien; on l'appelle
monde de la pensée, dans une certaine direction qui, pour €tre centrifuge, n'en était pas
moins tout de méme déterminée par quelque chose qui se rapportait a un certain type d'objet
qui est celui auquel nous nous intéressons pour l'instant. Ce que j'ai défini la derniére fois
comme le point,

-369-



Seminaire 09

L'identification

le point (D dans une certaine fagon nouvelle de délimiter le cercle de connotation de
'objet, c'est ce qui nous met au seuil d'avoir, avant de vous quitter cette année, a poser la
fonction de ce point (D, ambigu vous ai-je dit, non pas seulement dans la médiation, mais
dans la constitution, I'une a l'autre inhérentes - non seulement comme 1'envers vaudrait
I'endroit, mais comme un envers vous ai-je dit, qui serait la méme chose que l'endroit -, du $
et du point a dans le fantasme, dans la reconnaissance de ce qu'est I'objet du désir humain a
partir du désir, dans la reconnaissance de ce pourquoi dans le désir le sujet n'est rien d'autre
que la coupure de cet objet, et comment l'histoire individuelle, ce sujet discourant ou cet
individu n'est que compris, est orientée, polarisée par ce point secret et peut-&tre au dernier
terme jamais accessible, si tant est qu'il faille admettre avec Freud, pour un temps du moins,
dans l'irréductibilité d'une Urverdriingung, 'existence de cet ombilic du désir dans le réve
dont il parle dans la Traumdeutung. C'est cela dont nous ne pouvons omettre la fonction
dans toute appréciation des termes dans lesquels nous décomposons les faces de ce
phénomeéne nucléaire.

C'est pourquoi, avant de rejoindre la clinique, trop facile toujours a nous remettre
dans les orniéres de vérités dont nous nous accommodons fort bien a 1'état voilé, a savoir,
qu'est-ce que I'objet du désir pour le névrosé, ou encore pour le pervers, ou encore pour le
psychotique ? Ce n'est pas cela, cet échantillonnage, cette diversité des couleurs qui ne
servira jamais qu'a nous faire perdre des cartes qui sont intéressantes... « Deviens ce que tu
es », dit la formule de la tradition classique. C'est possible... veeu pieux. Ce qui est assuré,
c'est que tu deviens ce que tu méconnais. La fagcon dont le sujet méconnait les termes, les
¢léments et les fonctions entre lesquels se joue le sort du désir, pour autant précisément que
quelque part lui en apparait sous une forme dévoilée un de ses termes, c'est cela par quoi
chacun de ceux que nous avons nommés névrosé, pervers et psychotique, est normal. Le
psychotique est normal dans sa psychose et pas ailleurs, parce que le psychotique dans le
désir a affaire au corps. Le pervers est normal dans sa perversion, parce qu'il a affaire dans
sa variété au phallus, et le névrosé parce qu'il a affaire a I'Autre, le grand Autre comme tel.
C'est en cela qu'ils sont normaux, parce que ce sont les trois termes normaux de la constitu
tion du désir. Ces trois termes bien slir sont toujours présents. Pour l'instant, il ne s'agit pas
qu'ils soient dans un quelconque de ces sujets, mais ici, dans la théorie. C'est pour cela que
je ne peux pas avancer en ligne droite; c'est qu'il me vient a chaque pas le besoin de refaire
avec vous le point, non pas tant dans un tel souci que vous me compreniez...

-370-



Seminaire 09

Lecon du 20 juin 1962

« Tenez-vous tellement a ce qu'on vous comprenne ? » me dit-on de temps en temps,
ce sont des amabilités que j'entends dans mes analyses. Evidement, oui. Mais ce qui fait la
difficulté, c'est la nécessité de vous faire voir que, dans ce discours, vous y étes compris.
C'est a partir de 1a qu'il peut étre trompeur, parce que vous y étes compris de toute facon. Et
I'erreur peut venir uniquement de la facon dont vous concevez que vous y €tes compris. J'ai
été frappé, a lire, hier matin, a I'heure ou la gréve de 1'électricité n'était pas encore
commencée, le travail d'un de mes éleéves sur le fantasme. Mon dieu, pas mauvais. Bien sir
¢a n'est pas encore la mise en action des appareils dont j'ai parlé, mais enfin, la seule col-
lation des passages de Freud ou il parle du fantasme de fagon absolument géniale... Quand
on se demande quelle pertinence, en I'absence de tout ce qu'on peut dire, ces ouvertures ont
conditionnée depuis; d'ou la premiére formulation peut avoir trouvé cette pertinence pour
rester en quelque sorte maintenant marquée du poingon méme qui est celui que j'essaie
d'isoler des choses ? Cette pulsion qui se fait sentir de l'intérieur du corps, ces schémas tout
entiers structurés de ces prévalences topologiques, il n'y a que la-dessus qu'est l'accent.
Comment définir ce qui fonctionne de l'arrivée de l'extérieur et de l'arrivée de l'intérieur ?
Quelle incroyable vocation de platitude a-t-il fallu, dans ce qu'on peut appeler la mentalité
de la communauté analytique, pour croire que c'est la référence a ce qu'on appelle l'instance
biologique! Non pas que je sois en train de dire qu'un corps, un corps vivant - je ne suis pas
en train de badiner -, ¢a ne soit pas une réalité biologique, seulement le faire fonctionner
dans la topologie freudienne comme topologie, et y voir je ne sais quel biologisme qui serait
radical, inaugural, coextensif de la fonction de la pulsion, c'est ce qui fait 1a toute 'ampleur,
toute la béance de ce qu'on appelle un contresens, un contresens absolument manifeste dans
les faits, a savoir que, comme il n'y a pas besoin de le faire remarquer, jusqu'a nouvel ordre,
c'est-a-dire la révision que nous attendons dans la biologie, il n'y a pas eu trace d'une
découverte biologique, ni méme physiologique, ni méme esthésiologique, qui ait été faite
par la voie de l'analyse - esthésiologique, cela veut dire une découverte sensorielle, quelque
chose qu'on aurait pu trouver de nouveau dans la facon de sentir les choses. Ce qui fait
contresens, c'est trés clair a définir, c'est que le rapport de la pulsion au corps est partout
marqué dans Freud, topologiquement. Cela n'a pas la méme valeur de renvoi, l'idée d'une
direction, qu'une découverte d'une recherche biologique.

Il est bien certain que ce qu'est-ce qu'un corps 2, vous le savez, ce n'est méme pas
une idée ébauchée dans le consensus du monde philosophant, au moment

-371-



Seminaire 09

L'identification

ou Freud ébauche sa premicre topique. Toute la notion du Dasein est postérieure et
construite pour nous donner, si je puis dire, I'idée primitive qu'on peut avoir de ce que c'est
qu'un corps comme d'un 1a, constituant de certaines dimensions de présence, et je ne vais
pas vous refaire Heidegger, parce que si je vous en parle, c'est que bientdt vous allez avoir
ce texte dont je vous ai dit qu'il est facile, vous le prendrez au mot. En tout cas, la facilité
avec laquelle nous le lisons maintenant prouve bien que ce qu'il a lancé dans le courant des
choses est bel et bien en circulation. Ces dimensions de présence, de quelque fagcon qu'on les
appelle le Mitsein, ce la-€tre, et tout ce que vous voudrez, In-der-Welt-sein, toutes les
mondanéités si différentes et si distinctes, car il s'agit justement de les distinguer de 1'espace
latum, longum et profundum, lequel on n'a pas de peine a nous montrer que ce n'est 1a que
l'abstraction de 1'objet, et parce que aussi bien cela se propose comme tel dans ce Descartes
que j'ai mis cette année au début de notre exposé, 1'abstraction de 1'objet comme subsistant,
c'est-a-dire déja ordonné dans un monde qui n'est pas simplement un monde de cohérence,
de consistance, mais énucléé de 1'objet du désir comme tel. Oui, tout ceci fait dans
Heidegger d'admirables irruptions dans notre monde mental. Laissez-moi vous dire que s'il y
a des gens pour devoir n'en étre a aucun degré satisfaits, ce sont les psychanalystes, c'est
moi. Cette référence, sans doute suggestive, a ce que j'appellerai - n'y voyez aucune espece
de tentative de rabaisser ce dont il s'agit - une praxis artisanale, fondement de 1'objet-
ustensile, comme découvrant assurément au plus haut degré ces premiéres dimensions de la
présence si subtilement détachées que sont la proximité, 1'¢loignement, comme constituant
les premiers linéaments de ce monde, Heidegger le doit beaucoup, il me I'a dit 8 moi-méme,
au fait que son pére fut tonnelier. Certes, tout cela nous découvre quelque chose a quoi la
présence a éminemment a faire, et a quoi nous nous accrocherions bien plus passionnément
a poser la question de savoir ce qu'a de commun tout instrument, la cuiller primitive, la
premiére fagon de puiser, de retirer quelque chose au courant des choses, qu'est-ce qu'elle a
a voir avec l'instrument du signifiant ?

Mais en fin de compte, tout n'est-il pas pour nous dés I'abord décentré ? Si cela a un
sens, ce que Freud apporte, a savoir qu'au cceur de la constitution de tout objet il y a la
libido, si cela a un sens, cela veut dire que la libido ne soit pas simplement le surplus de
notre présence praxique dans le monde, ce qui est la thématique depuis toujours, et ce que
Heidegger raméne, car si la Sorge est le souci, I'occupation, est ce qui caractérise cette
présence de 'homme dans le

-372-



Seminaire 09

Lecon du 20 juin 1962

monde, cela veut dire que quand le souci se relache un peu, on commence a baiser,
ce qui, comme vous le savez, est I'enseignement par exemple de quelqu'un, que je choisis la
vraiment sans aucun scrupule et dans un esprit de polémique car c'est un ami, monsieur
Alexander. Monsieur Alexander a d'ailleurs sa place fort honorable dans ce concert,
simplement un peu cacophonique, qu'on peut appeler la discussion théorique dans la société
psychanalytique américaine. Il a sa place de plein droit, parce qu'il est évident que cela
serait un peu fort qu'on pit se permettre, dans une société aussi importante et officiellement
constituée que cette Association américaine, de rejeter ce qui coincide vraiment aussi bien
avec les idéaux, avec la pratique d'une aire, qu'on appelle culturelle, déterminée. Mais enfin
il est clair que méme d'ébaucher une théorie du fonctionnement libidinal comme étant
constitué avec la part de surplus d'une certaine énergie, de quelque fagon que nous la
catégorisions, énergie de survivance ou autre, c'est absolument nier toute la valeur, non pas
simplement noétique, mais la raison d'étre de notre fonction de thérapeute, telle que nous en
définissons les termes et la visée. Que dans 1'ensemble pratiquement nous nous
accommodions fort bien, nous faisions fort bien notre affaire de ramener les gens a la leur,
d'affaire, bien sir, seulement, ce qu'il y a de certain, c'est que méme quand nous épinglons
ce résultat sous la forme de succes thérapeutique, nous savons au moins ceci, de deux choses
I'une

- ou que nous l'avons fait en-dehors de toute espece de voie proprement analytique,
et alors que ce qui clochait au ceeur de l'affaire, car c'est de cela qu'il s'agit, cloche toujours
- ou bien que si nous sommes la parvenus, c'est justement dans toute la mesure, qui n'est 1a
que le b-a-ba de ce qu'on nous enseigne, nous avons été ailleurs, vers ce qui clochait, ce qui
touchait, au centre, le nceud libidinal. C'est pour cela que tout résultat sanctionner dans le
sens de l'adaptation - je m'excuse, je fais 1a un petit détour par des banalités, mais il y a des
banalités qu'il faut tout de méme rappeler, surtout qu'apres tout, rappelées d'une certaine
facon, les banalités peuvent quelquefois passer pour peu banales -, tout succes
thérapeutique, c'est-a-dire ramener les gens au bien-étre de leur Sorge, de leurs petites
affaires, est toujours pour nous plus ou moins, dans le fond nous le savons, c'est pour cela
que nous n'avons pas a nous en vanter, un pis-aller, un alibi, un détournement de fonds, si je
puis m'exprimer ainsi. En fait ce qui est encore bien plus grave, c'est que nous nous
interdisons de faire mieux, tout en sachant que cette action qui est la nétre, dont nous
pouvons nous vanter de temps en temps comme d'une réussite, est faite par des voies qui ne
concernent pas le résultat. Grace a ces voies nous apportons, dans un lieu

-373-



Seminaire 09

L'identification

complémentaire qu'elles ne concernent pas, si ce n'est par retentissement, des
retouches, c'est le maximum de ce qu'on peut dire.

Quand est-ce qu'il nous arrive de replacer un sujet dans son désir ? C'est une
question que je pose a ceux qui ici ont quelque expérience comme analystes évidemment,
pas aux autres. Est-il concevable qu'une analyse ait pour résultat de faire entrer un sujet en
désir, comme on dit entrer en transe, en rut, ou en religion ? C'est bien pour cela que je me
permets de poser la question en un point local, le seul en fin de compte qui soit décisif,
parce que nous ne sommes pas des apotres, c'est, si cette question ne mérite pas d'étre
préservée quand il s'agit des analystes, car pour les autres, le probléme posé, c'est, qu'est-ce
que le désir, pour qu'il puisse subsister, persister dans cette position paradoxale ? Car enfin
il est bien clair que d'aucune fagon je n'émets de veeu par 1a que l'effet de 'analyse  aille
rejoindre celui rempli depuis toujours parles sectes mystiques dont les opérations fameuses,
sans doute trompeuses, souvent douteuses, en tout les cas la plupart du temps, ne sont pas ce
a quoi je vous demande spécialement de vous intéresser, si ce n'est quand méme pour les
situer comme occupant cette place globale d'amener le sujet sur un champ qui n'est pas autre
chose que le champ de son désir.

Et pour tout dire, passant mon dernier week-end par une série de rebondissements, a
essayer de voir le sens de quelques mots de la technique mystique musulmane, j'avais ouvert
ces choses que je pratiquai en un temps, comme tout le monde. Qui n'a pas un petit peu
regardé ces indigestes et assommants bouquins d'hindouisme, de philosophie de je ne sais
quelle ascese, qui nous sont donnés dans une terminologie poussiéreuse et en général
incomprise, je dirais d'autant mieux comprise que le transcripteur est plus béte! C'est pour
cela que ce sont les travaux anglais qui sont les meilleurs. Ne lisez surtout pas les travaux
allemands, je vous en prie, ils sont tellement intelligents que cela se transforme
immeédiatement en Schopenhauer.

Et puis il y a René Guénon, dont je parle parce que c'est un curieux lieu géo-
métrique. Je vois, au nombre de sourires, la proportion de pécheurs ! Je vous jure qu'a un
moment, au début de ce siécle dont je fait partie - je ne sais si cela continue, mais je vois
que ce nom n'est pas inconnu, donc cela doit continuer-, toute la diplomatie francaise
trouvait dans René Guénon, cet imbécile, son maitre a penser. Vous voyez le résultat! Il est
impossible d'ouvrir un de ses ouvrages sans y trouver vraiment rien a faire car ce qu'il dit
toujours, c'est qu'il doit la boucler. Ceci a un charme probablement absolument
inextinguible, car

-374-



Seminaire 09

Lecon du 20 juin 1962

le résultat c'est que gréace a cela, toutes sortes de gens, qui probablement n'avaient
pas grand chose a faire - comme disait Briand : « Vous savez bien que nous n'avons pas de
politique extérieure, car le diplomate doit étre dans une atmosphére un peu irrespirable. » -,
eh bien! cela les a aidés a rester dans leur petite carapace.

Bref, tout cela n'est pas pour vous diriger sur I'hindouisme, mais quand méme,
puisque je me trouve, je ne peux pas dire a relire parce que je ne les ai jamais lus, les textes
hindous, et comme je vous le dis, c'est toujours fort décevant dés 'abord, mais je viens de
revoir retranscrites, rapprochées, des choses beaucoup plus accessibles de la technique
mystique musulmane, par quelqu'un de merveilleusement intelligent, quoique présentant
toutes les apparences de la folie, qui s'appelle monsieur Louis Massignon - je dis les
apparences -, et se référant au bouddhi, a propos d'élucidation de ces termes, le point qu'il
met en valeur de la fonction terme - je veux dire que c'est 1'avant dernier seuil a franchir
qu'il donne au bouddhi comme I'objet, car c'est cela que cela veut dire, qui bien entendu
n'est écrit nulle part sauf dans ce texte de Massignon, ou il en trouve 1'équivalence avec le
Manstr de la mystique shi'ite -, la fonction de l'objet comme étant le point tournant,
indispensable, de cette concentration, pour en venir a des termes métaphoriques de la
réalisation subjective dont il s'agit, qui n'est en fin de compte que l'accés a ce champ du
désir que nous pouvons appeler le désirant tout court. Et qu'en est-il, ce désirant ? Il est bien
slir que ceux qui sont les officiants du domaine, déja bien constitué, que j'ai appelé la
derniére fois celui de Théo, d'ou naturellement la suspicion, 1'exclusion, I'odeur de soufre
dont est environnée, dans toutes les religions, I'ascése mystique. Quoi qu'il en soit le rapport
articulé, a ce stade, au stade qu'on peut appeler d'achévement de l'involution, de
I'assomption du sujet dans un objet - choisi d'ailleurs par les techniques mystiques avec un
ordre trés arbitraire, ¢a peut étre une femme, ¢a peut étre un bouchon de carafe -, me
paraissait coincider parfaitement avec la formule $ *a telle que je vous la formule comme
donnée, comme formalisation la plus simple qu'il nous soit permis d'atteindre au contact des
diverses formes de la clinique, c'est-a-dire parce qu'il est nécessaire de présumer de la
structure de ce point central telle que nous pouvons la construire nécessairement pour rendre
compte des ambiguités de ses effets.

Le travail auquel je faisais allusion tout a I'heure, que j'ai lu hier matin, s'attachait a
reprendre - il faut bien que les choses se digérent - un chapitre que j'avais traité depuis
longtemps, a savoir la structure de 'Homme aux loups, a la

-375-



Seminaire 09

L'identification

lumiere spécialement de la structure du fantasme. La chose est tout a fait bien cernée
dans ce travail. Toutefois, par rapport aux premicres formulations, celles que j'ai faites avant
de vous avoir apporté les récents appareils, elle marque peu de gain, mais elle me désigne en
quel point aprés tout vous me suivez, ce que je puis ici vous montrer comme lieu a franchir.
Reprenons donc, simplement pour le pointer, ce n'est pas une critique, ce travail. Il y en
aurait bien d'autres a faire, et il faudrait que vous le connaissiez, que ce travail soit diffusé,
ce que je trouverais souhaitable.

La définition logique de I'objet, que je me permets d'appeler lacanien en l'occasion,
car ce n'est pas la méme chose que de parler de lacanisme exécré, de I'objet du désir, sa
fonction logique a cet objet, ne tient, c'est ce que désigne la nouveauté du petit cercle dont
je vous apprends a le cerner en vous disant qu'il est essentiellement constitué par la présence
de ce point qui est 1a, soit dans son champ central, soit a la limite de ce champ, voire ici, car
ces trois cas sont les mémes, comme réduction derniere du champ, sa fonction logique ne
tient ni a son extension, ni & sa compréhension, car son extension, si I'on peut désigner
quelque chose de ce terme, tient en la fonction structurante du point. Plus il est, si je puis
dire, punctiforme, ce champ, plus il y a d'effets, et ces effets sont, si I'on peut dire,
d'inversion. A la lumiére de ce principe, il n'y a pas de probléme concernant ce que Freud
nous a fourni comme reproduction du fantasme de I'Homme aux loups.

Vous connaissez cet arbre, ce grand arbre, et les loups qui ne sont absolument pas
des loups, perchés sur cet arbre au nombre de cing, alors qu'ailleurs on parle de sept... Si
nous avions besoin d'une image exemplaire de ce que c'est que petit a, a la limite du champ,
quand sa radicalité phallique se manifeste par une sorte de singularité comme accessible 1a
ou seulement elle peut nous apparaitre, c'est-a-dire quand elle approche, ou qu'elle peut
s'approcher du champ externe, du champ de ce qui peut se réfléchir, du champ de ce dans
quoi une symétrie peut permettre l'erreur spéculaire, nous l'avons la. Car il est clair, a la fois
que cela n'est pas, bien sir, I'image spéculaire de 'Homme aux loups qui est 1a devant lui,

-376-



Seminaire 09

Lecon du 20 juin 1962

et que pourtant - nous l'avons marqué d'ailleurs depuis assez longtemps pour que
cela ne soit pas une nouveauté -, pour l'auteur du travail dont je parle c'est I'image méme de
ce moment que vit le sujet comme scéne primitive. Je veux dire que c'est la structure méme
du sujet devant cette scéne. Je veux dire que, devant cette scéne, le sujet se fait loup
regardant, et se fait cinq loups regardant. Ce qui s'ouvre subitement a lui cette nuit de Noél,
c'est le retour de ce qu'il est, lui, essentiellement, dans le fantasme fondamental. Sans doute
la scéne elle-méme dont il s'agit est-elle voilée - nous reviendrons tout a I'heure sur ce voile
-; de ce qu'il voit n'émerge que ce V en ailes de papillon des jambes ouvertes de sa meére, ou
le V romain de 1'heure d'horloge, ce cinq heures du chaud été ou semble s'étre produite la
rencontre. Mais l'important, c'est ce qu'il voit dans son fantasme, c'est S barré lui-méme en
tant qu'il est coupure de petit a. Les petits a, ce sont les loups.

Et si j'y passe aujourd'hui, c'est parce qu'a co6té d'un discours difficile, abstrait, et
que je désespere de pouvoir porter, dans les limites ot nous sommes, jusqu'a ses derniers
détails, cet objet du désir s'illustre ici d'une fagon qui me permet d'accéder tout de suite a
des ¢léments concrets de structure, que j'aurais des fagons plus didactiques de vous exposer,
mais je n'ai pas le temps et je passe par la. Cet objet non spéculaire qu'est l'objet du désir,
cet objet qui peut se trouver a cette zone frontiére en fonction d'images du sujet, disons pour
aller plus vite, quoique j'aie 1a des risques de confusion, dans le miroir que constitue le
grand Autre, disons dans l'espace développé par le grand Autre, car il faut retirer ce miroir
pour en faire alors cette sorte de miroir qu'on appelle, sans doute non par hasard, de
sorciére, je veux dire ces miroirs avec une certaine concavité, qui en comportent a leur
intérieur un certain nombre d'autres, concentriques, dans lesquels vous voyez votre propre
image reflétée autant de fois qu'il y a de ces miroirs dans le grand. C'est que c'est bien 1a ce
qui se passe; vous avez, présent dans le fantasme, ce qui n'est peut-étre définissable,
accessible, que par les voies de notre expérience, ou peut-€tre, je n'en sais rien, je m'en
soucie peu au reste, par les voies des expériences auxquelles j'ai fait allusion tout a I'heure,
ce qui est de la nature de 1'objet du désir, et ceci est intéressant parce que c'est une référence
logique, I'objet connoté, corné par les cercles d'Euler, est 1'objet de cette fonction qu'on
appelle la classe. Je vous montrerai son rapport étroit, structural avec la fonction de
privation, je veux dire le premier de ces trois termes que j'ai articulés comme privation
frustration-castration.

Seulement, ce qui voile complétement la véritable fonction de la privation... encore
qu'on puisse l'aborder, c'est de la que je suis parti pour vous faire le

-377-



Seminaire 09

L'identification

schéma des propositions universelles et particuliéres; rappelez-vous, quand je vous
ai dit, tout professeur est lettré, cela ne veut pas dire qu'il n'y a qu'un seul professeur. La
chose est toujours véridique pour autant. Le ressort de la privation, de la privation comme
trait unaire, comme constituant de la fonction de la classe, est 1a suffisamment indiqué. Mais
telle est la fonction de la raison dialectique, n'en déplaise & monsieur Lévi-Strauss qui croit
qu'elle n'est qu'un cas particulier de la raison analytique, c'est que justement elle ne permet
de saisir ses stades sauvages qu'a partir de ses stades élaborés. Or ce n'est pas pour dire que
la logique des classes soit 1'état sauvage de la logique de 1'objet du désir. Si 1'on a pu établir
une logique des classes - je vous demanderai de consacrer notre prochaine rencontre a cet
objet -, c'est parce qu'il y avait 'accés qu'on se refusait a une logique de I'objet du désir;
autrement dit, c'est a la lumiére de la castration que peut se comprendre la fécondité du
théme privatif. Ce que j'ai voulu indiquer seulement aujourd'hui, c'est cette fonction que dés
longtemps j'avais repérée pour vous la montrer comme exemplaire des incidences du
signifiant les plus décisives, voire les plus cruelles dans la vie humaine, quand je vous
disais, la jalousie, la jalousie sexuelle exige que le sujet sache compter. Les lionnes de la
petite troupe 1€éonine que je vous peignai dans je ne sais quel zoo n'étaient mani festement
pas jalouses l'une de I'autre, parce qu'elle ne savaient pas compter. Nous touchons la du
doigt quelque chose, c'est qu'il est assez probable que I'objet tel qu'il est constitué au niveau
du désir, c'est-a-dire I'objet en fonction non pas de privation mais de castration, seul cet
objet vraiment peut étre numérique. Je ne suis pas str que cela suffise pour affirmer qu'il est
dénombrable, mais quand je dis qu'il est numérique, je veux dire qu'il porte le nombre avec
lui comme une qualité.

On ne peut pas étre stir duquel; 1a ils sont cing sur le schéma et sept dans le texte,
mais qu'importe, ils ne sont stirement pas douze! Quand je m'aventure dans des indications
semblables, qu'est-ce qui le permet? Ici, je suis sur le velours, comme dans une
interprétation risquée, j'attends la réponse. Je veux dire que vous indiquant cette corrélation,
je vous propose de vous apercevoir de tout ce que vous pourriez laisser passer de sa
confirmation ou de son infirmation éventuelle dans ce qui se présente, ce qui se propose a
vous. Bien siir, vous pouvez me faire confiance, j'ai poussé un tout petit peu plus loin le
statut de cette relation de la catégorie de I'objet, I'objet du désir, avec la numération. Mais ce
qui fait que je suis ici sur le velours, c'est que je peux me donner du temps, me contenter de
vous dire que nous reverrons cela par la suite, sans qu'il reste pour

-378-



Seminaire 09

Lecon du 20 juin 1962

autant moins légitime de vous indiquer 1a un repére dont la reprise par vous peut
éclairer certains faits. En tout cas, sous la plume de Freud, ce que nous voyons a ce niveau,
c'est une image; la libido, nous dit-il, du sujet est sortie de 1'expérience éclatée, zersplittert,
zerstort. Mon cher ami Leclaire ne lit pas l'allemand, il n'a pas mis entre parentheses le
terme allemand, et je n'ai pas eu le temps d'aller le vérifier. C'est la méme chose que le
terme de splitting, refendu. L'objet ici manifesté dans le fantasme porte la marque de ce que
nous avons appelé a maintes occasions les refentes du sujet.

Ce que nous trouvons, c'est assurément ici, dans I'espace méme, topologique, qui
définit 'objet du désir, il est probable que ce nombre inhérent n'est que la marque de la
temporalité inaugurale qui constitue ce champ. Ce qui caractérise la double boucle, c'est la
répétition, si I'on peut dire, radicale; il y a dans sa structure le fait de deux fois le tour, et
c'est le noeud ainsi constitué dans ce deux fois le tour, c'est a la fois cet élément du temporel,
de temporel puisque en somme la question reste ouverte de la fagon ou le temps développé
qui fait partie de I'usage courant, ou notre discours s'insére, mais c'est aussi ce terme
essentiel par quoi la logique ici constituée se différencie d'une facon tout a fait véritable de
la logique formelle telle qu'elle a subsisté intacte dans son prestige jusqu'a Kant. Et c'est 1a
le probléme, d'ou venait ce prestige, étant donné son caractére absolument mort
apparemment pour nous ? Le prestige de cette logique était tout entier dans ce a quoi nous
I'avons réduite nous-mémes, a savoir l'usage des lettres. Les petit a et les petit b du sujet et
du prédicat et de leur inclusion réciproque, tout est la. Cela n'a jamais rien apporté a
personne, cela n'a jamais fait faire le moindre progrés a la pensée, c'est resté fascinatoire
pendant des si¢cles comme l'un des rares exemples qui nous était donné de la puissance de
la pensée. Pourquoi ? Elle ne sert a rien, mais elle pourrait servir a quelque chose. Il
suffirait, ce que nous faisons, d'y rétablir ceci qui est pour elle la méconnaissance
constituante, A = A est 1a principe d'identité, voila son principe.

Nous ne dirons A, le signifiant, que pour dire que ce n'est pas le méme grand A. Le
signifiant, d'essence, est différent de lui-méme, c'est-a-dire que rien du sujet ne saurait s'y
identifier sans s'en exclure. Vérité trés simple, presque évidente, qui suffit a elle seule a
ouvrir la possibilité logique de la constitution de l'objet a la place de ce splitting, a la place
méme de cette différence du signifiant avec lui-méme, dans son effet subjectif. Comment cet
objet constituant du monde humain... car ce qu'il s'agit de vous montrer, c'est que loin
d'avoir la moindre aversion pour ce fait d'évidence psychologique que 1'étre humain est

-379-



Seminaire 09

L'identification

susceptible de prendre, comme on dit, ses désirs pour des réalités, c'est la que nous
devons le suivre car, comme il a raison, au départ ¢a n'est nulle part ailleurs que dans le
sillon ouvert par son désir qu'il peut constituer une réalité quelconque qui tombe ou pas dans
le champ de la logique. C'est 1a que je reprendrai la prochaine fois.

380



Seminaire 09
Lecon 26, 27 juin 1962

Aujourd'hui, dans le cadre de I'enseignement théorique que nous aurons réussi cette
année a parcourir ensemble, je vous indique qu'il me faut choisir mon axe, si je puis dire, et
que je mettrai l'accent sur la formule support de la troisieéme espece d'identification que je
vous ai notée des longtemps, dés le temps du graphe, sous la forme de S barré que vous
savez lire maintenant comme coupure de petit a. Non pas sur ce qui y est implicite, nodal, a
savoir le ¢, le point grace auquel 1'éversion peut se faire de 1'un dans I'autre, grace auquel
les deux termes se présentent comme identiques, a la facon de 1'envers et de I'endroit, mais
non pas de n'importe quel envers et de n'importe quel endroit, sans cela je n'aurais pas eu
besoin de vous montrer en son lieu ce qu'il est quand il représente la double coupure sur
cette surface particuliére dont j'ai essayé de vous montrer la topologie dans le cross-cap. Ce
point ici désigné est le point ¢ grace auquel le cercle dessiné par cette coupure peut étre
pour nous le schéma mental

d'une identification originale. Ce point - je crois avoir

assez accentué dans mes derniers discours sa fonction structurale - peut, jusqu'a un
certain point, receler pour vous trop de propriétés satisfaisantes; ce phallus, le voila avec
cette fonction magique qui est bien celle que tout notre discours lui implique depuis
longtemps. Ce serait un peu trop facile que de trouver la notre point de chute.

C'est pourquoi aujourd'hui je veux mettre I'accent sur ce point, c'est-a-dire sur la
fonction de a, le petit a, en tant qu'il est a la fois a proprement parler ce qui peut nous
permettre de concevoir la fonction de I'objet dans la théorie

-381 -



Seminaire 09

L'identification

analytique, a savoir cet objet qui, dans la dynamique psychique, est ce qui structure
pour nous tout le procés progressif-régressif, ce a quoi nous avons affaire dans les rapports
du sujet a sa réalité psychique, mais qui est aussi notre objet, I'objet de la science
analytique. Et ce que je veux mettre en avant, dans ce que je vais vous en dire aujourd'hui,
c'est que si nous voulons qualifier cet objet dans une perspective proprement logique, et
j'accentue logicisante, nous n'avons rien de mieux a en dire sinon ceci qu'il est 1'objet de la
castration. J'entends par la, je spécifie, par rapport aux autres fonctions définies jusqu'ici de
'objet, car si on peut dire que I'objet dans le monde, pour autant qu'il s'y discerne, est I'objet
d'une privation, on peut dire également que I'objet est 1'objet de la frustration. Et je vais
essayer de vous montrer justement en quoi cet objet qui est le nétre s'en distingue.

Il est bien clair que si cet objet est un objet de la logique, il ne saurait avoir été
jusqu'ici compleétement absent, indécelable dans toutes les tentatives faites pour articuler
comme telle ce qu'on appelle la logique. La logique n'a pas existé de tout temps sous la
méme forme, celle qui nous a parfaitement satisfaits, nous a comblés jusqu'a Kant qui s'y
complaisait encore. Cette logique formelle, née un jour sous la plume d'Aristote, a exercé
cette captivation, cette fascination jusqu'a ce qu'on s'attache, au siécle dernier, a ce qui
pouvait y étre repris dans le détail. On s'est apergu par exemple qu'il y manquait beaucoup
de choses du co6té de la quantification. Ce n'est certainement pas ce qu'on y a ajouté qui est
intéressant, mais c'est ce par quoi elle nous retenait et bien des choses qu'on a cru devoir y
ajouter ne vont que dans un sens singulierement stérile. En fait, c'est sur la réflexion que
I'analyse nous impose, concernant ces pouvoirs si longtemps insistants de la logique
aristotélicienne, que peut se présenter pour nous l'intérét de la logique. Le regard de celui
qui dépouille de tous ses détails fascinants la logique formelle aristotélicienne doit, je vous
le répéte, s'abstraire de ce qu'elle a apporté de décisif, de coupure dans le monde mental,
pour comprendre méme vraiment ce qui I'a précédée; par exemple la possibilité de toute la
dialectique platonicienne, qu'on lit toujours comme si la logique formelle était déja 1a, ce
qui la fausse complétement pour notre lecture, mais laissons.

L'objet aristotélicien, car c'est bien ainsi qu'il faut I'appeler, a justement, si je puis
dire, pour propriété de pouvoir avoir des propriétés qui lui appartiennent en propre, ses
attributs. Et ce sont ceux-ci qui définissent les classes. Or ceci est une construction qu'il ne
doit qu'a confondre ce que j'appellerai, faute de mieux, les catégories de /'étre et de 1'avoir.
Ceci mériterait de longs développements, et

-382-



Seminaire 09

Lecon du 27 juin 1962

pour vous faire franchir ce pas je suis obligé de recourir a un exemple qui me servira
de support. Déja, cette fonction décisive de l'attribut, je vous 1'ai montrée dans le quadrant,
c'est l'introduction du trait unaire qui distingue la partie phasique, ou il sera dit par exemple
que tout trait est vertical, ce qui n'implique en soi l'existence d'aucun trait, de la partie
lexique, ou il peut y avoir des traits verticaux, mais ou il peut n'y en pas avoir. Dire que tout
trait est vertical doit étre la structure originelle, la fonction d'universalité, d'universalisation
propre a une logique fondée sur le trait de la privation. [Tag c'est le tout. Il évoque je ne sais
quel écho du dieu Pan. C'est bien 1a une des coalescences mentales dont je vous prie de faire
'effort de la rayer de vos papiers. Le nom du dieu Pan n'a absolument rien a faire avec le
tout, et les effets paniques auxquels il se joue le soir auprés des esprits simples de la
campagne n'ont rien a voir avec quelque effusion mystique ou non. Le raptus alcoolique, dit
par les vieux auteurs panophobique, est bien nommé en ce sens que, lui aussi quelque chose
le traque, le perturbe, et qu'il passe par la fenétre. Il n'y a rien de plus a mettre la-dedans,
c'est une erreur des esprits trop hellénistes d'y apporter cette retouche sur laquelle un de mes
maitres anciens, pourtant bien-aimé de moi, nous apportait cette rectification, on doit dire le
raptus pantophobique. Absolument pas. mog, c'est bien en effet le tout, et si cela se rapporte
a quelque chose, c'est a TacacOal, a la possession. Et peut-étre trouverai-je a me faire
reprendre si je rapproche ce wag du pos de possidere et de possum, mais je n'hésite point a le
faire. La possession ou non du trait unaire, du trait caractéristique, voila autour de quoi
tourne l'instauration d'une nouvelle logique classificatoire explicite des sources de 1'objet
aristotélicien.

Ce terme, classificatoire, je I'emploie intentionnellement, puisque c'est grace a
Claude Lévi-Strauss si vous avez désormais le corpus, l'articulation dogmatique de la
fonction classificatoire a ce qu'il appelle lui-méme, je lui en laisse la responsabilité
humoristique, 1'état sauvage, bien plus proche de la dialectique platonicienne que de
l'aristotélicisme, la division progressive du monde en une série de moitiés, couples de
termes antipodiques qu'il enserre dans des types. Donc, sur ce sujet lisez La pensée sauvage,
vous verrez que l'essentiel tient en ceci : ce qui n'est pas hérisson mais ce que vous voudrez,
musaraigne ou marmotte, est autre chose. Ce qui caractérise la structure de I'objet
aristotélicien, c'est que ce qui n'est pas hérisson est non-hérisson. C'est pourquoi je dis que
c'est la logique de I'objet de la privation. Ceci peut nous mener beaucoup plus loin, jusqu'a
cette sorte d'élusion par quoi le probléme se pose, toujours aigu

-383-



Seminaire 09

L'identification

dans cette logique, de la fonction du tiers exclu dont vous savez qu'elle fait probleme
jusqu'au ceeur de la logique la plus ¢laborée, de la logique mathématique. Mais nous avons
affaire a un début, a un noyau plus simple que je veux, pour vous, imaginifier comme je
vous l'ai dit par un exemple. Et je n'irai pas le chercher bien loin, mais dans un proverbe qui
présente dans la langue frangaise une particularité qui cependant ne saute pas aux yeux, tout
au moins des francophones. Le proverbe est celui-ci: « Tout ce qui brille n'est pas or ».Dans
la colloquialité allemande par exemple, ne croyez pas qu'on puisse se contenter de la
transcrire tout cru: « Alles was glénzt ist kein Gold ».

Ce ne serait pas une bonne traduction. je vois Mile Ubersfeld opiner du bonnet a
m'entendre... elle m'approuve en ceci. « Nicht alles was glénzt ist Gold », cela peut donner
plus de satisfaction quant au sens apparemment, mettant l'accent sur le « alles », grace a une
anticipation du « nicht » qui n'est nullement habituelle, qui force le génie de la langue et
qui, si vous y réfléchissez, manque le sens, car ce n'est pas de cette distinction qu'il s'agit. je
pourrais employer les cercles d'Euler, les mémes dont nous nous sommes servis l'autre jour a
propos du rapport du sujet & un cas quelconque: tous les hommes sont menteurs. Est-ce
simplement ce que cela signifie ? Est-ce que, pour le refaire ici, une partie de ce qui brille
est dans le cercle de I'or, et une autre n'y est pas, est-ce 1a le sens ? Ne croyez pas que je sois
le premier parmi les logiciens a m'étre arrété a cette structure. Et a la vérité, plus dun auteur
qui s'est occupé de la négation s'est arrété en effet a ce probléme, non point tant du point de
vue de la logique formelle qui, vous le voyez, ne s'y arréte guére sinon pour le méconnaitre,
mais du point de vue de la forme grammaticale, insistant sur ceci que le tout s'ordonne de
telle facon que soit justement mise en question l'orité si je puis m'exprimer ainsi, la qualité
d'or de ce qui brille, va dans le sens de lui dénier I'authentique de

-384-



Seminaire 09

Lecon du 27 juin 1962

l'or, va donc dans le sens d'une mise en question radicale. L'or est ici symbolique de
ce qui fait briller et, si je puis dire pour me faire entendre, j'accentue, ce qui donne a I'objet
la couleur fascinatoire du désir. Ce qui est important dans une telle formule, si je puis
m'exprimer ainsi, pardonnez-moi le jeu de mots, c'est le point d'orage autour de quoi tourne
la question de savoir ce qui fait briller, et pour dire le mot, la question de ce qu'il y a de vrai
dans cette brillance. Et a partir de 1a bien siir, nul or ne sera assez véritable pour assurer ce
point autour duquel subsiste la fonction du désir.

Telle est la caractéristique radicale de cette sorte d'objet que j'appelle petit a. C'est
I'objet mis en question, en tant qu'on peut dire que c'est ce qui nous intéresse, nous autres
analystes, comme ce qui intéresse 1'auditeur de tout enseignement. Ce n'est pas pour rien que
j'ai vu surgir la nostalgie sur la bouche de tel ou tel qui voulait dire: « Pourquoi ne dit-il pas
», comme s'est exprimé quelqu'un, « le vrai sur le vrai ? ». C'est vraiment un grand honneur
qu'on peut faire a un discours qui se tient tous les huit jours dans cette position insensée
d'étre 1a derriére une table devant vous, a articuler cette sorte d'exposé dont justement on se
contente fort bien d'ordinaire qu'il élude toujours une telle question. S'il ne s'agissait que de
I'objet analytique, a savoir de l'objet du désir, jamais une telle question n'aurait pu méme
songer a surgir, sauf de la bouche d'un huron qui s'imaginerait que lorsqu'on vient a
I'Université, c'est pour savoir le vrai sur le vrai. Or c'est de cela qu'il s'agit dans I'analyse.
On pourrait dire que c'est ce dont nous sommes embarrassés de faire, souvent malgré nous,
briller le mirage dans 1'esprit de ceux auxquels nous nous adressons. Nous nous trouvons, je
I'ai bien dit, embarrassés, tels le poisson de le proverbiale pomme, et pourtant c'est bien elle
qui est 1a, c'est a elle que nous avons affaire, c'est sur elle en tant qu'elle est au cceur de la
structure, c'est sur elle que porte ce que nous appelons la castration. C'est justement en tant
qu'il y a une structure subjective qui tourne autour d'un type de coupure, celui que je vous ai
représenté ainsi, qu'il y a au cceur

de l'identification fantasmatique cet objet organisateur, cet objet inducteur. Et il ne
saurait en étre autrement de tout le monde de 1'angoisse auquel nous avons affaire, qui est
I'objet comme défini objet de la castration.

Ici je veux vous rappeler a quelle surface est empruntée cette partie que je vous ai
appelée la derniére fois énucléée, qui donne 1'image méme du cercle selon laquelle cet objet
peut se définir. Je veux vous imager quelle est la propriété de

-385-



Seminaire 09
L'identification

ce cercle au double tour. Agrandissez progressivement les deux lobes de cette
coupure, de facon qu'ils passent tous les deux, si je puis dire, derriére la surface antérieure.
Ceci n'est rien de nouveau, c'est la fagcon dont je vous ai déja démontré a déplacer cette
coupure. Il n'y a en effet qu'a la déplacer, et on fait apparaitre trés facilement que la partie
complémentaire de la surface, par rapport a ce qui est isolé autour de ce qu'on peut appeler
les deux feuilles centrales, ou les deux pétales, pour les faire se rejoindre avec la métaphore
inaugurale de la couverture du livre de Claude Lévi-Strauss, avec cette image méme, ce qui
reste, c'est une surface de Moebius apparente. C'est la méme figure que vous retrouvez la.
Ce qui se trouve en effet, entre les deux bords ainsi déplacés des deux boucles de la
coupure, au moment ou ses deux bords se rapprochent, c'est une surface de Moebius. Mais
ce que je veux vous montrer ici, c'est que pour que cette double

-386-



Seminaire 09
Lecon du 27 juin 1962

coupure se rejoigne, se ferme sur elle-méme, ce qui est impliqué dans sa structure
méme, vous devez étendre peu a peu la boucle interne du huit intérieur. C'est bien cela que

vous en espérez, c'est qu'il se satisfasse de son propre recouvrement par lui-méme,
qu'il rentre dans la norme, qu'on sache a quoi on a affaire, ce qui est dehors, et ce qui est
dedans, ce que vous montre cet état de la figure, car vous voyez bien comment il faut la voir.
Ce lobe (a) s'est prolongé de 1'autre c6té, il a gagné sur l'autre face (b); il nous montre
visiblement que la boucle externe va, dans cette surface, rejoindre la boucle interne (c) a
condition de passer par l'extérieur. La surface dite plan projectif se compléte, se ferme,
s'achéve. L'objet défini comme notre objet, I'objet formateur du monde du désir, ne rejoint
son intimité que par une voie centrifuge.

Qu'est-ce a dire ? Que retrouvons-nous 1a?

je reprends de plus haut. La fonction de cet objet est liée au rapport par ou le sujet se
constitue dans la relation au lieu de 1'Autre, grand A, qui est le lieu ou s'ordonne la réalité du
signifiant. C'est au point ou toute signifiance fait défaut, s'abolit, au point nodal dit /e désir
de l'Autre, au point dit phallique, pour autant qu'il signifie 1'abolition comme telle de toute
signifiance, que 1'objet petit a, objet de la castration, vient prendre sa place. Il a donc un
rapport au signifiant, et c'est pour cela qu'ici encore je dois vous rappeler la définition dont
je suis parti cette année, concernant le signifiant. Le signifiant n'est pas le signe et
I'ambiguité de I'attribut aristotélicien, c'est justement de vouloir le naturaliser, en faire le
signe naturel: « tout chat tricolore est femelle ». Le signifiant, vous ai je dit, c'est,
contrairement au signe qui représente quelque chose pour quelqu'un, ce qui représente le
sujet pour un autre signifiant. Et il n'y a pas de meilleur exemple que le sceau. Qu'est-ce
qu'un sceau ? Le lendemain du jour ou je vous livrai cette formule, le hasard fit qu'un
antiquaire de mes amis me remit entre les mains un petit sceau égyptien qui, d'une facon non
habituelle, mais non rare non plus, avait la forme d'une semelle avec, sur le dessus, les
doigts du pied et les os dessinés. Le sceau, comme vous 1'avez compris, je l'ai trouvé dans
les

-387-



Seminaire 09

L'identification

textes, c'est bien cela, une trace si I'on peut dire. Et il est vrai que la nature en
abonde, mais ¢a ne peut devenir un signifiant que si, cette trace, avec une paire de ciseaux,
vous en faites le tour et vous la découpez. Si vous extrayez la trace aprées, cela peut devenir
un sceau. Et je pense que I'exemple vous éclaire déja suffisamment, un sceau représente le
sujet, 'envoyeur, pas forcément pour le destinataire. Une lettre peut toujours rester scellée,
mais le sceau est 1a pour la lettre, il est un signifiant.

Eh bien! 'objet petit a, I'objet de la castration participe de la nature ainsi exem-
plifiée de ce signifiant. C'est un objet structuré comme cela. En fait, vous vous apercevrez
de ce qu'au terme de tout ce que les siécles ont pu réver de la fonction de la connaissance, il
ne nous reste en main que cela. Dans la nature, il y a de la chose, si je puis m'exprimer ainsi,
qui se présente avec un bord. Tout ce que nous pouvons y conquérir qui simule une
connaissance, ¢a n'est jamais que détacher ce bord, et non pas s'en servir mais ['oublier pour
voir le reste qui, chose curieuse, de cette extraction se trouve complétement transformé,
exactement comme le cross cap vous l'image, a savoir, ne 1'oubliez pas, qu'est-ce que c'est
que ce cross-cap ?

C'est une sphére. je vous l'ai déja dit, il la faut, on ne peut pas s'en passer, du cul de
cette sphere. C'est une sphére avec un trou que vous organisez d'une certaine fagon, et vous
pouvez trés bien imaginer que c'est en tirant sur un de ses bords que vous faites apparaitre,
plus ou moins en le retenant, ce quelque chose qui va venir boucher le trou, a condition de
réaliser ceci que chacun de ses points s'unisse au point opposé, ce qui crée des difficultés
intuitives naturellement considérables, et méme qui nous ont

obligé a toute la construction que j'ai détaillée devant vous, sous la forme du cross-
cap imagé dans I'espace. Mais quoi ? Quel est I'important ? C'est que, par cette opération qui
se produit au niveau du trou, le reste de la sphéere est transformé en surface

de Moebius.

Par 1'énucléation de I'objet de la castration, le

monde entier s'ordonne d'une certaine fagon qui nous donne si je puis dire, 1'illusion
d'étre un monde. Et je dirai méme que, d'une certaine facon, de faire un intermédiaire entre
cet objet aristotélicien, ou cette réalité est en quelque

-388-



Seminaire 09

LeCon du 27 juin 1962

sorte masquée, et notre objet que j'essaie ici pour vous de promouvoir, j'introduirai
dans le milieu cet objet qui nous inspire a la fois la plus grande méfiance, en raison des
préjugés hérités d'une éducation épistémologique, mais qui est ce dans quoi 1'on choit
toujours bien sir, qui est notre grande tentation... Nous autres, dans 1'analyse, si nous
n'avions pas eu l'existence de Jung pour l'exorciser, nous ne nous serions peut-étre méme
pas apercus a quel point nous y croyons toujours. C'est I'objet de la Naturwissenschaft, c'est
I'objet goethéen si je puis dire, 1'objet qui, dans la nature, lit sans cesse comme a livre ouvert
toutes les figures d'une intention qu'il faudrait bien appeler quasi divine si le terme de Dieu
n'avait pas été d'un autre c6té si bien préservé. Cette, disons-le, démonique plutdt que divine
intuition goethéenne, qui lui fait aussi bien lire dans le crane trouvé sur le Lido la forme de
Werther complétement imaginaire ou forger la théorie des couleurs, bref, laisse pour nous
les traces d'une activité dont le moins qu'on puisse dire c'est qu'elle est cosmogeéne,
engendreuse des plus vieilles illusions de 'analogie micro-macrocosmique, et pourtant
captivante encore dans un esprit si proche de nous. A quoi cela tient-il ? A quoi le drame
personnel de Goethe doit-il la fascination exceptionnelle qu'il exerce sur nous ? sinon a
I'affleurement comme central, du drame, chez lui, du désir. « Warum Goethe lieg
Friederike ? » a écrit, vous le savez, un des survivants de la premiére génération dans un
article, Theodor Reik. La spécificité et le caractére fascinant de la personnalité de Goethe,
c'est que nous y lisons dans toute sa présence l'identification de I'objet du désir a ce a quoi il
faut renoncer pour que nous soit livré le monde comme monde. J'ai trés suffisamment
rappelé la structure de ce cas, en en montrant 'analogie avec celle développée par Freud
dans I'histoire de I'Homme aux rats, dans Le mythe individuel du névrosé ou plutdt 1'a-t-on
fait paraitre sans mon consentement quelque part, puisque ce texte, je ne 1'ai ni revu ni
corrigé, ce qui le rend quasi illisible. Néanmoins il traine par-ci par-1a, et on peut en
retrouver les grandes lignes.

Ce rapport complémentaire de a, 1'objet d'une castration constitutive ou se situe
notre objet comme tel, avec ce reste, et ou nous pouvons tout lire, et spécialement notre
figure i (a), c'est ceci que j'ai tenté d'illustrer cette année a la pointe, pour vous, de mon
discours. Dans l'illusion spéculaire, dans la méconnaissance fondamentale a laquelle nous
avons toujours affaire, $ prend fonction d'image spéculaire sous la forme de i (a) alors qu'il
n'a, si je puis dire, avec elle rien a faire de semblable. Il ne saurait d'aucune fagon y lire son
image pour la bonne raison que s'il est quelque chose, ce S barré, ce n'est pas le complément

-389-



Seminaire 09

L'identification

de petit i facteur de petit a; ¢a pourrait en étre assez bien la cause dirons-nous et
j'emploie ce terme intentionnellement, car depuis quelque temps, justement depuis que les
catégories de la logique flageolent un peu, la cause, bonne ou mauvaise, n'a en tout cas pas
bonne presse, et I'on préfére éviter d'en parler. Et en effet, il n'y a guére que nous qui
puissions nous y retrouver, dans cette fonction dont en somme on ne peut approcher I'ombre
ancienne, apres tout le progrés mental parcouru, qu'a y voir en quelque sorte 1'identique de
tout ce qui se manifeste comme effets, mais quand ils sont encore voilés. Et bien entendu
ceci n'a rien de satisfaisant, sauf peut-étre si justement ¢a n'est pas d'étre a la place de
quelque chose, de couper tous les effets, que la cause soutient son drame. S'il y a d'ailleurs
aussi bien une cause qui soit digne que nous nous y attachions, au moins par notre attention,
¢a n'est pas toujours et d'avance une cause perdue. Donc nous pouvons articuler que s'il est
quelque chose sur quoi nous devons mettre 1'accent, loin de 1'éluder, c'est que la fonction de
I'objet partiel ne saurait pour nous d'aucune facon étre réduite, si ce que nous appelons
I'objet partiel c'est ce qui désigne le point de refoulement du fait de sa perte. Et c'est a partir
de 1a que s'enracine l'illusion de la cosmicité du monde. Ce point acosmique du désir en tant
qu'il est désigné par 1'objet de la castration, c'est ce que nous devons préserver comme le
point pivot, le centre de toute 1'élaboration de ce que nous avons a accumuler comme faits
concernant la constitution du monde comme objectal.

Mais cet objet petit a que nous voyons surgir au point de défaillance de 1'Autre, au
point de perte du signifiant, parce que cette perte c'est la perte de cet objet méme, du
membre jamais retrouvé d'Horus [en fait Osiris] démembré, cet objet, comment ne pas lui
donner ce que j'appellerai parodiquement sa propriété réflexive si je puis dire, puisqu'il la
fonde, que c'est de lui qu'elle part, que c'est pour autant que le sujet est d'abord et
uniquement essentiellement coupure de cet objet que quelque chose peut naitre qui est cet
intervalle entre cuir et chair, entre Wahrnehmung et Bewusstsein, entre perception et
conscience, qui est la Selbstbewusstsein. C'est ici qu'il vaut de dire sa place dans une
ontologie fondée sur notre expérience. Vous verrez qu'elle rejoint ici une formule
longuement commentée par Heidegger, dans son origine présocratique.

Le rapport de cet objet a 1'image du monde qu'il ordonne constitue ce que Platon a
appelé a proprement parler la dyade, a condition que nous nous apercevions que dans cette
dyade le sujet S barré et le petit a sont du méme co6té. To auto einai kai noein, cette formule,
qui a longtemps servi a confondre, ce qui

-390-



Seminaire 09

Lecon du 27 juin 1962

n'est pas soutenable, I'étre et la connaissance, ne veut pas dire autre chose que cela.
Par rapport au corrélat de petit a, a ce qui reste quand l'objet constitutif du fantasme s'est
séparé, étre et pensée sont du méme coté, du coté de ce petit a. Petit a, c'est 1'étre en tant
qu'il est essentiellement manquant au texte du monde, et c'est pourquoi autour de petit a
peut se glisser tout ce qui s'appelle retour du refoulé, c'est-a-dire qu'y suinte et s'y trahit la
vraie vérité qui, nous, nous intéresse, et qui est toujours l'objet du désir en tant que toute
humanité, tout humanisme est construit pour nous la faire manquer. Nous savons par notre
expérience qu'il n'y a rien qui pése dans le monde véritablement que ce qui fait allusion a cet
objet dont I'Autre, grand A, prend la place pour lui donner un sens. Toute métaphore, y
compris celle du symptome, cherche a faire sortir cet objet dans la signification, mais toute
la pullulation des sens qu'elle peut engendrer n'arrive pas a étancher ce dont il s'agit dans ce
trou d'une perte centrale.

Voila ce qui regle les rapports du sujet avec 1'Autre, grand A, ce qui régle secré-
tement, mais d'une fagon dont il est stir qu'elle n'est pas moins efficace que ce rapport de
petit a a la réflexion imaginaire qui la couvre et la surmonte. Qu'en d'autres termes dans la
route, la seule qui nous soit offerte pour retrouver l'incidence de ce petit a, nous rencontrons
d'abord la marque de l'occultation de 1'Autre, sous le méme désir. Telle est en effet la voie; a
peut étre abordé par cette voie qui est ce que 1'Autre, avec un grand A, désire dans le sujet
défaillant, dans le fantasme, le S barre. C'est pourquoi je vous ai enseigné que la crainte du
désir est vécue comme équivalente a I'angoisse, que 1'angoisse c'est la crainte de ce que
I'Autre désire en soi du sujet, cet en soi fondé justement sur l'ignorance de ce qui est désiré
au niveau de I'Autre. C'est du co6té de 1'Autre que le petit a vient au jour, non pas comme
manque tellement que comme a étre. C'est pourquoi nous arrivons ici a poser la question de
son rapport avec la Chose, non pas Sache, mais ce que je vous ai appelé das Ding. Vous
savez qu'en vous menant sur cette limite je n'ai rien fait que de vous indiquer qu'ici, la
perspective s'inversant, c'est petit [ 'de petit a qui enveloppe cet acces a 1'objet de la
castration, c'est ici I'image méme qui fait obstacle dans le miroir, ou plutot que, a la fagon de
ce qui se passe dans ces miroirs obscurs, il faut toujours penser a cette obscurité chaque fois
que, dans les auteurs anciens, vous voyez intervenir la référence au miroir, quelque chose
peut apparaitre au-dela de 'image que donne le miroir clair. L'image du miroir clair, c'est a
elle que s'accroche cette barricre que j'ai appelée en son temps celle de la beauté. C'est
qu'aussi bien la révélation de petit a au-dela de cette image, méme apparue sous la forme la
plus horrible, en gardera toujours le reflet.

-391-



Seminaire 09

L'identification

Et c'est ici que je voudrais vous faire part du bonheur que j'ai pu avoir a rencontrer
ces pensées sous la plume de quelqu'un que je considére tout simplement comme le chantre
de nos Lettres, qui a été incontestablement plus loin que quiconque, présent ou passé, dans
la voie de la réalisation du fantasme, j'ai nommé Maurice Blanchot, dont dés longtemps
L'arrét de mort était pour moi la siire confirmation de ce que j'ai dit toute 'année, au
séminaire sur L'Ethique, concernant la seconde mort. Je n'avais pas lu la seconde version de
son couvre premicre, Thomas ['Obscur. Je pense qu'un aussi petit volume, nul d'entre vous,
aprés ce que je vais vous en lire, ne manquera de s'y éprouver. Quelque chose s'y rencontre
qui incarne 1'image de cet objet petit a, a propos duquel j'ai parlé d'horreur, c'est le terme
qu'emploie Freud quand il s'agit de 'Homme au rat. Ici, c'est du rat qu'il s'agit. Georges
Bataille a écrit un long essai qui vire autour du fantasme central bien connu de Marcel
Proust, lequel concernait aussi un rat, Histoire de rats. Mais ai-je besoin de vous dire que si
Apollon crible I'armée grecque des fléches de la peste, c'est parce que, comme s'en est trés
bien aper¢u monsieur Grégoire, si Esculape, comme je vous l'ai enseigné il y a longtemps,
est une taupe - il n'y a pas si longtemps que je retrouvai le plan de la taupini¢re dans une
tholos, une de plus, que j'ai visitée récemment -, si donc Esculape est une taupe, Apollon est
un rat.

Voici. J'anticipe, ou plus exactement je prends un peu avant Thomas ['Obscur, ce
n'est pas par hasard qu'il s'appelle ainsi : « Et dans sa chambre [...] ceux qui entraient,
voyant son livre toujours ouvert aux mémes pages, pensaient qu'il feignait de lire. Il lisait. Il
lisait avec une minutie et une attention insurpassables. Il était, auprés de chaque signe, dans
la situation ou se trouve le male quand la mante religieuse va le dévorer. L'un et 'autre se
regardaient. Les mots, issus d'un livre qui prenait une puissance mortelle, exergaient sur le
regard qui les touchait un attrait doux et paisible. Chacun d'eux, comme un oeil a demi-
fermé, laissait entrer le regard trop vif qu'en d'autres circonstances il n'elit pas souffert.
Thomas se glissa donc vers ces couloirs dont il s'approcha sans défense jusqu'a l'instant ou il
fut apercgu par l'intime du mot. Ce n'était pas encore effrayant, ¢'était au contraire un
moment presque agréable qu'il aurait voulu prolonger. Le lecteur considérait joyeusement
cette petite étincelle de vie qu'il ne doutait pas d'avoir éveillée. Il se voyait avec plaisir dans
cet oeil qui le voyait. Son plaisir méme devint trés grand. Il devint si grand, si impitoyable
qu'il le subit avec une sorte d'effroi et que, s'étant dressé, moment insupportable, sans
recevoir de son interlocuteur un signe complice, il apercut toute 1'étrangeté qu'il y avait a
étre

-392-



Seminaire 09

LeCon du 27 juin 1962

observé par un mot comme par un étre vivant, et non seulement par un mot, mais par
tous les mots qui se trouvaient dans ce mot, par tous ceux qui l'accompagnaient et qui a leur
tour contenaient en eux-mémes d'autres mots, comme une suite d'anges s'ouvrant a 1'infini

jusqu'a I'eeil de 1'absolu ».

-393-

je vous passe ces franchissements qui passent par ce «
tandis que, juchés sur ses épaules, le mot « "II" et le mot
"je" commengaient leur carnage », jusqu'a la confrontation
a laquelle je visais en vous évoquant ce passage: « Ses
mains cherchérent a toucher un corps impalpable et irréel.
C'était un effort si pénible que cette chose qui s'éloignait
de lui et, en s'¢loignant, tentait de l'attirer, lui parut la
méme que celle qui indiciblement se rapprochait. Il tomba
a terre. Il avait le sentiment d'étre couvert d'impuretés.
Chaque partie de son corps subissait une agonie. Sa téte
¢était contrainte de toucher le mal, ses poumons de le
respirer. Il était 1a sur le parquet, se tordant, puis rentrant
en lui-méme, puis sortant. Il rampait lourdement, a peine
différent du serpent qu'il elit voulu devenir pour croire au
venin qu'il sentait dans sa bouche [...]. C'est dans cet état
qu'il se sentit mordu ou frappé, il ne pouvait le savoir, par
ce qui lui sembla étre un mot, mais qui ressemblait plutdt
a un rat gigantesque, aux yeux pergants, aux dents pures,
et qui était une béte toute puissante. En la voyant a
quelques pouces de son visage, il ne put échapper au désir
de la dévorer, de I'amener a l'intimité la plus profonde
avec soi. Il se jeta sur elle et, lui enfongant les ongles dans
les entrailles, chercha a la faire sienne. La fin de la nuit
vint. La lumiére qui brillait a travers les volets s'éteignit.
Mais la lutte avec 'affreuse béte qui s'était enfin révélée
d'une dignité, d'une magnificence incomparables, dura un
temps qu'on ne put mesurer. Cette lutte était horrible pour
'étre couché par terre qui gringait des dents, se labourait
le visage, s'arrachait les yeux pour y faire entrer la béte et
qui efit ressemblé a un dément s'il avait ressemblé & un
homme. Elle était presque belle pour cette sorte d'ange
noir, couvert de poils roux, dont les yeux étincelaient.
Tantot 1'un croyait avoir triomphé et il voyait descendre en
lui avec une nausée incoercible le mot innocence qui le
souillait. Tant6t 'autre le dévorait a son tour, l'entrainait
par le trou d'ou il était venu, puis le rejetait comme un
corps dur et vide. A chaque fois, Thomas était repoussé
jusqu'au fond de son étre par les mots mémes qui l'avaient
hanté et qu'il poursuivait comme son cauchemar et comme
I'explication de son cauchemar. Il se retrouvait toujours
plus vide et plus lourd, il ne remuait plus qu'avec une
fatigue infinie. Son corps, aprées tant de luttes, devint
entiérement opaque et, a ceux qui le regardaient, il donnait
I'impression reposante du sommeil, bien qu'il n'elit cessé
d'étre



Seminaire 09

L'identification

éveillé ». Vous lirez la suite. Et le chemin ne s'arréte pas 1a, de ce que Maurice
Blanchot nous découvre.

Si j'ai pris ici le soin de vous indiquer ce passage, c'est qu'au moment de vous quitter
cette année, je veux vous dire que souvent j'ai conscience de ne rien faire d'autre ici que de
vous permettre de vous porter avec moi au point ou, autour de nous, multiples, parviennent
déja les meilleurs. D'autres ont pu remarquer le parallélisme qu'il y a entre telle ou telle des
recherches qui se poursuivent a présent et celles qu'ensemble nous élaborons. je n'aurai
aucune peine a vous rappeler que sur d'autres chemins, les oeuvres, puis les réflexions sur
les oeuvres par lui-méme d'un Pierre Klossowski, convergent avec ce chemin de la
recherche du fantasme tel que nous I'avons élaboré cette année.

Petit i de petit a, leur différence, leur complémentarité et le masque que l'un
constitue pour l'autre, voila le point ou je vous aurai menés cette année. Petit i de petit a,
son image, n'est donc pas son image, elle ne le représente pas, cet objet de la castration, elle
n'est d'aucune fagon ce représentant de la pulsion sur quoi porte électivement le
refoulement, et pour une double raison, c'est qu'elle n'en est, cette image, ni la Vorstellung,
puisqu'elle est elle-méme un objet, une image réelle - reportez-vous a ce que j'ai écrit sur ce
sujet dans mes Remarques sur le rapport de Daniel Lagache -, un objet qui n'est pas le
méme que petit a, qui n'est pas son représentant non plus. Le désir, ne 'oubliez pas, dans le
graphe ou se situe-t-il ? Il vise S barré coupure de a, le fantasme, sous un mode analogue a
celui du petit m ou le moi se référe a I'image spéculaire. Qu'est-ce a dire? sinon qu'il y a
quelque rapport de ce fantasme au désirant lui-méme. Mais pouvons-nous, de ce désirant,
faire purement et simplement l'agent du désir? N'oublions pas qu'au deuxi¢me étage du
graphe, petit d, le désir, est un qui qui répond a une question, qui ne vise pas un gui mais un
che vol ?. A la question che vol ? le désirant est la réponse, la réponse qui ne désigne pas le
qui de qui veut ?, mais la réponse de l'objet. Ce que je veux dans le fantasme détermine
'objet d'ou le désirant qu'il contient doit s'avouer comme désirant. Cherchez-le toujours, ce
désirant, au sein de quelque objet que ce soit du désir, et n'allez pas objecter la perversion
nécrophilique, puisque justement c'est 1a 1'exemple ou il se prouve en deca de la seconde
mort, la mort physique laisse encore a désirer, et que le corps se laisse la apercevoir comme
entierement pris dans une fonction de signifiant, séparé de lui-méme et témoigne de ce
qu'étreint le nécrophile, une insaisissable vérité.

Ce rapport de 1'objet au signifiant, avant de vous quitter, revenons-en au point ou ces
réflexions s'assoient, c'est-a-dire a ce que Freud lui-méme a

-394-



Seminaire 09

Lecon du 27 juin 1962

marqué de l'identification du désir, chez I'hystérique entre parenthéses, au désir de
I'Autre.

L'hystérique nous montre en effet, bien, quelle est la distance de cet objet au
signifiant, cette distance que j'ai définie par la carence du signifiant, mais impliquant sa
relation au signifiant, en effet, a quoi s'identifie I'hystérique quand, nous dit Freud, c'est le
désir de I'Autre ou elle s'oriente et qui I'a mise en chasse. Et c'est sur quoi les affects, nous
dit-il, les émotions, considérées ici sous sa plume comme embrouillées, si je puis
m'exprimer ainsi, dans le signifiant, et reprises comme telles, c'est a ce propos qu'il nous dit
que toutes les émotions entérinées, les formes, si je puis dire, conventionnelles de 1'émotion,
ne sont rien d'autre que des inscriptions ontogéniques de ce qu'il compare, de ce qu'il révele
comme expressément équivalent a des acceés hystériques, ce qui est retomber sur la relation
au signifiant. Les émotions sont en quelque sorte des caduques du comportement, des parties
chues reprises comme signifiant. Et ce qui est le plus sensible, tout ce que nous pouvons en
voir, se trouve dans les formes antiques de la lutte. Que ceux qui ont vu le film Rashomon se
souviennent de ces étranges intermedes qui soudain suspendent les combattants, qui vont
chacun séparément faire sur eux-mémes trois petits tours, faire a je ne sais quel point
inconnu de 1'espace une paradoxale révérence. Ceci fait partie de la lutte, de méme que dans
la parade sexuelle, Freud nous apprend a reconnaitre cette espéce de paradoxe interruptif
d'incompréhensible scansion.

Les émotions, si quelque chose nous en est montré chez I'hystérique, c'est justement
quand elle est sur la trace du désir, c'est ce caractére nettement mimé, comme on dit hors de
saison, a quoi on se trompe et d'ou se tire 1'impression de fausseté. Qu'est-ce a dire, si ce
n'est que I'hystérique bien slir ne peut pas faire autre chose que de chercher le désir de
I'Autre 1a ou il est, ou il laisse sa trace chez I'Autre, dans I'utopie, pour ne pas dire l'utopie,
la détresse, voire la fiction, bref, que c'est par la voie de la manifestation comme on peut s'y
attendre, que se montrent tous les aspects symptomatiques. Et si ces symptomes trouvent
cette voie frayée, c'est en liaison avec ce rapport, que Freud désigne, au désir de 1'Autre.

J'avais autre chose a vous indiquer, concernant la frustration. Bien sir, ce que je
vous en ai apporté cette année concernant le rapport au corps, ce qui est seulement ébauché
dans la fagon dont j'ai entendu dans un corps mathématique vous donner I'amorce de toutes
sortes de paradoxes concernant 1'idée que nous pouvons nous faire du corps, trouve ses
applications assurément bien faites pour

-395-



Seminaire 09

L'identification

modifier profondément 1'idée que nous pouvons avoir de la frustration comme d'une
carence concernant une gratification se référant a ce qui serait une soi-disant totalité
primitive, telle qu'on voudrait la voir désignée dans les rapports de la mére et de 1'enfant. 11
est étrange que la pensée analytique n'ait jamais rencontré sur ce chemin, sauf dans les
coins, comme toujours, des observations de Freud, et ici je désigne, dans 'Homme aux
loups, le mot Schleier, ce voile dont I'enfant nait coiffé, et qui traine dans la littérature
analytique sans qu'on ait méme jamais song¢ que c'était 1a I'amorce d'une voie trés féconde,
les stigmates. S'il y a quelque chose qui permette de concevoir comme comportant une tota-
lité de je ne sais quel narcissisme primaire - et ici je ne peux que regretter que se soit
absenté quelqu'un qui m'a posé la question -, c'est bien assurément la référence du sujet, non
pas tant au corps de la mére parasité, mais a ces enveloppes perdues ou se lit si bien cette
continuité de l'intérieur avec I'extérieur, qui est celle a quoi vous a introduit mon modele de
cette année, sur lequel nous aurons a revenir. Simplement je veux vous indiquer, parce que
nous le retrouverons dans la suite, que s'il y a quelque chose ou doit s'accentuer le rapport
au corps, a l'incorporation, a ' Einverleibung, c'est du coté du pére, laissé entiérement de
coté, qu'il faut regarder.

Je l'ai laissé entierement de c6té parce qu'il aurait fallu que je vous introduise - mais
quand le ferai-je ? - a toute une tradition qu'on peut appeler mystique et qui assurément, par
sa présence dans la tradition sémitique, domine toute 'aventure personnelle de Freud. Mais
s'il y a quelque chose qu'on demande a la mere, ne vous parait-il pas frappant que ce soit la
seule chose qu'elle n'ait pas, a savoir le phallus ? Toute la dialectique de ces derniéres
années, jusques et y compris la dialectique kleinienne qui pourtant s'en approche le plus,
reste faussée parce que l'accent n'est pas mis sur cette divergence essentielle.

C'est aussi bien qu'il est impossible de la corriger, impossible aussi de rien
comprendre a ce qui fait I'impasse de la relation analytique, et tout spécialement dans la
transmission de la vérité analytique telle qu'elle se fait, 1'analyse didactique, c'est qu'il est
impossible d'y introduire la relation au pére, qu'on n'est pas le pére de son analysé. J'en ai
assez dit et assez fait pour que personne n'ose plus, au moins dans un entourage voisin du
mien, risquer d'avancer qu'on peut en étre la mére. C'est pourtant de cela qu'il s'agit. La
fonction de l'analyse telle qu'elle insere l1a ou Freud nous en a laissé la suite ouverte, la trace
béante, se situe la ou sa plume est tombée, a propos de I'article sur le splitting de I'ego, au
point d'ambiguité ou 'améne ceci, I'objet de la castration est ce terme assez ambigu

-396-



Seminaire 09

Lecon du 27 juin 1962

pour qu'au moment méme ou le sujet s'est employ¢ a le refouler, il 'instaure plus
ferme que jamais en un Autre.

Tant que nous n'aurons pas reconnu que cet objet de la castration, c'est I'objet méme
par quoi nous nous situons dans le champ de la science, je veux dire que c'est I'objet de
notre science, comme le nombre ou la grandeur peuvent étre I'objet de la mathématique, la
dialectique de l'analyse, non seulement sa dialectique, mais sa pratique, son apport méme, et
jusqu'a la structure de sa communauté, resteront en suspens. L'année prochaine je traiterai
pour vous, comme poursuivant strictement le point ou je vous ai laissés aujourd'hui,
I'angoisse.

397



Seminaire 09
-398- PAGE BLANCHE



Seminaire 09

Fondement du processus primaire

tension = déplaisir.

COMPTE RENDU NOTES C.

S'arréter au sens commun du

c'est que le PP ne concerne pas
l'individu réel (pour ne pas patler
d'organisme comme totalité -
critique)

La totalité: cette eau ou nagent

les lochies douteuses de la

Faire passer quelque chose 2
psychologie académique (continue

Partir du plaisir en tant que diffé-
" ''Systéme pattiel dont parle teByggsplaisirs (les Liiste).

(Auns den Anfingen - ces lettres
sont cisaillées dans les passages ou

point un ¢erue didsénenit |€omms).
PP déf. froide de Freud.

Dans , /'Entwurf, le  systeme & !
en gllemsnd Lusfnzest as tout 4 fSipe . cf. modéle dans /'Enswurf
, construit comme un modele qui EHEBYme a IMédonisme antique,

s'appuie sur les premiers linéaments

identiquc A Liiste dé51r) C'est une aux pOSitiO&eagél philOSOpheS prédé—

cesseurs de Freud.

PAGE 400



SeB‘é%%Q? 'enseigne

surgis a cette époque de
micro-anatomie du systéme nerveux:
c'est sur ce systeme partiel dont je
patle. (Ne veut pas expliquer
pourquoi il veut parler de partiel
en réfutant « totalité
Venez donc a2 mon séminaire. Je

maintiens partiel.

Le systeme ¥, pour ceux qui se
laissent bercer par des métaphores,
comme psychologie des profondeurs,
si lac il y a, l'inconscient serait au
fond; pour Freud, linconscient est
une surface avec deux faces: il y en a
une bonne, celle qui s'oppose a
l'extérieur, et moins

une autre,

défendue, dirigée vers le dedans.

vertes sur I'anatomie
microscopique du systéme nerveux:
synapses, réseau) le systeme W est un
réseau partiel. (et cf. logique
moderne: on peut dire cela sans
aucunement impliquer une totalité)

PAGE 401

L'inconscient est supporté (et
préfiguré dans l'ceuvre de Freud) par
ce réseau qui est une surface (contre

la métaphore de la psychologie des

profondeurs) avec ses deux faces.

Une bonne, bien lisse tournée vers

Mais avant de poser la question de



Seminali&Aication

Niederschrift

ession de

(inscription)  qui  préfigure la

Tranmdentung qui nous présente, a un

able sont prévalents, comme ceci
est souligné par Freud lui-méme.
Sans accroitre le danger
d'intellectualisation, tarte a la créme
un peu rancie d'un certain ton dans
l'analyse. DG a l'opposition a un
certain affectif (indifférencié ?). Pure
hautement

niaiserie. L'affect est

cf. des lettres a Fliess ?, notion de
la Niederschrift, éctiture, et science des
réves = le réve n'est nullement «
I'ceuvre du moi » !!

(conception analphabéte de la psy-
chanalyse. Bouvet ?)

PAGE 402

Science des réves, Witz, psychopa-
thologie quotidienne = étude de la
production du signifié, i.e du champ
des effets propres du langage ou s'ins-
crit l'inconscient (dont les liens avec
le représentable sont manifestement

prévalents)

Ici reproche a Lacan



Sedmasrgud) 'enseigne

Une machine, ¢a peut se faire sur
une feuille de papier. Représentative
de l'inconscient. La machine est
dans le dessin de Freud. C'est avec
ca quil  a  construit  les
configurations subjectives.
L'expérience prouve que ¢a suffit: il

doit y avoir des raisons. Voila a quoi

s'applique le principe du plaisit.

Revenons a ma provocante
surface ou il s'agit du maintien
stationnaire de 1'état de moindre

tension. C'est a partir de la qu'il faut

tater le mot d'ordre de tel récent

Systeme W = une machine
représentative de l'inconscient,
patcourue de signaux abstraits.

c'est a cela que s'applique le
PP

(intérét d'une étude historique
des matériaux utilisés par Freud,
mais

transfigurés contre en

par

PAGE 403

dernier « tournant » de la
psychanalyse = Fairbairn ? Ecosse

différenciant libido pleasure see-
king et libido object seeking



Seminidea@gcation

contemporains. Pour les wuns
comme pour les autres, j'en ai aucun
témoignage. N'était l'intéreét

pas

pour M. Fechner, grand savant qui

Ce qui pour nous s'interroge de
la fonction de la libido, c'est de son

rapport avec cette extrémité du réel

Le PP est en relation dialectique
avec le PR, n'en est pas isolable.

Prenons le vivant - [l'huitre

PAGE 404

la fonction de la libido ne nous

interroge pas sur ce qu'elle vise (plai-

sir, objet?) mais sur son rapport avec

Quid ? on jouit de quoi? de son
corps - Le?



Senhih4ir@ o9 enseigne

nétre, dun autre

pas corps,
pendant de courts instants on peut
savoir du point de contact du plaisir,
¢a se balance, le corps de l'autre
peut étre senti comme le nétre. Mais
quand nous l'avons entre les bras,
nous n'avons que ¢a et ne savons
qu'en faire. D'autres m'ont frayé la
voie, d'ou moins de pudeur a le dire.
Ca se trouve dans 'Ecriture. Dans le

Banguet: Aristophane tient un lan-

gage indépassé par tous les poctes.

Nous traitons les troubles et

PAGE 405

on jouit aussi a l'occasion - rare-
ment - d'un auntre corps

points ponctuels d'oscillation,
d'alternance

méme le corps de l'autre est vécu
comme le mien - mais on 1'a entre les
bras sans savoir qu'en faire

mythe d'Aristophane in Banguet =
I'homme perplexe devant sa moitié
retrouvée, meurt d'inanition faute de
savoir comment s'y unir

soigner l'orgasme



Seminaire 09

depuis un demi-
ecle). Anesthésie

ropre au vagin,

prendre conscience, comprendre
la véritable fonction du désir. Qu'est-

ce que vous oblatez ? Un neuf, «

En venir a I'objet. On ne I'a pas,
comme ¢a, au premier tournant. La
notion de l'objet ne saurait étre située

si on le noie dans une approximation

L'identification

méme insuffisance coOté

somaticiens ou rien d'articulé

sur

l'anesthésie vaginale et la physiologie de

mesurer ce qui sépare la
dimension de la jouissance de
«'écrasement du besoin » et bien voir
la fonction du fantasme - fonction
d'emprise ajournée sur le désir

critique de 'oblativité

PAGE 406

I'objet « génital » a ne pas noyer
dans une approximation sommaire du
rapport a l'autre, lié foncierement a
l'image du cotps propre



Seminaargul¥;'enseigne

en y incarnant 'espace a deux
dimensions du systeme W. Quand
I'homme rencontre son semblable, il
tourne autout, il éprouve alors sa
vision comme tendue entre faces et
profils. Les faces vers lesquelles il
palpite, et toute sa palpitation, lui
reviennent en miroir, dans un
tournoiement d'ailes battantes. Les
vagues de la face interdits, combien
de temps lui a-t-il fallu pour les
revétir d'un masque. Ce que ¢a veut
dire? Allez-y voir, c'est pas loin. 53,
rue de Seine, Chez Jeanne Bucher.
Mats de cabanes arrivés de Nouvelle
Guinée, avec de grandes figures, et
sur les veines de ce bois, des
ondulations qui les suivent et parais-
sent noyer tout ce qu'on a pu voir des
statues aux porches gothiques. Vous
me direz ce que veut dire la face.

Puis les profils. L'homme cerne

stant la mémeté au moment ou

l'espace a deux dimensions
du systéme quand 'homme rencontre
son semblable il tourne autour ->
vision tordue entre les faces et les
profils

la face --> sa propre palpitation

cf. masques sur la face
interdits

(on les voit 53 rue de Seine)

PAGE 407

profil --> I'homme cerne et fige
l'image

monieuse unité < Gestalt >

nstant la mémeté au niveau ou elle



Sembdadwe D9 tion

qu'a se voir comme unité qui se le sujet de la « surface » ne

suffit; résidu de son ex-sistence; parti s'identifie qu'a se voir comme unité

Cest sous la plume de Pindare
(vicie Pythique): skias onar
anthropos (skias onar anthropos):
réve d'une ombre, Homme.

cf. Pindare VIIIe Pythique <
d'autant plus frappant que lié a l'idéal

de force virile, victoire sportive >

Il peut se servir de cet autre, réve d'une ombre, 'homme
skias onar anthropos
désormais vide, comme d'un miroir

pour y projeter la surface qui est lui-

méme, pour y voir s'y dessiner la
I'homme va se reconnaitre et se
chose qui n'a pas de nom, d'étre ce
méconnaitre partout -> se sett de cet
qui pourrait étre la fin de sa
PAGE 408

jouissance.

Cette chose n'est pas en de¢a de



SendPaatrg#Q9 enseigne

Tout acces au réel fait entrevoir
que le corps n'est que transition de
forme et ne va qu'a recréer un autre
corps, objet offert de support au
désir.

La vie du cotps s'offre au cycle
répété de son propre anéantissement.
L'inconscient est le lieu d'ou le sujet
vit l'ignorance de ce qu'il est sa
propre mort anticipée (quelques
phrases imprenables sur l'alternative
de tuer ce qu'il aime, ou rester pris
dans les rets ?).

Vous rencontrerez de ces deuils
étranges décrits par Freud dans la
mélancolie. je vous présente comme
terme le métamour. Il n'y a pas de
métalangage, mais il y a sGrement un
métamour. C'est sur la méme voie

que l'amour se court, et se court-

L'instinct de mort - si opaque 2
certains - c'est ce que devient la libido
quand le PP ne lui passe plus la chalne

de ses cycles courts

le corps crée un autre corps

comme support du désir ---> la vie du
corps tend a s'articuler dans le sujet

comme le sionifiant dun cvcle
court-circuit surgissant au milieu

des ébats de I'amour = l'enfant

avant d'avoir a jouit, il est aimé

Thématique de I'Amour Parfait -
théologien < qui donne quoi ? >

PAGE 409



SemihaideOfcation

Malaise engendré par la maldonne
qui projette au bout de l'expétience
une sorte de tristesse, envers de la joie,
de l'extase d'abord promise. Peut-étre
aussi comique. J'enseigne que l'amour
est un sentiment comique, mais ¢a ne

se décele pas a ce détour, mais a celui

Continuons notre recherche
l'amout, c'est ce qui répond 2 la
demande d'amour. On peut satisfaire

tous les besoins du bébé sans étancher

une goutte de sa soif d'amour. Mais si

* comédie ancienne Aristophane -
phallus réellement en bandoulicre

* Lacan I'a montré en analysant
I'Ecole des femmes

le phallus est toujours en scene

l'amour est ce qui répond a la

demande d'amour

la soif d'amour du bébé n'est pas un

PAGE 410



Semdinaigec)Qnseigne

des satisfactions substantielles. sur fond de frustration réelle

Les deux roles sont attendus de la

erte sont co-extensifs. Ils sont le ---> dans l'amour se réfugie l'objet
numérateur et le dénominateur
communs de toute demande.

Numérateur: signifiant, dans sa multi-
Ils sont comme numérateur et

plicité, il désigne le sujet comme un.
dénominateur communs de toute

Dénominateur: signifié. Signifiant du
sujet comme métaphore, et signifiant PAGE 411
refoulé. Voici a quoi nous avons

affaire. Ne pas le faire venir a cette

Parle d'une variante phallique

narcissique (allusion a un article récent.

Article de Green dans R.EP. 1963).



Semihdd@@gication

Trouver la bonne

demande pour |
les trois coffrets de la demande
la demande primitive - amour et objet
du désir -
Evoque un conte de Perrault «
Finette, l'adroite princesse ». Roses et
crapauds qui sortent de la bouche, e bon objet, c'est la l'affaire de l'analyste.

Ne s'agirait-il pas au-dela de cette
PAGE 412

énigme de ce qui a causé ce désordre,

de ce que le sujet a toujours cherché

sans le savoir dans l'autre dont il

demande I'amour: quel est son désit?

Le désir du sujet en analyse attend

qu'on lui donne son objet véritable.

je ne peux que donner le cadre:



De ce que
Jlenseione
celui du bien du sujet en analyse ?

Seminaire 09

Pour conclure: je ne fais pas fi de le phallus pour I'hnomme comme
la maturation génitale; il n'y a pas pour la femme
d'objet du désir si ce n'est l'enfant. La
femme désire des enfants, ca ne la le phallus comme objet dans le
rend pas moins frigide. (Quelques coffret de la demande c'est un phallus
phrases de murmure mort
incompréhensible). cf. 'obsessionnel et son amour =
La commune fonction, chez un rite funéraire

I'homme comme chez la femme, du honneur au phallus embaumé

désir phallique est ce que je viens de
vous dire. C'est la chance de la femme
qu'elle n'en a pas, pour pouvoir le
désirer, car pour I'homme, il faut la
castration pour que son désir aille
vers la vie. Le phallus, objet dans le
coffret de la demande, est un phallus
mort. Rechercher chez l'obsessionnel
ce qui se passe dans la sorte d'amour
qu'il cultive; ¢a ressemble a un rite
funéraire, honneur au phallus
embaumé. Si l'on savait que 1'objet est
un objet mort, on ne dirait pas tant de
bétises sur la maturation en
psychanalyse. Le sein est un sein
coupé (...), le désir va vers la marque
de langage.

S'excuse d'avoir fait un séminaire. On est marqué par la psychanalyse.
C'est a le savoir qu'on a quelque chance que ce ne soit pas la marque des
erreurs et des préjugés de l'analyste. Promet le paradis a ceux qui le
suivent. Seront dignes de la marque de leur destin, mais aussi le destin de la

marque.



Seminaire 09
414 PAGE BLANCHE



Seminaire 09

Le quadrant
C. S. Peirce
3. LE QUADRANT.

455. Selon la terminologie * traditionnelle, la distinction entre les propositions Universelles et
Particulieres est réputée distinction de Quantité; celle entre les propositions Affirmatives et Négatives
est réputée distinction de Qualité. Mais cela est un abus malheureux des termes quantité et qualité,
dont on ressent I'inconvénient lorsque l'on étudie la Critique de la raison pure. Par conséquent, je les
regrette, malgré qu'ils aient été couramment utilisés depuis une génération. Disons qu'Universel et
Particulier différent en Lexis, Affirmatif et Négatif different en Phasis 3- Lexis et Phasis veulent
dire indiquer la voie et dire la voie. Lexis vient de A£~£tv, désigner ainsi qu'énoncer, c'est le mode
de distinguer ou de reconnaitre. Phasis a le sens illustré par: « Que dites-vous ? Oui ou Non ? » ; elle
est la base de xaiacparnS, affirmation, et unocpa6td, négation. Je ne vois vraiment aucune raison de les
rejeter, si ce n'est leur nouveauté. A Lexis, j'opposerais metalexis, et & Phasis j'opposerai metaphasis,
bien que la signification soit proche du grec avT~ocato.

1. C.S. Peirce, Collected papers, Cambridge, Harward University Press, 1960, Vol 11, Book III, chap.
1, par 2 et 3.

2. Elle date de Apuleius, Universel et Particulier ont la méme origine. Affirmatif et Négatif sont des
mots créés par Boethius. [voir Prantl, Op. cit., 1, 691.]

3. De «ltt et non pas ~aivcp ; par conséquent, n'a rien a voir avec phase.

-415-



Seminaire 09

L'identification

456. [...] Ayant retenu le Diodoran, en opposition avec la conception de validité philomenne, Aristote
doit, pour rester cohérent, soutenir que I'Affirmative universelle implique l'existence de son sujet;
[...] Il doit comprendre « certaines pierres philosophales sont rouges » comme n'affirmant pas
l'existence d'aucune pierre philosophale... Comme la distinction entre les propositions Universelles
et Particuliéres concernent le sujet, la distinction entre Affirmatif et Négatif devrait, par souci de
symétrie, concerner le prédicat, de telle sorte que la différence entre affirmer et ne pas affirmer
l'existence du sujet releve de la distinction entre Universels et Particuliers, et non pas entre
Affirmatifs et Négatifs. Les propositions Universelles, contrairement aux propositions Particulicres,
n'impliquent

pas l'existence de leurs sujets. La

figure ci-dessous illustre le sens précis assigné aux quatre formes A, E, 1, O ici.

Dans le quadrant 1, il y a des lignes qui sont verticales. Dans le quadrant 2, certaines lignes sont
verticales et certaines ne le sont pas.

Dans le quadrant 3, il n'y a pas de lignes verticales.

Dans le quadrant 4, i/ n'y a pas de lignes.

Maintenant, prenons la ligne comme sujet, et vertical comme prédicat:

A est vraie pour les quadrants 1 et 4, et faux pour les quadrants 2 et 3

E - 3etd4, - let2
I - let2, - 3et4
(0] - 2et3, - let4

Ainsi, A et O s'opposent précisément, ainsi que E et I. Mais toute autre paire de propositions peut
&tre vraie pour chaque proposition, ou encore vraie pour une proposition et fausse pour l'autre.
416



Seminaire 09

Le quadrant

457. Le quadrant 1 comprend le cas ou le prédicat couvre /'univers entier du discours 1, de telle sorte
qu'il y a une distinction intrinséque entre Affirmatives et Négatives, le dernier terme niant la
nécessité de leurs prédicats, alors que le premier les autorise; de méme il y a cette distinction entre
Universelles et Particuliéres, le premier terme affirmant 1'existence de leur sujet, tandis que le
deuxiéme ne le précise pas.

458. Dans certaines langues, la particule négative a un sens tel que sa répétition signifie une
intensité, mais je comprendrai la négation d'une proposition comme une inversion du diagramme ci-
dessus a travers sa diagonale gauche, interpolant les diagrammes 3 et 1, de telle sorte que Tout S est
pas-pas P, ce qui signifie tout S est P. De la méme fagon, j'utiliserai le terme « quelque » *dans un
sens tel que sa répétition n'est pas gauche, mais signifie une inversion a travers la diagonale droite,
interpolant les quadrants 2 et 4, de telle sorte que quelque S est P signifie Tout S est P. Je fais ceci
par souci de symétrie; en méme temps il est facile de lui donner un sens intelligible. Dire « Tout S
est P » revient a dire « un S, méme si un des pires cas est choisi, sera identique a un P favorablement
choisi ». Dire: « quelque S est P » revient a dire: « Un S, méme si 1'un est choisi dans le plus mau-
vais cas, sera identique a un P favorablement choisi ». Mais dire: « Un S, si non différent d'un des
pires est choisi, sera identique a un P favorablement choisi », reproduit I'Universel. Il faut
comprendre « favorablement » comme favorablement a 'identité, mais « un des pires cas » doit étre
compris comme un de ceux les mieux calculés pour contredire l'affirmation. Dire « Un S, si aucun
des pires cas n'est sélectionné, sera identique a un P défavorablement choisi » implique que tout P
est S, de méme que « Tout nom n'est pas P » implique la méme chose. Cette signification du mot «
quelque » différe certainement beaucoup du sens qu'il a dans 1'usage ordinaire du langage. Mais ceci
n'a pas d'importance, c'est parfaitement intelligible, et c'est pris de maniére a donner équilibre et
symétrie au systéme logique, qui est un enjeu de la plus haute importance, si ce systéme doit remplir
une fonction philosophique. Si l'objet principal des formes syllogistiques était habituellement utilisé,
tester des raisonnements pour lesquels il est difficile de dire s'ils sont valides ou invalides, comme
certains logiciens semblent naivement le supposer, alors leur proximité avec des habitudes
ordinaires de pensée pourrait

1. Le terme univers, maintenant d'usage courant, a été introduit par De Morgan en 1846. Cambridge
Philosophical transactions, VIII, 380.

2. De l'anglais original some. N. d. T.

417



Seminaire 09

L'identification

avoir un grand inconvénient. Mais en réalité, leur principale fonction est de nous éclairer sur la
structure interne du raisonnement en général, et pour cela la perfection systématique est
indispensable...

459. Aristote commet une erreur lorsqu'il appelle les propositions A et E contraires, simplement parce
qu'elles peuvent étre toutes deux fausses, mais pas toutes les deux vraies. Elles devraient étre appelées
incongrues ou disparates, et ces deux termes sont parfois utilisés. Les sub-contraires (le terme est de
Boéthius ', qui reprend le unEvavit(x de Ammonius) sont des propositions d'ecphase opposés, mais
étant particulieres les deux peuvent étre vraies mais ne peuvent étre chacune fausses. Ce serait une
bonne chose que d'imiter 1'usage des auteurs qui appellent tout couple de propositions pouvant
logiquement étre toutes les deux vraies mais non toutes les deux fausses, subcontraires.

Deux propositions sont contradictoires (d'Aristote avitlgF-tgvoc, le terme contradictoire vient de
Boéthius ?)si elles ne peuvent étre toutes deux vraies ou fausses, mais s'incluent 1'une 'autre.

Une proposition est subalterne (mot trouvé dans une traduction de /'Isagoge de Porphyre par Marius
Victorinus au ive siécle®, le mot de Porphyre est un«I~jxov, mais dans le sens présent trouvé
originairement chez Boétius *) s'il s'agit d'une proposition particuliére, suivie par une inférence
immeédiate de son correspondant universel, par rapport auquel elle est dite subalterne.

460. Dans mon systéme aucune des relations montrées dans le diagramme d'Apuleius [le carré
d'opposition] n'est préservée, sauf les deux paires de contradictoires. Tout autre paire de
contradictoires peut étre vraie ou fausse ensemble. A et E, Tout S est P, et pas S est P, sont vraies
ensemble lorsqu'il n'y a pas de S, et fausse ensemble lorsque seule une partie des S sont P 1 et O,
quelque S est P, quelque S n'est pas P, sont vraies et fausses ensembles précisément sous les conditions
opposeées.

Acet 1, Tout S est P, quelque S est P, sont vraies ensemble lorsqu'il y a des S qui sont tous P, et sont
fausses ensemble lorsqu'il y a des S dont aucune n'est P. E et O, Pas quelque S est P, et quelque S n'est
pas P, sont vraies et fausses ensembles précisément dans les circonstances opposées...

1. Voir Prantl, op. cit., I, 687 ff. 2. Ibid, 687.

3. Ibid, 66.

4. Ibid, 684, 692.

418



Seminaire 09

Bibliographie sommaire

BLANCHOT Maurice, L'Arrét de mort, Gallimard, 1948. - Thomas l'obscur, Gallimard,1941.
BRENTANO Franz, Psychologie du point de vue empirique, traduction et préface de Maurice de
Gandillac, Aubier 1944.

DIONYSIUS THRAX, Grammaire de Denis de Thrace, Bureau de 1'Almanach du commerce, 1830,
extrait de Mémoires de la Société des antiquaires de France, vol. 6. Cité par Gardiner d'apres
I'édition par Uhlig, Leipzig, 1885.

FEVRIER James, Histoire de ['écriture, Payot, 1948.

FREGE Gottlob, Les Fondements de l'arithmétique, Seuil, 1959.

GARDINER A.-H., The theory of proper names (a controversial essay), London, Oxford University
Press, 1940, 1954.

- Egyptian grammar, Oxford University Press, 1950, 1957. GILSON Etienne, Index scolastico-
cartésiens, Paris, Alcan,1912.

GRANET Marcel, Fétes et chansons anciennes de la Chine, Albin Michel, 1982. - Danses et
legendes de la Chine ancienne, 2 vol., Annales du Musée Guimet, PUF, 1959.

HEIDEGGER Martin, Etre et Te emps, Gallimard, 1954.

- Lettre sur l'humanisme, Aubier-Montaigne,1964.

HIJELMSLEV L., Prolégoménes a une théorie du langage, Ed. de Minuit, 1971. JESPERSEN O.,
Negation in English and other languages, Kobenhavn, A.F. Host et Son, 1917, 1955.

KARLGREN B., Grammata serica, script and phonetics in chinese and sino japanese, Stockholm,
1940. Reproduit dans The Bulletin of the Museum of Far Eastern antiquities, n° 12.

419



Seminaire 09

L'identification

KLOSSOWSKI Pierre, Sade mon prochain, Seuil, 1947.

- La Vocation suspendue, Gallimard, 1950.

- Le Bain de Diane, J.-J. Pauvert, 1956. KoYRE Alexandre, Epiménide le menteur,
Hermann,1947. LA PLANCHE J. et LECLAIRE S., L'Inconscient: une étude psychanalytique,
in Les Temps modernes, n° 183, juillet 1961 et dans le recueil des textes du 6e Congres de
Bonneval, Desclée de Brouwer, 1966.

MILL John Stuart, System of logic ratiocinative and inductive, London, longman, 1955, 1957.
Traduction francaise, Systéme de logique déductive et inductive, Paris, Lagrange, 1866-1867.
NiCOD ., La Géomeétrie dans le monde sensible, PUF,1952.

PEIRCE Charles Sanders, Collected Papers, Harward university Press, 1960. PETRIE F.. Sir,
The formation of the alphabet, London, Macmillan and Co,1912. POLITZER George, Critique
des fondements de la psychologie, 1928, PUF, 1957. REIK Theodor, Warum Verlief3 Goethe
friederike ? Imago, 1929, XV, 4. ROUSSELOT J.-P, Principes de phonétique expérimentale,
Paris, H. Welter, 18971901.

UEXKULL Jacob Johann von, Umwelt und Innenwelt der Tiere, Berlin, 1909, 1921.

- Theorische Biologie, Berlin, 1920, 1928. UEXKULL Thure von, Le Sens de la vie,
Godesberg, 1947.

- L'Unité de notre image de la réalité et les limites de chaque science, Berne, 1951.

- L'Homme et la nature, Berne, 1953. (non cités par Lacan).

VARAGNAC André, L'Homme avant l'écriture, Armand Colin, 1968. WESTERMARCK E.-A.,
Origine du mariage dans l'espéce humaine, 1875. - Histoire du mariage, Paris,1934-1945.

- The future of the mariage in western civilisation, Londres, 1936.

420



Seminaire 09

Table des matiéres

NOLE HIIMITNAITE. ¢.eeeeiieee ettt e e e e e e e e 7
Lecon 1 (15 n0ovembre 1961).....ccccoeeeeieiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 9
Lecon 2 (22 novembre 1961)........ccoeiviiiiiiiiiii, 23
Lecon 3 (29 novembre 1961)..........vviiiiiieieiiiiiiieieeee e 35
Legon 4 (6 décembre 1961).........ccoooiiiiiiii 47
Lecon 5 (13 décembre 1961)........cuvviiiiiiiiiiiiiiiiiiieee et e e 61
Lecon 6 (20 décembre 1961)........cvviiiieeeriniiiiiiiiiie e e 71
Lecon 7 (10 janvier 1962) .....oc.ooiiiiiiiiiieieeeieee e s ettt e e e e 87
Lecon 8 (17 janvier 1962)......ccoiiiiiiiiiiiieiieiiie et e 105
Lecon 9 (24 Janvier 1962).......ccoeviciiiiiiiieeeeicciiiieee e e e e siirrreeeee e e e e e s ens 121
Lecon 10 (21 fEVIIEr 19602).....uuiiiiiiieeeiiiiiiiiiie e et e e e 133
Lecgon 11 (28 février 1962).....cccceeeeeiieeiiee e e eeeeveeeeeeeveeennnn, 145
Legon 12 (7 mars 1962).....cccceiiiiiiiiiiieeeee et eaeneees 159
Legon 13 (14 mars 1962)......ciieiiiiiiieieie ettt 175
Lecon 14 (21 Mars 1962)....ccceeiiiiiieie e ettt e e e e e 189
Legon 15 (28 Mars 1962)......uuuueuiiiet e ieeeieie et 203
Legon 16 (4 @Vl 1962) ..c..ooviiieieiieiieii e ettt e e sie e seene e 219
Legon 17 (11 aVIil 1962) ...ooovviiiiieieeee ettt e 231
Legon 18 (2 mMai 1962).....uuueiiiiiiieiiee et 253
Lecon 19 (9 mai 1962)......ciiiiiiiiiiciii ettt e e e eerraaeae s 279
Lecon 20 (16 Mai 1962)....ccciiiiiiiiiiiei et eiiieeeee e ettt e e e e e e earrrreeae e e 291
Legon 21 (23 mMai 1962)...cccvviiiiiiiiiiiiieee it 301
Legon 22 (30 mMai 1962)....cuuviiiiiiiiiit e eieet e eeeeeiiiieeierevereverereeerererssersraanas e 313
Lecon 23 (6 Juin 1962) ..cc.eiviiiieeieeiee ettt ese e ie et s e e e e aes 327
Legon 24 (13 juin 1962)....ouuninii e 349
Legon 25 (20 Juin 1962) ..ooeoiieeie et s ettt 367
Legon 26 (27 Juin 1962) ..ot s ettt 381
AINICXES. oeeeetvieeeiieeeeiee ettt e e et ee e ettt e e stbeeeetbeeeeabaeaaee s aeearaeeeenbaaeeasaeaeasaeeaanns 399
De ce que j'enseigne (J. Lacan) .....ccocceveerierienieniees st 399
Le quadrant (C. S. PITCE)...uiuiiiiriiiiiieeiiiier e e e e e e e e e vai e 415 Bibliographie
1070101 F: 3 1 4SS 421
421

1966



Seminaire 10

1967



