1972-73



Ce document de travail a pour sources principales :
—  Encore, version critique établie par PE.L.P.
—  Encore, fichiers audio « mp3 » des séances, sur le site de Patrick VALLAS.
—  Encore, (lecture de...) de Christian FIERENS.

Le texte de ce séminaire nécessite /installation de la police de caractéres spécifigue, dite « Lacan », disponible ici :
http://fr.ffonts.net/LACAN.font.download (placer le fichier Lacan.ttf dans le répertoire c:\windows\ fonts)

Les références bibliographiques privilégient les éditions les plus récentes. Les schémas sont refaits.
N.B. Ce qui s’inscrit entre crochets droits | | n’est pas de Jacques LACAN.

(Contact)

Table des séances

1 21 novembre 1972

2 12 décembre 1972 RECANATI
3 19 décembre 1972

4 09 janvier 1973

5 16 janvier 1973

6 13 février 1973

7 20 février 1973

8 13 mars 1973

9 20 mars 1973

10 10 avril 1973 MILNER et RECANATI
11 08 mai 1973

12 15 mai 1973

13 26 juin 1973


http://www.ecole-lacanienne.net/fr/p/lacan
http://www.valas.fr/Telechargements-Freud-Lacan-audio-et-liens-videos,027
http://fr.ffonts.net/LACAN.font.download
mailto:pierre.alain.lecat@free.fr

21 Novembre 1972 Table des séances

1l m’est arrivé de ne pas publier VEzhigue de la psychanalyse ' En ce temps-la c’était une forme chez moi de / politesse :
« apres vous, j'vous en prie », « jvous en pire », « passez donc les.. » « ‘prés vous.. ». Avec le temps, j’ai pris I’habitude de
m’apercevoir qu’apres tout je pouvais en dire un peu plus. Et puis je me suis apercu que ce qui constituait

mon cheminement c’était quelque chose de 'ordre du « je #'en veus: rien savoir I ». C’est sans doute ce qui aussi,

avec le temps, fait que - ezcore - je suis la, et que vous aussi vous étes 1a, je m’en étonne toujours, excore |

11y a quelque chose depuis quelque temps qui le favorise c’est qu’il y a aussi chez vous, chez la grande masse de ceux qui
sont 1a, un méme - en apparence - un méme « Je n'en veusc rien savoir ! ». |le « je n'en venx rien savoir » des anditenrs de 1acan concerne un savoir
non su mais déja la, qui peut s'acquérir, méme s'il nécessite pour cela le « dispositif analytique », ce savoir qui ne se savait pas et que 'analyse dévoile]

Seulement - tout est 1a | - est-ce le méme ? Le « je n'en veux rien savoir ! » d’'un certain savoir qui vous est transmis par bribes, est-ce
bien de cela qu’il s’agit ? Je ne crois pas. [/e « je n'en veux rien savoir » de Lacan concerne I'« impossible @ dire », le mur de limpossible, le réel qui n'est

« saisissable »(begriff) par le symbolique gu’avec un reste. 1e reste, le déchet, dont 'analyste occupe la place @) dans le dispositif analytique, est ce qui amene Lacan a reprendre
toujours et encore son travail d'élucidation du discours analytique (son « frayage » irrémédiablement inachevé) par un dire qui doit poser un « je n'en veux: rien savoir »

de I« impossible a dire »|

Et méme, c'est bien parce que vous me supposez partir d’aillenrs [sinon le « dispositif analytigne » suffirait) dans ce « je n’en veux rien savoir ! » que
supposer vous lie a moi [Le Sy du savoir sub-pose (subjectnm) un sujet : Sy Sy (qui n'est que supposé) : « le sujet supposé savoir » a L'origine du transfert ).

De sorte que s’il est vrai que je dise qu’a votre égard je ne puis étre ici qu’en position d analysant de mon

« je n’en veux rien savoir !'», d’ici que vous atteigniez le méme, il y aura une paye.

[Lacan a toujours dit qu’il parlait (d'abord et surtont) aux analystes. Son « séminaire » ressemble a un dispositif analytique inversé :

—  de tres nombrenx analysants sont venus a un analyste : Jacques Iacan,

—  de tres nombreux analystes sont venus au séminaire it Lacan est en position d’analysant de son « je n'en veux: rien savoir ».
11 résulte de ce dispositif « le chemin de savoir » du séminaire, mais ici ¢'est l'analysant Lacan qui produit seul les interprétations (les analystes écontent mais ne renvoient rien :
est-ce ainsi que ['on peut entendre ce « il y anra une paye »... quand ils interviendront 7))

c ien, ¢ ien ce qui fait que ¢ u ue qua voétre vous apparait suffisant, vous pouv

Et c’est bien, c’est bien ce qui fait que c’est seulement que quand le votre s rait suffisant, s ez

- si vous étes, inversement, mes analysants - vous pouvez normalement vous détacher de votre analyste.

Il n’y a - contrairement a ce qui s’émet - nulle impasse de ma position d’analyste avec ce que je fais ici a votre égard.
[la fin d’analyse implique le « saut périllenx » du rejet de I'analyste comme objet(@), la chute du décher]

L’année derniere, j’ai intitulé ce que je croyais pouvoir vous dire : « ..ou pire », puis : « ¢a s'oupire », (5, apostrophe).
Ca n’a rien a faire avec « je » ou « fu » : « je ne Foupire pas », 0i « tu ne n'oupires ».
[le titre du séminaire 1971-72 était « ...Ou pire » — denx: parties hétérogenes : « ... » et « Ou pire » — dire ce titre comporte denx: gpérations :
- tenter de dire lindicible « ... », ici représenté par les points de suspension, ce qui aboutit a la tentative pulsionnelle toujours réitérée et jamais résolue,
—  tenter de dire le « Ou pire », le savoir non su, mais présent la « quelque part », ce qui aboutit an dispositif analytique, ld oi « ¢a s’oupire »|

Notre chemin, celui du disconrs analytique, ne progresse que de cette limite étroite, de ce tranchant du couteau qui fait
qu’ailleurs ¢a ne peut que « x’aﬂpz'rer ». [ce chemin que Lacan fraye sur un « littoral » étroit (of. Lituraterre) avec :

—  d'un coté Lindicible du réel (non soluble dans le symbolique),

— et de lautre le « déja dit », non su, d’un inconscient structuré comme un langage, dont il faut décrypter I'énigme|
Cest ce discours anabtiqne] qui me supporte et pour le recommencer cette année,

je vais d’abord vous supposer au lit, un lit de « plein emploi » 2 deux. [au lit a deus, avec un impératif : « Jouis ! »)
[- le lit de 'amonr conjugal, celui de la jonissance (sens juridigue), de I'union légale (code civil), mais anssi le lit (divan) de la jonissance inter-dite, le lit supposé du réve
qui lie (1it) l'analysant an sujet supposé savoir par I'amour « de transfert » 2|

Ici il faut que je m’excuse aupres de quelqu’un, qui ayant bien voulu s’enquérir de ce qu’est mon discours - un juriste
pour le situer - jai cru pouvoir... pouvoir pour - a lui - faire sentir ce qui en est le fondement, c’est a savoir

que /e langage ca n’est pas ['étre parlant [Cf. Fonction et Champ de la parole et du langage..], je ui ai dit que je ne me trouvais pas déplacé
d’avoir a patler dans une faculté de droit, celle ou il est sensible - sensible par ce qu’on appelle existence des codes, du
code civil, du code pénal et de bien d’autres - que le /angage ca se tient la, c'est a part [les nombreux volumes des codes : civil, pénal..], €t que
Létre parlant, ce qu’on appelle « les hommes », il a affaire a ¢a tel que ¢a s’est constitué au cours des ages.

Alors commencer, commencer par vous supposer au lit, bien sir il faut qu’a son endroit je m’en excuse !
Je n’en décollerai pas pourtant aujourd’hui ! Et si je peux m’en excuser c’est a lui rappeler, lui rappeler que,
au fond de tous les droits il y a ce dont je vais patler, a savoir /a jouissance.

1 Jacques Lacan : L'éthique de la psychanalyse, livee V11, Patis, Seuil, 1986.



Le droit ¢a parle de ¢a, le droit ¢ca ne méconnait pas méme ce départ, ce bon droit coutumier dont se fonde I’'usage
du concubinat, ce qui veut dire coucher ensemble. Evidemment je vais partir d’autre chose, de ce qui dans le droit
reste voilé, 2 savoir ce qu’on en fait : s’étreindre. Mais ¢a c’est parce que je pars de la limite, d’une limite dont en effet

. . N L. sy s 1ss / s : L2 L :
il faut partir pour étre sériexnx, ce que j’ai déja commenté : pouvoir établir /z série  la série de ce qui s’en approche.

L’usufruit’ ¢a C’est bien une notion de droit et qui réunit en un seul mot ce que déja j’ai rappelé dans ce séminaire

sur PEthigue dont je parlais tout a I’heure, 4 savoir la différence qu’il y a de Zoutil 4, qu’il y a de Zutile, a la jouissance.
L’utile ¢a sert a quoi ? C’est ce qui n’a jamais été bien défini en raison d’un respect - d’un respect prodigieux -

que grace au langage 1’étre parlant a pour le moyen. L usufruit ¢a veut dire qu’on peut jouir de ses zogyens mais qu’il faut pas
les gaspiller. Quand on a regu un héritage, on en a /usufruit, on peut en jouir a condition de ne pas trop en user.

C’est bien la qu’est I'essence du droit : Cest de répartir, de distribuer, de rétribuer, ce qu’il en est de /a jouissance.

Mais qu’est-ce que c'est que la jouissance 2 C’est la précisément ce qui pour linstant se réduit a nous d’une instance négative :

la jouissance c'est ce qui ne sert a rien | Seulement ¢a n’en dit pas beaucoup plus long. Ici je pointe, je pointe « a réserve » [partie
d'une toile, protégée par de la cire, qui ne sera ni imprimée, ni peinte] qu’implique ce champ du droit [/a jouissance comme bétérogone an champ du droit (limitée 4
Dusufruit), - ce qui ne pent se dire dans ce champ(langagier)|, A droit a la jouissance. Le droit C’est pas le devoir, rien ne force personne a jouir, sanf
le surmor. e surmoi ¢'est Uimpératif de la jouissance : « jouis ! », C’est le commandement qui part... d’ou ? C’est bien la que se
trouve /e point tournant [of. schima) qu’interroge le disconrs analytique.

[dans le disconrs analytigne 'analyste en position de semblant (@) interpelle le sujet (8) en position d’Autre, sur sa jouissance, lanalysant « produit » des essaims de Sy
coupés du savoir Sy (en position de vérité). Ces essaims de Sy sont n'importe quel signifiant conpé du savoir—, asémantiques (« dites tout ce qui vous passe par la téte méme si ca

n'a ancun sens »), mais ils ne peuvent rejoindre lenr vérité (s ! montrer fugiti Sy savoir local qui git la— « ce n'est pas ¢a » — changement de disconrs)
¢
M H
S1—-5 8 /5
5@ a.._ao\sS
% Fdl M
Impossible : ;
Impossible S L g -
.Q ¢ . S92\ — g’ ,
Semblant Jouissance e -d % S ‘ S ars g S
Nécessaire ontingen g * = >
i — 1 2
Vérité Plus de jouir Sl o
Possible U A
(impuissance) Impuissance N

C’est bien sur ce chemin que j’ai essayé dans un temps - le temps de '« aprés-vous.. » - que j’ai « laissé passer » pour montrer
que si I"analyse nous permet d’avancer dans une certaine question [éhigue : du droit an devoir (de jonissance)], ’est bien que nous ne
pouvons nous en tenir a ce dont je suis parti - assurément respectueusement - a ce dont je suis parti,

soit de 'Ethigue I’ ARISTOTE", pour montrer quel glissement s’était fait avec le temps. Glissement qui n’est pas progres,
glissement qui est contour, glissement qui d’une considération - au sens propre du terme - d’une considération de /ézre

qui était celle ’ARISTOTE, a fait venir au temps de /utilitarisme de BENTHAM, au temps de la Théorie des fictions 7,
au temps de ce qui du langage [Saussure] a démontré la valeur d’outil, la valeur d’usage.

[Aristote se sitne dans le discours du maitre (maitre — m’_étre : S1_, Sy, @), quit est un disconrs sur la nature de l'étre qui se déterminerait du « sonverain Bien » : @,

et qui participerait d'une cosmologie de « I'harmonie des spheéres » : de la sphere sublunaire (le monde humain) a la sphere supréme : la spheére immobile qui serait au principe de
tout. D’ Aristote (- 384,- 322) a Bentham (1748, 1832) puis Saussure (1857, 1913), le langage est congu dans un méme « contour » homogéne, comme « outil », dans sa fonction
d'usage qui est de « maitrise sociale » (Aristote : M), de structure d’appropriation des biens (Bentham et sa théorie des fictions : U ?) voire de structure de communication du
savoir (le signifiant/ signifié de Saussure : H). Ces trois discours relevent du méme contour : ils se veulent sphériques (avec un extérienr et un intérienr),

et consistants par exclusion (ex-sistence) de hétérogene (@ dans H , 8 dans M, Sy dans U) : soutien du rapport sexuel comme « possible » + principe de non contradiction ).

scopique vocal

3 -5 :S1+ S .S2a @— ¢
renversement —p renversement = renversement —p renversement
L 2 o~ 8 Si
" Semblant Autre ¢ ","_w ‘( it !
Vérit¢ | Produit . Hystérique Maitre Universitaire Analyste

Impuissance

C’est ce qui nous laisse enfin revenir a interroger ce qu’il en est de cet ézre, de ce « Souverain Bien » [a] posé 1a comme objet
de contemplation, et d’ou on avait cru pouvoir édifier une éthique [fondement d'un devoir étre).

2 La série de Fibonacci, Cf. séminaire Logigue du fantasme (1966-67), séances du 22-02 au 14-06.

Usufruit : droit réel temporaire d'usage et de jouissance d'un bien appartenant a un tiers, le nu-propriétaire, a charge pour le titulaire
de conserver la substance et la destination de ce bien.

Outil : au XVI¢™e siecle souvent : « ##/» in O. Bloch et W. Von Wartburg, p. 452.

Aristote, El/}iqﬂe de Nicomague, Paris, Vrin, 1990, ou Classiques Garnier, bilingue, 1940.

Cf. Ecrits, pp. 125-149, et le séminaire L'éthique de la psychanalyse , Patis, Seuil, 1986, séances des 18-11-1959 et 11-05-1960.

Jetemy Bentham, De /ontologie et autres textes sur les fictions, Points Seuil Essais n° 353, 1997.

(3]

~N o U



Je vous laisse donc sur ce lit a2 vos inSpirations [/e /it de Vétreinte avec Lantre et ' Antre - le (a) qui dans I'étreinte sexuelle et dans Pamont, permet « la
complétude », le « réve du Un »). Je sors, et une fois de plus j’écrirai sur la porte - afin qu’a la sortie, peut-étre vous puissiez vous
rendre compte des réves que vous aurez sur ce lit poursuivis - la phrase suivante :
la jouissance de I'Autre. ..
de I’Autre avec [un grand A]. .. il me semble que depuis le temps — hezn 7 — ¢a doit suffire que je m’arréte la.
_]6 vous en ai assez rebattu les oreilles de ce « grund A » qul vient aprés [dans la phrase (a Loral) : I'Autre « avec un grand A »],
vu que maintenant il traine partout, ce grand A mis devant I’Autre, plus ou moins opportunément d’ailleurs,
¢a s'imprime a tort et a travers
..la jouissance de I'’Autre, du corps de I’Autre qui le - 1ui aussi : « avec un grand A » - du corps de I’Autre qui le symbolise,
n'est pas le signe de l'amonr.

Jéctis ca et je n’écris pas apres : ferminé, ni « amen », ni « ainsi soit-il ». 1/ n'est pas le signe... C’est néanmoins la seule réponse.
Le compliqué c’est que la réponse, elle est déja donnée au niveau de 'amour et gue la jouissance de ce fait, reste une
question, question en ceci que /a réponse qu'elle peut constituer n’est pas nécessaire d’abord.

C’est pas comme 'amour. I’amour - lui - fait signe, et comme je ’ai dit depuis longtemps, il est toujours réciproque.
J’ai avancé ca tres doucement en disant que /les sentiments sont toujours réciproques, Cétait pour que ¢a me revienne :

—  Etalors.. et alors... et lamour.. et lamonr... il est toujours réciproque 2
—  Mais g'oui | mais 'oui | [Rires]

C’est méme pour ¢a qu’on a inventé Vinconscient, ’est pour s’apercevoir que « le désir de ['homme c'est le désir de I’ Autre »,
et que Lamonr ¢’est une passion qui peut étre Iignorance de ce désir, mais qui ne lui laisse pas moins foute sa portée.
Quand on y regarde plus pres on en voit le ravage.

Alors bien sar ¢a explique que /z jouissance du corps de I’Autre - elle - ne soit pas wune réponse nécessaire. [puisque « l'amonr est
réciprogue », il suffit a retrouver la complétude, la plénitude dn Un). Ca va méme plus loin, c’est pas non plus #ne réponse suffisante parce que
Lamonr - Wi - demande l'amonr, il ne cesse pas de le demander, il le demande encore ! [.la jonissance : ni nécessaire, ni suffisante|
Encore, c’est le nom propre de cette faille d’ou dans I’Autre, part la demande d’amout. [/a faille dans I Autre (S(X) ) est structurelle,

permanente — ['amounr qui permet la « complétude » est demandeé encore et encore)

Alors d’ou part, d’ou part ¢a gui est capable, certes - mais de facon non nécessaire, non suffisante - de répondre par la jouissance,
Jouissance du corps, du corps de I’Autre ? Cest bien ce que I'année derniere, inspiré d’une certaine fagon par la chapelle

de Sainte-Anne qui me portait sur le systeme, je me suis laissé aller a appeler /'(@)mur 8[/e.r « traces », sur le corps, des objets partiels).
L’(@)nur c’est ce qui apparait en signes bizarres sur le corps et qui vient d’au-dela - du debors - de cet endroit que

fnous avons cru, comme ¢a, pouvoir lorgner au microscope sous la forme du geren, dont je vous ferai remarquer
qu’on ne peut dire que ce soit la la vie puisqu’aussi bien ¢a porte la mort, la mort du corps, que ¢a /e reproduit,

que ¢a le répete, que c’est de 1a que vient Pen-corps. 11 est faux de dite « séparation » du soma et du germen, puisque de porter
ce germen le corps porte des fraces. [les traces dont il s'agit sur '(@)mur ne sont pas celles des caractres sexuels, mais des « signes bizarres inserits » sur le corps,

vétements, bijonx; parnres, qui enveloppent le corps et en signifient I'nnité par la présence (caché a intérienr) d'nn Gy XA [agalmal, d'un Bien supréme]

Il'y a des traces sur /’(a)mur. 1 ¢tre du corps est sexué [?,d], certes, mais c’est secondaire comme on dit. Et comme
I'expérience le démontre, ce ne sont pas de ces traces [?,d] que dépend la jouissance du corps en tant que ’Autre
il symbolise. C’est 1a ce qu’avance la plus simple considération des choses.

De quoi s’agit-il donc dans 'amour ? Comme la psychanalyse ’avance - avec une audace d’autant plus incroyable
que toute son expérience va contre, que ce qu’elle démontre c’est le contraire - 'amour c’est de faire Un.

C’est vrai qu’on ne parle que de ¢a depuis longtemps, de /Un : la fusion, I'€QG [éros| serait tension vers 'Un.

« Y a d’TUN », cest de ca que jai supporté mon disconrs de 'année derniére, et certes pas pour confluer dans cette confusion originelle,
celle du désit qui ne conduit qu’a la visée de « /a faille » ou se démontre que /UN ne tient que de lessence du signifiant.

T . 9 . . , . N .. N o
Si j’ai interrogé FREGE ~ au dépatt c’est pour tenter de démontrer /a béance qu’il y a de cet L a quelque chose qui tient a [étre,
et derriere /étre, A la Jonissance. |la faille est celle de I'Antre oi s'inscrit la trace (S1 trait unaire) de 'excpérience de jouissance, mais pas la jouissance qui de ce fait est
perdue et sera recherchée en vain dans la répétition — I'Autre est troué : incomplétude de son savoir (Sy) . 11y reste la trace du signifiant effacée de son signifié (S signifiant
a-sémantique) qui ne renvoie a rien)|

Je peux quand méme vous dire par un petit exemple : 'exemple d’une perruche [Rires] qui était amoureuse
de PICASSO, ¢a se voyait a la facon dont elle lui mordillait le col de sa chemise et les battants de sa veste.
Cette perruche était bien en effet amoureuse de ce qui est essentie/ a ’homme, a savoir son accoutrement.

8  Cf. Le savoir du psychanalyste (« Entretiens de Sainte-Anne »), séance du 06-01-1972 .
9 Cf. séminaire « Problemes cruciaux de la psychanalyse » séances des 20-01-1965, 27-01-1965, 24-02-65.



Cette perruche était comme DESCARTES, pour qui des hommes c’était des habits en pro-ménade” si vous me permettez,
bien stir Cest « pro », ca promet la ménade ", Cest-a-dire quand on les quitte [s habin]. Mais ce n’est quun mythe, un mythe
qm vient converger avec le lit de tout a I’heure. [retirés les habits (i.e. ce qui fait lapparat du corps) il ne reste que le corps — les objets partiels (a) et non pas
LPUn de I'étre (Sx) — impossibilité - d’eux - de faire denx, d’oil la question réitérée a propos de Si—, Sy : « cet essain, est-ce d’enx: 2 » et la réponse : « ce n’est pas ¢a »)

Jouir d’un corps quand il n’y a plus d’habits c’est quelque chose qui laisse intacte la question de ce qui fait I’Un,
c’est-a-dire de Uidentification. La perruche s’identifiait a Picasso habillé. 11 en est de méme de tout ce qui est de 'amout.

Autrement dit, I’habit aime le moine parce que c’est par la qu’ils ne sont tous qu’Uzx. Autrement dit, ce qu’il y a sous
I’habit et que nous appelons le corps, ce n’est peut-étre en I'affaire que ce reste que jappelle Jobjet(a) [les quatre formes de lobjet(a)].
Ce qui fait tenir 'image [/ mantear] C’est un reste [(@) : ke porte mantean, le portand], et ce que analyse démontre c’est que /amonr

dans son essence est narcissigue, que le baratin sur /objectal est quelque chose dont - justement - elle sait dénoncer /a substance
dans ce qui est reste [résidu et permanence] dans le désir, a savoir sa cause, et ce qui le soutient de son insatisfaction [hystérigue]

voire de son impossibilité [obsessionnel). L impuissance de Pamonr - quoiqu’il soit réciproque - #ent a cette ignorance d’étre le désir
d’étre Un. Et ceci nous conduit a /impossible d’établir la relation d’eux — la relation d’eux qui ? — deux sexes.

Assurément, ai-je dit, ce qui apparait sur ces corps, sous ces formes énigmatiques que sont les caractéres sexuels qui ne
sont que secondaires, sans doute fait ’étre sexué. Mais /étre ¢’est la jouissance du corps comme tel, Cest-a-dire comme (a)sexué
- mettez-le [érivez-] comme vous voudrez [asexué on (@)sexné] - comme (a)sexué, puisque ce qui est dit « jouissance sexuelle »

est dominé, marqué par /impossibilité d’établir comme tel, nulle part dans I’énongable, ce seul Uz qui nous intéresse :

I'Un de la relation « rapport sexuel ». [ viser Syon n'atteint que a

Cest ce que /e discours analytigue [A] démontre, en ceci justement que pour ce qui est d’un de ces étres comme sexué,

’lhomme en tant qu’il est pourvu de 'organe dit phallique — j’ai dit : « diz.. » — le sexe corporel, le sexe de la femme...
j’ai dit de « La » femme : justement il n’y en a pas, #/ n’y a pas La femme, 1a femme n’est « pas toute »

...le sexe de la femme ne lui dit rien si ce n’est par 'intermédiaire de la jouissance du corps [les objets partiels).

[Disconrs A : @(Semblant) — » S(I'Auntre comme Jouissance)—/ S1(Produit conmme Plus de Jouir) > Sy (Vérité comme jouissance du corps de I’ Autre : — La femme)).

Impossible

a s Impossible
A > !
= = Semblant Autre *_ Semblant Jouissance
Sl X Verité Produit joutssance +de jouir
Impuissance Imprissance N du corps de I'Autre ¥

Ce que /e discours analytigne démontre c’est - permettez-moi de le dire sous cette forme - que /e phallus [S1] ¢'est [objection de
conscience, faite par un des deux étres sexués, au service a rendre a I’Autre. [le S ne peut fonder le Sy — impuissance a « retronver » le Un de 'amour]
[I/ n’ a pas de rapport sexuel, la sexualité vise Sy mais n’atteint que les objets partiels prégénitanx: : oral, anal, vocal, scopigue :

~ Surla question de lamonr- « cet Sy, est-ce deux: 2 » (S1—S2?) — « ce n'est pas ¢a» « Je te demande de refuser ce que je Foffre, parce gue ¢a n’est pas ¢a ».

—  Surla question de la jonissance « cet Sy, est-ce denx 2 » or S1OSy _ « ce n'est pas ga» (pas de jouissance du corps de ' Autre _, La forme, non La fomme)]

Et qu’on ne me parle pas des caractéres sexcuels secondaires de la femme parce que, jusqu’a nouvel ordre, ce sont ceux de /z mere
qui priment chez elle. Rien ne distingue comme étre sexué la femme, sinon justement le sexe. Que tout tourne autour de
la jouissance phallique c’est tres précisément ce dont I'expérience analytique témoigne, et témoigne en ceci que La femme
se définit d’une position que j’ai pointée du « pas toute » a l'endroit de la jouissance phalligue. Je vais un peu plus loin, /a jouissance
phallique est I'obstacle par guoi I'homme n’arrive pas - dirai-je - d jouir du corps de la_femme précisément parce que ce dont il jonit

cest de cette  Jouissance, celle de / ’wgane. [l jouissance de ’homme s'arréte a la jouissance phalligue (de I'organe) — impuissance a jouir du corps de la femme : S1OSs]

Et cest pourquoi le surmoi, tel que je I’ai pointé tout a ’heure du « jouis /», est corrélat de la castration qui est le signe
dont se pare Paveu que /a jouissance de I’Autre, du corps de I'Autre, ne se promeut que de Uinfinitude, je vais dire laquelle :
celle que supporte le paradoxe de ZENON - ni plus ni moins - lui-méme. ACHILLE et la tortue, tel est /e schéme du jouir
d’un coté de Iétre sexué [¢]. Quand ACHILLE a fait son pas, tiré son coup aupres de BRISEIS, telle la tortue,

elle aussi a avancé d’un peu, ceci parce qu’elle n’est « pas foute », pas toute a lui, il en reste, et il faut qu’ ACHILLE

fasse /e second pas comme vous savez, ainsi de suite...

C’est méme comme ¢a que de nos jours - mais de nos jours seulement - on est arrivé a définir /e nombre, le vrai [nombre,
ou pour mieux dire, le [nombre|réel. Parce que ce que ZENON n’avait pas vu, c'est gue la tortue non plus n’est préservée
de cette fatalité I’ACHILLE, ¢’est que comme son pas a elle est de plus en plus petit, elle n’arrivera non plus jamais a la limite.

10 Cf. Descartes, Méditations métaphysigues, Patis, Gallimard, La Pléiade, 1953, p. 281 : «.. 5z par hasard je regardais d'une fenétre des hommes qui
passent dans la rue, a la vie desquels je ne manque pas de dire que je vois des hommes, tout de méme que je dis que je vois de la cire, et cependant que vois-je
de cette fenétre sinon des chapeanx: et des manteanx: ».

11 Ménades : Nymphes champétres, nourtices puis accompagnatrices de Dyonisos. On les représentait échevelées, nues ou vétues
de voiles légers, poussant des hurlements, en proie a des passions déchainées


http://fr.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9nades
http://fr.wikipedia.org/wiki/Bris%C3%A9is

Et Cest en ¢a que se définit ux nombre quel qu'il soit s’il est 7ée/. Un nombre a une limite, et c’est dans cette mesure
qu’il est infini. [ ex. : a suite géométriqne de raison Vs et de premier terme 1 (1 + o + Ya +... converge (@ Linfini) vers 2, sans jamais atteindre]
ACHILLE, c’est bien clair, ne peut que dépasser la tortue, il ne peut pas la rejoindre, mais il ne la rejoint que dans Usnfinitude.
Seulement en voila de dit pour ce qui est de la jouissance en tant qu’elle est sexuelle :
- lajouissance est marquée d’un c6té par ce #ro# qui ne I'assure que d’autre voie que de / jouissance phallique,
= est-ce que de l'antre coté [du coté de I'Autrel, quelque chose ne pent s'atteindre qui nous dirait comment ce qui jusqu’ici n'est que faille,
béance dans la jonissance [faille de la jonissance phalliqué, seratt réalisé 2 [ jouissance du corps de ' Autre]

C’est ce qui, chose singuliére, ne peut étre suggéré que par des apercus trés étranges. « Efrange » C’est un mot qui peut
se décomposer : Létre ange.|Cf. L Annonciation, mais surtont les FExvangiles du grec eVAYYEAOV (enangélion : « bonne nonvelle ») — le message de 'amonr (divin).
Laccent est mis sur le message, sur le sens, sur le signifié, sur un savoir (Sg) — étre ange c’est viser I’ Autre comme savoir (et la jouissance du corps de I’Antre))

C’est bien quelque chose contre quoi nous met en garde I’alternative d’ére aussi béte que la perruche de tout a ’heure.

|1/ 5’agit ici de S le signifiant asémantique, privé de signifié donc de sens : étre béte c’est viser le signifiant — viser la répétition de « la jonissance de lidiot », qui ne méne qu’a
Lobjet partiel et  la jonissance phalligne (& —» 5_,Sy), mais ferme laccés a Sz (impuissance a atteindre la_jouissance du corps de 'Autre : S1OSg). La bétise ce sont les
paroles privées de sens, on ayant trait a l'amonr (qui visent Sy).

Cf. le début de la séance snivante sur le discours analytique et la dimension de la bétise.

Cf. Hugo : « faisons cette bétise, 1. amour, et livrons-nous naivement a Dien »(La 1 égende des siécles).

Cf. le petit Hans et son approche de la bétise.

Cf. Pascal : « L hommie n'est ni ange, ni béte, et le malhenr veut que qui veut faire I'ange fait la béte. »

—< la perruche amonreuse de Picasso » vise l'amonr (Sy), atteint « les signes bizarres sur I'@)niur » et n’obtient qu'une jouissance phalligue)

Mais néanmoins, regardons de prés ce que nous inspire I'idée que dans la jouissance - dans la jouissance des corps -
la jonissance sexuelle ait ce privilege de pouvoir étre interrogée comme étant spécifice, au moins par une impasse.

Cest - dans cet espace, espace de la jouissance - prendre quelque chose de borné, fermé : c’est un lien [le langage comme lien
de I Autre - hétérogénéité de étre et de ' Autre - géométrie], et en patler : c’est une topologie [la parole parconrt le lien — I'étre dans I'Autre—. topologic).

Ici nous guide ce que, dans quelque chose que vous verrez paraitre en pointe de mon discours de ’'année derniére,

. . 4, . , . . 12 sy

je crois démontrer : Ja stricte équivalence de topologie et structure ~, ce qui distingue I'anonymat de ce dont on parle comme
Jonissance, a savoir ce qu’ordonne le droit : une géométrie justement, I’Aétérogénéité du lien, Cest quil'y a un lien de I’ Autre.
De ce lien de I'Autre - d’'un sexe comme Autre, comme Autre absolu - que nous permet d’avancer le plus récent
développement de cette topologie, j’avancerai ici le terme de compacité.

Rien de plus compact gu’une faille, $’il est bien clair que quelque part, il est donné que Uzntersection de tout ce qui s’y ferme
étant admise comme existante en un nombre fini d’ensembles [ ax moins deus], 1l en résulte - c’est une hypothese -

que /intersection existe en un nombre infini [ P]. Ceci est la définition méme de fa compacité B [la faille inclut sa limite — espace forns.

Dans cette faille si denx: (an moins) sous-espaces fermés ont une intersection non vide, alors il existe une infinité d'espaces fermés (¢f: Théoréme de Borel-1ebesgue sur les réels)

qui ont une intersection non vide, ce gui - appliqué ici - montre une infinité de jonissances phalliques connectées entre elles (intersections non vides) ~® — comverture de « la faille »

possible jusqu’ans: bornes (sans les atteindre) par une infinité de jonissances « fermées » interconnectées par P, (jouissances phalliques « masculines »)|

Et cette intersection dont je partle [@] C’est celle que j’ai avancée tout a ’heure comme éfant ce qui convre ce qui fait obstacle
an rapport sexuel supposé, a savoir : a ce dont j’énonce que 'avancée du discours analytigue tient précisément en ceci :
que ce qu’il démontre c’est que son discours ne se soutenant que de I’énoncé gu'il n’y a pas, qu’il est impossible de poser
le rapport sexuel, Cest de par la qu’il détermine ce qu’il en est réellement aussi du statut de tous les autres discours.
[senl le disconrs A soutient Vimpossibilité du rapport sexuel [S19S3), les antres disconrs en soutiennent la possibilité (converture de la faille par la jonissance phallique) :
= ledisconrs M : avec S\_, Sy : rapport maitre-esclave — production de @ mais au prix de Uincomplétude du discours (exclusion de 8),
— e discours H : avee 8,51 S5, S, contingent : production d’nn savoir Sy mais an prix de linconsistance du disconrs, (exclusion de @)

= lediscours U : avec Sy, @ S1_. Sy nécessaire et production de sujets de la connaissance mais au prix de Uindémontrable du disconrs (exclusion de Sy)].

61—-5) 8 —/S1
e a.. ae\sy)

v M ‘~.. H ;
S " v - S S Sl SZ S ‘scu],‘}ique ‘-,5(,/ S
2\ —arra — S = | Dire que nun—’[ g — | Dire que non—p T gg A’;S, l‘ Dire que non—p | : ’ S Dire que non—p -
: ' I 5 - O @ <
Si s Sz * Si ), SZ/’ X @ 19 S20 S1
» Maitre Universitaire

Tel est dénommé le point qui comvre, qui convre 'impossibilité du rapport sexuel comme tel.
La jouissance en tant gue sexuelle est phallique, c’est-a-dire qu’elle ne se rapporte pas a I’ Autre comme tel.

12 Jacques Lacan : « L'étonrdit », Scilicet 4, Patis, Seuil, le champ freudien, 1973.
13 Cf. Séminaire La logigue du fantasme - la sétrie de Fibonacci, comme forme de l'incommensurabilité de aa 1.


http://fr.wikipedia.org/wiki/Compacit%C3%A9_%28math%C3%A9matiques%29

Suivons la, le complément de cette hypothése de compacité. Une formule nous est donnée par /a topologie que j’ai qualifiée
de « la plus récente », a savoir d’une logique construite, construite précisément sur I'interrogation du nombre

et de ce vers quoi il conduit : d’une restauration d’un lieu qui n’est pas celui d’un espace homogene.
[ la faille : ensemble fermé incluant sa propre limite, tel le nombre |

Le complément de cette hypothése de compacité est celui-ci : dans le méme espace borné, fermé, supposé institué,
I’équivalent de ce que tout a ’heure j’ai avancé de I'intersection passant du fini a I'infini est celui-ci :

c’est qu’a supposer ce méme espace borné, fermé, recouvert d'ensembles ouverts, c’est-a-dire de ce qui se définit comme excluant
sa limite, de ce qui se définit comme plus grand qu’un point, plus petit qu’un autre, mais en aucun cas égal ni au point

de départ ni au point d’arrivée, pour vous 'imager rapidement - /e méme espace donc étant supposé recouvert d’espaces onverts,

il est équivalent - ¢a se démontre - de dire que I’ensemble de ces espaces ouverts s’offre toujours a un sous-recouvrement

d’espaces ouverts, eux tous constituant une finitude, a savoir que la suite des dits éléments constitue wue suite finie.
[ce méme espace fermé de « la faille » (incluant sa limite) pent étre reconvert par des espaces onverts (chacun n’incluant pas de limite).
Dans cette configuration un nombre fini d'espaces ouverts (jonissances « féminines ») peut assurer la couverture de cet espace fermé qu'est « la faille » et méme le déborder|

. . o 14 T
Vous pouvez remarquer que je n’ai pas dit qu’ils sont comptables *, et pourtant c’est ce que le terme « fini » implique.
Pour étre comptables, il faut qu’on y trouve #n ordre, et nous devons marquer un temps avant de supposer que cez ordre

soit trouvable [les espaces onverts (sans limite) n’impliquent pas lordinal, alors gu’avec les espaces fermés la convergence de la série vers une limite produit un ordre |.

Mais ce que veut dire en tout cas /a finitude, démontrable, des espaces onverts, capables de recouvrir cez espace borné, fermé
- en Poccasion - de la jouissance sexuelle, ce qu’il implique en tout cas, c’est que les dits espaces - et puisqu’il s’agit

de I Autre coté mettons les au féminin - peuvent étre pris 1 par 1 ou bien encore « ane par une ».

Or C’est cela qui se produit dans cet espace de la jouissance sexuelle qui de ce fait s'avere compact.

Ces femmes « pas tontes » |elles ne sont pas toutes dans le « rapport sexuel phallique », une part d'elles peut le déborder |, telles qu’e]les s’isolent

dans leur étre sexué, lequel donc ne passe pas par le corps [leguel n'aboutit gu'anx objets partiels - (@)sexné] mals par ce qui résulte
d’une exigence dans la parole, d’'une exigence logigue, et ce tres précisément en ceci que /z logique, la cohérence inscrite
dans le fait qu’ex-siste le langage, qu’il soit hors de ces corps qui en sont agités, /’Autre - I’ Autre avec un grand A - maintenant
qui s’incarne |le Sy de la femme comme S(K)]- si on peut dire - comme étre sexué exige cet « une par une ».

[L"Un de l'étre rencontre I'1 du nombre 2 _, La femmee. .. Mais lautre est barré (S(X) ) - La femme]

Et c’est bien 1a qu’il est étrange, qu’il est fascinant. ..
q g¢c q
C’est le cas de le dire : Awutre fd&fiﬂdl‘iaﬂ, Autre faxfz'nﬂm [sens propre : charme, maléfice ; sens fignré : phallus (des mystéres antiques))

. Lix 15 . . .
...cette exigence de I’Un, comme déja étrangement le Parménide ~ pouvait nous le faire prévoir, c'est de ’Auntre qu’elle sort.
La ou est I’étre, c’est 'exigence de I'infinitude. Je commenterai, 'y reviendrai, sur ce qu’il en est de ce Jew de I’Autre.

Mais deés maintenant pour faire image, et parce qu’apres tout, je peux bien supposer que quelque chose dans ce que
j’avance puisse vous lasser, je vais vous lillustrer. On sait assez combien les analystes se sont amusés autour
de ce Don JUAN dont ils ont tout fait, y compris - ce qui est un comble - un homosexuel !

Est-ce qu’a le centrer sur ce que je viens de vous imager de cez espace de la jouissance sexnelle, 3 étre reconvert de I'Autre coté ™,
par des ensembles ouverts et aboutissant a cette finitude... j’ai bien marqué que je n’ai pas dit que c’était / nombre,

et pourtant, bien sr que ¢a se passe : finalement o7 Jes compte. Ce qui est 'essentiel dans le mythe féminin de Don JUAN
c’est bien ¢a, c’est qu'il les a une par une, et Cest cela qu’est I’Autre sexe, le sexe masculin pour ce qu’il en est des femmes.
C’est bien en cela que 'image de Don JUAN est capitale, c’est dans ce qui s’indique de ceci qu’apres tout il peut en faire
une liste, et qu’a partir [du moment] ot il y a les noms, on peut les compter : s’il y en a « #ille ¢ tre » c’est bien qu’on peut
les prendre « u#ne par une », et c’est la 'essentiel.

Vous le voyez, il y a la tout autre chose que ’Ux de la fusion universelle. Sila femme n’était pas « pas toute »,

si dans son corps ce n’était pas « pas toute » qu’elle est comme étre sexué, rien de tout cela ne tiendrait. Qu’est-ce a dire ?
Que jaie pu pour imager des faits qui sont des faits de discours, ce disconrs dont nous sollicitons dans I’analyse la sortie

- au nom de quoi ? - du lichage de tout ce qu’il en est dautres discours, Papparition de quelque chose ou le sujet se manifeste
dans sa béance [la faille dans ' Autre : S(X)], dans ce qui cause son désir.

14 Lacan utilise ici le terme de comptable au sens de dénombrable.

15 Référence au concept de I'Un chez Parménide (cf. « Le poeme ») et a ce qu’en a traité Platon dans le « Parménide ».

16 Autre avec un grand A a « Autre c6té » pour bien marquer que c'est du c6té de la jouissance de I'Autre, considérée comme un espace compact
ou se déploient des recouvtements ouverts a l'infini dont on peut, précisément patce que cet espace est compact, extraire un sous-
recouvrement fini (donc extraire du « uze par une» de l'infini). La jouissance de I'Autre coté est ici opposée a la jouissance phallique, elle aussi
considérée comme un espace compact mais ou se déploie cette fois une sous-famille finie d'espaces fermés dont l'intersection est non vide,
ce qui permet, toujours parce que l'espace est compact, de conclure que toutes les familles - y compris donc les familles infinies - ont elles-
mémes une intersection non vide (donc tirer une conclusion sur de l'infini 1a ou I'hypothése porte sur du fini). [Note de 'édition critique E.L.P.]



S S S:a a8

lrcnvcrscmcm—) T renversement —p | renversement —p | 5
S/ Sf Sz

Imputssance bl Impuissance Impuiissance

renversement

Maitre Universitaire Analyste Hystérique

S’il n’y avait pas ¢a, je ne pourrais faire / joint, la couture, la jonction avec quelgue chose qui nous vient bien tellement d’azllenrs :
une topologie dont pourtant nous ne pouvons dire qu’elle ne releve pas du méme ressort, a savoir d’un autre discours,
d’un discours combien plus pur, combien plus manifeste dans le fait gu i/ n'est genése que de discours.

Que cela converge avec une expérience 4 ce point, que cela nous permette de Varticuter.

Est-ce qu’il n’y a pas la quelque chose de fait aussi pour nous faire revenir, et justifier dans le méme temps ce qui dans ce
que j’avance se supporte, se s oupire :

- de ne jamais recourir a aucune substance,

- de ne jamais se référer a aucun étre,

- d’¢étre en rupture de ce fait avec quoi que ce soit qui s’énonce comme philosophie.

|la philosophie s'inscrit, comme question sur la V'érité, dans le disconrs du maitre, typig platonicien ou aristotélicien : « la philosophie occidentale n'est qu'une suite de notes
de bas de page anx: dialognes de Platon » (A. Whitehead). A ce titre son objet est la question de I'étre - Produit du disconrs du maitre — et de la substance de Pétre (I'ldée, le
Bien supréme ete.). Lacan réunit le disconrs mathématique (d'ont provient la topologie) et le discours analytique, comme discours jumeanx: en ce que l'nn comme l'antre sont coupés
de tout objet :

=« La mathématique est une science on l'on ne sait pas de quoi l'on parle, ni si ce que 'on dit est vrai. » (B. Russell)

= le disconrs analytique produit du signifiant « pur », asémantique (Sy), conpé de tout savoir (S) |

Est-ce que cela n’est pas justifié ? Je le suggere - c’est plus tard que je ’avancerai plus loin - je le suggere de ceci que tout
ce qui s’est articulé de ’ére, tout ce qui le fait se refuser au prédicat, de dire « Shomme est » par exemple sans dire quoi,
que I'indication par la nous est donnée que tout ce qui est de I’étre est étroitement relié précisément a cette section

du prédicat et indique que rien en somme ne peut étre dit sinon par ces détours en impasse, par ces démonstrations d'impossibilité
logique par ot aucun prédicat ne suffit, et gue ce qui est de étre, dun « étre » qui se poserait comme absolu,

w'est jamais que la fracture, la cassure, interruption de la formule « étre sexué » en tant que l'étre sexué est intéressé dans la jouissance.

|chaque disconrs, a soutenir I'lmpossible, vient butter sur des apories logiques (impasses), sur limpuissance a atteindre la V'érité, sur un « ce n’est pas ¢a »,
(ce n'est pas la jouissance attendue) et enclenche son dépassement par le passage a nn antre disconrs :
= disconrs Hystérique : soutien de $_, Sy (impossible) —. impuissance de Sy a rejoindre (@) —, inconsistance logique du disconrs (exclusion de @),
= disconrs du Maitre : soutien de S1_. Sy (impossible) _, impuissance de (&) a rejoindre 3_, incomplétude logique du disconrs (exclusion de 8),
= disconrs Universitaire : sontien de Sy, @ (impossible) —, impuissance de § a rejoindre Sy . indémontrabilité logigue du disconrs (exclusion de Sy),

= discours Analytigne : soutien de @ .8 . (impossible) —, impuissance de S1 a rejoindre Sy, indécidabilité logique du disconrs (exclusion de Sp).)

Impossible Impossible Impossible Impossible
(inconsistance) (incomplétude) (indémontrable) (indécidable)
5 scopique vocal
B 51 152 S @ & — .
X § | Dire que non—p g < - l Dire que non—p T § g l Dire que non—p I S S Dire que non—p ---
= - L { > ‘e / -
@ 2 D Y @ 1 2 & Ol
oral - / - aﬁM oz .
Impuissance Impuissance Impuissance Impuissance

Hystérique Maitre Universitaire Analyste



12 Décembre 1972 Table des séances
RECANATI
LACAN

LACAN parait-il, pour son 1¢ séminaire - comme on I'appelle - de cette année, aurait parlé, je vous le donne en mille,
de 'amour, pas moins | La nouvelle s’est propagée ! Elle m’est revenue méme de pas tres loin bien sar, d’une petite ville
de ’Europe [Amsterdam] ot on I'avait envoyée en message. Comme c’est sur mon divan que ¢a m’est revenu, je ne peux
pas croire que la personne qui me I’a rapportée y crat vraiment, vu qu’elle sait bien que ce gue je dis de I'amonr

c'est assurément qu’on pent pas en parler. « Parlez-moi d'amour », ¢a veut dire des chansonnettes. ) ai patlé de la lettre d’amonr,

de la déclaration d’amonr, c’est pas la méme chose que /a parole d’amonr. Enfin je pense qu’il est clair - méme si vous

ne vous I’étes pas formulé - il est clair que dans ce premier séminaire j’ai parlé de /z bétise, de celle qui conditionne

ce dont j’ai donné cette année le titre a mon séminaire, et qui se dit « Encore ». Vous voyez le risque !

Je vous dis ¢a uniquement pour vous dite ce qui fait ici le poids, le poids de ma présence, c’est que vous en jouissez :
ma présence seule - du moins j’ose le croire - ma présence seule dans mon discours, ma présence seule est ma bétise.

Je devrais savoir que j’ai mieux a faire que d’étre la. C’est bien pour ¢a que je peux avoir envie tout simplement

quelle ne vous soit pas assurée en tout état de cause. Néanmoins il est clair que je ne peux pas me mettre dans une
position de retrait, de dire qu’« encore ! ef que ¢a dure » Cest une la bétise, puisque moi-méme j’y collabore.

Evidemment je ne peux me placer que dans le champ de cet Encore. Et peut-étre 4 remonter un certain discours qui est
le discours analytigue jusqu’a ce qui fait le conditionnement de ce discours, a savoir cette vérité, la seule qui puisse étre
incontestable de ce qu’elle n’est pas, qu’z/ 1y a pas de rapport sexuel, ceci ne permet d’aucune facon de juger

de ce qui est ou n’est pas de /a bétise.

Et pourtant il ne se peut pas, vu expérience, qu’a propos du discours analytique quelque chose ne soit pas interrogé,
qui est de savoir s'il ne tient pas essentiellement de s'en supporter de cette dimension de la bétise. Et pourquoi pas, aprés tout,
ne pas se demander quel est le statut de cette dimension pourtant bien présente. Car enfin il n’y a pas eu besoin
du disconrs analytigue pour que - C’est la la nuance - comme vérité soit annoncé qu’« 2/ n'y a pas de rapport sexuel ».

Ne croyez pas que moi j’hésite 2 me mouiller. Ce n’est pas d’aujourd’hui que je parlerai de Saint PAUL, je I’ai déja fait.
C’est pas ¢a qui me fait peur, méme de me compromettre avec des gens dont le statut, la descendance n’est pas

a proprement parler ce que je fréquente. Néanmoins « fes hommes d'un coté, les femmes de lantre », ce fut la conséquence
du message, voila ce qui au cours des ages a eu quelques répercussions. Ca n’a pas empéché le monde de se reproduire
a votre mesure. La bétise tient bon, en tout cas.

d 8 1
o

Impuissanc

Cest pas tout a fait comme ¢a que s’établit / disconrs analytique, ce que je vous ai formulé du @ et de IS, qui est e dessous
et de ce que ¢a interroge du c6té du sujet. Pour produire quoi ? C’est bien évidemment que ¢a s’installe la-dedans,

dans Ja bétise - pourquoi pas ? - et que ¢a n’a pas ce recul, que je n’ai pas pris moi non plus, de dire que si ¢a continue
c’est de la bétise. Au nom de quoi le dirais-je ? Comment sortir de la bétise ?

Il n’en est pas moins vrai qu’il y a quelque chose, un statut a donner de ce qu’il en est de ce neuf disconrs, de son approche
de /a bétise, quelque chose s’en renouvelle. Sirement qu’il va plus pres, car dans les autres c’est bien ce qu’on fuit.

Le discours vise toujours a /a moindre bétise, ce qu’on appelle /a bétise sublime, car sublime veut dire ¢a : c’est le point le plus
élevé de ce qui est en bas. Ou est dans /e disconrs analytigue le sublime de Ja bétise ? Voila en quoi je suis en méme temps
légitimé a mettre au repos ma participation a k. bétise en tant qu’ici elle nous englobe, et a znvoguer qui pourra m’apporter
la réplique de ce qui - sans doute dans d’autres champs - mais non bien sar , puisqu’il s’agit de quelqu’un qui ici
m’écoute, qui de ce fait est suffisamment introduit au discours analytigue. Comment ?

Cest la ce que déja au terme de I’année derniére”, ’ai eu le bonheur de recueillir d’une bouche qui va se trouver la méme.
C’est la que des le début de 'année jentends que quelqu’un m’apporte - a ses risques et périls - la réplique de ce qui

dans un discours, nommément /e philosophique, résout, oblique, meéne sa voie, la fraye d’un certain statut,

a Pégard de la moindre bétise. Je donne la parole a Francois RECANATT que vous connaissez déja.

17 Intervention de Francois Récanati le 14 juin 1972, publiée sous le titre : « Intervention an séminaire du Doctenr Lacan », Scilicet 4, Paris, Seuil,
Le champ freudien, 1973, pp. 55 a 73.

10



Francois RECANATI

Je remercie le docteur LACAN de me donner la parole une deuxieme fois, parce que ¢a va m’introduire directement

a ce dont je vais patler, en ce sens que ce n’est pas sans rapport avec /a répétition. Mais d’autre part, je voudrais aussi bien
prévenir que cette répétition c’est une répétition infinie, mais que ce que je vais dire, la aussi ¢a ne sera pas fini

en ce sens que je n’aurai absolument pas le temps de venir au terme de ce que j’ai préparé.

C’est-a-dire qu’ici, en quelque sorte, c’est véritablement au bouclage de la boucle que devait prendre sens ce qui comme
préliminaire va m’y amener. 1.4 je vais étre obligé a cause du temps et a2 moins de reprendre ¢a une autre fois,

de m’en tenir aux préliminaires, c’est-a-dire proprement de ne pas encore entrer de plain-pied dans cette bézise

dont a parlé le Docteur LACAN.

Vous vous souvenez que ce que la derniere fois j’avais essayé de vous montrer, c’est que la répétition ne se produit
qu’au troisiéme coup, qui était le coup de linterprétant. Ca veut dire que la répétition, c’est la répétition d’une opération,
en ce sens que pour qu’il y ait du terme a répéter, il faut qu’il y ait une opération qui produise le terme, c’est-a-dire

que ce qui doit se répéter, il faut bien que ¢a snserive et linscription de cet objet ne peut se faire elle-méme

qu’au terme de quelque chose de 'ordre d’une répétition.

Ily ala quelque chose qui ressemble a un cercle logique, et qui est en fait un peu différent, plutot quelque chose

de P'ordre d’une spirale, en ce sens ou / ferme d'arrivée et le terme de départ, on ne peut pas dire que ce soit la méme chose :
ce qui est donné, c’est que le terme d’arrivée est le méme que /& zerme de départ, mais le terme de départ lui-méme n’est pas
déja le méme, il devient le méme, mais seulement apres coup.

Il'y a donc deux répétitions a envisager, dissymétriques, la premicre qui est le proces par ou se donne cet objet qui doit
se répéter, et on peut appeler ¢a en quelque sorte identification de I'objet au sens ou il s’agit du déclin de son identité,
et on voit trés bien ce que ¢a veut dire : quand on décline cette identité de 1’objet, cette identité décline aussi sec.

Et la tautologie initiale « A4 est A4 » - dont on se souvient que WITTGENSTEIN dit que c’est un coup de force

dénué de sens - c’est proprement ce qui institue le sens, car il passe quelque chose la-dedans.

C’est-a-dire que dans le « A est A », A se présente tout d’abord comme le support indifférencié tout a fait potentiel
de tout ce qui peut lui arriver comme détermination. Mais des qu’une détermination effective lui est donnée,

des que c’est d’existence qu’il s’agit et pas du n’importe quoi de toutes ses déterminations possibles, alors précisément
il y a une sorte de fransmission de pouvoir. C’est-a-dire que ce qui devait faire fonction de support, en 'occurrence ce A
indéterminé, ce A potentiel est en quelque sorte marqué par le fait qu’il y a de I’éze tout d’un coup qui s’intercale
entre lui et lui-méme, Cest-a-dire que lui-méme se répéte, et il se répete sous la forme d'un prédicat.

C’est-a-dire qu’il y a une espéce d’amoindrissement, et cet amoindrissement se symbolise par ceci que dans « A esz A »,
le A qui avait fonction de support tout d’un coup se voit lui-méme supporté par quelque chose de I'ordre de Iézre

qui le supporte, qui le dépasse, qui ’englobe, et lui-méme n’est dans cette relation que ce qui prédique la prédication
en tant que la prédication, c’est ce que supporte I’étre. Sur ceci je vais revenir...

LACAN - Dailleurs chacun sait que « La guerre est la guerre » n’est pas une tautologie, non plus que « #z sou est un sou » |
Francois RECANATI

Exactement. Je vais revenir la-dessus parce que c’est a peu pres le nerf de toute I’affaire et que je voudrais parler - c’est
de ¢a que je crains de n’avoir pas le temps de le faire - de /z Jogigue de Port-Royal *, parce que C’est une théorie de la substance,
justement, et qu’il a été dit la derniere fois qu’on ne se réfere pas ici a aucune substance. Mais j’y viendrai tout a ’heure.
Qu’on sache simplement que /z répétition effectivement, la premiere, répete I'indétermination initiale de cet objet qui

se donne comme potentiel, mais qu’en répétant cette indétermination, 'indétermination se trouve soudain déterminée
d’une certaine facon.

C’est-a-dire qu’on peut bien poser que / répétition du vide ou la répétition de l'impossible, enfin que ce type de répétition

de quelque chose qui n’est pas donné et qu’il faut donc produire dans le temps qu’on voudrait le répéter, on peut bien
poser que c’est /zmpossible, et C’est ce que dit a peu pres tout le monde, mais il suffit que ce soit izpossible pour qu’il y ait
quelque chose la d’assuré, et que cette assurance permette justement une répétition, c’est d’ailleurs une 2¢me répétition.

Plutot que de m’étaler la-dessus, je cite cette phrase de KIERKEGAARD :

« La senle chose qui se répete, ¢'est impossibilité de la répétition ».

18 Antoine Arnauld(1612-1694), Pierre Nicole(1625-1695) : La logigue ou L'art de penser, Paris, Gallimard, 1992.

11



Ca fait trés bien voir ce qu’il en est, et ¢a fait le joint avec ce que j’avais dit 'année derniere de /a #riade qui supporte toute
répétition, la triade objet-representamen-interprétant. C’est-a-dire qu'entre l'objet et le representamen on change en quelgue sorte d’espace,
ou au moins 7/ y a quelque chose conime un frou qui fait justement /objet et le representamen, inapprochables dans cette relation.
Mais ce #ron, en tant qu’il insiste, ceci permet de fonder une vraie répétition dans ce sens que le coup d’apres, il y a quelque
chose qui va incarner ce #ron qui sera [interprétant, et qui pourra en quelque sorte répéter de deux fagons ce qui passait
entre [objet et le representamen :

—  d’une part I'inscrire en disant « 7/ y avait du trou » et en permettant que cette izzpossibilité ou ce frou, ¢a se répete.

—  Mais d’autre part il va non pas seulement le signifier mais le répéter parce que, entre /impossibilité de départ
qui passait entre obyet et le representamen et son signifiant qui est Uinterprétant, il y a le méme rapport impossible
qu’il y avait justement entre Uobjet et le representamen, c’est-a-dire qu’il faudra un deuxieme znterprétant
pour prendre en charge la répétition de cette wpossibilité.

Dans /interprétant, il y a quelque chose comme Ieffectuation d’une impossibilité jusque la potentielle, et 'impossibilité
inscrite par /interprétant c’est disons le premier terme de cette existence dont le zér0 potentiel était porteur,
au sens ou de quelque maniere, le tout conduit au « 7/ existe » et i’y reviendrai également.

Ce qui est important, c’est que /Zmpossibilité du rapport objet-representamen se donne comme telle pour interprétant.
Linterprétant dit : « Ca, ¢'est impossible », mais dans la mesure ou elle se donne pout linterprétant comme telle,

des que interprétant lni-méme se donne pour un autre inferprétant, c’est alors que cette impossibilité est vraiment un terme,
terme fondateur d’une série. Cest-a-dire que ¢a permet au nouvel interprétant d’assurer quelque chose de solide,

comme si cette solidité c’était I'interprétant premier qui ’avait fondée a partir de quelque chose originairement fluide.

Ce qui échappait dans /e rapport objet-representamen, ¢a vient s’emprisonner dans /Znterprétant.

Mais on voit bien, et je I'ai déja dit, que ce qui s’emprisonne dans /Znterprétant et ce qui échappait dans /e rapport objet -
representamen, ce n’est pas exactement la méme chose, puisque précisément ce qui échappait dans / rapport objet-
representamen, ¢a continue a échapper dans le rapport entre ce rapport et Uinterprétant. C’est-a-dire que de toute fagon,

il y a le méme décalage, la méme inadéquation. Et c’est bien 'impossibilité de la répétition, sur laquelle je vais maintenant
appuyer un peu, qui produit ce qui se passe et qu’on peut constater, c’est-a-dire la répétition de 'impossibilité.

Ce qui institue le décalage, ce décalage d’ou s’origine la répétition, c’est /zmpossibilité pour quelque chose d’étre a la fois

ce quelgue chose et en méme temps de Linserire. Cest-a-dire que Pexistence de quelque chose ne s’inscrit que pour autre chose
et par suite ¢a ne s'inscrit que guand ¢’est antre chose qui est donné. Et si tant est que c’est d’existence ponctuelle qu’il s’agit,
Pexistence de quelque chose ne s’inscrit qu'au moment ou elle décline justement, du moment ou c’est d’une autre
existence qu’il est question. Cette disjonction, c’est a peu prés ce qui passe entre /érre et ['étre prédiqué, et j’espetre avoir
le temps d’artiver jusqu’a /a logigue de Port-Royal qui était théoriquement le noyau de mon exposé, mais c’est douteux.

Vous vous souvenez que la derniere fois, LACAN a caractérisé /étre comme étant « section de prédicat ».
q
Et c’est a proprement parler de cela qu’il est question. Et tout de suite je vais donner quelques réflexions sur ne fut-ce
que cette formule « section de prédicat » qui fait sentir immédiatement la récurrence ou se construit ce qui justement
est supposé supporter tout prédicat, c’est-a-dire I’étre, ce qui supporte les prédicats avant, ¢a se donne apres les prédicats.

Et d’une certaine maniere, s’il y a « section de prédicat » pour trouver I’étre, ca veut dire que ce qui supporte les prédicats,
c'est ce qui n'est pas dans les prédicats. Cest justement ce qui est absent des prédicats, ce qui est absent dans la prédication.
C’est donc [absence d'étre, d’une certaine maniere, qui porte les prédicats, ce qui implique aussi et de facon un peu
indirecte que les prédicats ne sont eux-mémes prédicats que de cette absence. Que le prédicat puisse étre coupé,

C’est comme si en quelque sorte il y avait déja une partition élémentaire, comme si une ligne était donnée en pointillé,
une frontiére et qu’il suffit de découper comme dans certains emballages.

LACAN

Articulez bien la notion de « section de prédicat » puisque c’est ce que vous avez accroché dans ce que j’ai laissé,
et j’ai juste presque achoppé la-dessus.

Francois RECANATI

La « section de prédicat », c’est proprement le noyau de mon exposé. On peut imaginer ¢ca comme wne vibration,

C’est-a-dire que c’est a partir d’une espéce de halo que je vais essayer, en faisant le tour véritablement, de cerner ce noyau
qui va apparaitre dans tous les exemples que je vais donner. Section de prédicat c’est donc comme si ¢a pouvait étre coupé.
Je n’insiste pas la-dessus, sinon qu’il est évident que ce n’est pas d’avoir coupé la coupure qu’on va retrouver I'insécable,
et que la frontiere, une fois qu’on a tailladé dedans, elle insiste d’autant plus qu’elle se manifeste comme trou.

12



Disons que la section, pour prendre les sens qui viennent, c’est aussi bien faire 2 de ce qui était Un, et si je signale ce
sens qui n’est pas ce qui se recoit ici, c’est parce que c’est celui que GRODDECK donne 2 un de ses concepts,

qui s’appelle justement la « sexion », c’est-a-dire que ¢a n’est pas sans intéresser le sexe, d’une certaine maniere.

Et ¢a c’est la manicre pour GRODDECK de faire référence a PLATON, et quand je dis PLATON il ne s’agit pas
du « Parménide » mais du « Bangquet ».

Vous vous souvenez que dans le discours I’ARISTOPHANE est soulevé le probléme de ce mythe de I’androgyne
originaire qui aurait été coupé en deux. C’aurait été ¢a, la « sexion » avec un x. Or, ce sur quoi je voudrais insister,

c’est sur quelque chose qui ressort tres bien du Banguner, non pas spécifiquement du discours ’ARISTOPHANE

mais un peu de fous les discours, méme ceux qui sont supposés contradictoires, et je vais ne prendre que deux exemples :
le discours de DIOTIME d’une part, celui I’ARISTOPHANE de lautre.

Et le Banguet ¢ca potte sur 'amour. L’amout, dit DIOTIME, c’est ce qui, pattout ou il y a du 2, fait office de frontiére,
de milieu, d’intermédiaire, c’est-a-dire d’interprétant.

Quand je dis « nterprétant », c’est parce qu’on peut trés bien traduire comme ¢a le mot que PLATON emploie,
qui est un mot dérivé de MavTixr| [mantiké|, qui veut dire /Znterprétation et PLATON dit que ce mot vient
de Mavixr [maniké] qui veut dire /e délire. C’est ce qui fait office d’interprétant.

Mais le seul intérét de cette formule - parce que somme toute, personne dans I’assemblée du Banguet ne la conteste -
C’est ce qui permet de s’ensuivre ceci : que ’'amour en aucun cas ne saurait étre beau parce que ce qui se pose comme
objet de I'amour, ce qui comme série tombe sous le coup de 'amour, 'amour étant comme une marque qui fait défiler,
qui instaure une espéce de couloir ou une série d’objets va passer, les objets qu’il a marqués - Pamour ne peut pas étre
beau parce que ses objets sont beaux, et il est dit qu’en aucun cas, ce qui est I’agent d’une série, I'instance méme

de la série ou le terme ultime de série, ce qui chapeaute une série ne peut avoir les mémes caracteres que les objets

qui sont dans cette sériation, c’est-a-dire que Jes objets de 'amour sont beanx, 'amour ne peut pas étre beau.

C’est la a proprement patler un caractere de cette instance de sériation, un caractere de Iinterprétant que personne,
parmi les polémistes présents dans I’assemblée du Banguet, ne remet en question.

Et on peut voir assez facilement le rapport qu’il y a avec ARISTOPHANE, méme si ¢a parait plus lointain,

c’est que quand il dit qu’a P'origine, les hommes avaient quatre jambes, quatre bras, deux visages et deux sexes,

ils devenaient un peu trop arrogants parce qu’ils n’avaient plus vraiment de désir, il ne leur manquait pas grand-chose,
alors ZEUS a décidé de les couper en deux pour qu’ils deviennent humiliés.

Mais ce qu’a dit ZEUS c’est que ¢a ne compte pas une coupure s’il n’y a pas des effets de coupure, c’est-a-dire que si

la coupure est ponctuelle et qu’apres ¢a continue comme avant, ¢a ne sert a rien. Alors ce qu’il a voulu c’est que ¢a reste,
qu’il y ait un effet, et pour cela il a tourné les visages, qui étaient alors comme les sexes dans le dos - et 'endroit de la
coupure, c’était proprement le ventre puisqu’il y a le nombril qui est 'indice de la coupure - il a décidé de tourner

les visages du c6té du nombril, pour que les hommes s’en souviennent de cette coupure. Et puis pendant qu’il y était,

il a tourné les sexes également, pour qu’ils puissent essayer de se recoller et que ¢a les occupe.

Mais 'important - et ce pourquoi j’ai déroulé tout ¢a en rapport avec le discours de DIOTIME - c’est que le résultat

de toute cette opération, qui peut apparaitre dérisoire, c’est simplement que ’homme, on lui a tourné le visage,

il ne peut plus regarder derriere lui, il ne voit plus qu’en avant, il voit seulement ce qui le précede. Est-ce qu’on voit bien
que C’est précisément également ce que dit DIOTIME, c’est-a-dire que c’est ¢a la fin de tout, c’est-a-dire la fin du tout
en tant qu’a toute série, il manquera le terme ultime de la sériation, le point de vue : ce d’ou la sériation se construit.

LACAN — C’est bien ce que je disais tout a ’heure : qu’il ne voit pas encore.
Francois RECANATI

e que je viens la d’isoler a partir de deux discours, on va le retrouver comme deux points tres liés a propos des ordinanx.
C iens 1a d’isoler rtir de deux di rs, le retr r comme d ints tres li e d 2/

Ce qui fait ordinal - on vous I’a déja dit - c’est quelque chose de 'ordre d’un nom de nom, et on va voir plus précisément
de quoi il retourne, en ce sens que 'ordinal c’est un nom, mais si c’est un nom, la fonction de ce mot c’est de nommer
quelque chose qui n’est pas justement son propre nom.

C’est en quelque sorte /e nom 2" de ce qui précéde, du nom qui précede et qui - comme nom lui-méme - est bien un 7o,
mais ne sert qu’a nommer quelque chose qui préceéde etc. Voila le rapport avec ARISTOPHANE. Je n’insiste pas.

11y a un probleme qui va se poser tout de suite, et je ticherai de I’aborder, c’est que le 1 ordinal, lui n’est pas vraiment
un nom de nom, parce qu’il n’y a pas de nom qui le précede, si tant est qu’il soit le 1¢t. C’est pourquoi j’ai écrit a c6té

le « nom du nom » parce que c’est ¢a le 1 ordinal.

13



Et je dirai méme : si c’est cela qui se passe au début, c’est a cause de ¢ca qu’apres il y a du nom de nom, parce que justement,
des lors qu’on donne un nom a ce qui n’en a pas, c’est dans Iidentification justement quelque chose comme le déclin

de Iidentité en ce sens qu’on en dit un peu plus, et que ce plus qu’on dit, il va falloir lui-méme non pas tant le résorber
mais Iidentifier, lui donner un nom, et a partir de 1a c’est le décalage infini.

Nommer, en général, c’est faire le point de ce qui précede dans la série. Mais le point en tant que lui-méme fonctionne
comme nom, précede quelque chose a venir également, et ce quelque chose a venir, si on le considére absolument,

ce qui est toujours a venir ce sera ce qu’on pourrait appeler I’« encore », qui lui, ne précéde rien qui ne soit lui-méme,
C’est-a-dire ne détient pas de nom, innommable de ce fait. On voit que de ce point de vue la, ce que j’appelle Pencore,

c’est I'index de l'infini. Et d’autre part on peut dire que I'infini est déja la : il est donné des le départ dans ’homonymie
du nom et du non. Cest-a-dire que le nom, c’est quelque chose comme la propagation du zo7 plus radical qui, avant toute
nomination, dans Iinstant de toute nomination, se donne comme quelque chose d’infini. On voit donc quelque chose
se détacher comme deux bornes, le 707 d’une part et encore, et Pordination c’est ce qui passe entre les deux.

C’est-a-dire que ce qui va m’intéresser - et on peut voir le rapport de ceci avec /a section de prédicat c’est-a-dire avec cette

expression et cette récurrence - c’est le rapport entre les deux. Le systéme de la nomination en général, vous voyez a peu pres
comment on peut 'appréhender : c’est 'enrobage d’un impossible de départ, enrobage qui justement dans ce rapport a
Limpossible, ne se soutient que de ’encore comme indice de cette transcendance de /inpossible par rapport a tout enrobage.

Et sz limpossible ¢'est ce qui dit non - ce qui n’est pas évident et je regrette de n’avoir pas le temps de développer ce point -

il faudra entendre a peu pres comme une dénégation radicale, en tant que la dénégation ’est quelque chose qui est déja infini.
C’est-a-dire qu’en tant que c’est déja infini, la dénégation se moque pas mal de ce qui arrive en quelque sorte derricre elle,
ce quelle supporte, c’est-a-dire tout le jeu de prédication, tout le jeu d’objectivation prédicative qui prend /az dénégation par
exemple pour la nier, en disant #on ou en disant ou, ¢a ne donne jamais de oui, la dénégation reste intacte, avec des petits jeux
qui se passent sur son corps, poutrait-on dire. Et alors ce n’est méme pas, pour linfini de la dénégation, une chatouille.

Alors ceci nous amene a penser - c’est une parenthese - que méme si ce que j’ai appelé « la manipulation logique sur fond
d’infini », ¢a devient infini a son tour, ¢a ne veut pas dite qu’on va guérir /Znfini a coup d’infini et que ¢a va donner

tout d’un coup du fini, ou quelque chose comme du oui. Au contraire, ¢a va devenir pire en ce sens que ce qui

dans Ja nomination peut devenir infini, ce n’est pas la méme chose que ce qui est déja la comme infini dans ce que j’appelle
cette dénégation initiale, en ce sens que ce qui dans la manipulation logique vient comme infini c’est & nomination de linfini,
et que ce qui est déja la comme dénégation infinie, c’est ce qui infinitise toute nomination, c’est /7ufini de la nomination.

Ce qui fait que la nomination de I'infini, elle sera une nomination comme les autres, c’est-a-dire qu’elle sera aussi bien
sujette a cette infinitisation qui est déja 1a, qui part d’une source qui est au début. C’est-a-dire que ¢a ne va rien changer
et qu’on peut poser quelque chose comme oéga, le plus petit ordinal infini, ¢a ne va pas s’arréter la, ¢a continue

dans ’ensemble des parties d’oméga, dans les alephs etc.

Des lors que Iinfini est donné dans cette position 1a, il faut que I’infini lui-méme soit infini, c’est-a-dire qu’on continue
ces passages d’infini a I'infini, etc., qu’on continue « excore ». Comme si ce qui veut s’atteindre dans cette histoire,

c’est précisément 'encore lui-méme. L’encore a donné comme la limite de 'extension de ce non radical dont j’ai parlé,

et je vais maintenant parler du rapport entre /e non radical et l'encore, puisque c’est a ¢a que va m’introduire rétroactivement
ce sur quoi je vais revenir, c’est-a-dire la « section de prédicat ». La « section de prédicat », on le voit immédiatement,

c’est a la fois ce qu’il y a apres toute prédication, c’est-a-dire une fois qu’on peut dire « i/ #’y en a plus, des prédicats »

et c’est aussi bien ce qui, avant toute prédication, la supporte.

Mais ce qu’il faut comprendre c’est que cet avant et cet aprés c’est la méme chose, c’est-a-dire que c’est ce qui constitue,
ce qui soutient la prédication comme Ienrobage d’une impossibilité, cette impossibilité qu’il faut comprendre comme
Pimpossibilité méme de la prédication, c’est-a-dire I'impossibilité de fournir tous les prédicats, de les mettre ensemble,
sans qu’au-moins un se détache comme représentant dans l'impossibilité, dans existence 'impossibilité ou si 'on veut encore.

Plus précisément quant aux ordinaux, ordinal nomme le nom de celui qui le précede. Cela veut dire deux choses : qu’un
ordinal ne se nomme pas lui-méme mais est nommé par son successeur, et qu’a chaque ordinal appartient la sommation
mécanique de tous ceux qui le précédent. Puisqu’un ordinal nomme son précédent, son précédent nomme son précédent
etc., c’est-a-dire qu’il y a, accrochée a chaque ordinal, /a série de tous les ordinanx qui ont précéde.

Or, déja ces deux points impliquent une discordance essentielle entre le nom et le #om de nom, et c’est ce que j’appellerai
un effet d’écrasement. Ce qui vient identifier le 3éro par exemple, dans une définition du érs, comme quelque chose
comme I’élément unique de /ensemble identique a zéro, ou pour ensemble vide on peut trés bien dire :

ce qui est élément unique de 'ensemble de ses parties, ou simplement cet ensemble de ses parties dont il est I’élément
qu’il vient identifier proprement, ceci se donne comme prédicat du zéro. Or, on voit bien que dans ce prédicat,

il y a quelque chose en plus qui est donné, ex plus que 'ensemble vide, ez plus que le zéro, et c’est tellement tangible.

14



La preuve en est que justement le 0 et le 1 qui n’est censé étre autre que I'identification du O, ¢a fait justement 2.

On voit qu’on change de niveau, que ¢a n’a aucun rapport, que ¢a ne se situe pas — il y a un décalage, on passe d’un
niveau 2 un niveau supérieur. Mais ce qui est remarquable, c’est que ce 0 et ce 1 qui n’ont rien 4 voir, qui ne se situent
pas au méme niveau, on les met ensemble comme les éléments de ce nouvel ensemble constitué pat 'ordinal 2.

0 et 1 ¢a fait 2 justement au sens ou le 0 et le 1 sont en quelque sorte nivelés, mis sur un méme plan dans le 2. Et pour
le 2 lui-méme, I'opération va se répéter dans ce passage du 2 au 3 etc. Le representamen n'a ld avec l'objet pas de rapport possible,
et c’est toujours ce cursus de /znterprétant qui intervient, c’est-a-dire que c’est incarné par quelque chose, et dans la mesure
ou c’est incarné, ou le quelque chose qui échappe est bridé, il resurgit également juste apres cette incarnation.

On peut prendre /a formule d'un ordinal pour mieux voir

ce dont il est question.

LACAN - Rendez-le a CANTOR quand méme !

Francois RECANATI

Voici la formule qu’on peut considérer comme la formule du 4.

0 0 I : 0 I 2
0,{0}, {0, {0}} + {0,{0}, {0, {0}}}
0 1 2 : 3

Dans cette formule, que se passe-t-il ? On sait que C’est le terme ultime de cette série qui compte. On voit que dans le 4,
ce qui est répété, cC’est le 3. Et on voit que le 3 répéte lui-méme le 2, qui lui-méme répéte le 1, qui lui-méme répete le 0.
Mais ce qui est impottant, c’est que le 4 n’est pas seulement la mise entre parenthéses, la nomination du 3 qui lui-méme
met entre parenthéses et nomme le 2 ex. Ce n’est pas seulement Uexposition, méme répétitive,

C’est-a-dire avec des parenthéses en plus, de ce qui déja se donnait dans le 3.

C’est la mise dans un méme ensemble du 3 déja comme écrasement, comme « ensemblisation » de termes hétérogénes,
c’est-a-dire la méme chose que dans le 2, le fait qu’il y ait le 0 et le 1 qui soient mis absolument sur le méme plan.

Dans le 3, c’est déja un écrasement du 0, du 1 et du 2, c’est-a-dite qu’on les met dans un méme ensemble. Et le 4,

Cest ici précisément la mise en rapport dans un méme ensemble du 3 comme écrasement, comme cette « ensemblisation »
forcée, avec les éléments que le 3 a écrasés, sépatés du 3, hots du 3.

Clest-a-dire que c’est une répétition. On voit que /a partie de ganche et la partie de droite, c’est la méme chose, a part qu’a
droite, il y a des parentheses en plus. C’est ici, entre 2 et 3, qu’il y a comme une barre de clivage, ce qui me permet de dire
qu’on peut voir dans cette formule que sile 3 déja est la désignation de ce qui s’est passé, d’un passage-écrasement, entre le 0
etlel, et duOetdulau2,sile 3 estdéja cet écrasement, c’est-a-dire une maniere de désigner ce qui s’est passé d’une
rupture avant, d’une tuptute qui est précisément le passage du 0 au 1, d’une rupture c’est-a-dire d’un éclatement des
patties de ce qui déja se donnait comme ensemble, on voit que ce qui se désigne dans la formule du 4, c’est précisément
cette désignation méme, en tant qu’on peut voir exposés sut le méme plan dune part toutes les parties de ce gui forme le 3,

et d’autre patt le 3 lui-méme. C’est-a-dire que écrasement lui-méme, le fait de mettre des parenthéses en plus,

ce n’est pas suffisant comme résultat pour laisser prégnant ce passage du 0 a son écrasement dans le 1,

du 1 a son écrasement dans le 2 etc., le 2 ou le 1 comme résultat n’exprimant plus ce passage.

11 faut que dans 'ensemble constitué par le 4 soient présents a la fois les termes séparés des différents passages et la série
des passages-écrasements, pour que le 4, comme nomination de tous ces passages impossibles mais effectifs, prenne en
charge dans sa propre formule, I’histoire de la progression qu’on voit ici répétée, c’est-a-dire laisse ouvert ce qui se pose
comme question, comme irrésolution dans ce mouvement, c’est-a-dire I'insistance dans cette course de ce qui, a travers
les différentes limites successives qui font en quelque sorte opposition au passage du 0 au 1, du 1 au 2 etc,,

linsistance a travers ces limites successives de ce qui se donne comme /Zmite absolue et qui serait Pencore.

Et sile 4 comme écrasement totalitaite, c’est-a-dite comme sommation de tout ce qui s’est passé avant lui,

de tous les écrasements impuissants a s’achevert, si le 4 laisse ouverte cette question, c’est bien parce que lui-méme,

en tant qu’écrasement, répondant a cette faille qui appelle une fermeture impossible, il ne peut a son tour que s’écraser
encore, c’est-a-dire reproduire la faille, nommément dans la nouvelle formule qui 'inclut comme élément,

et Cest-a-dire le 5, et qui pour ce faire le confronte a tous les éléments qu’il contient, mis a c6té de lui, pour faire surgir
entre tous ces éléments et leur écrasement dans le 1 /impossible identité.

15



11 suffirait donc de répéter tout ce qu’il y a 12 ici et de remettre les parenthéses pour obtenir le 5. Lzmpossible identité,

C’est ce qui se répéte a chaque nouvel écrasement avec ceci que dans la suite, dans la confrontation, a l'intérieur du 4,

du 3 constitué et de tous ses éléments, c’est déja les écrasements qui s’écrasent encore un peu. Alots que /% paradigme

de lécrasement on peut le trouver au début dans le passage du 0 au 1 et ces éerasement il faut le comprendre de facon tout a
fait concréte, comme celui d’ICARE, c’est-a-dire qu’il y a quelque chose qui prend son vol et qui s’écrase misérablement,
et qui ne s’écrase pas dans le trou qui devait étre survolé, qui s’écrase sur la falaise de I'autre c6té en quelque sorte.

On peut considérer qu’entre un ordinal et un autre, ou plutdt entre le rien de 'ensemble vide et son inscription dans le 1,
il y a quelque chose comme une batriere, une frontiere, ou bien un trou. Mais ce trou, on ne peut pas I'atteindre,
exactement dans le sens ou, comme le rappelait LACAN la derniere fois, comme dans le cas d’ACHILLE,
on peut dépasser ¢a mais on ne peut pas I’atteindre. Si une fois qu’un écrasement est donné, il se répéte, c’est justement
parce que ce qui se pose comme frontiére n’a pas été atteint, elle est toujours la, cette frontiére, existante. On n’est jamais
dans 'entre-deux, I'entre deux ordinaux, mais toujours dans /'un on dans l'antre,

— T'un étant ensemble qui prend en charge mais n’est pas soi-méme compté,

— et lautre étant ce qui prend 'ensemble premier mais n’est toujours pas lui-méme compté.

C’est dire que la limite dont je patle et qui s’atomise et qui se fragmente en une série de frontieres qu’on ne peut jamais
atteindre et qui donc se reproduit, se pose comme limite absolue, c’est donc le tout, le tout c’est-a-dire /e quelgue chose
qui se soutient tout seul, qui n’a pas besoin d’autre chose et qui est pour la philosophie /a substance,

ou encore « la substance des substances » c’est-a-dire /'étre.

Cette limite insiste comme Zoujours ailleurs, et le passage qui la manifeste comme trou, entre quelque chose et son support,
ce passage pas un instant ne peut étre saisi comme entre deux. On le voit en ce qui concerne le passage du fini a /infini
par exemple car, comme je Iai dit, on peut poser le plus petit ordinal infinzNéanmoins cela ne se présente pas de facon
harmonieuse comme précédé justement du plus grand fini ou précédé de quelque chose de fini, parce que cet infini

ne serait dés lors que du fini plus 1. Entre les deux, il y a véritablement ce trou qui n’a pas pu étre atteint,

et qui se répete des lors dans P'infinitisation des infinis.

Cela dit, cette insistance de / limite en tant qu'elle est exclue, en tant qu’elle ex-siste plus exactement, ¢a ne fait pas qu’exprimer
quiil y a un fossé entre le 0 et le 1, mais c’est bien plutot leur écrasement dans le 2 qui implique wne certaine méconnaissance
de ce fossé, un refus véritablement, quelque chose qui ressemble a un déni ou a une dénégation c’est-a-dire quelque
chose qui participe de ces procédés inconscients qui définit la logique formelle d’une certaine fagon puisqu’ils mettent
en ceuvre l'infini, et que mettre en ceuvre I'infini c’est véritablement désarmer la plupart des procédés de la logique.

Je cite un exemple que j’ai lu dans un article récent sur les mathématiques modernes ou il était dit que dans une classe
d’école, quand on demande un exemple d’ensemble infini, il n’est jamais répondu par quelque chose comme « /es entiers »,
il n’est jamais répondu numériquement, mais toujours par un ensemble fini, un grand ensemble fini comme « les cailloux
de la terre » ou quelque chose comme ¢a. Ca montre bien que pour ce qui est justement du nombre, il y a quelque chose
qui fait croire que ¢a peut s’arréter, et en méme temps c’est tres juste, parce que ¢a n’arréte pas de s’arréter.

Mais si je dis « ga n'arréte pas de s 'arréter », ’est bien ga, c’est-a-dire que ¢a n’arrétera jamais de s’arréter. La limite dont j’ai
patlé, on peut la concevoir en analogie avec la mort, avec le silence, et je regrette de n’avoir pas beaucoup le temps de
le développer, mais en général c’est ce vers quoi converge le discours, c’est-a-dire que la répétition, c’est le  representamen
de la mort. Et je voudrais montrer, en prenant un minimum d’exemples, que dans le réve par exemple, on 'a déja dit,

il y a guelgne chose gui se manifeste comme équation du désir = 0, mais cette éguation du désir, elle est en plus, elle est en retrait.
Cest celui qui interpréte le téve qui dit : « c'est [éguation du désir » qui se débrouille pour faire 0.

Le réve lui-méme, il est dans du 0, c’est-a-dire que ¢a s’équilibre.

En méme temps « éguation du désir = 0 », ¢a ne s’atréte évidemment pas 1a. Ca ne peut pas s’arréter 1, parce que le réve
justement, continue a produire des énoncés, ¢a continue 2 patler. Et bien sar, ¢a voudrait bien étre égal a 0,

mais il faudrait pour ¢a que ¢a se taise, ce qui n’est pas le cas. Ot le 0 §’il est insété dans cette éguation, éguation du désir = 0,
¢a signifie qu’il est supporté, qu’il est désigné par ’équation qui le produit comme ce a quoi elle aboutit.

Or le fait qu’il soit désigné, qu’il soit supporté, c’est proprement la transformation déja de ce O en 1. Le 0,

quand on lui met des accolades, ¢a devient du 1. Or, c’est précisément la tiche de interprétation que de rendre sensible
dans ce O le 1 dont il est porteut, le 1 dont en tant que le O se manifeste, en tant qu’il est désigné,

c’est alors qu’il se produit a partir du 1.

Et on peut comprendre comment il se fait que I'interprétation soit comme un wagon rajouté a une équation déja donnée,
c’est que précisément le réve lui-méme c’est le terme ultime de la série, c’est par exemple le 1.

16



Mais quand on est dans le 1, le 1 porte tout entiet, il est focalisé sur ce 0 qu’il insctit, et §’il fait lui-méme 1,

C’est pour autre chose, c’est-a-dire pour la venue de quelque chose d’autre qui arrive dans Pinterprétation.

Ce qui se donne comme résistance a 'interprétation du réve dans une analyse, cette espece d'ennui a parler d’un réve,
comme si c’était déja pas mal tel quel, comme si tel quel c’était bien, et comme s’il ne faut rien y rajouter,

¢a a a voir avec /a barre résistante a la signification qui est censée séparer le signifiant du signifie.

A se laisser garder, dans la mesure ou il est question d’interprétation, par PIERCE plutét - §il y a une opposition entre
eux - que par SAUSSURE, il faut bien se souvenir que le szgrifié dont on patle, ce n’est pas autre chose que du signifiant,
mais dans une série, au sens ou précisément il y a des fonctions dans cette série, des roles qui s’échangent,

et qu’on peut dire qu’effectivement il y a un réle de signifié par rapport a un role de signifiant.

Mais le signifié c’est un signifiant plongé dans l'interprétation au sens de PIERCE, et qui se trouve en quelque sorte
écrasé, minimisé, amoindri, singularisé, dans le surgissement d’un autre signifiant, surgissement d’un autre qui permet,
par cette confrontation - qui est la méme qu’on voit ici - de comprendre qu’on a affaire a des unités d’un autre ensemble,
a des éléments d’un ensemble plus large. Et cet écrasement a lieu sans que ce qui fait trou entre les deux,

dans le surgissement de ce nouveau signifiant entre les deux signifiants, soit a proprement patler produit, mais c’est

dans la répétition de ce phénomene, dans son caractere infini qu’est donné quelque chose comme /a limite de linterprétation.

Et la limite de /Znterprétation ou de la signification pour PIERCE, c’est la béance du potentiel, c’est-a-dire quelque chose
qu’il faut mettre en rapport avec le sujet et, quitte a le mettre en rapport avec quelque chose, on peut également voir

§’il est en liaison avec ce qu’on appelle « /ensemble de tous les ensembles ». Parce que « lensemble de tous les ensembles » peut-étre,
précisément c’est ce potentiel infiniment silencienx dont patle PIERCE et qui se trouve au début et a la fin de toute série.

Dire qu’il n’existe pas, c’est aussi bien dire qu’il existe comme limite de toute inscription, et aussi bien comme grain de
sable dans la machinerie de toute équation qui veut s’égaler a zéro, car dans le temps de cet « dga/ 4 0 » le O se produit
comme ce terme, et dés lors il peut étre confronté a quelque chose d’autre qu’on prendrait dans I’équation

qui lui a donné naissance et qui le singulariserait dans un autre ensemble plus général ou il figurait a titre d’un élément.

Si je dis cela, c’est parce que j’ai entendu, il n’y a pas longtemps, un analyste déclarer que la plupart du temps, les futurs
analysants viennent le voir pour un entretien préliminaire dés lors qu’il s’est passé quelque chose, c’est-a-dire des lors
gu’un grain de sable, un petit quelque chose de réen du tout est venu enrayer, est venu rendre insupportable une économie
jusque la trés bien supportée. Ot ce grain de sable, ce n’est pas autre chose que ce 1 dont j’ai parlé, c’est-a-dire qu’il se
constitue de la prise en compte globale de cette équation, de cette économie trés satisfaisante dans leur extréme singularité
qui n’est pas rien, c’est-a-dire en opposition a quelque chose d’autre, quelque chose qu’on peut éventuellement prendre
au dedans de cette équation, et singulariser c’est-a-dire poser comme actuellement en face de I’équation toute entiére.

11 suffit qu’un seul trait de I’équation soit produit isolément pour qu’il brise I’équilibre de I’équation elle-méme qui était
un équilibre de repli sur soi-méme et pour qu’il fonctionne comme grain de sable. Il suffit d’un léger glissement

- je ne peux pas ici citer d’exemples et c’est dommage car cela parait extrémement bien - d’un changement de niveau
tout a fait dérisoire, c’est-a-dire d’un transport, d’un transport de ce qui se donne comme équation dans quelque chose
d’autre, ou il y a d’autres éléments qui sont en jeu pour que cette équation satisfaite d’elle-méme, cet ensemble fermé,
devienne tout d’un coup autre chose, c’est-a-dire pour qu’on se rende compte qu’il peut aussi bien fonctionner comme
un élément d’un autre ensemble, comme partie d’un autre ensemble qui peut précisément étre ’ensemble de ses parties
comme ici on le voit, c’est-a-dire comme un élément d’un ensemble ou le tout de I’équation précédente figure a coté
de n’importe quoi, a co6té de n’importe quel trait et au méme titre que 'ensemble vide par exemple.

11 w'est pas de « tout » qui ne puisse étre ravalé, étre éclaté au rang de singularité élémentaire dans quelque chose qui se donne
comme un ensemble plus grand, c’est-a-dire 'ensemble de ses parties. Et cette singularité, dés lors qu’elle se donne,
précisément dans un instant de flottement, appelle aussi bien I’écrasement, le nivellement dans un nouvel ensemble,
qui lui garantit, a elle, cette nouvelle singularité, une place en propre, une fonction, quelque chose comme un emploi.

Le passage d’un ensemble a 'ensemble de ses parties, c’est donc la débandade de « 7ou# ». Mais cette débandade prend
des formes singuliéres, des lors qu’elle n’a lieu, qu’il ne se produit d’éparpillement que pour reformer un nouveau « fout »,
que pour se ré-écraser immédiatement dans un nouveau « fout », c’est-a-dire pour que ce qui s’éparpille se reconsolide,
mais de maniere qui ne revient pas au point de départ mais suivant une progression, se consolide dans autre chose

qui cette fois forme un ensemble compact.

Peut-étre en définitive la victoire va a I'éparpillement en ce sens que
= si limpossibilité de la répétition peut se répéter,

= Limpossibilité de la totalisation ne peut pas, elle, se totaliser.

17



Puisque si ’'on prend 'ensemble de tous ces « fout» dont la totalisation est rompue par leur fractionnement

dans ’ensemble de leurs parties, si véritablement cet ensemble se constitue de tous ces « o2/ » comme de ses parties,
alors il subit le méme destin, c’est-a-dire que lui-méme peut se fractionner, ce qui implique que jamais tous ces « fout »
ne pourront se totaliser, sinon ce serait autre chose que I’ensemble de ses parties, autre chose que ce que ’on connait
d’une totalisation ou d’un écrasement possibles.

On voit que /es ruptures d'ensembles ca conduit a la constitution de nouveaux ensembles, a ’écrasement, et ces nouveaux
ensembles tendent, eux aussi, vers la rupture, ce qui permet de dire qu’en définitive - et je n’insisterai pas la-dessus
quoique ce soit important - tout est une question de 7yzhmes. A un niveau tant soit peu général il n’est de systéme que
de rupture, et je regrette aussi de ne pas pouvoir m’étaler un peu la-dessus, mais ce fut une des erreurs du linguicisme
contemporain de postuler quelque chose comme une régulation intrasystématique dans un ensemble,

sans la poser fonction de quelque chose qui participe a un ordre, fonction d’une limite exclue.

LACAN — Fonction d’une... ?

Fonction d’une limite exclue. Quelque chose comme linterprétation de PIERCE a été percu en linguistique comme
seulement une partie de ce que pour PIERCE est l'interprétation, c’est-a-dire la possibilité par exemple dans un systéme
de passer d’un signifiant a un autre, alors que ce sur quoi cette opération élémentaire fait fond, c’est sur un travail
sémiotique plus essentiel — je ne fais que le mentionner — qui est précisément, pour un méme signifiant

ou pour un méme ensemble de signifiants, le passage d’un systéme a un autre de type différent.

11y ala quelque chose comme /z torsion, [écrasement du signifiant et au demeurant il suffit de regarder le réve pour
s’apercevoir de ce que ¢a peut signifier. C’est-a-dire que la surdétermination doit se comprendre non pas seulement
comme surdétermination sémantique dans un systéme, mais plus proprement comme surdétermination sémiotique,
comme possibilité d’un passage pour un méme signifiant d’un systéme a un autre, comme écrasement du signifiant.
La remarque d’un tel processus - liée a quelque chose d’autre qui est intéressant, que je vais dire - on la trouve chez
BACON qui, a partir de ses réflexions sur le langage, a fondé un procédé de cryptographie. Ce procédé consiste a passer
d’une lettre intérieure a une lettre extérieure et a faire le trajet dans les deux sens, c’est-a-dire a sauter une frontiere
que ce passage met en relief.

Je ne vais pas insister sur ce en quoi il y a changement de systeme chez BACON, mais j’en donne 'exemple pour voir
quelque chose qui est proprement ce qui déja insistait dans cet exemple ici, quelque chose qu’on retrouve a tous les
carrefours, qui est nommément quelque chose comme 'omission des parentheses, et qui permet justement le passage
de la frontiere. Quelque chose qui a rapport avec la possibilité d’une substitution de deux termes, c’est-a-dire que
dans la substitution de deux termes, tout est fonction des parentheses, et si je me suis permis d’ignorer les parentheses
ou de changer la place des parentheses ou des accolades, a ce moment la tout est possible.

C’est d’ailleurs ce que reprochait FREGE a LEIBNIZ, ce qu’il lui reprochait d’avoir fait, et c’est ce qu’on retrouve
chez BACON dans son procédé cryptographique dont je vous donne 'exemple. A chaque lettre de alphabet - latin en
Poccurrence c’est-a-dire de 24 lettres - on fait correspondre un groupe de 5 lettres. Et ce groupe est formé uniquement
de a et de b, selon une des 32 combinaisons possibles. C’est 1a le 1¢" temps : c’est une interprétation simple.

Dans le 2¢m¢ temps c’est /e message qu’on va transformer par le biais de cette transposition. Le 7zessage qui est uniquement
enacten b va étre retransformé en alphabet latin selon une autre interprétation, selon une autre /o7 de transformation.

A B C
(aaaaa) (aaaab)  (aaaba)
LACAN —..?

Francois RECANATI

La premiére opération est donc celle-ci. Maintenant le phénomene essentiel du changement de systéme

- quoique je ne pointe pas que ce soit précisément un changement de systéme, mais ce qui fait qu’il y a interprétation -
C’est qu’une fois qu’on a un message formé uniquement en « et en b par la transcription a partir de chacune des lettres
dans ce tableau, on va retranscrire dans ’alphabet originel latin, en prenant non pas chaque groupe de 5 @ ou de 5 5,
parce que ce serait proprement ré-effectuer ce découpage qu’il s’agit de masquer, on va prendre chaque @ et chaque &
séparément, et chaque « et chaque 4, comme ce sont les deux seules lettres dont est formé le message moyen,

le message frontiére, il pourra correspondre a chacun un nombre énorme de lettres de ’alphabet latin.

Si on prend un alphabet latin compliqué de majuscules et d’italiques, chaque lettre apparaissant en wajuscule

et majuscule italique, minuscule et minuscnle italigne, on aura 4 fois 24 lettres, et le @ et le 4 auront chacun la moitié

de ces lettres comme traduction possible. C’est-a-dire que la seule chose qui va compter, ce sera ordre des lettres
du message, dans la mesure ou le décodeur sait qu’il faut couper le message en portions de 5.

18



Par exemple, on se donne une sétie ordonnée de maniere tres simple de @ et de 4, dans 'ordre, et on fait correspondre
ensuite /alphabet 2 chaque a et a chaque b, ce qui fait qua chaque fois qu’on aura un 4, on pourra mettre ce qu’on voudra
qui lui correspond, et a chaque fois qu’on aura un b, ce sera la méme chose. L’essentiel, ce sera la position des italiques

et Pordre général des lettres.

a b a b a b a b
A . a . B . b

Ce qui s’est passé entre les deux, c’est justement qu’on a fait tomber ces parenthéses qui regroupaient /es groupes de 5.
On les a fait tomber, et c’est la 'essentiel. Cela dit, je regrette de n’avoir pas le temps de développer ce point.

Ce qui permet la rupture et I’éclatement dont j’ai patlé, c’est donc la structure ouverte de /ordination.

C’est d’ailleurs ce fait que le terme, I'agent de la série - C’est ce que je disais au début - est absent de la série qu’il agence,
C’est-a-dire qu’il n’y sera présent qu’un coup d’apres. De cela, de cette absence nait la possibilité du décalage

qui est la ré-objectivation de la série toute entiere.

Il est tres sensible dans un récit de cas, que / grain de sable dont nous avons parlé, s’il manifeste un changement de niveau,
C’est que ce qui était proprement /'agent totalisant de la formation précédente, c’est-a-dire ce qui était les dernieres
parentheses, en quelque sorte, de la formation précédant le grain de sable, cela devient un élément, cela est compté

dans la série pour un nouvel agent totalisant. Cest-a-dire qu’il est clair que le point de fuite ou le point de chute

d’une formation en général, d’une formation inconsciente par exemple, ce point est absent de la formation au niveau

du désigné, au niveau de ce qu’elle désigne, de ce qu’elle manifeste et de ce qu’elle met en scene. C’est-a-dire qu’il s’agit,
a partir du désigné, de faire cette remontée, de mettre en évidence ces parenthéses, en quelque sorte qui sont la,

mais qui sont absentes.

Qu’on prenne un seul exemple qui est celui de ce réve, ou alors vraiment ¢a va de soi, commenté par FREUD a I’époque
ou il cherchait partout des réalisations de désir ou justement il y a une patiente qui lui amene sur un plateau un réve

ou il n’y a pas de désir apparent. On peut se casser la téte, on ne trouvera pas de désir, on ne trouvera pas d’équation

du désir, mais de réalisation de désir. Mais FREUD, qui a trés bien compris ce processus dit :

« Justement, son désir, c'est qu'il n'y ait pas de désir dans le réve, ¢'est-a-dire que j'ase tort ».

Ce qui montre bien que ce qui dans le réve est présent, c’est le 0, le pas de désir, le pas d’équation, etc. Mais tout ce 0,
il est encerclé dans des parentheses, il est inséré dans ’ensemble plus général, comme une partie de cet ensemble qui
représente le désir dans sa généralité. C’est-a-dire qu’il est supporté par un désir, et le désir, en tant qu’il a la la fonction
de supportt, il est absent du désigné. Et c’est a linterprétation de faire surgir ce 1 qui était a I’état potentiel dans ce 0.
11y a quelque chose dans la rupture qui ne veut pas s’achever, ce que j’ai appelé la méconnaissance, et qui conduit

aux écrasements successifs. Et ’écrasement, lui, ne peut pas s’achever, il ne peut pas étre complet.

Mais ce vers quoi tend le processus, puisque déja j’en ai un peu patlé, c’est 'écrasement. L’écrasement de tout ce qui peut
se passer, c’est-a-dire de toutes les ruptures, un écrasement complet qui délimiterait et qui acheverait la totalité

des ruptures possibles. « L ensenble de tous les ensembles », c’est 'ensemble de tout ce qui peut produire, par rupture,

un nouvel ensemble. Et s’il est dit que tout ensemble, par rupture, donne naissance a un nouvel ensemble,

alors « L'ensemble de tous les ensembles » se définit comme un possible.

Or justement ce qui est #possible ’est d’encercler une rupture, de la mettre en boite. Car des que d’une rupture se produit

un nouvel ensemble, c’est pour repousser, pour décaler la rupture qui, du nouvel ensemble va faire encore un autre.

La rupture n’est jamais dans ’'ensemble, méme si 'ensemble ne tient que de vouloir encercler la rupture, et « L ensemble de
tous les ensembles », celui qui engloberait la rupture, est impossible. Apres ces préliminaires, on peut dire que ce qui passe

- puisque je reviens 2 mon point de départ qui était la question du « A est A » - entre un sujet et 'opération qui I'objective,

le définit ou le limite dans la prédication, ¢a a partie liée avec la catégorie de ce qui se soutient soi-méme.

Or puisque ce qui soutient quelque chose n’est soutenu que par autre chose, on vient de le voir, la catégorie de ce qui
se soutient soi-méme, il semble que ce soit impossible. Mais si c’est impossible, cette impossibilité méme peut avoir
des effets sur la prédication, qui n’est autre qu’un encerclement supporté par ce qui veut étre encerclé. Et ¢a va de soi
a regarder que quelque chose supporte son prédicat mais que le prédicat en méme temps va essayer d’encercler ¢a,

de lier ce qui le supporte.

Ce qu’il y a de réel dans ces effets pourrait apparaitre un peu n’importe ou. C’aurait été sans doute plus attrayant de voir
ce qui en apparait par exemple dans 'ceuvre de PROUST, mais enfin j’ai pris la logique de Port-Royal parce que

C’est précisément une théorie de la substance, une théorie de ce qui se soutient soi-méme, et qu’une telle théorie ne peut
fonctionner que - je pense - sur ce qu’on vient de voir, méme si c’est afin de reproduire sans cesse #ne méconnaissance.

19



Ce qui m’a amené a la logique de Port-Royal, ot on trouve un enchevétrement de themes intéressants comme /e sigre,
la prédication, la substance et ['étre, cC’est ce qui a été dit d’une section de prédicat caractérisant I’étre, car dans la logique
de Port-Royal, la prédication élémentaire « ’homme est » y est considérée comme la forme vide de toute prédication,
comme si le prédicat était en Poccurrence « pas de prédicat », imprédicable.

11y a dans la logique de Port-Royal une série d'objets qui se prédiquent justement de ne pas se prédiquer, et cela participait
a la fois de leurs préoccupations jansénistes d’une part et cartésiennes de Iautre. Je développe un peu cette question

du prédicat et de la substance pour montrer que si on pousse un peu a bout ces concepts qui se trouvent une théorie

de la substance, on obtient quelque chose qui est a peu prés ce que j’ai dit avant.

Un prédicat, c’est quelque chose dans 'ensemble qui est supporté par une chose, une substance, /& substance étant ce qui se

soutient soi-méme. La substance, c’est ce que 'on congoit comme subsistant par soi-méme et comme le sujet de tout ce que
I'on y congoit. Le prédicat, c’est ce qui, étant congu dans la chose et comme ne pouvant subsister sans elle, la détermine

a étre d’une certaine fagon et la fait nommer telle. Ce sont deux définitions qu’on trouve au début. Or, déja a partir de la
il y a quelque chose qui va rater, il va y avoir un point d’achoppement qui va étre en quelque sorte produit par le langage
courant. Dans la logique, il est dit qu’un nom de substance, c’est tout naturellement un substantif ou absolu,

tandis qu’un nom de prédicat, c’est un adjectif ou connotatif.

Le probleme qui se pose c’est qu’il y a des substantifs qui n’ont rien a voir avec les substances apparemment, qui ne sont
pas des choses, des substances comme la terre, le soleil, le feu, Pesprit, qui sont les exemples donnés de substances

dans la logique de Port-Royal. C’est-a-dire qu’a part ces substantifs dont je viens de parler, il y a aussi les noms qui
expriment des qualités connotatives, c’est-a-dire des noms qui participent de la prédication. Par exemple la rondeur.

1l est dit d’une part :

« lidée gue j'ai de la rondenr me représente une maniére d’étre ou un mode que je ne congois pouvoir subsister naturellement sans la
substance dont il est mode ».

Et tout de suite apres, il est dit :

« Les noms qui signifient premiérement et directement les modes parce gu’en cela, ils ont quelgue rapport avec la substance,
sont anssi appelés substantifs et absolus, comme dureté, chaleur, justice, prudence ».

Autrement dit, c’est a partir d’un point de détail assez dérisoire qu’on peut concevoir - et ¢a se déroule dans la logique de
Port-Royal - que ce qui a tout d’abord été mode, ou dans le discours prédicat, aprés avoir premicrement et directement été
tel, il suffit d’un certain décalage pour que ¢a devienne a son tour de la substance, /z substance étant ce qui se soutient soi-méme.
Or ce décalage, il va falloir essayer de le cerner, et vous allez voir que ¢a a rapport avec /ensemble des parties d'un ensemble.
C’est le passage par exemple dans le discours d’un prédicat « rond » au substantif « rondenr ». Or participent de la rondeur
tous les objets qui peuvent étre prédiqués ronds.

C’est-a-dire que la rondeur, pour employer une autre expression, c’est extension du prédicat « rond ». Et 'extension
du prédicat, ce n’est pas un prédicat, c’est une substance. Ce qui fait qu’a partir d’une extension de prédicat, on obtient
une substance - et je vais creuser cette affaire - vous voyez bien qu’une substance comme terre, soleil etc.,

c’est-a-dire une collection de prédicats, c’est un objet a quoi se rapportent une multiplicité de prédications possibles.
Tandis qu’une extension de prédicat, c’est proprement un prédicat qui se soutient de pouvoir étre référé a une série
d’objets possibles qui sont des lors dans la position de prédiqués de prédicat, ce qui fait qu’a partir d’une extension

de prédicat, on obtient une substance, ¢a a quelque chose a voir avec /ensenble des parties d’un ensemble.

Et nommément il est dit dans la logique de Port-Royal que I’abstraction, c’est ce qui consiste a considérer les parties
indépendamment du zox dont elles sont partie. Et il est dit que c’est ainsi qu’on peut concevoir I’attribut, c’est-a-dire

le prédicat, indépendamment de la substance singuliére qui le supporte actuellement. On part d’un ensemble, une chose
comme ensemble de prédicats, a qui appartiennent, mais znessentiellenent donc ces prédicats. On sépare les parties, les
prédicats, de la chose, et a partir de la, de maniere en quelque sorte magique, on peut considérer une nouvelle substance
qui est ce par quoi les prédicats singuliers peuvent avoir rapport a I'unité, indépendamment de toute relation actuelle

a une substance singuliere.

Il'y a donc un processus qui, a partir du morcellement d’une unité, conduit a une autre unité. Il faut comprendre que

ce qui se donne au début comme substance, c’est-a-dire comme I'objet a quoi peuvent se rapporter une série de prédicats
possibles, c’est la méme chose que le premier A du « A est A ». C’est quelque chose de potentiel,

C’est-a-dire que ¢a se donne comme le support de tout ce qui peut arriver comme prédication, support potentiel,
C’est-a-dire qu’il fonctionne au niveau du tout, au niveau du n’importe quoi.

20



Mais des que quelque chose est donné, des qu’il existe du prédicat, le support potentiel part en fumée,

C’est-a-dire que dés qu’une parole actuelle est donnée, le support cesse d’étre sujet : il est rapporté a son prédicat actuel,
comme si lui-méme n’était qu’un objet pertinent pour ce prédicat, ce prédicat s’érigeant en extension de prédicat,
C’est-a-dire en valeur intrinséque.

Et C’est le prédicat qui devient support, substance dans I’extension, c’est-a-dire qu’il y a une inversion des roles.
L’extension de prédicat, c’est un ensemble d’objets rapportés a un prédicat, les objets prédiquent le prédicat.
Alors que dans la substance potentielle, ¢’étaient tous les prédicats possibles qui étaient rapportés a I’objet.

Or, ce qui passe entre ces deux types de substance, collection potentielle de prédicats et extension de prédicats, c’est de ordre
de ce qu’on a vu a propos des ordinaux - j"aimerais bien que cela apparaisse tout seul. La substance potentielle,

c’est un ensemble de prédicats, et 'extension de prédicat, c’est un ensemble d’objets. On fait sortir de la substance
potentielle un prédicat qu’elle contient, qu’elle est supposée contenir. Et on met la substance et ce prédicat actuel

en rapport, I'un en face de I'autre, dans un nouvel ensemble comme la on a mis en rapport le 3 comme enfermement
de parties qu’on retrouve juste a co6té de lui-méme, tout ¢a dans un méme ensemble. Ce prédicat actuel dans un nouvel
ensemble, mis a c6té de la substance potentielle, c’est-a-dire la désignation de la désignation qui s’effectuait dans

la premicre mise ensemble, c’est-a-dire dans la premiere substance, c’est ¢ca qui donne I’extension de prédicat.

Maintenant, si les prédicats abstraits de la substance premiere, ¢a arrive a faire de I’'Un quand méme, c’est grice

a la singularité de ce qui s’érige en premiére substance, de ce qui prend le relais, c’est-a-dire Pextension de prédicat.
Si on repousse encore un peu la différence qui fonde I'Un, on peut tres bien s’interroger, a considérer les extensions
indépendamment des prédicats : qu’est-ce qui soutient 'extension ? C’est-a-dire que si extension est 'interprétant
qui soutient les prédicats dans leur rapport actuel de substance potentielle, qu’est-ce qui soutient les extensions,
quel est leur interprétant, dans leur rapport a ce rapport lui-méme ?

On voit que dans la mesure ou, dans le passage de la collection potentielle de prédicats a ’extension de prédicat,

il y a une inversion des réles, d’un point de vue formel, les deux substances c’est la méme chose : c’est qu’il y a quelque
chose qui supporte et quelque chose qui est supporté, méme si dans un cas c’est le contraire que dans 'autre.

Mais si 'on ajoute a cela la dimension proprement historique ou ordinale, celle que j’ai essayé de pointer au début,

on obtient que dans la constitution d’un ensemble il y a quelque chose comme la substantification d’un prédicat

et qui est corrélatif de la prédication d’une substance. Et ¢a c’est exactement ce que nous avons reconnu

comme rupture-écrasement dans /7nterprétation.

Or il est possible que le jeu de /z collection - ou on peut dire compréhension - et de Lextension dans la logique de Port-Royal,
¢a recouvre la dialectique de la rupture et de ’écrasement. Et si c’est le cas, c’est bien évidemment dans un sens

tres particulier qu’il va falloir entendre cette propriété de la substance de se supporter soi-méme. Parce que cette
autonomie de la substance, des lors, elle est toute relative, c’est-a-dire qu’elle tient dans le rapport dyadique qui 'oppose
a ce qui la prédique, a son prédicat, c’est-a-dire que I'un supporte et I'autre est supporté, mais si de la substance

se prédique et du prédicat se substantifie, ¢a signifie qu’il faut envisager une relation triadique ou s’établit quelque chose
comme une réciprocité décalée, une réciprocité discordante.

Si du prédicat devient substance pour supporter dans I’extension des objets qui le coup d’avant supportaient

- dans la collection - des prédicats, ce manége peut aussi bien continuer encore un peu, de telle sorte que ’extension

a son tour soit supportée par quelque chose donc dont elle ne soit que le prédicat. La relation substance-prédicat

se présente comme celle du multiple singulier, je ’ai dit, et c’est la méme chose dans un sens et dans I'autre.

Apres la collection et extension, il peut y avoir quelque chose de ’ordre d’une collection d’extensions, ’est-a-dire

un ensemble dont les éléments soient précisément ces nouvelles substances que sont les extensions, mais désubstantifiées,
prises comme prédicats d’une substance supérieure qui les supporte.

Or, c’est proprement la catégorie des « ensembles suprémes », parce que dans la logique de Port-Royal, tout a une fin,

et la on touche a quelque chose qui a a voir avec ’Etre. Lextension de prédicat comme substance, c’est ce qui fait tenir
ensemble un sujet et un prédicat dans une relation actuelle. C’est-a-dire que si, dans la relation dyadique, le sujet supporte
le prédicat, dans la relation triadique, c’est I'extension de prédicat qui supporte la relation dyadique.

L’extension comme substance a donc la fonction de I'interprétant, je ’ai déja dit.

Alors quel est le nouvel interprétant - je répete cette question - qui supporte la relation dyadique entre la premiére
relation dyadique et 'extension comme interprétant ? Si tant est que le terme ultime d’une relation sérielle la représente
toute entiere, moins lui-méme - et vous avez sans doute remarqué qu’on n’arréte pas de travailler dans cette hypothese -
alors, de méme que ’ensemble des relations objet-prédicat, c’est-a-dire Pextension, « Zent lieu de. .. » et interpréte

ces relations, ce sera 'ensemble de toutes les extensions qui sera I'interprétant de 'extension.

21



C’est-a-dire que si 'on répete le processus, ’extension substantialisée du prédicat va se désubstantialiser et étre rapportée
comme prédicat a ce qui supporte toute extension, ’Etre. I’Etre, c’est la seule chose qui est dite se supporter
véritablement soi-méme, c’est-a-dire qu’il n’est le prédicat de rien.

Une fois I'Etre produit comme terme de la série, on peut revenir, on peut régresser jusqu’a des substances telles que

« Létendue », « la pensée », et les fonder. C’est y compris a partir de PEtre qu'on va peut-étre saisir de maniére plus aigué

ce que représente la prédication, car on a vu que, de proche en proche, c’est finalement sur /'Etre que s'appuie la relation
prédicative. De VEtre, dans la logique de Port-Royal, il est dit qu’il fait partie de ces choses qui ne peuvent en aucun cas

se prédiquer pour la raison évidente que, s’il est prédicable, ce prédicat qu’on lui donnerait, si on le substantifie,

il sera quelque chose de plus vaste que 'Etre, et Etre sera lui-méme rapporté comme predlcat a cette substance nouvelle
qui sera extension de ce prédicat. Or, I'Etre ne peut pas étre un prédicat donc I’Etre n’a pas de prédicat.

Je cite « La logique... » 2 propos de I’Etre et de la pensée :

« I/ ne faunt pas nous demander que nous expliquions ces termes parce qu'ils sont du nombre de cenx qui sont
si bien entendus par tout le monde qu’on les obscurcirait en voulant les excpliquer ».

C’est généralement ce qu’on dit dés qu’il est question de choses comme ¢a. Parler de I'Etre, cest le réduire 4 du moindre
étre, de méme que patler de la pensée, puisque si la pensée est ’'ensemble de tout ce que 'on peut penser et de tout

ce que I'on peut en dire, elle est forcément quelque chose en plus que tout ce qu’on pourra en dire en méme temps

de ce fait que I'Etre ne saurait étre prédiqué et de cet autre que PEtre est le support de toute prédication.

1y a quelque chose comme une disjonction entre cet Etre qui ne supporte rien parce qu’il ne peut étre séparé de rien,
et ce tout qui ne peut se concevoir que supporté par IEtre. Mais ceci n’est disjonction qu’a considérer dans un premier
temps PEtre d’une part et les prédicats de Pautre. On va voir que cette conception est fausse. Et si I’Etre est proprement
ce rien dans le discours, il est 'ensemble de tout le discours, c’est-a-dire ce qui échappe au discours, ce qui le constitue.
Ce qui échappe au discours, c’est le discours lui-méme, de ce point de vue 1a, puisqu’il n’y a de discours comme mise
ensemble, comme écrasement, qu’afin de rattraper ce qui précisément lui échappe.

Ainsi I’Etre, il faudra certainement le situer aussi bien au début du discours, dans le « 7707 » radical, qu’a la fin dans Pencore.
Or, la différence que nous avons isolée entre la substance potentielle comme possibilité d’une prédication,

et toute prédication actuelle qui ravale la substance au rang de prédicat devenu substance, cette différence nous permet
de comprendre ce qu’est I’étre. Ce n’est pas rien qu’un ensemble comme totalité fermée, par exemple le 3 que

vous voyez au tableau, soit différent de 'ensemble de ce qu’on peut recenser comme parties de cet ensemble.

La substance comme support, collection de prédicats, comprend de fagon potentielle la série des prédicats qui

lui appartiennent, mais indépendamment d’aucune actualisation du prédicat, car dés qu’on actualise un prédicat,

des qu’il existe un prédicat, au contraire, c’est de I’expulsion hors de la substance d’un prédicat qu’il s’agit.

C’est une rupture, la rupture qui par démembrement, met en rapport la substance avec tout ce qu’elle supporte.

C’est ici qu’est le nceud de Paffaire, car s’il y a une différence entre :
—  d’une part la mise en rapport sur le mode prédicatif actuel de la substance avec les prédicats qui la définissent,
— et d’autre part la substance elle-méme en tant qu’elle est supposée n’étre rien d’autre que son rapport aux
prédicats, le fait de les supporter,
alors il faudra conclure que la substance, c’est autre chose qu’un support de prédicat, autre chose que ce a quoi
se rapportent les prédicats.

Néanmoins, il n’y a pas autre chose dans la substance que des prédicats ensemble, et ¢a, c’est dit. Et pourtant, si on met
en rapport la substance, comme ensemble de prédicats, avec ces prédicats dont elle est I’ensemble, on se trouve en face
non pas d’une simple redondance mais proprement d’une différence. Et ce qu’il y a de plus dans la substance,

ce qui fait cette différence, le fait que les prédicats soient ensemble, ce n’est pas seulement une simple détermination
supplémentaire des prédicats, car il est dit dans L Logigue que la substance toute enticre tient dans cette différence
entre le fait pour les prédicats d’étre ensemble ou de ne pas Iétre.

C’est-a-dire que si ’'on supprime la possibilité de cette différence, il ne peut plus y avoir de substance, c’est-a-dire

qu’il reste un niveau de prédicats, univers indifférencié - ce que PIERCE appelle 'univers du « peut-étre », qui est aussi
bien le néant absolu, dans la mesure ou il est dit dans Lz Logigue que sans la substance, les prédicats ne tiennent pas,

ils ne sont plus rien. La substance est ce qui fait tenir quelque chose, ce qui permet des relations, c’est-a-dire ce gui est « en plus »
quand les prédicats sont ensemble. Or, en méme temps, nous n’avons cessé de constater que ce « ez plus » tient a ce qu’un
ensemble de prédicats devient un terme singulier, fait du Un, et que ce terme singulier ne fait pas partie de ce dont il est
I’ensemble au moment ou il désigne ce dont il est Pensemble. Aznsi la substance, ¢'est ce qui, quand un ensenble est donne,

le constitue et lui manque, cela dans le méme temps. Autrement dit, ce qui manque dans un ensemble, ¢'est ce qui le constitue : la substance.

22



Maintenant si on regarde ce qui manque explicitement dans « La logique de Port-Royal », parce qu’il est dit qu’il y a quelque
chose qui manque, on s’apercevra malheureusement ou non que ce n’est pas la substance, justement.

Ce qui manque, c’est de ’ensemble : ce gui, quand il n’y a pas autre chose que ce qui manque, est équivalent a rien. Cest une
définition comme une autre. Et il est dit dans La Logigue que si, de ce « tout » formé de la substance et des prédicats, on enléve
la substance, alors il ne reste rien, pour ceci que les prédicats et les attributs n’existent que parce qu’il y a de la substance.

La, on est véritablement embarqué dans un couloir logique dont on ne peut pas sortir, une série de propositions
qui nous entrainent. La substance n’est autre que les prédicats plus quelgue chose. Ce « plus » se définit comme manquant.
Et les prédicats sont ce qui seul n’est rien, mais qui se produit quand de la substance est donnée. C’est-a-dire,

les prédicats ne sont rien sans quelque chose : la substance, qui n’est autre que I’addition a ces prédicats supposés
contradictoirement déja donnés, de ce qui de toute facon, dans la somme, fera défaut.

La substance supporte les prédicats, mais aussi d’une certaine maniere les prédicats supportent la substance, comme

ce rien encore dont pat substantification va naitre la singulatité d’une différence. Les prédicats ne sont que du 0.

La substance est ce qui s’ajoute a 0 pour faire 1, mais dans ce 1 constitué il n’y a que les prédicats, c’est-a-dite le 0,

qui apparaisse, car ce qui fait 1 justement dans I'inscription du 0, c’est absent de ce qu’inscrit le 1, cest-a-dire du contenu
désigné dn 1, cest-a-dire le 0.

Ces contradictions donc, que j’ai relevées par ces quelques formules, semblent pouvoir se réordonner a partir de

la réintroduction du point de vue ordinal qui a précédé au début de cette prise en vue de la logique de Port-Royal,
C’est-a-dire Popposition entre la collection et 'extension. Ca se comprend comme ¢a : la substance supporte le prédicat
qui, défini, porte sur la substance.

Maintenant on va prendre toutes les propositions contradictoires une par une et n’en accepter qu’une a la fois,

c’est la meilleure solution. Apres, tout va marcher. La substance étant ce qui manque, % prédicat est un effet de manque,
ce qui porte sur un manque, ’enrobage du manque. Mais d’autre part, le prédicat n’est rien sans la substance, et il est
impossible de différencier la substance du prédicat actuel comme manifestation de la substance manquante.

Cependant, puisqu’il est dit que le prédicat n’est rien sans la substance, et puisqu’il est dit qu’il n’y a pas de substance,
qu’elle manque, alors comme il y a du prédicat, on est forcé de déduire que le prédicat, c’est la substance. Puisque sans
la substance il n’y a pas de substance, le prédicat ¢a devrait n’étre tien, or ¢a donne du 1, ce qui implique que ce 1

du prédicat, c’est non pas le prédicat mais a proprement parler la substance.

Or ¢a ne se comprend qu’a partir de ce point de vue ordinal qui est la question de la substantification du prédicat.

Le prédicat qui n’est censé étre rien sans la substance, s’il se manifeste comme quelque chose, ce quelque chose comme
autre que le rien du prédicat est forcément la substance. C’est-a-dire que dans I'extension du prédicat, le prédicat est
substantifié, c’est-a-dire que le prédicat dans 'extension va tenir lieu de substance de fagon ponctuelle, pour quelque chose
qui va tenir lieu de prédicat, c’est-a-dire les objets de ’extension.

Et en méme temps, maintenant il y a de la substance, il y a de la substance, or elle est supposée manquer, en méme
temps dés que la seconde classe de prédicats est produite, 'opération se répcte, et ce qui dans le premier temps a zenu lien
de la substance va manquer comme substance, puisque, par 'opération que j’ai pointée, ¢a va s’appliquer comme prédicat
au nouveau terme qui apparait comme une substance provisoire. Et ceci a I'infini c’est-a-dire que, des qu’une substance
est donnée, elle s’inscrit en s’actualisant par les prédicats qui s’y appliquent, mais des que les prédicats s’actualisent,

la substance se rapporte a ces prédicats qui acquicrent une valeur substantielle qui est l'extension, ¢'est-a-dire qu’il est impossible

a la substance d’étre a la fois donnée et inscrite dans le méme temps.

La substance peut donc trés bien se définir comme ce qui manque et comme ce qui fait ’ensemble. D’une part un
prédicat s’appuie sur le premier prédicat tenant lieu de substance, pour le définir, pour I'identifier, pour le prédiquer.
Et d’autre part ke premier prédicat-substance rapporté en cette relation au second qui acquiert une extension, il disparait

en tant que substance, pour ne devenir qu’un élément dans I’extension du prédicat second et lui conférer le relais

de cette fonction de substance. La substance est une fonction que celui-ci transmettra @ ## troisiéme prédicat etc.

On voit que la premiere substance, celle qui est supposée étre au début, la substance potentielle, est tout a fait zythigue.

Ce qui compte, c’est ce jeu de relais, c’est la relation actuelle de prédication qui, rendue possible par la substance
potentielle, I'inscrit et la transforme en terme, en prédicat dans un rapport, étant entendu que le terme ultime du rapport
joue a son tour le role de substance, c’est-a-dire manque dans le rapport, et ne s’inscrit qu’a devenir autre chose que de
la substance, c’est-a-dire du prédicat. Les substances successives sont donc la série des incarnations transitoires de ce qui manque
et qui soutient toute pseudo-substance comme enrobage du manque.

23



L’étre, c’est bien ce qui supporte tout discours en tant que le discours, c’est ce qui se produit sur le bord du trou

qu’il constitue. I Etre est donc 4 la fois ce qui est avant le discours, qui porte le discours, et qui est aprés la fin de tout
discours, son point de convergence, sa limite. Dans la logique de Port-Royal - je voudrais resituer les choses -

ce n’est pas une telle théorie du discours qu’on peut trouver, c’est le contraire. Mais, dans la mesure ou c’est le contraire,
il y a quelque chose comme cette théorie qui insiste au sein méme de ce discours qui est tenu, alors que le projet initial
de Port-Royal, ¢’était de construire un métalangage et que c’est dit nommément, c’est au contraire que quelque chose insiste
dans Port-Royal - malgré Port-Royal - C’est-a-dire cela prend ses effets 4 partir de ceci : que dés lors que IEtre est
présenté comme ce qui ne peut pas étre prédiqué, comme ensemble de tout ce qui peut étre attribué,

cette imprédication de I’étre est présentée dans une formule déja éloquente.

M est dit : « L'Etre est imprédicable » or justement « imprédicable », ¢est peut-étre 1a ce premier prédicat qui, dans cet essai

de signifier 'impossible, ne fait que le répéter par le fait d’exposer sa propre vacuité et qui par la trace d’un seul coup

la limite de ce qui est possible et de ce qui ne I’est pas. En ce sens, le possible, le potentiel, c’est ce qui est impossible

a effectuer, c’est ce qui ne peut pas se donner sans se transformer et changer de fonction. Tandis que /mpossible c’est

la seule chose qui peut se réaliser en laissant ouverte ce qui fonde cette impossibilité, c’est-a-dire cette béance, car le type
de réalisation de I'impossible laisse béante I'impossibilité, ceci par exemple qu’est la prédication de I'imprédicable.

Je termine sur quelque chose qui nous amenerait un peu plus loin, mais je n’ai pas envie de conclure,
c’est-a-dire de boucler ce discours qui n’était quun préliminaire : /e langage, ¢’est ce qui représente I'Etre pour la parole,

c’est-a-dire que la parole est dans la position de I'interprétant, entre Iarbre et ’écorce, de méme que le fini
C’est ce qui se tisse entre deux infinis.

[Applaudissements]

LACAN : Je conclurai avec ces mots : avec le temps, ¢a sort !

24



19 Décembre 1972 Table des séances

11 parait difficile de ne pas patler bétement du langage. C’est pourtant JAKOBSON, puisque tu es la - vous me permettrez
de le tutoyer puisque nous avons vécu déja un certain nombre de choses ensemble - c’est pourtant JAKOBSON

ce que tu réussis a faire. Et une fois de plus dans ces entretiens que JAKOBSON nous a donnés [Conferences an Collige de France
de Février et Décembre 1972), j’ai pu I’'admiter assez pour lui en faire maintenant ’lhommage.

11 faut pourtant, il faut pourtant zourrir la bétise. Non pas parce que tous ceux qu’on nouttit soient « bétes », si je puis dire
d’un terme sur quoi cette année nous aurons a revenir essentiellement, c’est-a-dire parce qu’il soutient leur forme,

mais plutdt parce qu’il est démontré que se nourrir fait partie de /z bétise. Dois-je ré-évoquer devant cette salle,

ou l'on est en somme au restaurant et ou 'on croit d’ailleurs, on s’imagine qu’on se noutrit parce qu’on n’est pas

au restaurant universitaite, mais cette dimension imaginative c’est justement en ¢a qu’on se nouttit.

la bétise est celle du Sy (signifiant fondamental du sujet, produit, « Plus-dejouir », du discours A)— signifiant asémantique, coupé de tonte référence an sens et au savoir,

et qui demande a étre nourri de jonissances (jouissances phalliques a répétition visant Sy mais n’atteignant que (@), « jouissances de lidiot » etc.) encore et encore...]

Ce que j’évoque c’est ce que... je vous fais confiance pour vous souvenir de ce qu’enseigne / disconrs analytique :

cette vieille liaison avec /a nourrice, mere en plus comme par hasard, avec derriere cette histoire infernale du désir de la meére
et de tout ce qui s’ensuit. C’est bien ¢a dont il s’agit dans la nourriture, c’est bien quelque sorte de bétise,

mais que le méme discours assoit, si je puis dire, dans son droit [l guestion du fondemsent. ...

Un jour je me suis apercu qu’il était difficile - je reprends le méme mot de la premiere phrase - de ne pas entrer dans
la linguistique a partir du moment ou 'inconscient était découvert. D’ou j’ai fait quelque chose, qui me parait a vrai dire
la senle objection que je puisse formuler a ce que vous avez pu entendre I'un de ces jours, de la bouche de JAKOBSON...
C’est a savoir que tout ce qui est du langage reléverait de la linguistique, c’est-a-dire en dernier terme
du linguiste, non que je ne le lui - trés aisément - accorde quand il s’agit de la poésie, a propos de laquelle
il 2 avancé cet argument”
...mais si je prends tout ce qui s’ensuit du Jangage. ..
et nommément de ce qui en résulte dans cette fondation du sujet, si renouvelé, si subverti,
que c¢'est bien la le statut dont s’assure zout ce qui de 1a bouche de FREUD s’est affirmé comme [inconscient
...alors il me faudra forger quelque autre mot pour laisser a JAKOBSON son domaine réservé, et si vous le voulez
j'appellerai ¢a la « linguisterie ». Je donne dans la « lnguisterie », ce qui me laisse quelque part aux linguistes,
non sans expliquer tant de fois que des linguistes je ne subisse, je n’éprouve - et apres tout allégrement de la part de tant de
linguistes - plus d’une remontrance.

Certes pas de JAKOBSON, mais c’est parce « qu'7l #’a a la bonne » autrement dit : il m’aime [Rires], c’est la facon

dont j’exprime ¢a dans I'intimité. Mais si vous attendez ce que je pourrais dire de /amour, ceci ne fera en somme

que confirmer cette certaine disjonction que par bonheur ce matin - enfin j’ai trouvé ¢a ce matin, exactement a 8 heures
et demie, en commengcant a prendre des notes, c’est toujours I’heure ou je le fais pour ce que j’ai enfin a vous dire,

ce n’est pas que je n’y pense depuis longtemps, mais cela ne se rédige qu’a la fin - j’ai trouvé ¢a : « knguisterie ».

Ca comporte des effets, nommément au niveau... pas du dit, parce qu’apres tout il y a des dits qui sont communs anx denx champs,
C’est bien la-dessus que je prends référence, et c'est de la que je peux dire que « /inconscient est structuré comme un langage ».

[la linguisterie a pour objet « lalangue » : ce qui, sur la base des expériences de jouissance (objets partiels prigénitaux), s'inscrit en &, 3,7, O et génére par la combinatoire
une structure, (of. I'« introduction » an séminaire sur La lettre volée), comme un langage, nn savoir inconscient dont l'irruption dans le disconrs courant présentifie I'« étre »
par le lapsus, le réve, le mot d'esprit, le symptime...]

19 R. Jakobson : Essais de linguistique générale, Paris, Minuit, 1973, pp. 209-248, et conférences de Février et Décembre 1972 au College de France.

25



Mais il est suffisamment clair qu’en ayant posé ce dire - comme j’en ai depuis avancé d’autres, m’enfin c’est déja pas mal
qu’un certain nombre en reste a celui-1a : 2/ est important - ce dire apres tout n’est pas du champ de /a linguistique,

C’est une porte ouverte sur ceci que vous verrez commenté dans ce qui va paraitre, développé dans le prochain numéro
de mon bien connu « a-périodique » [Scilices], avec pour titre « L’Etourdit » : dit™.

[Dans la séance dun 21-12-1972 Lacan a rappelé « la stricte équivalence de topologie et structure » développée dans 1. étonrdit (daté du 14-07-1972), oi il montre que
cette topologie (mabienne) du discours A permet de passer :

—  des « disconrs univoques » a topologie « sphérique » (-~ HUM : G deux: faces, avec un intérienr et un exctérienr;, un signifiant support de la « distinction »,
et un signifié, etc.), qui relevent de la linguistique,

—  d <« un discours multivogue » a topologie mabienne qui, comme la bande de Mabins, n'a qu'une face (ex. de la continuité des deus topologies

dans le cross-cap), et qui concerne Sy le sionifiant asémantique, la « bétise » de la singularité, S conpé du savoir : S1< Sy — quii reléve de la linguisterie
)y ) ) &

® 7,
S

J’y reprends, j’y pars de la phrase que j’ai, 'année derniére, a plusieurs reprises écrite au tableau™ sans jamais lui donner
de développement, parce que jai trouvé que j’avais mieux a faire c’est-a-dire a entendre quelqu’un qui aprés avoir bien
voulu prendre la parole ici, nommément ce RECANATI que vous avez entendu une fois de plus la derniére fois,

et grice a quoi je peux relever la 1égitimité du titre de séminaire, grace a lui donc je n’ai pas donné suite a ceci que :

« le dire est justement ce qui reste oublié derriere ce qui est dit dans ce qu’on entend ».

C’est pourtant aux conséquences du diz que se juge /e dire [le dire-. le dit- lentendu : Iunivocité du sens qui masque le dire).

Mais ce qu’on en fait du dire, reste ouvert : on peut faire des tas de choses avec les meubles a partir du moment,
par exemple, oU on a « essuyé » un siége ou un bombardement |-nombrenses équivogues|. 11 y a un texte de RIMBAUD

dont j’ai fait état, je pense 'année derniere [séminaire : L'acte anabytique, séance du 10-01-1968). ] ai pas été rechercher,

j’ai pas été rechercher ou il se trouve textuellement, et puis c’est parce que jétais pressé ce matin. ..

C’est ce matin que j’y ai repensé, je crois quand méme que c’est 'année derniere.

Un coup de ton doigt sur le tambonr décharge tous les sons et commence la nouvelle harmonte.
Un pas de toi, ¢'est la levée des nonveans: hommes et lenr en-marche.

Ta téte se détourne : le nouvel amour !

Ta téte se retounrne, - le nouvel amounr !

« Change nos lots, crible les fléanx, a commencer par le temps », te chantent ces enfants.

« Elove n'importe ot la substance de nos fortunes et de nos vansx » on t'en prie.

Arrivée de toujours, qui t'en iras partont.

Cest ce texte qui sappelle « A une raison » qui se scande de cette réplique qui en termine chaque verset : #z nouvel amonr.
Et puisque je suis censé la derniere fois avoir parlé de I'amonr, pourquoi pas le reprendre a ce niveau. Pour ceux qui savent,
qui ont déja la-dessus un petit peu entendu quelque chose, je le reprendrai au niveau de ce texte, et toujours sur ce point
de marquer la distance de la linguistique a la /Jnguisterie.

L’amonr ¢’est - chez RIMBAUD, dans ce texte - le signe, % signe pointé comme tel de ce gu'on change de raison |-.de disconrs),
C’est bien pourquoi c’est a cette raison q'il s'adresse « A une raison » = on a changé de disconrs. Je pense que quand méme

- quoiqu’il y en ait qui s’en aillent dans les couloirs en demandant qu’on leur explique ce que c’est que /s guatre disconrs ™
je pense que - comme ¢a : au collectif - je peux me référer a ceci que j’en ai articulé quatre et que je n’ai pas besoin

de vous en refaire la liste. Je veux vous faire remarquer que ces guatre discours ne sont d prendre en ancun cas comme une suite
d’émergences bistorigues, qu’il y en ait eu un qui soit venu depuis plus longtemps que les autres, n’est pas la ce qui importe.
[ Lamour est le signe du changement de discours : « un nouvel amour » o un antre signifiant. Dans les 4 disconrs Iimpuissance du « Plus-de<jouir » a atteindre la Vérité

déclenche une rupture, un sant (quart de tonr anti-horaire), un renversement du disconrs précédent— une antre « raison » — un antre signifiant vient occuper la place,
par exemple le renversement du disconrs Hystérigue aboutit an discours du Maitre : le St prend la place du 8

K Si .S

—— | renversement —p

|
S a

renversement —p 1 - ‘renversement ---

Impu

Hystérique Maitre Analyste

20 L'Etounrditin Scilicet 4, Paris, Seuil, Le champ freudien, 1973, pp. 5-52.
21 Cf. les débuts des séances des 14 et 21 Juin 1972 : « Qu'on dise, comme fait, reste oublié derriere ce qui est dit, dans ce qui s'entend ».
22 Cf. séminaire 1969-70 : L’Envers de la psychanalyse, séance du 17-12-1969, Seuil, 1991, p.31.

26



En disant que Lamour c’est le signe de ce gun’on change de discours, je dis proprement ceci que /e dernier a prendre ce déploiement
qui m’a permis de les faire quatre - mais ils n’existent quatre que sur le fondement de ce discours psychanalytique

que jarticule de quatre places, et sur chacune de la prise de quelque effet de signifiant stipulé comme tel -

ce disconrs psychanalytique, y'en a toujours quelque émergence a chaque passage d’un disconrs a un autre.

Ca vaut la peine d’¢tre retenu, non pas pour faire de I'histoire puisqu’il ne s’agit de ¢a en aucun cas, mais pour si on se
trouve par exemple placé dans une condition historique, si 'on repere, si 'on s’avance, mais c’est /bre qu’on considére
que Ja fondation de luniversité an temps de CHARLEMAGNE c*était le passage d’un disconrs du Maitre a orée d’un auntre disconrs.

Simplement a retenir qu’a appliquer ces catégories, qui ne sont elles-mémes structurées que de /'existence - qui est un
terme, mais qui n’a rien de terminal - du discours psychanalytique, il faudrait seulement dresser 'oreille a la mise a 'épreuve
de cette vérité qu’ily a émergence du disconrs analytique a chaque « passage », de ce que le discours analytique permet de pointer
comme franchissement d’un discours a un autre.

[chacun des discours H,\U,M commence par soutenir la possibilité d'un rapport sexuel (jouissance phallique) pour aboutir a l'aporie, a l'impuissance du « Plus-de-jouir »

a atteindre la Vérité (la jonissance du corps de I"Autre). Le disconrs A interroge la jonissance de I'Autre @ - 8 — S1< S2), il y a done « émergence » du disconrs A

(et demande d’amonr) chaque fois qu'un des discours vient buter sur « la faille », sur limpuissance du « Plus-de-jouir » a réaliser la_jouissance du corps de I’Autre. |

La derniere fois j’ai dit que « La jouissance de I’Autre - je vous passe la suite, vous pouvez la reprendre - 7'est pas le signe

de 'amour ». Et ici je dis que « Lamour est un signe ». 1. amour tient-il dans le fait que ce qui apparait ce n’est rien d’autre,

ce n’est rien de plus que /% signe 7 Cest ici que La logique de Port-Royal - autre jour évoquée [of exposé de Frangois Récanati] -
viendrait nous préter aide. Le signe - avance-t-elle cette logique, et on s’émerveille toujours de ces dires qui prennent
un poids quelquefois bien longtemps apres - l signe ¢'est ce qui ne se définit que de la disjonction de denx substances qui n’auraient

ancune partie commune, ce gue de nos jours nous appelons « intersection ». Ceci va nous conduire a des réponses, tout a heure.
[il y a hétérogénéité des deux substances : substance potentielle (matérielle)  substance de L'exctension (prédicative). Cf. supra « Fétroit chemin » que Lacan fraye
(littoral entre denx: espaces hétérogénes))

Ce qui n’est pas signe de 'amonr - je le reprends donc de la derniére fois - ce que j’ai énoncé de /a jouissance de I'Autre,
ce que je viens de rappeler a 'instant en commentant : « du corps qui le symbolise », la jouissance de I’ Autre - avec le grand A
que j’ai souligné en cette occasion - c’est proprement celle de « ZAutre sexe », et je commentais : « du corps qui le symbolise ».

Changement de discours : assurément c’est 1a qu’il est étonnant que ce que jarticule a partir du discours psychanalytique,

eh bien ¢a bouge, ¢a noue, ¢a se traverse... Personne n’accuse le coup | [Cest a partir du discours A que I'on pent « pointer » ce renversement d'nn
discours dans un antre, et le monvement qui en résulte (« ¢a bonge » dit Lacan) - la « ronde des discours » - n'est percu que par le « bouclage » que permet le disconrs A

J’ai beau dire que cette notion de « discours » est a prendre comme /Zen social, comme tel fondé sur / langage et différenciant
ses fonctions a propos de cef usage du langage [comme lien social), il semble donc comme tel n’étre pas sans rapport avec ce qui
dans la linguistique se spécifie comme grammaire - rien ne semble s’en modifier : cef usage institnant, nul ne le souléve,

du moins a ce qui apparait. [/a linguisterie se fonde du Sy (le signifiant de la jonissance, comme singulier (odd), coupé du savoir— la bétise) conduit @ la notion

de disconrs a prendre comme lien social — chague tpe de disconrs, chaque « raison » fonde, structure, institue, met en forme (information) un lien social, comme une grammaire
(¢f. structuré comme un langage) La linguistique se fonde du signifiant comme support du trait distinctif (phonéme), et du signifié comme « message » sous réserve de conformité

de la chaine signifiante an code du langage (d'on la grammaire) — théorie (scientifigue : mathématique, génétique. ..) de information)

Peut-¢tre ¢a pose la question de savoir ce qu’il en est de la notion d'information. Est-ce qu’a prendre e langage dans la linguisterie...
la notion qui semble promue comme appareil aisé, propice a faire fonctionner le langage dans la linguistique
d’une fagon pas béte, celle qui impliquait codes et messages, transmission, sujet donc, et aussi bien espace, distance

...est-ce que malgré le succes foudroyant de cette fonction d’znformation, succes tel qu’on peut dire que la science toute

entiére vient a s’en infiltrer. ..
nous en sommes au niveau de /znformation moléculaire, du gene et des enroulements des nucléoprotéines autour
des tiges I’ADN, elles-mémes enroulées I'une autour de I’autre, et tout cela est lié par des liens hormonaux, ce
sont messages qui s’envoient, qui s’enregistrent. Qu’est-ce a dire, puisqu’aussi bien le succés

de cette formule prend sa source incontestable dans une linguistique qui n’est pas seulement izzanente mais
bel et bien formulée. Bref la notion qui va a s’étendre jusqu’aux fondements mémes de la pensée scientifique, a
s’articuler comme néguentropique

...est-ce qu’il y a la quelque chose qui ne peut pas nous faire poser question, si c’est bien ce que d'aillenrs, de ma

linguisterie, je recueille - et légitimement - quand je me sers de la fonction du signifiant ? Qu’est-ce que le signifiant ?

Le signifiant tel que je lbérite d’une tradition linguistigue gui - il importe de le remarquer - #'est pas spécifiguement saussurienne ™,
elle remonte bien plus hant - ce n’est pas moi qui Vai découvert - jusqu’ans: Stoiviens”, elle se refléte chez Saint-Augnstin ™.
Elle est a structurer en termes topologiques.

23 Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, Patis, Payot, 2006.
24 Lacan fait référence a Jakobson.
25 Cf. Marc Baratin : L’dentité de la pensée et de la parole dans lancien stoicisme, in I.angages,1982, Volume 16, N°65, pp. 9-21.
Cf. Jacques Brunschwig : Remargues sur la théorie stoitienne du nom propre, in Histoire, Epistémologie, Iangage, 1984,Volume 6 , N° 6-1 pp. 3-19.

26 Cf. séminaire 1953-54 : Les éerits techniques de Frend, séance du 23-06-54.

27


http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/lgge_0458-726x_1982_num_16_65_1117
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/hel_0750-8069_1984_num_6_1_1173
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/revue/hel
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/issue/hel_0750-8069_1984_num_6_1

En ce qui concerne le langage, /e signifiant est d’abord qu’il a effet de signifié, qu’il importe de ne pas élider qu'entre les deux
iy a ce qui s'écrit comme une barre, qu’il y a quelgue chose « de barre » a franchir. 11 est clair que cette facon de fopologiser

ce qu’il en est du langage est illustrée, certes sous la forme la plus admirable, par / phonologie, au sens ou elle incarne
du phonéme ce qu’il en est du signifiant, mais que Je signifiant d’aucune fagon ne peut se Zmiter a ce support phonématique.

Qut’est-ce qu'un signifiant ? 11 faut déja que je m’arréte a poser la question sous cette forme : « #7 » mis avant le terme,

est en usage d’article indéterminé, c’est-a-dire que déja il suppose que le signifiant peut étre collectivisé, qu’on peut en faire
une collection, c’est-a-dire en parler comme de quelque chose qul se totalise. [/essence du signifiant linguistique étant d’étre « pure différence »
d'avec tous les antres, il n’y a ancun prédicat qui permette de tous les réunir en une collection)

Puisque le linguiste sirement aurait de la peine, me semble-t-il a expliquer, parce qu’il n’a pas de prédicat pour la fonder
cette collection, pour la fonder sur un « /», comme JAKOBSON I’a fait remarquer trées nommément hier : ce n’est pas
le mot qui peut le fonder ce signifiant, / 7ot n’a d’autre point ou se faire collection que le dictionnaire, ou il peut étre ranggé.

Pour vous faire sentir que « /% » signifiant dans ’occasion, comme tres proprement de sa réflexion sémantique
JAKOBSON le faisait remarquer, pout vous le faite sentir, je ne parlerai pas de la fameuse « phrase », qui pourtant est
bien la aussi I'unité signifiante, et qu’a 'occasion on essaiera dans ses représentants typiques de collecter comme il se fait
a I’occasion pour une méme langue, je patlerai plutot du « proverbe » auquel je ne peux pas dire qu’un certain petit article
de PAULHAN “qui m’est tombé récemment sous la main, ne m’ait pas fait m’intéresser d’autant plus vivement

que PAULHAN semble avoir remarqué dans cette sorte de dialogue tellement ambigu, qui est celui qui se fait

de I’étranger avec une certaine « azre de compétence linguistique » comme on dit - s’est apercu en d’autres termes qu’avec

ses Malgaches /e proverbe avait un poids qui lui a semblé jouer un role tout a fait spécifique.

Qu’il I’ait découvert a cette occasion ne m’empéchera pas de ne pas aller plus loin, mais de faire remarquer que

dans les marges de la fonction proverbiale il y a des choses, a la limite et qui vont montrer comme ceste signifiance

est quelque chose gui s'éventaille - si vous me permettez ce terme - du proverbe a la locution. Ce que je vais vous demander...
ou vous chercherez dans le dictionnaire 'expression « @ #ire-larigot ». Faites-le, vous m’en direz des nouvelles !

Et puis dans I'interprétation, la construction, la fabulation : on va jusqu’a inventer un Monsieur, juste pour I’occasion,
qui se serait appelé LARIGOT, c’est a force de lui tirer la jambe aussi qu’on aurait fini par créer « 4 tire-larigot ».
Qu’est-ce que ¢a veut dire « a #ire-larigot » ? 11 y en a bien d’autres locutions aussi extravagantes qui ne veulent dire

rien d’autre que ¢a : la submersion du désir, Cest le sens d’« @ tire-larigot » - par quoi ? - par le tonneau percé - de quoi ? -
mais de la signifiance elle-méme, « 4 tire-larigot » = un bock de signifiance. Alors qu’est-ce que c’est, qu’est-ce que c’est

que cette signiﬁance 2 [ni la phrase, ni le mot, ni le proverbe, ni la locution...)

Au niveau ou nous sommes, c’est ce gui a des effets de signifié. Mais n’oublions pas qu’au dépatt si I'on s’est attaché

- et tellement - a I’élément signifiant, au phonéme, ¢’était pour bien marquer que cette distance, qu’on a a tort qualifiée
de fondement de /arbitraire, C’est comme s’exprime - probablement contre son cceur - SAUSSURE. 11 avait affaire

- comme ¢a arrive n’est-ce pas ? [+ - 2 des imbéciles, il pensait bien autre chose, bien plus prés du texte du Crasyle ™
quand on voit ce qu’il a dans ses tiroirs : des histoires d’anagrammes *. Ce qui passe pour de Larbitraire Cest que s effets
de signifié, eux, sont bien plus difficiles a soupeser, c’est vrai qu’ils ont I'air de n’avoir rien a faire avec ce qui les cause.
Mais s’ils n’ont rien a faire avec ce qui les cause c’est parce qu’on s’attend a ce que ce qui les cause ait un certain rapport
avec du 7é/. Je patle : avec du rée/ sérieux. Ce qu’on appelle du rée/ sérieux, il faut bien sir en mettre un coup pour
Papprocher, pour s’apercevoir que / sérienx: ¢a ne peut étre que / sériel, il faut un peu avoir suivi mes séminaires” .

En attendant, ce qu’on veut dire par la c’est que les référents, les choses, a quoi ¢a sert - ce signifié - a en approcher. ..

Eh ben justement elles restent approximatives, elles restent macroscopiques par exemple. C’est pourtant pas ¢a qui est
important, c’est pas que ce soit izaginaire, parce qu’apres tout ¢a suffirait déja tres bien si le signifiant nous permettait
de pointer cette image qu’il nous faut pour étre heureux. Seulement c’est pas le cas.

C’est dans cette approche que / signifié a pour propriété, sauf introduction du sériel, du sérieux, mais ¢a ne s’obtient
qu’apres un tres long temps o extraction du langage de ce quelque chose qui y est pris, et dont nous - au point ou j’en suis de mon
exposé - nous n’avons qu’une idée lointaine, ne serait-ce qu’a propos de ce « #z » indéterminé,

et de ce « /£ » dont nous ne savons pas - a propos du sigrifiant - comment faire fonctionner pour qu’il le collectivise.

A la vérité il fant renverser : an lien d'nn signifiant qu’on interroge, interroger le signifiant « un ». Mais nons n'en sommes pas encore la.

27 Jean Paulhan, « L'expérience du proverbe » (1925), éd. 1. Fichoppe, 1993. Cf. notamment pp.61-66 /bistoire de Ra-Chrysalide.
28 Platon : Cratyle ou De la rectitude des mots, in (Buvres completes T.1, p.613, Paris, Gallimard, Pléiade, 1950.
29 Cf. - Jean Starobinski : Les mots sous les mots. Les anagrammes de Ferdinand de Saussure, Paris, Gallimard, 1971.
- Francis Gandon : De dangerenx édifices, Saussure lecteur de Lucréce, éd. Peters 2002.
- Michel Artivé : A /a recherche de Ferdinand de Sanssure, P.U.F. 2007.
30 Cf. Séminaite 1966-67 : La logique du fantasme, séances du 22-02 au 14-06. : la série de Fibonacci, comme forme de l'incommensurabilité de (a) a 1.

28



Au niveau de la distinction signifiant-signifié, ce qui caractérise le signifié - quant a ce qui est la pourtant comme tiers
indispensable, a savoir le référent - c’est proprement que le signifié le rate. C’est que le collimateur ne fonctionne pas.

Le comble du comble c’est qu’on arrive quand méme a s’en servir en passant par d’autres trucs [/ signifié ne permet pas d'accéder
an réel, sinon par la série qui ne I'approche (cf. série de fibonacci) « qu’apres un trés long temps d'extraction » et de fagon « approximative » — le colli ne fonctionne pas)

En attendant, en attendant pour caractériser la fonction du signifiant, pour le collectiviser d'une fagon qui aussi bien
ressemble a une prédication, eh bien nous avons quelque chose qui est ce d’ou je suis parti aujourd’hui, puisque
RECANATI - toujours de la logique de Port-Royal - vous a parlé des adjectifs substantivés :

—  de la rondenr qu’on extrait du rond,

—  pourquoi pas de / justice du juste,

— et de /a prudence de quelques autres formes substantives.

C’est bien tout de méme ce qui va nous permettre d avancer notre bétise [avancer Sy dans la ronde des disconrs], pour trancher que

b
peut-étre bien n’est-elle pas - comme on le croit - une catégorie sémantique, mais un mode de collectiviser le signifiant.
Pourquoi pas ? Pourquoi pas ? Le signifiant c’est béze |

8-S S-S .S:—a L a—f
renversement —p renversement —p renversement —p renversement -

Sz a 5/ ‘ ‘Sl

Hystérique Maitre Universitaire Analyste

Il me semble que C’est de nature a engendrer un sourire, un sourire béte naturellement !
Mais un sourire béte comme chacun sait, y’a qu’a aller dans les cathédrales, un sourire béte C’est un sourire d’ange.

A s PR .3 TR
C’est méme 1a la seule justification - vous savez - de la semonce pascalienne ™, Cest sa seule justification.
Si Pange a un sourire si béte Cest parce qu’il nage dans /l signifiant supréme, se retrouver un peu au sec ¢a lui ferait du bien,
peut-étre qu’il ne soutirait plus.

C’est pas que je ne croie pas aux anges, chacun le sait : j'y crois inextrayablement et méme inexteilhardement [of séance du 07-04-1965).
C’est simplement que je 7e crois pas, par contre, qu’il apporte le moindre message | Ayye\og (angelos : messager)], et c’est - sur ce point-
la, au niveau du signifiant n’est-ce pas - en quoi, en quoi 7/ est vraiment signifiant justement. [Sy le signifiant « béte » mais fondansental,

est coupé du savoir— asémantique, il n'est portenr d'ancun message, d’ancun signifié, d’ancun sens, et c'est la - dans les « non-sens » du symptime, du lapsus, du réve...

qu’« il est vraiment signifiant »|

Alors il s’agirait quand méme de savoir ou tout ¢a nous mene, et de nous poser la question de savoir pourquoi
nous mettons tant d’accent sur cette fonction du signifiant [le Sy « béte »). 11 s’agirait de la fonder, parce que quand méme,
c’est le fondement du symbolique - nous le maintenons - quelles que soient ses dimensions qui ne nous permettent

d’évoquer que le discours &lﬂdﬁ/l‘iq%e. [ce Sa signifiant « béte » n’est plus celui de la linguistique mais bien celui de la linguisterie, des bétises de la jonissance,
de ce qui « ne se peut dire » — an fondement méme du symbolique comme trace, écriture d’nne expérience de jonissance)

JPaurais pu aborder les choses d’une autre facon, jaurais pu vous dire comment on fait pour venir me demander une analyse

par exemple. Je voudrais pas toucher a cette fraicheur, il y en a qui se reconnaitraient, et Dieu sait ce qu’ils penseraient,
ce qu’ils s'imagineraient de ce que je pense. Peut-étre qu’ils croiraient que je les crois béfes, ce qui est vraiment la derniere
idée qui pourrait me venir dans un tel cas, il n’est pas question - mais pas du tout ! - de la bétise de tel ou tel.

La question est de ce que /% discours analytique introduit un adjectif substantivé : la bétise, en tant qu’elle est nne dimension en exercice,
dn signifiant. La, il faut y regarder plus pres. [/a logique de Port-Royal (of. supra lexposé de F. Récanati) distinguait la substance potentielle et la substance
prédicative (adjectif substantivé)] Car apres tout dés qu’on substantive [u adjectif] Cest pout supposer une substance |potentielle, sub-posée,
subjectum : OTIOXELUEVOV (upokeimenon)], et les substances - mon Dieu - de nos jours, nous n’en n’avons pas a la pelle : d’abord

« la substance pensante » et « la substance étendue ». [ces denxc substances de Descartes sont voisines de la substance potentielle et la substance prédicative
de la logigue de Port-Royal (a Port-Royal on défend Descartes et on s'inspire d’Aristote)|

Il conviendrait peut-étre d’interroger a partir de la, ou peut bien se caser de « /a dimension substantielle », qui justement,
quelque distante qu’elle soit de nous, et jusqu’a maintenant ne nous faisant que sigre, quel peut bien étre ce a quoi
nous pourrions accrocher cette substance en exercice, cette dimension - qu’il faudrait écrire : d.it, frait d’union, mansion -

a quoi /a fonction du langage est d’abord ce qui y veille, avant tout usage meilleur et plus rigoureux. [lalangue comme un langage)
[cette troisime dimension de la substance (dit-mension on dit-mention voire dit-mansion : la résidence du dit, lien du savoir de ' Autre, de la vérité et de la jonissance)
révéle occasionnellement la jouissance qui s’y exerce dans un « dire » dont ['écriture reste a déchiffrer]

Drabord « la substance pensante » on peut quand méme dire que nous ’avons sensiblement modifiée. Depuis ce « je pense »
qui se supposant lui-méme, en déduit I'existence, nous avons eu uz pas a faire et ce pas est trés proprement celui de !'inconscient.

31 Pascal (Pensées): « L'homme n'est ni ange ni béte, et le malbenr veut que qui veut faire I'ange fait la béte. »

29



Si j’en suis aujourd’hui a trainer dans Porniere : « /7nconscient comme structuré par un langage », eh bien tout de méme
qu’on le sache, c’est que ¢a change totalement la fonction du sujet comme existant : le sujet n’est pas celui qui pense,
le sujet est proprement celui que nous engageons - a quoi ? - non pas,comme nous le lui disons comme ¢a pour le
charmer, « 4 fout dire »...

Je sais qu’il est tard et parce que je ne veux pas fatiguer celui dont je me considére en 'occasion comme I’/dte,

a savoir JAKOBSON, je sais que je n’arriverai pas aujourd’hui a dépasser un certain champ. Néanmoins si je patle du

« pas tout » - ce qui tracasse beaucoup de monde - si je I’ai mis au premier plan pour étre la visée de cette année

de mon discours, c’est bien la 'occasion de appliquer : or ne peut « pas tout » dire, mais gu'on puisse dire des bétises, tout est la.

C'est avec ¢a que nous allons faire lanalyse et que nous entrons dans le nouveau sujet qui est celui de I'inconscient.

C’est justement dans la mesure ou il veut bien ne plus penser, le bonhomme, qu’on en saura peut-étre un petit peu plus
long et qu’on tirera quelques conséquences des dizs, des dits justement dont on ne peut pas se dédire, c’est ¢a qui est

la régle du jeu. |an-dela du discours courant : Uirruption d'un « dire », d'un Auntre disconrs) Dela surgit un dire qui ne va pas toujours jusqu’é
pouvoir ex-sister au dif, a cause justement de ce qui vient au diz comme conséquence, et que c’est la ’épreuve ou

un certain réel dans I’analyse de quiconque - si béte [singulier, odd..| soit-il - peut étre atteint. [¢f L étourdit : « Qu'on dise reste oublié
derriere ce qui se dit dans ce qui s'entend » : les conséquences du « dit » (ce gu’on entend : le sens univogue) masquent le « dire »|

Statut du « dire » : il faut que je laisse tout ¢a de coté pour aujourd’hui. Mais quand méme je peux bien vous dire
que ce qu’il va y avoir cette année de plus emmerdant c’est qu’il va bien tout de méme falloir soumettre a cette épreuve

un certain nombre de dires de la tradition philosophique. Ce que je regrette beaucoup c’est que PARMENIDE”,
je patle de PARMENIDE : de ce que nous en avons encore de ses dires, enfin de ce que la tradition philosophique

en extrait, de ce d’ou part par exemple mon maitre KOJEVE : c’est /& pure position de [étre. [an discours philosophique sur Pétre,
tel que le reprend Kojeve : « ['étre est, le non étre n’est pas », Lacan oppose un étre fondé sur rien (3éro) qui ex-siste et qui fonde la série par la nomination : le 3éro porte un nom
comme « 1 », premier élément, puis le 1 porte un nom comme « 2 », ete. (¢f. la fondation par Frege des entiers naturels) |

Heureusement, heureusement que PARMENIDE a écrit, a écrit en réalité des potmes. 11 8’y confirme justement ce en quoi
il me semble que le témoignage du linguiste ici fait prime. C’est que justement a employer ces appareils, ces appareils
qui ressemblent beaucoup a ce que je vais - juste a la fin - pouvoir pointer, a savoir Iarticulation mathématique :

—  Talternance apres la succession,
—  Tlencadrement apres Ialternance.

Enfin ¢'est bien parce qu'il était poite que PARMENIDE dit en somme ce qu’il a  nous dire, de la fagon la moins béte.

Mais autrement « que ['étre soit » et « que le non-étre ne soit pas », je ne sais pas ce que ¢a vous dit a vous, mais moi je trouve ¢a béte.

11 faut pas croire que ¢a m’amuse de le dire. C’est fatigant parce que quand méme nous aurons cette année besoin de
létre, de quelque chose que - Dieu merci - jai déja avancé : /e signifiant « Un », pour lequel je vous ai, "année derniére,
suffisamment semble-t-il, frayé la voie a dire : y'z d7Un. C’est de la que ¢a part / sérienx, si béte que ¢a en ait I’air ¢a aussi.

Nous aurons donc tout de méme quelques références a prendre, et a prendre au minimum - de la tradition philosophique.
Ce qui nous intéresse c’est ou nous en sommes. Et ou nous en sommes avec « /a substance pensante » et a son complément
la fameuse « substance étendue » dont on ne se débarrasse pas non plus si aisément, puisque c’est la Lespace moderne.

Substance contre ce pur espace si je puis dire, ce « pur espace » comme on dit ¢a : on peut le dire comme on dit « par esprit »,
et on ne peut pas dire que ce soit prometteur. Ce pur espace se fonde sur la notion de parties a condition d’y ajouter ceci :
que toutes sont externes : partes, extra partes, c’est a ¢a que nous avons affaire. On est arrivé méme avec ¢a a s’en tirer,
C’est-a-dire a en extraire quelques petites choses, mais il a fallu faire de sérieux pas. [« partes, extra partes »— topologie]

Pour situer, avant de vous quitter, mon signifiant, je vous propose, je vous propose de soupeser ce qui, la derniére fois,
s’inscrit au début de ma premiere phrase qui comporte le jouir d’un corps - d’un corps qui « />Autre, le symbolise » -
et comporte peut-étre quelque chose de nature a faire mettre au point une autre forme de substance : la substance jouissante.

Est-ce que ce n’est pas la ce que suppose proprement - et justement sous tout ce qui s’y signéfie [discours A : abandon du sens
(S1O'Sy) pour la signification) - Vexpérience psychanalytique. Substance du corps, a condition qu’elle se définisse seulement

de « ce qui se jouit ». Seulement propriété du corps, vivant sans doute, mais nous ne savons pas ce que c’est d’étre vivant,
sinon seulement en ceci qu’un corps ¢a se jouit.

[Descartes situait le corps dans la substance étendue, ce a guoi objecte Lacan : le corps ne jouit que d'étre « corporisé de facon signifiante » — jouissance d’une partie du corps de
L Autre. Cest la que Lacan désigne ['origine du « ratage » de Descartes concernant sa théorie des passions : « Les passions de 'ame » (Gallimard, pléiade, p. 691). |

32 Parménide : Le Poéme, Les Présocratiques, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1988, pp. 231- 272.

30



Et plus : nous tombons immédiatement sur ceci qu'il ne se jouit que de le corporiser de fagon signifiante. Ce qui veut dire
quelque chose d’autre que la pars extra partemr de la substance étendue, comme le souligne admirablement cette sorte de...
cette sorte de kantien, disons-le - c’est u# vienx batean qui est quelque part dans mes Ecrits >, qu’on lit plus ou moins bien,
cette sorte de kantien qu’était SADE, a savoir : gu’on ne peut jouir que d’une partie du corps de 'antre, comme il exptrime tres,
trés bien, pour la simple raison que : on n’a jamais vu un cotps s'enrouler complétement, totalement, jasqu’a linclure

et le phagocyter autour du corps de I'autre [Rires].

C’est méme pour cela qu’on en est réduit simplement a une petite étreinte comme ¢a, un avant-bras ou n’importe quoi
d’autre [Rires]. Et que jouir a cette propriété - fondamentale - que c’est en somme le corps de /'un qui jouit d’une part du corps
de l'antre. Qu’elle, cette part, peut jouir aussi, ¢a agrée a ’autre plus ou moins, mais enfin c’est un fait qu’il ne peut pas
y rester indifférent. Et méme qu’il arrive qu’il se produise quelque chose, qui dépasse ce que je viens de décrire, marqué
de toute ['ambignité signifiante, a savoir que le « jouir du corps » est un génitif, donc selon que vous le faites objectif oun subjectif :

—  a cette note sadienne, sur laquelle j’ai mis juste une petite touchegnitif subjectif : en jouir comme objet partiel |

—  ou au contraire extatique, suggestive, qui dit qu’en somme c¢'est ' Autre qui jonit |génitif objectif).

Bien str il n’y a la qu’un niveau qui est bien /ocalisé, le plus élémentaire dans ce qu’il en est de /a jouissance, de la jouissance
au sens ou la derniére fois j’ai promu gu'elle n’était pas un signe de 'amour. Cest ce qui sera a soutenir, et bien sir que cela
nous mene de 1a, du niveau de /a jouissance pbd//iqﬂe |jouissance de idiot, jouissance de ['organe, jouissance immédiate, sadienne, jouir d'un objet partiel |,
a ce que j’appelle proprement /a jouissance de I’Autre, en tant qu’elle n’est ici que symbolisée, c’est encore zoute antre chose,
4 savoir ce « pas fout» que jaurai a articuler.

Mais dans cette articulation que veut dire, qu’est le signifiant ? Le signifiant - pour aujourd’hui je vais clore la-dessus,
vu les motifs que j’en ai - je dirai : /e signifiant se situe an nivean de la substance jonissante comme étant - bien différemment
de tout ce que je vais évoquer - en résonance de la physique et - pas par hasard - de la physique aristotélicienne.

La physique aristotélicienne qui seulement de pouvoir étre sollicitée comme je vais le faire, nous montre a quel point
justement elle était une physique illusoire.

Le signifiant c’est la cause de la jouissance : sans le signifiant comment méme aborder cette partie du corps ? Comment,
sans le signifiant, centrer ce quelque chose qui de la jouissance est /lz cause matérielle ? C’est a savoir que, si flou, si confus
que ce soit, C’est une partie qui, du corps [ause matérielle], est signifiée dans cet abord. [Aristote dans sa Physique distingne quatre types
de < canses » : la canse matérielle, la canse formelle, la canse efficiente, la canse finale) Bt aprés avoir pris ainsi ce que j’appellerai Jz canse matérielle,
j’irai tout droit - ceci sera plus tard repris, commenté - a /a cause finale, « finale » dans tous les sens du terme,
proprement en ceci qu’elle en est le terme [/ fin). Le signifiant ¢'est ce qui fait « halte ! » a la jonissance :

—  Aprés ceuxc qui s'enlacent [canse formelle) si vous me permettez : hélas !

—  Et apres ceuxc qui sont la [canse efficiente) : hold |

L’autre pole du signifiant, le coup d’arrét est la, aussi a I'origine que peut U'étre /e vocatif du commandement. Ex Pefficience,
Pefficience dont ARISTOTE nous fait la 3¢ forme de la cause, n’est rien enfin que ce projet dont se limite /a jouissance.
[- la cause matérielle : deus corps, la canse formelle : ['étreinte, I'union qui vise a combler la faille de l'inexistence du rapport sexuel, la cause efficiente : la jouissance,

la canse finale : « hold | », ce qui fait « halte ! » i la jouissance ] Toutes sortes de choses sans doute, qui paraissent dans le régne animal,
nous font parodie a ce chemin de /a jouissance chez l'étre parlant. Justement c’est chez eux que quelque chose se dessine,
qu’ils participent beaucoup plus de la fonction du message : abeille transportant le pollen de la fleur male a la fleur femelle,
voila qui ressemble beaucoup plus a ce qu’il en est de la communication.

Et I’étreinte, I'étreinte confuse d’ou / jouissance prend sa cause, sa cause derniere, qui est formelle, est-ce que ce n’est pas
beaucoup plus quelque chose de ordre de /z grammaire qui la commande ? Ce n’est pas pour rien que « Pierre bat Panl »
est au principe des premiers exemples de grammaire, ni que Pierre - pourquoi ne pas le dire comme ¢a - « Pierre épaunte »
donne 'exemple de la conjonction, a ceci prés qu’il faut se demander apres : qui épaule Iautre. [Rires] ]’ai déja joué
la-dessus depuis vingt ans. On peut méme dire que le verbe ne se définit que de ceci : c’est d’étre un signifiant pas s béte
- il faut écrire ¢a en un mot - passibéte que les autres sans doute, mais aussi qui fait le passage d’un sujet, d’un sujet
justement a sa propre division dans la jouissance, et qu’il est encore moins qu’il devient sigre, quand cette division il la
détermine en disjonction.

J’ai joué un jour autour d’un lapsus littéral, calami qu’on appelle ¢a. J’ai fait toute une de mes conférences de I'année
derniére™ sur le lgpsus orthographique que ’avais fait : « Tu ne sauras jamais combien je t'ai aimé » adressé a une femme,

et terminé « 7z¢». On m’a fait remarquer depuis, que pris comme /apsus, cela voulait peut-étre dire que j’étais homosexuel.
Mais ce que j’ai articulé I'année derniére c’est que, quand on aime, il ne s’agit pas de sexe. Voila sur quoi, si vous le
voulez bien, j’en resterai aujourd’hui.

33 Cf. « Kant avec Sade », in E:ml‘,r, Paris, Seuil, e champ freudien, 1966, pp. 765-790.
34 Cf. séminaire 1971-72 : « ... ou pire », séance du 09-02-72.

31


http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/tablephysique.htm

09 Janvier 1973 Table des séances

Bon, ben je vais vous souhaiter la bonne année. C’est pas encore tout a fait I’heure. ..

Je vais me passer de commentaires a propos de ces veeux qu’aprés tout on peut considérer comme vagues

Et puis je vais entrer tout doucement dans ce que je vous ai réservé pour aujourd’hui, qui est 2 mes risques,

qui comme vous allez le voir, ou peut-étre ne pas le voir - qui sait ? - en tout cas, moi, avant de commencer,

il me parait casse-gueule. Pour mettre un titre comme ¢a, ce que je vais vous dire va étre centré - puisqu’en somme
il s’agit encore de quelque chose qui est le disconrs analytigne - il s’agit de la facon dont, dans ce discours,

nous avons a situer /a fonction de I'écrit.

Fvidemment il y a la-dedans de I'anecdote, 4 savoir que, un jour j’ai écrit sur la page d’un recueil que je sortais - ce que
i’al appelé « la poubellication » - ’ai pas trouvé mieux a écrire, sur la page d’enveloppe de ce recueil, que le mot « Ferits ».
Ces « Eerits », il est assez connu - disons - qu’ils ne se lisent pas facilement. Je peux vous faire, comme ca,

un petit aveu autobiographique : c’est que, en écrivant « Ferits », Cest trés précisément ce que je pensais.

Ca va peut-étre méme jusque-1a : j’ai pensé qu’ils n’étaient pas a lire. En tout cas c’est un bon départ.

Bien entendu que /z lettre ¢a se lit ». Ca semble méme étre fait comme ¢a dans le prolongement du mot : « se /it »

et « littéralement ». Mais justement ce 7’est peut-étre pas du tout la méme chose de « lire une lettre » on bien de « lire ». Pour introduire
¢a d’une facon qui fasse image, je vais pas partir tout de suite du discours analytique. 11 est bien évident pourtant que dans
le discours analytique il ne s’agit que de ¢a, de ce gui se lit, de ce qui se lit an-dela de ce que vous avez incité le sujet a dire, qui est
- comme je I’ai souligné je pense, au passage, la derniere fois - qui est pas tellement de 7ou? dire, que de dire n'importe quoi,
et j’ai poussé la chose plus loin : ne pas hésiter - car c’est la régle - ne pas hésiter a dire ce dont j’ai introduit cette année
la dit-mension comme étant essentielle au discours analytique, a dire des bétises.

Naturellement, ¢a suppose que nous développions cette dit-mension, et ceci ne peut pas se faire sans le dire. Qu’est-ce que
c’est que la dit-mension de la bétise ? 1a bétise, au moins celle-ci qu’on peut proférer, c’est que la bétise ne va pas loin :

dans le disconrs, le discours conrant, elle tourne court. C’est bien str ce quelque chose dont, si je puis dire je m’assure quand
je fais cette chose que je ne fais jamais sans tremblement, a savoir de retourner a ce que - dans le temps - j’ai proféré.
Ca me fait toujours une sainte peur, la peur justement d’avoir dit des béfises, c’est-a-dire quelque chose que,

en raison de ce que j’avance maintenant, je pourrais considérer comme tenant pas le coup.

Grice 4 quelqu’un qui a repris ce séminaire annoncé, le premier de I'Ecole Normale [EN.S. b, séminaire 1964 : Les quatre concepts
Jondamentans..., Senil 1973) qui va sortir bientot, j’ai pu avoir - ce qui ne m’est pas souvent réservé puisque comme je vous le dis
j’en évite moi-méme le risque - j’ai pu avoir le sentiment, que je rencontre quelquefois a ’épreuve, que ce que dans cette
année la par exemple, j’ai avancé n’était pas si béte, ne I’était au moins pas tant que de m’avoir permis d’avancer d’autres
choses, dont il me semble - parce que j’y suis maintenant - qu’elles se tiennent. Il n’en reste pas moins que ce « se relire »
représente une dimension, une dimension qui est a situer proprement dans ce qu’est que - au regard du discours analytique -
la fonction de ce gui se lit.

Le discours analytique a a cet égard un privilege. Il me parait difficile, et c’est de la que je suis parti, dans ce qui m’a fait date
« de ce que j'enseigne », comme je me suis exprimé, qui ne veut peut-Etre pas tout a fait dire ce que ¢a avait ’air d’énoncer,

a savoir qu’ils mettent I'accent sur le « /e », a savoir ce que je puis proférer, mais peut-étre aussi de mettre I'accent

sur le « de», c’est-a-dire d’ost ¢a vient, un enseignement dont je suis effet.

Depuis, j’ai mis 'accent sur ce que j’ai fondé d’une articulation précise, celle qui s%ri# justement, s’écrit au tableau
de 4 fettres, de 2 barres et de quelque traifs, nommément 5 qui relient chacune de ces lettres. Une de ces batres [#uifs] -
puisqu’il y en a 4 [z, il devrait y en avoir 6 : 6 barres [#aits] - une de ces barres y manque.

Semblant a b8 Jouissance

Veérité S» > Sy Plus-de-jouir

Ce qui, de cette facon dont c’est écrit, que jappelle discours analytique, ceci est partie d’un rappel, d’un rappel initial,
d’un rappel premier : C’est a savoir que le discours analytique est ce mode de rapport nouveau qui s’est fondé seulement
de ce qui fonctionne comme parol, et ce, dans quelque chose qu’on peut définir comme ## champ.

[la fonction de la parole dans le discours analytique mene a la production de Sy, de signifiants de la « bétise », porteurs d'ancun message, d'ancun signifié, d’ancun sens,
mais ¢est dans lenrs « non-sens », cenx: du symptome, du lapsus, du réve. .. que se tronvent lenrs significations de jouissance — dans une écriture a déchiffrer.

La fonction du langage renvoie a la linguistique, au couplage signifiant/ signifié, avec le signifiant comme support du trait distinctif (phonéme), et le signifié comme message.)

32



Fonction et champ -ai-je éctit justement - de la parole et du langage - ’ai terminé - en psychanalyse, ce qui était désigner,
désigner ce qui fait originalité d’un certain discours (o] qui n’est pas homogéne a un certain nombre d’autres [disours HUM]

qui font office ™, et que seulement de ce fait nous allons distinguer d’étre discours officiels. [les discours H,UM « font office », tiennent lien
de possibilité d'un rapport sexuel limité a la jouissance phallique, a la place, au lien de « la faille » (impossibilité du rapport sexuel) qu'ils tentent de conbler]

11 s’agit jusqu’a un certain point de discerner quel est Uoffice du discounrs analytique, et de le rendre lui aussi, sinon officiel,
du moins gfficiant. Cest dans ce disconrs, tel qu’il est dans sa fonction et son office qu’/ s'agit d’y cerner - c’est aujourd’hui
la voie que je prends - ce que peut ce disconrs révéler de la situation trés particuliere de Iécrit quant a ce qui est du langage.

C’est une question qui est tres a 'ordre du jour, si je puis m’exprimer ainsi. Néanmoins ¢a n’est pas a cette pointe
d’actualité que je voudrais tout de suite en venir. J’entends particuliérement préciser quelle peut étre - si elle est
spécifique - guelle peut étre la fonction de I'écrit dans le disconrs analytigue.

mpossible
Impossible

IQ

< S

Impuissance

Chacun sait que j’ai produit, avancé, 'usage - pour permettre d’expliquer /es fonctions (fonction de la parole et fonction du langage dans lenr
rapport @ la fonction de lécrit| de ce disconrs, I’ un certain nombre de letires. Trés nommément pour les réécrire, les réécrire au tableau :
—  lea que jappelle objet, mais qui quand méme, 7'est rien qu’une lettre,
— le A que je fais fonctionner dans ce qui, de la proposition, n’a pris que formule écrite,
est production de /a logico-mathématique ou de la mathématico-logigne comme vous voudrez I’énoncer.

Ce A je n’en ai pas fait n’importe quoi, j’en désigne ce qui d’abord est wn lieu, nne place. J’ai dit : le lien de I’ Autre,

comme tel désigné par une lettre. En quoi une lettre peut-elle servir a désigner un lieu ? Il est clair qu’il y a la quelque chose
d’abusif et que quand vous ouvrez par exemple la premiére page de ce qui a été enfin réuni sous la forme d’une édition
définitive sous le titre de /a théorie des ensembles, et sous le chef &’ autenr fictif qui se dénomme du nom de Nicolas BOURBAKI,
ce que vous voyez c’est la mise en jeu d’un certain nombre de signes logiques.

ca— 5 a — S(K

“Semblant  + Jouissance J — gy = 7( )l
¢  Produit - SZ Sl L S]

[Zanalysant : le sujet 8 qui par sa parole (barré donc) occupe la place de I'Autre : K, barré par le « pas-tout », le signifiant du mangune primordial : S(X)]

Ces signes logiques précisément désignent - en particulier 'un d’entre eux - la fonction « place » comme telle.

Ce signe logique est désigné a I’écrit par un petit carré : O. Je n’ai donc pas d’abord, a proprement patler fait un usage
strict de la lettre quand j’ai dit que / Jeu de I’ Autre se symbolisait par la lettre A. Par contre, je I’ai marqué en le redoublant
de ce S qui ici veut dire signifiant, signifiant du A en tant qu’il est barré : S(X). Par 13, j’ai articulé dans Iécrit, dans /a lettre,
quelque chose qui ajoute une dimension a ce Jex dn A, et trés précisément en montrant que comme /ex il ne tient pas :
qu'il y a en ce lieu, en ce lieu désigné de /Autre, une faille, un trou, un lien de perte |=S(X) spécific la fonction de la parole),

et ¢’est précisément de ce qui an niveau de l'objet(a) vient fonctionner au regard de cette perte, que quelque chose est avancé de tout a fait
essentiel d la fonction du langage. | a spécifie la fonction du langage|

JPai usé aussi de cette lettre : @, je parle de ce que j’ai introduit qui fonctionne comme lettre,

qui introduit comme telle une dimension nouvelle [/e ® wmme Pan-del de Sy signifiant asémantique, en e que @ s'est écrif]. J’ai utilisé. ..
le distingnant [le ®) de la fonction senlement signifiante qui se proment dans la théorie analytique jusque-la, du terme du phallus

...j’ai avancé @ comme constituant quelque chose d’original, quelque chose que je spécifie ici aujourd’hui,

d’étre précisé dans son relief par /écrit méme. [~ @ spécifie la fonction de lécrit)

*Semblant » Jouissance a4 — § | — _ = §(é)' Langage —» Pamlel
e  Produit - S2 Si ® Ecrit

[le trajet du discours A\ décrit, « répéte » un trajet fondatenr : d'une jouissance de I'Autre qui a laissé un trace, qui s'est inscrite, qui s'est éerite en ® :
le sujet emprunte au langage (- inter-dit) et engage son conps dans une parole, pour tenter de « combler » la faille de I’Autre (S(z’() ) et re-suciter quelque chose qui s'écrive,

mais la fonction de la parole n’anine l'analysant gu’a produire des « essaims » de Sy, signifiants asémantiques (qui - an-dela - désignent @)

impuissants a rejoindre Sp, — sans nouvelle éeriture (— « ce qui ne cesse pas de ne pas s'écrire ») — changements de disconrs, puis nonvelle impuissance— ronde des disconrs)

C’est une lettre [®] dont la fonction se distingue des autres, c’est d’ailleurs bien pour cela que ces #rois lettres sont différentes :
elles n’ont pas la méme fonction, comme déja vous pouvez Iavoir senti de ce que j’ai d’abord énoncé S(X) et du a.

35 Faire office : tenir lieu, faire fonction.

33


http://fr.wikipedia.org/wiki/Nicolas_Bourbaki

Elle est [®] d’une fonction différente et pourtant elle reste une lettre. C’est tres précisément de montrer le rapport,
que de ce que ces lettres introduisent dans la fonction du signifiant, qu’il s’agit aujourd’hui, de discerner ce que nous
pouvons - a reprendre le fil du discours analytique - en avancer.

- (@ comme lettre spécifie la fonction du langage(—le fantasme),

- S(X) comme lettre spécifie la fonction de la parole (—jouissance de I'Autre),

- D comme lettre spécifie la fonction de ['écrit (—ce qui cesse de ne pas sécrire))

Je propose, je propose ceci, c’est gue vous considérie; ['écrit comme n'étant nullement du méme registre, du méme tabac,

si vous me permettez cette sorte d’expressions qui peuvent avoir bien leur utilité, gue ce gu’on appelle le signifiant.

Le signifiant c’est une dimension qui a été introduite de la linguistique - c’est-a-dire de quelque chose qui, dans le champ
ou se produit /a parole, ne va pas de soi - un discours le soutient, qui est le disconrs scientifique.

. y + %5 — 5 S(A) —» @ Parole » Ferit |
Semblant  » Jouissance i i ! I i
¢  Produit - a Sz S2 Savoir ¥

Un certain ordre de dissociation, de division, est introduit par la linguistique grice a quoi se fonde la distinction de ce qui
semble pourtant a/ler de soi, ’est que quand on patle ¢a signifie, ¢ca comporte le signifié. Bien plus, jusqu’a un certain point
¢a ne se supporte que de la fonction de signification.

[Le « signifiant de la linguistiqne » est tonjours I pour signifier un message, pour traduire nne « pensée » — trés différent du « signifiant sans signifié » du disconrs A.

Le « signifiant de la linguistique » reléve du disconrs H (scientifique) : il produit un savoir de certitude (SulSy contingent),mais pour cela doit se conper de sa vérité : @]

Introduire, distinguer, la dimension du signifiant, c’est quelque chose qui ne prend relief précisément que de poser

que le signifiant comme ftel tres précisément ce que vous entendez, au sens je dirai littéralement auditif du terme [phonologique),
au moment ou ici - et 1a ou je suis, de la ou je suis - je vous patle, c’est poser trés précisément ceci, mais pat un acte
original, que ce que vous entendez a avec ce que ¢a signifie... n’a avec ce que ¢a signifie aucun rapport.

|dans ce disconrs I'univocité du signifié exclut ce que la parole pourrait vébiculer d’antre que information : @)

C’est la un acte qui ne s’institue que d’un discours, dit discours scientifique. Cela ne va pas de soi. Et ¢ca va méme tellement
peu de soi que ce que vous voyez sortir d’un dialogue qui n’est pas d’une mauvaise plume puisque c’est le « Crazyle »

du nommé PLATON, ¢a va tellement peu de soi que tout ce discours est fait de I’effort de faire que justement ce rapport,
ce rapport qui fait que ce qui sénonce c’est fait pour sigrifier et que ¢a doit bien avoir quelque rapport, tout ce dialogue
est tentative - que nous pouvons dire, d’ou nous sommes, éfre désespérée - pour faire que ce signifiant, de soi-méme,

soit présumé vouloir dire quelque chose. [l signifiant, parce qu'il « ressemble » an monde, permet de signifier le monde : ils ont nne forme commune.
Ceci dans une vision cosmologique oit le monde humain serait une sorte de modéle réduit et impermanent, d’un monde plus vaste et éternel)

Cette tentative désespérée, est d’ailleurs marquée de ’échec, puisque c’est d’un autre discours, mais d’un discours

qui comporte sa dimension originale, disconrs scientifigue, qu’il se promeut, qu’il se produit - et d’une facon, si je puis dire,
dont il n’y a pas a chercher Phistoire - qu’il se produit - de I'instauration méme de ce discours [sentifique] - que le signifiant
ne se pose que de n’avoir ancun rapport.

Les termes la dont on use sont toujours eux-mémes glissants. Méme un linguiste aussi pertinent que peut I’étre...
qu’a pu I’étre Ferdinand de SAUSSURE, patle d’arbitraire. Mais c’est la glissement, glissement dans un autre discours,

le disconrs du décret, ou pour mieux dite / disconrs du maitre pour Pappeler par son nom. L arbitraire n'est pas ce gui convient.
[« 2'avoir aucun rapport » n'implique en rien que le rapport soit arbitraire. Ferdinand de Saussure glisse du disconrs scientifique (ancun rapport) au disconrs du maitre
(le rapport releve de I'arbitraire du maitre). (malgré lui ? — of. les 99 cabiers d’anagrammes et de mythographies, avant et pendant le « Conrs de Linguistigne Générale ») |.

Mais d’un autre coté nous devons toujours faire attention quand nous développons un discours, si nous voulons rester
dans son champ méme, et ne pas perpétuellement produire ces effets de rechute, si je puis dire, dans un antre disconrs, nous
devons tenter de donner a chaque discours sa consistance, et pour maintenir sa consistance n’en sortir qu’a bon escient.

Dire gue le signifiant est arbitraire n'a pas la méme portée que de dire simplement que le signifiant n’a pas de rapport avec son effet de signifié.

C’est ainsi qu’a chaque instant - et plus que jamais dans le cas ou il s’agit d’avancer comme fonction, ce qu’est un discours -
nous devons au moins a chaque fois, a chaque instant noter ce en quoi nous glissons dans une autre référence.

Le mot référence en 'occasion ne pouvant se situer que de ce que constitue comme lien le disconrs comme tel. Il n’y a rien a quoti
le signifiant comme tel se référe, si ce n’est a un discours, 2 un mode de fonctionnement du langage, a une utilisation

- comme lien - du langage [fonction phallique).

: S} Sz S: .a a_.

. . -8 — S
— |renversement —p renversement —p renversement —p renversement .-
Maitre Universitaire Analyste Hystérique

34



Encore faut-il préciser a cette occasion ce que veut dire, ce que veut dire /e fen. e lien - bien sir nous ne pouvons

qu’y glisser immédiatement - C’est uz lien entre cenx qui parlent. [chacun des quatre disconrs : H, U, M, A, crée un type de lien

Et vous voyez tout de suite ou nous allons, a savoir que « cezx qui parlent », bien sir ce n’est pas n’importe qui,

ce sont des étres que nous sommes habitués a qualifier de vivants, peut-étre est-il trés difficile d’exclure de cewx qui parlent,
cette dimension qui est celle de la vie, 2 moins que nous ne nous apercevions aussitot - ce qui se touche du doigt -

que dans le champ de cewx gui parlent, il nous est tres difficile de faire entrer /a fonction de la vie sans faire en méme temps
entrer /a fonction de la mort, et que de la résulte une ambiguité signifiante justement, qui est tout a fait radicale,

de ce qui peut étre avancé comme étant fonction de vie ou bien de mort. [de « cenx: qui parient » peut-on exclure la dimension du vivant ?

—  Parlent-ils « avec » le langage, (¢ Aristote : « I'homme pense avec son ame ») ¢
- Ou sont-ils « parlés par » le langage, — sont-ils la forme transitoire oi « parle » une forme éternelle ?

11 est tout a fait clair que rien ne conduit de fagon plus directe a ceci : que le quelgue chose d’ou seulement la vie peut
se définir, a savoir la reproduction d’un cotps, cette fonction de reproduction elle-méme ne peut s’intituler ni spécialement
de la vie, ni spécialement de la mort, puisque comme telle - en tant que cette reproduction est sexuée - comme telle

elle comporte les deux : vie et mott. [dfinir la vie comme « la reproduction du corps » ne résout pas la question puique la reproduction sexuée implique
la dimension de la mort : le fait d'étre mortel est ce qui- détermine la reproduction, seul moyen de pérennité - mais de quoi ? (les étres éternels n'ont pas a se reproduire :
of- les débats « scholastiques » sur le sexe des anges))

Mais déja rien qu’a nous avancer dans ce guelgue chose qui est déja dans le fil, dans le courant du discours analytique,

nous avons fait ce saut, ce glissement qui s’appelle « conception du monde », qui doit bien pourtant étre pour nous considéré
comme ce qu’il y a de plus comique |4 défant de cosmique], 4 savoir que nous devons toujours faire tres attention que ce terme
« conception du monde », suppose lui-méme un tout autre disconrs, qu’il est, qu’il fait partie de celui de /z philosgphie |- disconrs du
maitre], que tien apres tout n’est moins assuré, si 'on sort du disconrs philosophique, que Vexistence comme telle d’un monde,
qu’il n’y a souvent que I'occasion, occasion de sourire dans ce qui est avancé par exemple du discours analytique

comme comportant guelgue chose qui soit de 'ordre d’une telle conception. [/e disconrs A, qui est celui de « la bétise » aboutit an Sy,
an signifiant privé de sens — en faire « nne conception du monde » peut préter a sourire (sourire d’ange ?)|

Je dirai méme plus loin, que jusqu’a un certain point, il mérite aussi qu’on sourie de voir avancer un tel terme
pour désigner par exemple disons ce qui s’appelle « marxisme ». Le marxisme ne me semble pas - et a quelque examen
que ce soit, fut-ce le plus approximatif - ne peut passer pour conception du monde. 11 est au contraire, par toutes sortes
de coordonnées tout a fait frappantes, de I’énoncé de ce que dit MARX...

ce qui ne se confond pas obligatoirement avec la conception du monde marxiste
...C’est 4 proprement patler autre chose, que P’appellerai plus formellement « #n Evangile », 4 savoir une annonce
[du grec €0OYYEALOV : « bonne nouvelle »), une annonce que quelque chose qui s’appelle ’Histoire, instaure une autre dimension
du discours, en d’autres termes la possibilité de subvertir complétement la fonction du discours comme tel, j’entends
a proprement patler du discours philosophique en tant que sur lui repose une conception du monde [ce/le du discours du maitre).

Le langage s’avere donc beaucoup plus vaste comme champ, beaucoup plus riche de ressources que d’étre simplement
celui ou puisse s’inscrire un discours qui est celui qui, au cours des temps, s’est instauré du discours philosophique.
Ce n’est pas parce que il nous est difficile de ne pas du tout en tenir compte...

pour autant que de ce discours - disconrs philosophique - certains points de repére sont énoncés

et qui sont difficiles a éliminer completement de tout usage du langage
...ce n’est pas a cause de cela que nous devons a tout prix nous en passer, a condition de nous apercevoir qu’il n’y a rien
de plus facile que de retomber dans ce que j’ai appelé ironiquement, voire avec la note comique : « conception du monde »,
C’est ce qui a un nom modéré, bien plus précis et qui s’appelle /ontologie.

L’ontologie est spécialement ceci qui, d’un certain usage du langage, a mis en valeur, a produit d’une facon accentuée,
a produit 'usage dans le langage de /a copule, d’une fagon telle qu’elle ait été en somme isolée comme signifiant.
S’arréter au verbe éfre, ce verbe qui n’est méme pas - dans le champ complet de la diversité des langues - d’un usage
qu’on puisse qualifier d’universel, le produire comme tel, est queque chose qui comporte une accentuation,

une accentuation qui est pleine de risques.

Pour, si 'on peut dire, la détecter, et méme jusqu’a un certain point 'exorciser [/accentuation], il suffirait peut-étre d’avancer
que rien n’oblige - quand on dit que : « quoi que ce soit, ¢'esz ce que ¢’est» - d’aucune fagon ce « étre » de Udsoler, de Vaccentuer.
Ca se prononce « c'est ce gue ¢'est », et ¢a pourrait aussi bien s’écrire « 5,6,5,£,¢,,¢ », que on n’y verrait - a cet usage de la
copule - on n’y verrait, si je puis dire que du feu. On n’y verrait que du feu si un discours, qui est /e discounrs du maitre

- discours du maitre qui ici peut aussi bien s’écrire « #2¢tre » - ce qui met, ce qui met 'accent sur le verbe « ézre ».

C’est ce quelque chose quARISTOTE lui-méme regarde a deux fois a avancer, puisque pour ce qui est de /%ézre

qu’il oppose au TO TL EOTL [to ti esti], & Ja quiddité, 2 « ce gue ¢a est », il va jusqu’a employer le TO TL )V €LVAL [to ti én einail
A SAVOLr @ « ce gui se serait bien produit, si ¢'était venu a éfre fout conrt, ce qui était a étre » [Cf. Aristote livre Zéta des Métaphysiques)

35



Et il semble que 1a % pédicule se conserve qui nous permette de situer d’ou se produit ce discours de [étre.

11 est tout simplement celui de « /étre d la botte », de « ['étre anx: ordres », « ce qui allait étre si tu avais entendu ce que je t'ordonne ».
Toute dimension de I’éfre se produit de quelque chose qui est dans le fil, dans le courant du discours du maitre, de celui qui,
proférant /e signifiant, en attend ce qui est un de ses effess de lien assurément a ne pas négliger, qui est fait de ceci

que le signifiant commande. Le signifiant est d’abord, et de sa dimension, zpératif. [/étre se produit comme plus-de-jouir quand Sy (maitre)

commande a Sy (esclave) et gu'en résulte un étre (@) : maitre — m'étre)

Impossible

S1- S
oar

Impuissance

I

Comment, comment refourner - si ce n’est d™un discours spécial - a ce que je pourrais avancer d’une réalité prédiscursive ?

C'est la ce qui bien entendu est / réve, le réve fondateur de toute idée de connaissance, mais ce qui aussi bien

est a considérer comme mythique : il 0’y a aucune réalité pré-discursive. Chaque réalité se fonde et se définit d’un disconrs. Et c’est
bien en cela qu’il importe que nous nous apercevions de quoi est fait /e discours analytique, et de ne pas méconnaitre ce qui
sans doute n’y a qu’une place, une place limitée, a savoir - mon Dieu - que on y patle de ce que le verbe « foutre » énonce
parfaitement, on y parle de foutre, je veux dire le verbe « 7o fuck », n'est-ce pas, |disconrs A :a —. 8. 1Sy la jonissance phalligne dn S1]
etony dit que « ga ne va pas » (S Sa— « e n'est pas ¢a », ce n'est pas la jouissance attendue : la jouissance phallique n’abontit pas a la vérité, a la jouissance du

corps de ' Autre— la « vraie » jouissance (perdue)].

C’est une part importante de ce qui se confie dans / discours analytique, et il importe trés précisément de souligner que

ce n’est pas son privilége. Il est clair que dans ce que j’ai appelé tout a ’heure le discours et en I'écrivant presque en un seul
mot : le disque, le « disque-ourconrant », le disque aussi hors-champ, hors jeu de tout discours, a savoir / disque tout court.
Dans le disque qui est bien, apres tout, 'angle sous lequel nous pouvons considérer zout un champ du langage, celui qui

en effet donne bien sa substance, son étoffe, a étre considérer comme disque, a savoir que ¢a fourne, et que ¢a tourne trés
exactement pour trien, ce disque est exactement ce qui se trouve dans le champ, dans le champ d’ou les discours se
spécifient, le champ ou tout ¢a se noie, ou tout un chacun est capable - tout aussi capable - de s’en énoncer autant,

mais par un souci de ce que nous appellerons a tres juste titre décence, le fait - mon Dieu ! - le moins possible.

Ce qui fait le fond de la vie en effet, c’est que tout ce qu’il en est des rapports des hommes et des femmes, ce qu’on appelle
collectivité, « ¢a ne va pas». « Ca ne va pas », et tout le monde en patrle, et une grande partie de notre activité se passe a le dire.
1l n”’empéche qu’il n’y a rien de sérieux si ce n’est ce qui s’ordonne d’une autre facon comme discours, jusques

et y compris ceci : que précisément ce rapport, ce rapport sexuel en tant quil « ne va pas », il va quand méne,

grice a un certain nombre de conventions, d’interdits, d’inhibitions, de toutes sortes de choses qui sont [¢ffe du langage,
qui ne sont a prendre que de cette étoffe et de ce registre, et qui réduisent tres précisément ceci, ce qui tout d’un coup
nous fait revenir, nous fait revenir comme il convient, au champ du discours.

Il n’y a pas la moindre réalité pré-discursive, pour la bonne raison que ce qui fait collectivité, et que j’ai appelé en I’évocant a
Vinstant « les hommes, les femmes et les enfants », ca ne veut tres exactement rien dire comme réalité pré-discursive :

es hommes, les femmes et les enfants, ce ne sont que des szgnifiants. Un homme ce n’est rien d’autre qu’un signéfiant, une femme
Jes b o/ 1 le 15, t d /5. Un h ’est rien d’aut ? 1, fi
cherche un homme au titre de signifiant. Un homme cherche une femme au titre - ¢a va paraitre curieux - au titre

de ce gui ne se situe que du disconrs, puisque si ce que j’avance est vrai, a savoir que la femme n’est « pas-toute », il y a toujours
quelque chose qui chez elle échappe an disconrs. [« ce qui ne se sitne que du disconrs » et ce « qui cheg; elle échappe an disconrs » : -, a]

Alors il s’agit de savoir dans tout cela ce gui dans un disconrs se produit de Ieffet de lécrit. Vous le savez, vous le savez peut-étre,
vous le savez en tout cas si vous avez lu ce que j’écris : le signifiant et le signifié, c’est pas seulement que la linguistique les
ait distingués. Chose qui peut-étre vous parait aller de soi, mais justement c’est a considérer que les choses vont de soi,
qu’on ne voit rien de ce qu’on a pourtant devant les yeux, et devant les yeux concernant justement /écriz.

S’il y a quelque chose qui peut nous introduire a la dimension de /%47 comme tel, c’est nous apercevoir que pas plus que
le signifié - pas le signifiant - n’a a faire avec les oreilles, mais seulement avec la lecture, a savoir de ce gu’on entend de signifie.
Mais /e signifié Cest justement pas ce gu'on entend. Ce qu’on entend c’est le signifiant. Bt le signifié ’est leffet du signifiant.

1y a guelque chose qui ’est que /effet du discours, l'effet du discours en tant que tel, Cest-a-dire de quelque chose qui fonctionne
déja comme Zen. Eh bien c’est ce guelgue chose qui au niveau d’un éerit, effet de discours scientifique [/ linguistigue SIS :

— du S, fait pout connotet /a place du signifiant,

— et du S dont se connote comme place le signifié,
cette fonction de place n’est créée que par le discours lui-méme : « chacun a sa place » ¢a ne fonctionne que dans le disconrs.

Impossible
B —8
| : ‘SZ i

36



Eh bien entre les deux, il y a /a barre [S1/S]. Et ¢ca n’a I'air de rien quand vous écrivez une barre, faut expliguer.

Ce mot « expliquer » a toute son importance parce que y’a rien moyen de comprendre a une barre, méme quand

elle est réservée a signifier /a négation. Cest trés difficile de comprendre ce que ¢a veut dire, /a négation. Si on y regarde
d’un tout petit peu pres, on s’apercevra en patticulier que y’en a une tres grande variété de négations, et qu’il est

tout a fait impossible de réunir toutes les négations sous le méme concept, la négation de /existence [IX], ce n’est pas
du tout la méme chose que la négation de / #otalité [VX], pour me limiter 4 'usage que j’ai pu faite de la négation.

Mais il y autre chose qui est en tout cas encote plus certaine, c’est que le fait d’ajouter la barre a la notation S et S,

qui déja se distinguent tres suffisament, pourrait se soutenir d’étre seulement wargué par la distance de I'écrit. Y ajouter

la barre a quelque chose de superflu, voire de futile, et qu’en tout cas, comme tout ce qui est de I’éctit, comme tout

ce qui est de P’écrit se supporte que de ceci : C’est que justement /éerit ¢a n'est pas a comprendre |pas de sens).

C’est bien pour ¢a que vous n’étes pas forcés de comprendre les miens. Si vous ne les comprenez pas c’est un bon signe,
tant mieux, ¢a vous donnera justement 'occasion de les expliquer. [Rires] Eh ben la barre c’est pareil.

La barre, c’est tres précisément le point ou dans tout usage du langage, y’aura occasion a ce que se produise I’éerit.

Si dans SAUSSURE méme : S c’est bartre au-dessus de S, c’est grice a ¢a que dans « Lustance de la lettre... » qui fait partie
de mes Erits 'ai pu démontrer - d’une facon qui s’éxri#, rien de plus, n’est-ce pas - que rien ne se supporte des efféts

dits « de [inconscient », si grice a cette barre - $’il n’y avait pas cette barre, rien ne pourrait en étre expliqué - iy a du signifiant
qui passe sous la barre. S'il n’y avait pas de barre vous ne pourriez pas voir qu’il y a du signifiant qui s'injecte dans le signifié |lapsus, oubiss....

Grace a /%crit se manifeste, se manifeste ceci qui n’est qu’effet de disconrs. ..
car §’il n’y avait pas de discours analytique, vous continueriez d parler trés exactement comme des étournean.,
C’est-a-dire a dire ce que je qualifie du disque-ourconrant, c’est-a-dire de continuer le disque, le disque continuant
ce quelque chose qui est le point le plus important que révele le discours analytique seulement
...C’est a savoir ceci qui ne peut s’articuler que gréce a toute la construction du disconrs analytique : Cest que trés précisément,
i n'y a pas... je reviens la-dessus puisque apres tout c’est /a formule que je vous serine, mais de vous la seriner, faut-il encore
que je 'explique parce qu’elle ne se supporte que de I’écrit précisément, et de ’écrit en ceci :
« gue le rapport sexuel ne pent pas s’écrire ». C’est ce que ¢a veut dire.

Ou plus exactement que tout ce qui est &7 est conditionné de fagon telle que ¢a part du fait qu’il sera a jamais izpossible
d’écrire comme tel /e rapport sexuel. Que ['éeriture comme telle est possible, a savoir qu’il y a un certain effer du disconrs

qui s’appelle /écriture. Voyez-vous, on peut a la rigueur écrire « x Ry » et dire : x c'est [homme, y ¢'est la fermme,

et R clest le rapport sexuel [Rires]. Pourquoi pas ? Seulement voila, c’est ce que je vous disais tout a ’heure : c’est une bétise |
Clest une bétise parce que ce qui se supporte sous la fonction de signifiants, de homme et de femme, ce ne sont que des signifiants,

ce ne sont que des signifiants tout a fait liés a cet usage courconrant du langage. Et s’il y a un discours qui vous le démontre,
C’est que la femme ne sera jamais prise - c’est ce que le discours analytiqne met en jeu - que « quoad matrem », c’est-a-dire
que « la femme » 0’entrera en fonction dans /e rapport sexuel qu’en tant que « a meére ».

Ca C’est des vérités massives, et qui, quand nous y regarderons plus pres, bien entendu nous meneront plus loin.

Mais grace a quoi ? Grace a /écriture qui d’ailleurs ne fera pas objection a cette premiere approximation, puisque
justement c’est par la qu’elle montrera que ¢'est une suppléance de ce « pas-toute » sur quoi repose - quoi ? - Ja jouissance

de la femme. C’est a savoir que cette jouissance qu’elle n’est pas-toute, c’est-a-dire qui quelque part la fait absente d'elle-miéme,
absente en tant que sujet, qu’elle y trouvera le bouchon de ce @ que sera son enfant.Mais d’un autre c6té, du coté de I,
a savoir de ce qui serait /homme si ce rapport sexuel pouvait s’écrire d’une fagon soutenable, soutenable dans un discours,
vous verrez que ’homme n’est quun signifiant parce que la ou il entre en jeu comme szgnifiant, il 0’y entre que

guoad castrationem C’est-a-dire en tant qu’il a un rapport - un rapport quelquonque - avec la jouissance phallique.

De sorte que c’est a partir du moment ou - du guelgue part d’un discours qui aborde la question sérieusement :

le discours analytique - que c’est a partir du moment ou ce qui est /a condition de lécrit, 2 savoir qu’il se soutienne d’un discours,
que tout se dérobera, et que le rapport sexuel, vous pourrez jamais Iécrire, naturellement dans la mesure ou il s’agit
d’un vrai écrit, c’est-a-dire de /éerit en tant que c’est ce qui du langage, se conditionne d’un disconrs.

La lettre, radicalement, est effet de disconrs. Ce qu’il y a de bien - n’est-ce pas, si vous me permettez - ce qu’il y a de bien

dans ce que je raconte, ¢’est que ¢'est toujours la méme chose [Rires], C’est a savoir - non pas, bien siir, que je me répéte, c’est pas la la
question - c’est que ce que j’ai dit antérieurement, la premiere fois, autant que je me souvienne, que j’ai parlé de la lettre,
j’ai sorti ¢a je ne sais plus quand, maintenant je vais plus rechercher, je vous dis : j’ai horreur de me relire, mais il doit
bien y avoir 15 ans, quelque part a Sainte-Anne [L identification, séance du 20-12-1961], j’al essayé de faire remarquer cette petite
chose que tout le monde connait bien str - que tout le monde connait quand on lit un peu, ce qui n’arrive pas a tout le
monde - qu'un nommé Sir FLINDERS PETRIE” par exemple avait cru remarquer que /s lettres de lalphabet phénicien se
trouvaient bien avant le femps de la Phénicie sur de menues poteries égyptiennes il elles servaient de marques de fabrigue.

36 Sir Flinders Petrie : The formation of the alphabet, London, Macmillan, 1912.

37


http://fr.wikipedia.org/wiki/William_Matthew_Flinders_Petrie

Ce qui veut dire, ce qui veut dire simplement ceci : que / marché - qui est typiquement un ¢ffes de disconrs - Cest la

que d’abord est sortie la lettre, avant que quiconque ait songé a user des lettres. Pour faire quoi ?

Quelque chose qui n’a rien a faire, qui n’a rien a faire avec /a connotation du signifiant, mais qui I’élabore, qui le perfectionne.
11 faudrait bien str prendre les choses au niveau de I’histoire de chaque langue.

Parce qu’il est clair que la lettre chinoise,celle qui nous affole tellement que nous appelons ¢a - Dieu sait pourquoi -
d’un nom différent : de « caractére », a savoir que la lettre chinoise il est manifeste qu’elle est sortie du discours chinois
tres ancien, d’une fagon toute différente de la facon dont sont sorties nos lettres.

A savoir qu’en somme les lettres, les lettres qu’ici je sors, elles ont une valeur différente - différentes comme lettres,
parce qu’elles sortent du discours analytique - de ce qui peut sortir comme lettres par exemple de /a théorie des ensembles,

a savoir I'usage qu’on en fait, et qui pourtant - c’est la I'intérét - n’est pas sans avoir de rapport, un certain rapport

de convergence sur lequel j’aurai certainement, dans ce qui sera la suite, ’'occasion d’apporter quelques développements.
La lettre en tant qu’effet : #'importe quel effet de discours a ceci de bon qu’il fait de la lettre.

Alors - mon Dieu - pour terminer, pour terminer aujourd’hui ce qui n’est qu'une amorce que j’aurai I’'occasion
de développer, ce que je reprendrai a propos, en vous distinguant, discernant par exemple la différence qu’ily a :
—  del'usage de /a lettre dans l'algébre,
— oude 'usage de /a lettre dans la théorie des ensembles, parce que ceci nous intéresse directement.

Pour Pinstant je veux simplement vous faire remarquer que : il se produit quand méme quelque chose qui est corrélatif
de I’émergence au monde, au monde c’est le cas de le dire, au monde en décomposition - Dieu merci - au monde

que nous voyons ne plus tenir, puisque méme dans le discours scientifique il est clair qu’il n’y a pas le moindre monde,
a partir du moment ou vous pouvez ajouter aux atomes un truc qui s’appelle le guark, et que vous trouvez que...
Est-ce que c’est 1a le vrai fil du discours scientifique ?

Vous devez quand méme vous rendre compte qu’il s’agit d’autre chose : il s’agit de voir d'oir on parle. Eh bien référez-vous
quand méme, parce que c’est un bonne lecture, il faut que vous vous mettiez tout de méme a lire un peu des auteurs,

je ne dirai pas de votre temps - je ne vous dirai pas de lire Philippe SOLLERS, il est illisible, comme moi, oui -

lire JOYCE par exemple. Alors la vous verrez comment ¢a a commencé de se produire. Vous verrez que le langage

se perfectionne et sait jouer avec I’écriture. JOYCE, moi je veux bien que ¢a soit pas lisible. C’est certainement pas
traductible en chinois | Seulement JOYCE qu’est-ce c’est ? C’est exactement ce que je vous ai dit tout a ’heure :

c’est le signifiant qui vient truffer le signifié.

JOYCE c’est un long texte éctit - lisez « Finnegan’s Wake » - ’est un long texte écrit dont le sens provient de ceci :

c’est que c’est du fait que les signifiants s’emboitent, se composent si vous voulez, pour faire image pour ceux qui n’ont
méme pas I'idée de ce que c’est, se télescopent. Que c’est avec ¢a que se produit quelque chose qui, comme s7grifi,
peut paraitre énigmatique, mais qui est bien ce qu’il y a de plus proche de ce dont nous autres analystes,

grace au disconrs analytigue, nous savons le /re, qui est ce qu’il y a de plus proche du /lapsus.

Et Cest au titre de Japsus que ca signifie quelque chose, c’est-a-dire que ¢a peut se lire d’une infinité de fagons différentes.

Mais c’est justement pour ¢a que ¢a se lit mal, ou que ¢a se lit de travers, ou que ¢a ne se lit pas.

Mais cette dimension du « se /ire », est-ce que ce n’est pas suffisant pour montrer que nous sommes dans le registre
du discours analytique ? Que ce dont il s’agit dans le discours analytique, c’est toujours : a ce qui s’énonce de signifiant,
que vous donniez une autre lecture que ce qu’il signifie.

Mais c’est la que commence la question, parce que, voyons, pour me faire comprendre je vais prendre une référence
dans ce que vous lisez dans /e grand livre du monde. Par exemple vous voyez le vol d’une abeille. 1.’abeille vole, elle butine,
elle va de fleur en fleur. Ce que vous apprenez, c’est que elle va transporter au bout de ses pattes le pollen d’une fleur
sur le pistil, et du méme coup aux ceufs d’une autre fleur. Ca, c’est ce que vous /isez dans le vol de I'abeille,

ou n’importe quoi d’autre.

Vous voyez.. je sais pas moi.. quelque chose que vous appelez tout d’un coup, comme ¢a : un vol d’oiseau qui vole bas,
vous appelez ¢a un vol, c’est un groupe en réalité, un groupe a un certain niveau vous y lisez qu’il va faire de I'orage.

—  Mais est-ce qu’ils lisent ?

—  Est-ce que I’abeille lit qu’elle sert a la reproduction des plantes phanérogamiques ?

—  Est-ce que loiseau lit 'augure de la fortune, comme on disait autrefois, c’est-a-dire de la tempéte ?
Toute la question est la. C’est pas exclu apres tout, que ’hirondelle ne lise pas la tempéte, mais c’est pas star non plus.

Ce qu’il y a dans votre discours analytique, c’est que le sujet de linconscient vous le supposez savoir lire. Et ¢a n’est rien d’autre,

votre histoire de /inconscient. Non seulement vous le supposez savoir lire, mais vous le supposez pouvoir apprendre a lire.
Seulement ce gue vous lui apprenez d lire n’a alors absolument rien a faire, en aucun cas, avec ce que vous ponvez, en éerire.

38



16 Janvier 1973 Table des séances

Qu’est-ce que je peux avoir a vous dire, Encore ? Depuis le temps que ¢a dure, et que ¢a n’a pas tous /es ¢ffets que j’en voudrais.
Et bien justement a cause de ¢a, ce que j’ai a dire ¢a ne manque pas. Néanmoins, comme on ne saurait tout dire,

et pour cause, j’en suis réduit a cet étroit cheminement qui fait qu’a chaque instant, il faut que je me garde

de re-glisser dans ce qui déja se trouve fait, de ce qui s’est dit.

C’est pourquoi, aujourd’hui, je vais essayer une fois de plus de maintenir ce difficile frayage, puisque de par un titre,
nous avons du méme coup un horizon étrange, d’étre qualifié¢ de cet « Encore ». 1l faut que je donne aujourd’hui

le repérage d’un certain nombre de points qui seront cette année nos points d’orientation. I y a quelque chose qui,
la derniere fois, s’est formulé : /a fonction de I'écrit [@]. C’est un de nos points cette année, un de nos points-poles.

Je voudrais vous rappeler pourtant que je pense, gue la premiere fois que je vous ai parlé - si je ne me trompe - j'ai énoncé que :

« La jouissance - la jouissance de I’Auntre, que j'ai dit symbolisé par le corps - n’est pas un signe de lamonr ».

Naturellement ¢a passe, ¢a passe parce que on sent que c’est du niveau de ce qui a fait % précédent dire”, ca ne fléchit pas.
Pourtant il y a la-dedans des termes qui méritent bien d’étre commentés :

—  «La jouissance » Cest bien ce que j’essaie de rendre présent par ce dire méme. [le « dire que ¢a ne va pas », le « dire que non »
a quoi abontit chague disconrs (HUM,A) dans son impuissance a rejoindre la vérité de « la jonissance du corps de I’ Autre », renverse le disconrs « échoné »
et passe au disconrs suivant : rotation d'un quart de tonr et changement d'objet(@)]

scopique vocal
. S N S] dire que non . Sl o SZ dire que non % Sz —A) dire que non . N S dire que non
renversement — | —— — |renversement—p T — = Jzurl\m‘/‘\uwm—) = renversement ..
3 { e -
Sz a 3 Si
oral anal
In Impuissance In . Impuissance
Maitre Universitaire Analyste

—  Ce « ’Autre », il est plus que jamais mis en question, il doit étre de nouveau martelé, refrappé, pour qu’il
bl q q el bl > q
prenne son plein sens, sa résonance complete : lieu d’une part, mais d’autre part avancé comme le terme qui se
supporte, puisque c’est moi qui parle, qui ne puis parler que d’ou je suis, identifié¢ a ce que j’ai qualifié la
derniere fois de pur signifiant (®\. « L homme, une femme - ai-je dit - ce ne sont rien que signifiants », et c’est dés la qu’ils
8 que Sig
prennent comme tels - je veux dire en tant qu’zncarnation distincte du sexe - qu’ils prennent leur fonction.

« L’ Autre », dans mon langage ce ne peut donc étre que /autre sexe.

- Quest-ce qu’il en est de cet Autre ?

- Qu’est-ce qu’il en est de sa position au regard de ce autour de quoi se réalise /e rapport sexuel ?
C’est a savoir une jouissance que /e discours analytique a précipité, cette fonction du phallus dont, en somme,
I’énigme reste enticre puisque il ne s’y articule que « d’gffets d’absence ». Est-ce a dire pourtant qu’il s’agit la,
comme on a cru pouvoir trop vite le traduire, du signifiant de ce qui mangue dans le signifiant ?

C’est bien Ia ce autour de quoi cette année devra mettre un point terme ™. Cest a savoir : du phallus dire guelle est
- dans le disconrs analytique - la fonction. Nous n’y arriverons pas tout droit. Mais a seule fin de déblayer, je dirai
que ce que la derniére fois j’ai ramené comme étant, comme accentuant, z fonction de la barre n’est pas sans rapport

avec le p/m//m . [la barre (D) entre Sy et S 0n quelgue chose se donne a voir sans étre vu, se donne a savoir sans étre su, quelgue chose qui « cloche »
(¢f- la clocherie)— qui nécessite une lecture, un décryptage (littoral littéral, of. Lituraterre) |

Il nous reste, dans la deuxieme partie de la phrase, liée a la premiere par un « #'est pas », « n'est pas le signe de I'amonr » :
C’est bien en quoi aussi pointe notre horizon. 11 nous faut cette année articuler ce dont il s’agit, qui est bien la comme

au inOt de tout ce qui s’est institué de l’eXpél‘iCnCC analytique 2 Lamour. [dans le disconrs A Pamonr est le signe du basculement de disconrs
(« je te demande de refuser ce que je 1'offre parce que ¢a n’est pas ¢a »)|

L’amonr, il y a longtemps qu’on ne patle que de ¢a. Ai-je besoin d’accentuer qu’il est au centre, qu’il est au cceut,
tres précisément du discours philosgphigue et que c’est 1a assurément ce qui doit nous mettre en garde.

37 Qu'iln'y a pas de rapport sexuel.
38 Mettre un point final (écriture) et mettre un terme (par la parole).

39



— 87 le discours philosophique s'est entrevu comme ce qu’il est : cette variante du discours du maitre...
—  Si la derniere fois j’ai pu dire de I'amonr, en tant que ce gu’il vise c’est I'étre, a savoir ce qui dans le langage se dérobe le plus, ce
sur quoi j’ai insisté comme ce gui allait étre, ou ce qui justement d’éfre, a fait surprise.
—  Sijai pu ajouter que cet étre, nous devons nous interroger :
- 8’il n’est pas si pres de cet etre du signifiant « m'étre » : « m, apostrophe, e accent grave... » [lapsus),
- 8’ n’est pas I’éfre au commandement,
- 8l n’y a pas 1a le plus étrange [étre-ange 2| des leurres.

Est-ce que ce n'est pas anssi pour, avec le mot « signe », nous commander d'interroger ce en quoi le signe se distingue du signifiant ?
Voila donc quelques points dont 'un est « /a _jouissance », dont 'autre est « LAutre », le 3¢ « le signe », le 4™ « Lanour ».

Quand nous lisons ou relisons ce qui s’est émis d’un temps ou le discours de /amonr s’avouait étre celui de /%é#re, quand
nous ouvrons ce livre qui est celui de Richard de SAINT VICTOR * sur la trinité divine, c’est de /’4#7¢ que nous partons.
De /étre en tant qu’il est - pardonnez-moi ce glissement d’éctit - congu comme /#frenel, comme 1’éernel pour les sourds.
Et que de /étre, apres cette élaboration, ce cheminement pourtant si tempéré chez ARISTOTE, et sous I'influence

sans doute de I'irruption de ce « je suis ce que je suis » qui est 'énoncé de /Ja vérité judaique, quand tout ceci vient a culminer
dans cette idée - cette idée jusque la cernée, frolée, approchée, approximative de /éfre - vient a culminer dans ce violent
arrachement 4 la fonction du temps, par I'énoncé de ZEternel, il en résulte d’étranges conséquences.

C’est a savoir ’énonciation :

— Y qulily a [étre qui, éternel, lest de lui-méme |Died,

—  [21qu’ily a [étre qui, éternel, ne l'est pas de lui-méme [lange, etc],

— Bl quily a [étre qui, éternel..[lapsus| qui non éternel, n’a pas cet étre fragile, en quelque sorte précaire,
voire inexistant, e /'a pas de lui-méme [/’homme,

...mais qui s’arréte a ce qui semble s’en imposer du fait des définitions logiques - s zoutefois la négation suffisait dans cet ordre,
d’une fonction univoque a assurer l'excistence - qui s’arréte a ceci : gue ce qui n'est pas éternel ne sanrait en ancun cas - puisque des 4
subdivisions qui se produisent de cette alternance de « Zaffirmation » et de « la négation » de « ['éternel » et du « de lui-méme »

—  [Ay a-t-il- ditil - un étre qui non éternel, puisse étre de lui-méme [le signifiand) ?
Et assurément ceci parait - au Richard de SAINT VICTOR en question - devoir étre écarté.

Est-ce qu’il ne semble pas pourtant qu’il y a 1a précisément ce dont il s’agit concernant le signifiant, c’est a savoir

que le signifiant, ancun signifiant ne §'avance, ne se produit comme tel, comme éternel. C’est la sans doute ce que

- plut6t que de le qualifier d’« arbitraire » - SAUSSURE et pu tenter de formuler. Le signifiant, disons : mieux elt valu
Pavancer de /a catégorie du contingent, en tout cas de ce qui n’est assurément pas éternel, de ce qui répudie la catégorie de ['éternel,
mais qui pourtant singulierement est de /ui-méme. Ainsi qu’il se propose a nous : ce signifiant de par lui-méme a des effets.

Et pourtant, s’il y a quelque chose qui peut s’en avancer c’est sa participation - pour employer une approche
platonicienne - c’est sa participation a ce ren, d’ou effectivement c’est 'émergence méme de I'idée créationniste
que de nous dire que quelque chose de tout a fait originel a été fait ex nibilo, C’est a savoir de rien.

I semble bien - ne vous semble-t-il pas, #’y a-t-il pas quelgne chose qui vous apparaisse, si tant est que /a paresse qui est la votre
puisse étre réveillée par quelque appatition - c’est que la « Gernése » ne nous raconte rien d’autre que /a création de rien,
en effet. De quoi ? De rien d’autre que de signifiants. Des que cette création surgit, elle s’articule de /a nomination de ce qui est.

Est-ce que ce n’est pas la /Ja ¢création dans son essence ? Est-ce que la création n’est-elle pas rien d’autre que le fait de ce qui
était la, comme ARISTOTE ne peut assurément manquer de I’énoncer, c’est a savoir que s’il y a jamais eu quelque chose,
c’était depuis toujours que c’était la ? Nest-ce pas dans ['idée créationniste - essentiellement de la création, et de la création

a partir de rien - du signifiant qu’il s'agit fondamentalement, qu’il s’agit d’une fagon qui fonde ? Nest-ce pas la-méme en quoi consiste
ce que nous trouvons de ce guz, a se refléter dans une « conception du monde », s’est énoncé comme révolution copernicienne ?

Depuis longtemps, je mets en doute ce que FREUD la-dessus a cru pouvoir avancer. Comme si, de ce que lui a appris
le discours de I'hystérigue - a savoir de cette autre substance qui toute entiere tient en ceci : qu’il y a du signifiant et que c’est
de Ieffet de ce signifiant qu’il s’agit dans ce discours de Ihystérigne - qu’a le recueillir il a su faire fourner [cf. « a tourne »)

de ce quart de tour qui en a fait le discours analytique.

39 Richard de Saint Victor : De la Trinité (De Trinitate), éd. du Cerf, 1999.

40



i é art de évoqu évolution, mai u « révolution » ubversion.
La notion méme de guart de tonr évoque la révolution, mais certes pas dans le sens ou « révolution » est subversion.
Bien au contraire : ce qui tourne - c’est ce qu’on appelle « révolution » - est destiné de son énoncé méme a évoquer /e retour.
ssurément nous n’y sommes point, a 'achevement de ce retour, puisque c’est déja de facon fort pénible
Assurément ’y somm int, 2 ’achévement d retour, pui ’est déja de f: fort pénibl
que ce guart de tour saccomplit [/a révolution frendienne).

Mais il n’est jamais trop d’évoquer d’abord que 5%/ y a en quelque part révolution ce n’est certes pas an nivean de COPERNIC,
qu’il avait été inutile d’évoquer des termes qui ne sont que d’érudition historique, c’est a savoir que depuis longtemps
I’hypothese avait été avancée : que le soleil était peut-ctre bien le centre autour duquel ¢a tournait. Mais qu’importe !

Ce qui importait 2 ces mathématiciens c’est assurément le départ - le départ de quoi ? - de ce qui tourne.
Ce que nous savons bien sur, c’est que cette virée éternelle des étoiles de Ja derniére des spheres. ..

celle a guoi Aristote suppose une autre encore, qui serait celle de l'immobile, canse premiére du monvement de celles qui tonrnent
...si les étoiles tournent c’est bien assurément de ce que la terre, la terre tourne sur elle-méme, et que c’est déja merveille
que de cette virée, de cette révolution, de ce fournage éternel de la sphére stellaire, il se soit trouvé des hommes pour forger,
pour forger ces autres spheres, ou faire tourner - de ce mouvement oscillatoire qui est celui du systeme ptolémaique -
les spheres des planctes, de celles qui tournant autour du soleil, se trouvent au regard de la terre dans cette position
ambigué d’aller et de venir en dents de crochet.

Est-ce que, a partir de la, avoir cogité le mouvement des spheres ce n’est pas tour de force extraordinaire, a quoi
apres tout COPERNIC ne faisait que faire remarquer que peut-étre ce mouvement des sphéres intermédiaires
pouvait s’exprimer autrement, que la terre fut au centre ou non, n’était assurément pas ce qui lui importait le plus”.
La révolution copernicienne n’est nullement révolution, si ce n’est en fonction de ceci que /e centre d’une sphére

peut étre supposé - dans un discours qui n’est qu’un discours analogique - constituer / point maitre. Le fait de changer
ce point maitre - que ce soit la terre ou le soleil - 72a rien en soi qui subvertisse ce que le signifiant « centre » conserve de lui-méme.

Ce signifiant garde tout son poids et #/ est tout d fait clair que loin que /’homme - ce qui se désigne de ce terme, ce qui esz
quoi ? ce gui fait signifié - que homme ait jamais été en quoi que ce soit ébranlé par le fait que la terre n’est pas au centre, il y a fort bien
substitué le soleil. I’important c’est qu’il y ait un centre, et puisqu’il est bien sir maintenant évident :

—  que le soleil n’est pas non plus un centre,

— quil est en promenade a travers un espace dont le statut est de plus en plus précaire a établir,

—  que ce qui reste bien au centre c’est tout simplement cette bonne routine qui fait que le signifié garde en fin
de compte toujours le méme sens, et que ce sens, il est donné par le sentiment que chacun a, de faire partie de
son monde tout au moins, c’est-a-dire de sa petite famille, et de tout ce qui tourne autour.

Et que chacun, chacun de vous - je patle méme pour les gauchistes - vous y étes plus que vous ne croyez
- et dans une mesure dont justement vous feriez bien de prendre ’'empan - attachés a un certain nombre
de préjugés qui vous font assiette et qui limitent la portée de vos insurrections, au terme le plus court,

a celui trés précisément ou cela ne vous apporte nulle géne, et nommément pas dans une conception du monde
qui reste, elle, zoujours parfaitenent sphérique, le signifié trouve son centre oit que vous le portiez.

Ce n’est pas, jusqu’a nouvel ordre, /e disconrs analytique, si difficile a soutenir dans son décentrement, qui a a faire encore
son entrée dans la conscience commune, qui peut d’aucune fagon subvertir quoi que ce soit.

Pourtant, si on me permet de me servir quand méme de cette référence dite copernicienne, j’en accentuerai ce qu’elle a
d’effectif ,de ceci que ce n'est pas du tout d’un changement de centre qu’il s’y agit. Que « ¢a tourne », ¢a continue a garder

toute sa valeur - si motivé, réduit que ce soit en fin de compte - a ce départ que la terre tourne, et que de ce fait

il nous semble que c’est la sphére céleste qui tourne. Elle continue bel et bien a tourner et elle a toutes sortes d’effets,
ce qui fait que quand méme c’est bien par années que vous comptez votre age.

40 Sur les conceptions de Copernic [1473-1543], Kepler [1571-1630], Newton [1643-1727], cf. Arthur Koestler : Les somnanbules, Calmann-Lévy, 1960.

41



La subversion, si elle a existé quelque part et 2 un moment, ¢a ne consiste pas du tout a avoir changé le point de virée
de ce qui toutne, ¢’est d’avoir substitué au « ¢a tourne », un « ¢a tombe » : « ¢ cédille, a » : « ¢a tombe ». Le point vif,

comme quelques-uns quand méme ont eu I'idée de s’en apercevoir, ¢a n’est ni COPERNIC, un peu plus KEPLER,

a cause du fait que ¢a ne tonrne pas de la méme fagon, ¢a tourne en ellipse. Et déja c’est plus énergique comme correctif

a cette fonction du « centre » : Cest elle qui est mise en question. Ce vers quoi « ¢a fombe » est en un point de ['ellipse

qui s'appelle le foyer [F1], et dans le point symétrique [F2], il n’y a rien. Ceci assurément est correctif tout a fait essentiel

a cette image du centre.

F| 0 K Soleil

Mais le « ¢a tombe » ne prend, si je puis m’exprimer ainsi, son poids - son poids de subversion - et justement en ceci que,
que ce n’est pas seulement de changer le centre qui le fait « révolution » - puisque a conserver le centre, la révolution
continue zndéfiniment et justement pour revenir foujours sur elle-méme [ la répétition] - C’est que le « ga tombe » aboutit a quoi ?
Tres exactement 2 ceci et rien de plus que : F = (G.mm ) /d 2 (loi de la gravitation nniverselle de Newton)), la distance qui sépare

les deux masses exprimées par 7 et ', et que ce qui s’exprime ainsi, 4 savoir une force, une force en tant que tout ce qui
est masse est susceptible, au regard de cette force, de prendre une certaine accélération, que c’est tout entier dans cet écriz,
dans ce qui se résume a ces cing petites lettres éctites au creux de la main, avec un chiffre en plus comme puissance,

puissance au carré de la distance, et inversement proportionnel au carré de la distance.

C’est la, c’est dans cet ¢ffet d’écrit que consiste ce qu’on attribue donc indament a COPERNIC, dans quelque chose qui
justement nous arrache a la fonction comme telle - fonction zwaginaire, fonction zmaginaire et pourtant fondée dans le rée/ -
de la révolution. [Lacan nous dit que cet effet du signifiant est ici effet d’écriture, que ce qui 5'écrit dans « cing petites lettres ../, avec un chiffre en plus » est le fondement
de ce retonr répétitif des astres, de « ce qui revient toujours a la méme place » (sa définition du réel), de la répétition... De la méme fagon quatre petites lettres : &, 3, Y, O,

sont au fondement par lenr combinatoire, de l'inconscient structuré comme un langage, et d’une antre répétition (¢f: « lintroduction » du séminaire sur La lettre volée)|

Ceci étant énoncé - rappel sans doute, mais aussi bien prélude - ce qu’il importe c’est de souligner que ce qui est produit,
ce qui est produit comme tel dans I'articulation de ce nouveau discours qui émerge comme étant /e discours de l'analyste,

le discours de 'analyse C’est ceci : ’est que /le fondement, le départ, est pris dans leffet comme tel de ce qu’il en est du signifiant.

[/« ab-sens » : S1 & Sa, du disconrs A qui aboutit a la production de signifiants S1 coupés de tont signifié, de tout sens, de tout savoir - signifiant asémantiqne ,

odl, la seulement, du « signifiant comme tel » (ancun signifié) - leffet d’écriture peut se « lire »~@ (¢f. « Qu'on dise reste oublié derriére ce qui se dit dans ce qui s'entend »)|

Bien loin que soit admis - en quelque sorte par le vécu - bien loin que soit admis, comme du fait-méme, que

« le signifiant emporte de ses effets de signifié » a partir desquels s’est édifiée cette structuration dont je vous ai, tout a I’heure,
énoncé en rappel, combien pendant des temps il a semblé naturel qu'un « monde » se constituat, dont les corrélatifs
étaient ce quelgue chose au-dela, qui était ’'étre méme, I’étre pris comme éternel : la théologie. Et que ce monde reste,
quoi qu’il en soit, #ne « conception » - ’est bien 1a le mot - une vue, un regard, une prise imaginaire, un « monde » congn comme étant
le tont, le tout avec ce qu’il comporte - quelque ouverture qu’on lui donne - de Zmité [conception sphérique (disconrs M)).

Et que de ceci résulte ce quelque chose qui tout de méme reste étrange, c’est a savoir que quelgu’un, un « Un »,

une partie de ce monde, est au départ supposé pouvoir er prendre connaissance, s’y trouve dans cet état qu’on peut appeler
« ex-sistence », car comment supporterait-il autrement de pouvoir « prendre connaissance » si, d’une certaine fagon,

il n’était pas ex-sistant. C’est bien la que de toujours s’est marquée I'oscillation, I'impasse, la vacillation qui résultait

de cette cosmologie, de ce quelque chose qui consiste dans 'admission d’un monde.

Est-ce que il 0’y a pas dans / discours analytique - tel qu’il s’instaure du guart de tonr dont j’ai patlé tout a ’heure -

est-ce qu’il n’y a pas quelque chose qui, de soi, doit nous introduire a ceci que toute... tout maintien, toute subsistance,
toute persistance du « zonde » comme tel [« sens du monde »: Sy _, Sp], Cest trés précisément la ce a quoi introduit ce discours :
C’est que, elle - cette subsistance, cette persistance - doit comme telle étre abandonnée. [« ab-sens » : Sy & S, du disconrs A]

Le langage est tel - la langue forgée du discours philosophique [disconrs M\, sontien imaginaire de (S-.S2)— production d’un « sens du monde »| -
le langage est tel qu’a tout instant vous le voyez - au moment que j’avance guoi gue ce soif de ce qui peut,

de ce discours analytique, s*établir, vous marquer - que je ne peux faire a tout instant que de re-glisser - dans quoi ? -

dans ce « monde », dans ce supposé d’une substance qui tout de méme se trouve imprégnée de la fonction de Iézre.

Et que de suivre le fil du discours analytique ne tend a rien de moins qu’a re-briser, qu’a infléchir, qu’a marquer d’une
incurvation propre, et d’une incurvation qui ne saurait méme étre maintenue comme étant celle de lignes de force, qui
produit comme telle la faille, la discontinuité, la rupture qui nous suggere de voir dans la langue ce qui en fin de compte
la brise, si bien que rien ne parait mieux constituer ce qui peut étre ’hotizon du disconrs analytigue que cet emploi qui est
fait par la mathématique, cet emploi qui est fait de / /ettre, comme étant singulicrement ce qui d’une part révele

dans le discours ce qui - pas par hasard - est appelé la grammaire : la chose qui ne se révele du langage qu’a I'éerit.

42



Mais ce n’est pas non plus - si ce n’est pas par hasard - ce n’est pas non plus sans nécessité. [YOApUUQ, granmma : signe éerit |
C’est que si la grammaire C’est ce qui dans le langage ne se révéle gue par I'écrit, c’est qu’an-dela du langage cet effet |d'écriture—.®),
cet effet qui se produit de se supporter sezlement de [écriture, qui est assurément 'idéal de la mathématique,

c'est la « ce autour de quoi » ce dont il s’agit dans le langage se révele.

4
. $51—-85 .8 —5
5a..ae®S
v Mo
=Sy —aa -]
Si l $°'S e Si°
A‘\

C’est a savoir que a se refuser d’aucune fagon /a référence a I'éerit, C’est aussi s’interdire ce qui de tous /s effets du langage
peut arriver a s’articuler, et a s’articuler dans ce guelgue chose que nous ne pouvons faire que du langage il ne résulte pas,
C’est a savoir un supposé « en dega » [Létre : (8) comme absence, comme mangueé) €t « an-dela » [Vétre comme par-étre : (8) comme objet de substitution.

i'(a)

11 suffit déja que ces références spatiales soient évoquées, pour en quelque sorte qu’elles s’imposent. A supposer
un ez de¢a nous sentons bien qu’il n’y a la qu’une référence intuitive. Et pourtant nous savons bien que le langage
se distingue de ceci : que dans son ¢ffer de signifié il n’est jamais, justement, que « @ ¢d# » [TAQA : para] du signifiant.

Que ce qu’il faut, ce a quoi il faut nous rompre c’est a substituer a cette zposition - qui est celle que le langage provoque :
imposition de /étre - 1a prise radicale, 'admission de départ que de /#fre nous n’avons rien, jamais.

Mais a écrire autrement que / « pare-étre » - non pas « paraitre » comme on 'a dit depuis toujours, ke phénomene, ce au-dela
de quoi il y aurait ce quelque chose dont Dieu sait - #oumen - ou elle nous a en effet menés [os /e noumen nous mene|

C’est-a-dire a toutes les gpacifications qui se dénomment justement de I'obscurantisme.

Que c’est dans le paradoxe méme de tout ce qui arrive a se formuler comme ¢ffet d’écrit du langage [la barre (D) entre Sy et S,
que c'est an point méme oil ces paradoxes jaillissent que I'étre se présente, et ne se présente jamais que de par-éfre.

11 faudrait apprendre en fin de compte, a conjuguer, a conjuguer comme il se doit : je pare-suis, tu pare-es, il pare-est,
nous pare-sommes, et ainsi de suite.

Eh bien tout ceci nous introduit, nous introduit a cet énoncé, qui comme vous pouvez bien I’admettre si vous donnez
'accent que cette nouvelle orthographe avec toutes ses conséquences, toutes ses conséquences morphologiques
qu’il faut savoir assumer, si dans cette nouvelle conjugaison que je vous propose :

—  Clest bien a partir de la qu’il faut prendre ce qui est en jeu dans ce qui se trouve étre aussi dans une relation de
par-étre, d’étre a coté, d’étre mAQA [para] au regard de ce rapport sexuel dont il est clair que dans tout ce qui s’en
approche, le langage ne se manifeste que de son insuffisance,

—  Clest bien au regard de ce par-étre que ce qui supplée a ce rapport en tant qu’inexistant,

—  Clest bien dans ce rapport an par-éfre que nous devons articuler ce gui y supplée, ¢'est a savoir précisément /amonr.

11 est proprement fabuleux que la fonction de /2 Autre, de I’Autre comme Jieu de la vérité, et pour tout dire de la seule place
- quoiqu’irréductible - que nous pouvons donner ax terme de ['étre divin, de Dieu pour 'appeler par son nom, Dieu est
proprement le lieu ou, si vous m’en permettez le terme, se produit le dieu, /e dieur, le dire. Pour un rien, /e dire ¢a fait Dieu.

Aussi longtemps que se dira quelque chose, « /hypothése Dien » sera la. Et C’est bien justement a essayer de dire guelgue chose
que se définit ce fait, qu’en somme il ne peut y avoir de vraiment athées que les théologiens. C’est a savoir ceux qui,

de Dieu, en parlent. Aucun autre moyen de 1’étre, sinon de cacher sa téte dans ses bras au nom de je ne sais quelle trouille,
comme si jamais ce Dieu avait effectivement manifesté une présence quelconque.

43


http://fr.wiktionary.org/wiki/%CE%B3%CF%81%CE%AC%CE%BC%CE%BC%CE%B1

Par contre il est impossible de dire quoi que ce soit sans aussitot le faire subsister, ne serait-ce que sous cette forme
>
de ’Autre, gue ’Autre aussi dit la vérité. Cest une chose qui est tout a fait évidente dans le moindre cheminement
b
de cette chose que je déteste, et que je déteste pour les meilleures raisons, c’est-a-dire I’'Histoire. L’Histoire étant
b b
trés précisément faite pour nous donner 'idée qu’elle a ux sens quelconque, alors que la premiére des choses
que nous ayons a faire, c’est de partir de ce que nous avons la en face, d’un dire qui est le dire d’un autre,
qui nous raconte ses bétises [ab-sens], ses embarras, ses empéchements, ses émois, et que c’est 1a qu’il s’agit de Zre.

11 s’agit de /Zire, il s’agit de /Zire - quoi ? - il s’agit de /re rien d’autre que /es effets de ces dires. Et ces effets, nous voyons bien
tout ce en quoi ¢a agite, ¢a remue, ¢a tracasse les étres parlants. Et bien sir pour que ca aboutisse a quelque chose,

il faut bien que ¢a serve, et que ¢a serve, mon Dieu, a ce qui s’arrange, a ce qui s’accommode, a ce que boiteux-boitillant,
ils arrivent quand méme a donner une ombre de petite vie a ce sentiment dit de /amour.

11 faut, il le faut bien, il faut que ¢a dure encore, a savoir que par I'intermédiaire de ce sentiment quelque chose se produise
qui en fin de compte - comme 'ont trés bien vu des gens, qui a ’égard de tout ¢a, ont pris leurs précautions, comme ¢a,
sous le paravent de ’'Eglise - que ¢a aboutisse a la reproduction. A la reproduction de quoi ? A la reproduction des corps.
Mais est-ce que il ne se pourrait pas, il ne se sentirait pas, il ne se toucherait pas du doigt, gue le langage a d’autres effets

que de mener les gens par le bout du nez a se reproduire encore, en corps a corps, et en corps, comme ¢a, incarné.

11y a quelque chose quand méme qui est un autre ¢ffez de ce langage, qui est, qui est justement /éerit.

Iy a quand méme ceci de ses caractéristiques, si j’ose m’exprimer ainsi, et digne d’étre relevées, c’est que de /éerit,
depuis que le langage existe, nous avons vu des mutations. Ce qui s’écrit - c’est pas facile a dire - ce qui s’écrit

c’est Ja lettre, et la lettre, mon Dieu, c’est pas toujours fabriqué de la méme facon. Alors la-dessus on fait de I’histoire,
I’histoire de Iécriture, et on se casse la téte a imaginer ce a quoi ¢a pouvait bien servir les pictographies mayas

ou aztéques, et puis un peu plus loin les cailloux du Mas d’AZIL.

Enfin, qu’est-ce que ¢a pouvait bien étre que ces droles de dés, a quoi jouait-on avec ¢a ? Tout ¢a, comme c’est
d’habitude la fonction de ’Histoire, il faudrait dire : « surtout ne touchez pas a la Hache, initiale de I’Histoire »,

ce serait une bonne fagon de ramener les gens a la premicre des lettres, celle a laquelle je me limite, je reste toujours

a la lettre A. Il est d’ailleurs tout a fait clair que la Bible ne commence qu’a la lettre B, elle m’avait laissé la lettre A [Rires]!
11y a beaucoup a s’instruire, non pas en recherchant les cailloux du Mas d’AZIL, ni méme en faisant ce que j’ai fait
comme ¢a, pour mon bon public, dans un temps" - public d’analystes - un bon petit temps.

On leur expliquait / #rait unaire, ’encoche, c’était a la portée de leur entendement.

Mais il faudrait mieux regarder de plus pres ce que font les mathématiciens avec /s /ettres, et nommément depuis que,

au mépris d’un certain nombre de choses et de la facon la plus fondée, ils se sont mis, sous le nom de #héorie des ensembles,
a s’apercevoir que o pouvait aborder I'Un d’une antre fagon que intuitive, fusionnelle, amonrense enfin. Nous ne sommes qu’un.
Chacun sait, bien sr que ¢'est jamais arrivé entre deux qu’ils ne fassent qu’un, n’est-ce pas. Mais enfin, nous ne sommes qu’un.
C’est de la que ¢a part cette idée de /amounr. Cest vraiment la facon la plus grossiere de donner a ce ferme - a ce terme

qui se dérobe manifestement - du rapport sexcuel, son Sigﬂiﬁé. [« la_jonissance du corps de I’ Antre n’est pas le signe de lamonr ». La jonissance du corps
de I’ Antre est barrée dans tous les discours, qui ne parviennent jamais a atteindre lenr vérité : du fait de la fonction phalligne en visant Sy on n’atteint que des « faisant

Sonction » : les objets(a) partiels — impuissance a assurer la jouissance qu'il « fant » (il n’y a pas de rapport sexuel). Dans le par-étre des objets(a) substitutifs, c'est I'amonr

quii supplée a l'absence du rapport sexuel pour « réaliser le Un »]

Le commencement de la sagesse devrait étre de commencer par s’apercevoir que - et c’est en ¢a que le vieux pére
FREUD a frayé des voies quand méme - il est tout de méme trés joli, trés frappant - c’est de la que je suis parti

parce que ¢a m’a moi-méme, comme ¢a, un petit peu touché, ¢a pourrait toucher n’importe qui d’ailleurs, n’est-ce pas -
de s’apercevoir que le fondement de /amwour, 5i ¢a a rapport avec I'« Un », ¢a a trés exactement pour résultat de ne jamais faire sortir
quicongue de soi-méme. Si C’était ¢a - c’est tout ¢a et rien que ¢a qu’il a dit, n’est-ce pas - a partir du moment ou il a introduit
la fonction de ’'amour narcissique, tout le monde a pu sentir que le probleme c’était comment il pouvait y avoir un amonr
pour un antre. Et que, il est bien clair que cet « Un » [lamond dont tout le monde a plein la bouche, ¢’est d’abord et essentiellenent
de nature - n’est-ce pas ? - de ce mirage de I'« Un » qu’on se croit étre.

41 Cf. séminaire 1961-62 : « L'identification », s¢ance du 20-12-1961, et James Février : Histoire de lécriture, Payot, 1948 (rééd. 1995).

44



Mais enfin ¢a n’est quand méme pas pour dire que ce soit 1a tout ’horizon, c’est a savoir que il y a, il y a autant d’« Un »
qu’on voudra. Quand je dis « 7y a autant d’« Un » gu’on voudra », je veux pas dire : il y a autant d’individus qu’on voudra,
parce que ¢a, ¢a ne veut rien dire, c’est du comptage. Il y a autant d’Ux - comme U - mais Uz de la premiere hypothese
du « Parménide » *, ces « Un » se caractérisent de ne se ressembler chacun en rien.

Ce qui est lirruption, Uintrusion de /z théorie des ensembles c’est justement de poser ¢a : patlons de /« Un » en ceci

qu’il s'agit de choses qui n'ont entre elles strictement ancun rapport. A savoir mettons-y ce qu’on appelle des objets de pensée

ou des objets du monde, tout ¢a, ¢a compte chacun pour « Un », et 5z nous assemblons ces choses absolument bétéroclites,

nous nous donnons le droit de désigner cet assemblage par une lettre. Cest ainsi que s’exprime, au début de /a théorie des
ensembles, par exemple celle que la derniere fois j’ai avancée au titre de Nicolas BOURBAKI. Vous avez laissé passer ceci,
C’est que j’ai dit - comme d’ailleurs ¢'est éerit, comme ¢a simprime, comme c'est imprimé dans la dite théorie des ensembles —

que /a lettre déﬂgﬂe un assemblage |le 0901 Lacan parle de la lettre (A) ponr désigner un lien — lien = lien d'assemblage).

C’est justement, quoique les auteurs - puisque comme vous le savez ils sont multiples les auteurs qui ont fini par donner
leur assentiment a I’édition définitive de la dite théorie - prennent soin de ceci : de dire qu’ils désignent des assemblages.
Mais c’est la justement qu’est leur timidité et du méme coup leur erreur : /a lettre est la seule chose qui fasse ces assemblages.

La lettre, ou /es lettres « sont » - et non pas désignent - ces assemblages. Et en tant que lettres elles sont prises - comme
fonctionnement - comme ces assemblages mémes. Vous voyez qu’a conserver encore ce « comme », je m’en tiens a 'ordre

de ce que javance quand je dis que « /Znconscient est structuré comme un langage ».
|Chaque « Un » réalisé, laisse une trace de lidentification a I'objet d’amonr. Chacune de ces traces est singuliere, hétérogene anx: antres. La lettre en fait 'assemblage.
Cf. la gendse de la lettre ([+,+ -+, 4+ -t - 1= [1,2,3, 2,13, 0= (&, B, Y, O1) dans '« Introduction » an séminaire sur « La lettre volée »]

Ce « comme » est tres précisément - |’y reviens toujours - pensé comme disant... ne disant pas : que /Znconscient est structuré
paran langage : il est structuré comme les assemblages - dont il s’agit dans Ja théorie des ensembles - sont comme une lettre.

[la combinatoire des &, B, Y, O (= sans le « caput mortum ») produit une « Lalangue » «...comme un langage »|

Et c’est de ceci qu’il s’agit quand nous avancons dans la profération mathématique. Quel réle joue-t-elle ?

Quel support pouvons-nous y prendre pour lire ? Pour lire en tant qu’il y a des lettres, pour lire qu’a ne lire que les lettres -
pour lire ce dont il s’agit quand nous prenons /e langage comme étant ce qui fonctionne pour suppléer I'absence de ce qui justement
est la seule [4 part du rée/ qui ne puisse pas venir a se former de lettres, a savoir le rapport sexuel.

C’est dans le jeu-méme, le jeu-méme de /éerit mathématigne que nous avons a trouvet, si je puis dire, la pointe, le point
d’orientation vers quoi nous avons a nous diriger pour que de cette pratique, de ce Jen social nouvean qui émerge

et singulierement §'étend, et qui s’appelle le disconrs analytigue, tirer ce qu’on peut en tirer quant a la fonction méme de ce langage,
de ce langage a quoi nous faisons confiance en somme, pour que ce discours ait des effets, sans doute moyens

mais suffisamment supportables, pout gue ce discours puisse supporter et compléter les antres disconrs. |/'émergence du disconrs analytique ferme
la boucle des quatre disconrs et permet « la ronde » des disconrs)

Nous verrons a I’occasion - puisque depuis quelques temps il est clair que / disconrs universitaire s*écrit autrement

et qu’il doit étre « uni vers Cythere », qu’il doit répandre I'éducation sexuelle - nous allons voir comment ¢a va se faire,

a quoi ¢a aboutira, il ne faut surtout pas y faire obstacle. L’idée méme du point de savoir se pose trés exactement dans

la situation autoritaire du sewzblant, que de ce point quelque chose puisse se diffuser qui ait pour effet d’améliorer si 'on
peut dire, /s rapports inter-sexes, est quelque chose qui assurément est fait, pour un analyste, pour provoquer le sourire.

Mais apres tout, qui sait ? Nous 'avons dit déja, /e sourire de I'ange est le plus béte des sourires, il ne faut donc jamais

s’en targuer, n’est-ce pas ? Mais trés assurément il est clair que cette idée méme, que la démonstration si je puis dire,
au tableau noir de quelque chose qui se rapporte a I’éducation sexuelle n’est certainement pas faite, du point de vue
du disconrs de I'analyste, pour paraitre plein de promesses de bonnes rencontres ou de bonbeur, comme on dit de nos jours.

Il'y a quand méme quelque chose qui dans mes FEerifs montre si je puis dire, que ma bonne orientation, puisque c’est celle
dont j’essaie de vous convaincre, ne date pas d’hier. C’est quand méme au lendemain d’une guerre, ou rien évidemment
ne semblait promettre ces lendemains qui chantent, que j’ai écrit quelque chose qui s’appelle « Le femps logique et ['assertion
de certitude anticipée » “ ot on peut quand méme tres, trés bien lire - si on écrit - pas seulement si on a de Poreille,

que Ja _fonction de la héte ¢'est la fonction de ce petit(a), petit(a-).

42 Platon : Parménide ou Des Idées, Paris, Gallimard, Pléiade, 1967, p. 193.
43 Cf. Forits, pp.197-214

45



Je veux dire que ce dont il s’agit et qui mériterait d’étre regardé de plus pres, c’est pas simplement de ceci

- qui est déja tres, tres articulé n’est-ce-pas, a savoir d’une petite devinette liée au fait qu’il y a pour trois personnes

trois disques blancs, et de noirs : un de moins - que les choses se jouent en fait. Et que dans cette extrapolation
subjective qui fait que - en apparence - /instant de voir, linstant de voir deux blancs, celui qui ne sait pas qui il est et qui sait
que les deux autres, en tout cas chacun, peuvent se voir tels qu’ils sont, a savoir blancs, et du méme coup, si par hasard
ils se pensaient noirs et que celui qui pense de départ, le fut lui-méme, saurait tres bien, du méme coup, qu’il est blanc.

11y ala quelque chose dont j’ai mis seulement en valeur le fait que quelque chose comme une zntersubjectivité peut aboutir
a une issue salutaire, mais qui mériterait assurément d’étre regardée de plus pres. Treés précisément au niveau de ce que
supporte chacun des sujets non pas d’étre « un entre autres », mais d’étre par rapport aux deux autres celui qui est ’enjeu
de leur pensée, a savoir trés précisément chacun n’intervient dans ce ternaire qu’au titre justement de cet obje/(a)

qu’il est sous le regard des autres. C’est ce que sans doute j’aurai 'occasion d’accentuer dans ce que j’avancerai plus tard.

En d’autres termes ils sont 3, mais en réalité ils sont 2+a, et c’est bien en ceci que ce 244, au point du @, se réduit
non pas aux 2 autres mais 2 un 1+a. Vous savez que la-dessus j'ai déja usé de ces fonctions pour essayer de vous représenter
Uinadéquat du rapport de I'L a lautre, ce que ’ai déja fait en donnant a ce @ pour suppott le nombre irrationnel qu’est

le nombre dit « nombre d’or». Cest en tant que du @ les deux autres sont pris comme 1+a que fonctionne ce quelque
chose qui peut aboutir 4 une sortie dans la hate. Cette fonction d’identification, qui se produit dans une articulation
ternaire, est celle qui se fonde de ceci que en aucun cas ne peuvent se tenir pour support 2 comme tels, que entre 2,
quels qu’ils soient, il y a toujours I’1 et Pautre, le 1 et le @, et que I'autre ne saurait dans aucun cas étre pris pour un 1",

C’est tres précisément en ceci que dans P’écrit quelque chose, quelque chose se joue qui, a partir de ceci de brutal,
prend pour « Un » tous les Un qu’on voudra, que les impasses qui s’en révelent sont par elles-mémes pour nous

un acces possible a cet étre, une réduction possible de la fonction de cet étre dans /amounr. Et c’est en ceci, en ceci que
je veux terminer sur ce terme par ou se différencie le signe du signifiant. Le signifiant, ai-je dit, se caractérise de ceci :

de représenter un sujet pour un antre signifiant.

De quoi s’agit-il dans / signe » Depuis toujours la théotie cosmigue de la connaissance, la conception du monde fait état

de 'exemple fameux de « /a fumée gu’il n'y a pas sans feu ». Et pourquoi ici n’avancerais-je pas ce qu’il me semble,

c’est que la fumée peut étre aussi bien /e signe du fumenr, et non seulement aussi bien le signe du fumeur mais qu’elle I’est
toujours par essence, qu’il n’y a de fumée que de signe du fumeur. Chacun sait que si vous voyez une fumée au moment
ou vous abordez une ile déserte, vous vous dites tout de suite qu’il y a toutes les chances qu’il y ait la quelqu’un qui sache
faire du feu, et jusqu’a nouvel ordre, ce sera un autre homme.

Ce signe, ce signe en tant que le signe n’est pas « /e signe de quelgue chose », mais est le signe d’un effet qui est

ce qui se suppose en tant que tel d’un fonctionnement du signifiant, qui est ce que FREUD nous apprend

et ce qui est le départ, départ comme tel du discours analytique, a savoir que % sujet ce n’est rien d'antre - qu’il ait ou non
conscience de quel signifiant il est effet - ce n’est rien d’autre comme tel que ce gui glisse dans une chaine de signifiants.
Ce n’est rien d’autre que cet effet qui est 'effet intermédiaire, intermédiaire entre ce qui caractérise un signifiant

et un autre signifiant, c’est d’étre chacun 1, d’étre chacun un élément.

Nous ne connaissons rien, nous ne connaissons pas d’autre - en somme - support par ou soit introduit dans le monde
le 1 si ce n’est le signifiant en tant que tel, et en tant que nous apprenons a le séparer de ses effets de signifié.

Ce qui done dans lamonr est visé c'est le sujet, le sujet comme tel, en tant qu’il est supposé a une phrase, articulé a quelque
chose qui s’ordonne, peut s’ordonner d’une vie enticre, mais ce que nous visons dans I’amour c’est un sujet

et ce n’est rien d’autre.

Un sujet comme tel n’a pas grand chose a faire avec la jouissance, mais par contre, dans la mesure ou so signe

3> > b
son signe est quelque chose qui est susceptible de provoquer le désir, la est le ressort de ’amour, et par la le cheminement
que nous essaierons de continuer dans les fois proches pour vous montrer ou se rejoint Jamonr et la jouissance sexuelle.

44 Cf. séminaire 1966-67 : « Logique du fantasme », séances du 22-02 au 26-04-1967.

46



13 Février 1973 Table des séances

Tous les besoins, tous les besoins de I’étre patlant sont contaminés par le fait d’étre impliqués dans une autre satisfaction
- soulignez ces trois mots - a quoi ils peuvent faire défaut, les dits besoins ’entends.

Comment ¢a peut-il se faire ? Cette premiére phrase que - mon Dieu - en me réveillant ce matin je ’ai mise sur le papier
comme ¢a, pour que vous ’écriviez, cette premiere phrase emporte I’'opposition des besoins, si tant est que ce terme

- dont le recours est commun, vous le savez - puisse si aisément se saisir, puisqu’apres tout il ne se saisit qu’a faire défaut
a ce que je viens d’avancer comme cette autre satisfaction. [17 registre : la satisfaction-besoin — plaisir-déplaisin

L autre satisfaction - tout de méme vous devez I'entendre - c’est bien ce qui se satisfait au niveau de /inconscient,

et pour autant que guelque chose s’y dit, et ne 5’y dit pas, $il est bien vrai qu’il est structuré comme un langage. Je reprends la,
c’est-a-dire d’une certaine distance de ce a quoi depuis un moment je me réfere, c’est a savoir / jouissance dont dépend
cette antre satisfaction, celle qui se supporte du langage. |27 regisire : lantre satisfaction (avec le langage) met en jen linconscient— symptome, lapsus, réve..

Si, comme ¢a, enfin dans l'intervalle, dans P'intervalle des temps de ce que j’énonce ici [ie. entre deus séances du séminaire)

il vous arrive... ¢a pourrait vous arriver, ¢a pourrait méme vous ¢étre indiqué par des échos que vous auriez

de ce qu’en traitant il y a longtemps, il y a trés longtemps : 58-59 [en fait 1959-60] — « L éthigue de la psychanalyse » j’ai désigné,
enfin ce sur quoi j’ai insisté en partant de rien de moins que '« E#higue a Nicomagne » & ARISTOTE. Ca peut se lire !

I'n’y a qu'un malbenr - pour un certain nombre ici - ¢'est que ¢a ne pent pas se lire en frangais : ¢’'est manifestement intraduisible.

Il m’est arrivé, il m’est arrivé de m’assurer - je ne le soupgonnais pas jusqu’a présent - en m’en faisant venir

un exemplaire pendant que j’étais a la montagne, en m’en faisant venir un exemplaire qu’on a pu me trouver, grace a

je ne sais quoi qui arrive dans 1’édition - les éditeurs m’enragent | Ce n’est pas une raison pour que je leur fasse de la réclame,
en en parlant justement de ce qu’ils m’enragent - dans 'occasion c’est pas ¢a qui m’enrageait du tout, simplement

une traduction qui bien siir m’avait servi, 2 moi comme aux autres - parce qu’il ne faut pas croire que je lis comme ¢a
aisément, enfin, le grec - et alors la traduction, quand elle est en face, donne un petit support, comme ¢a. Ouais...

Enfin bref, il y avait chez GARNIER autrefois une chose qui a pu me faire croire qu’il y avait une traduction,

d’un nommé VOILLEQUIN, ou VOILQUIN, je ne sais pas comment ¢a se prononce. C’est u#z universitaire évidemment.
C’est pas de sa faute, C’est pas de sa faute si le grec ne se traduit pas en francais | Quoi qu’il en soit, pour avoir eu

cette traduction toute seule - depuis quelques temps les choses s’étant condensées de fagon telle qu’on ne vous donne
plus chez GARNIER que - qui s’est en plus réuni a FLAMMARION, ouais - on ne donne plus chez GARNIER

que le texte francais. Ouais | Alors quand vous lisez ¢a, vous n’en sortez pas. C’est a proprement patler inintelligible :

« Tout art et toute recherche - je sais pas, je commence, hein ? - de méme que toute action et toute délibération réfléchie - quel rapport entre ces
quatre trucs 1 ? - Zendent semble-t-il vers quelque bien. Aussi a-t-on en parfois parfaitement raison de définir le bien : ce a quoi on tend
en toutes circonstances. Toutefois - ca vient 1a-dessus comme des cheveux sur la soupe, on n’en a pas encote patlé - 7/ parait bien qu'il y a une

i ] - . - s e s . . . o s
différence entre les fins “». [[laoa téxvn kai maoa péOodog, Opoiwg d¢ TEAELS Te kai moaigeats, dyaBol Tvog épieaBat dokel: d1O
KAAQG ane@rvavto tayaddv, ob mavt’ €ptetat. Axdood d¢ g datvetal TV TeA@V:]

Je défie quiconque pourra de ce texte s’en débrouiller sans d’abondants commentaires, et qui ne peuvent pas ne pas faire
référence - et je vous assure trés péniblement toujours - au texte grec, pour éclairer cette masse épaisse, dont pourtant
il est tout de méme impossible de penser que c’est simplement patce que c’est des notes mal prises.

En réalité, bien sur, parce que il vient, il vient comme ¢a avec le temps quelques /ucioles dans ’esprit des commentateurs,
il leur vient a 'idée que s’ils sont forcés de se donner tant de peine, il y a peut-Etre a ¢a une raison !
1l est pas forcé du tout que ARISTOTE |[-384, -322] ce soit impensable. J’y reviendrai.

[Vélucidation de I'écrit, le dépassement de la barre entre Sy et Sy nécessite un long travail. .. pourquoi « se donner tant de peine », sinon pour dévoiler la jonissance
(Pautre satisfaction, an-dela de la simple satisfaction des besoins) qui y est cachée, inscrite par D (la fonction de écrit) entre Sy et Sy, mais « cryptée » — of- symptime.)
Moi ce que javais écrit, enfin comme ¢a, sous la forme de ce qui se tape [depuis Janvier 1954 une sténotypiste « tape » ce que dit Iacan

45 Aristote : El/fz'qﬂe de Nicomague, traduction, préface et notes par Jean Voilquin, Paris, GF, 1965, ou Classiques Garnier,1940 (Texte grec + traduction)

47



ce qui se trouvait écrit de ce que j’avais dit de L éthigue, a paru plus qu’utilisable aux gens mémes qui justement,
a ce moment-1a s’occupaient de me faire... de me désigner a attention de I'Internationale de Psychanalyse, avec le résultat
que l'on sait. Mais du méme coup, enfin... enfin ¢a aurait été tres bien si de tout ¢a il avait quand méme flotté

ces quelques réflexions sur ce gue la psychanalyse comporte d’éthique : ¢’aurait été en quelque sorte tout profit !

|dans « L éthique de la psychanalyse », Lacan fait une premiére lecture de '« F:'/[)iqﬂe de Nicomague » o1l il montre que ce champ de I'éthique reprise d’Aristote subit

une « coupure épistémologique » (of- Foucanlt) avec Kant (Critigue de la raison pratique) puis avec Sade (par ex. « Frangais encore un effort... »), on assiste alors a ['émergence
d’un disconrs nonvean sur la jonissance, fondé sur des lois nuniverselles (of. Kant avec Sade).)

JPaurais fait, moi, plouf | Et puis « L éthique de la psychanalyse » aurait surnagé. Voila un exemple - vous savez, il faut
prendre les choses toujours au plus pres - un exemple de ceci que le calcul ne suffit pas. Parce que, parce gue moi jai
enmpiché cette Eithigue de la psychanalyse de paraitre ! Je m’y suis refusé simplement, a partir de Iidée que - mon Dieu —
les gens qui ne veulent pas de moi, moi je ne cherche pas a les convainere. 1l ne faut pas convaincre : le propre de la
psychanalyse, c’est de ne pas vaincre, con ou pas | [Rires] C’était quand méme un séminaire pas mal du tout ! [Rires]

A tout prendre et parce que la chose avait été déja comme ca une fois écrite, et par les soins de quelqu’un®

qui ne participait pas du tout a ce calcul de tout a ’heure, qui lui, avait fait ca comme ¢a : franc-jen comme argent, de tout canr,
qu’il avait lui alors, qu’il en avait fait un écrit, un écrit de lui. Il ne songeait d’ailleurs pas du tout, bien sur, a me le ravir.
Il Paurait produit tel que, si j’avais bien voulu, bon | Alors jai pas voulu. Mais ¢a n’empéche pas que c’est peut-étre,

de tous les séminaires, le seul que je réécrirai moi-méme, et dont je ferai un écrit. Il faut bien que j’en fasse un, quoi !
Pourquoi ne pas choisir celui-la ?

Bon | Vous voyez que ce que j’essaie, ce qu’il faut faire n’est-ce pas, c’est quand méme... disons : y’a pas de raison

de ne pas se mettre a ’épreuve de voir une chose comme ¢a par exemple : en quoi FREUD, en posant certains termes
comme il a pu, en pensant ce qu’il découvrait, comment, comment ce terrain, d’autres le voyaient avant lui ?

C’est ¢a que je dis, une preuve de plus, une fagon autre d’éprouver ce dont il s’agit, c’est que ce terrain n’est pensable
que grice aux instruments dont on opere, et que les seuls instruments dont nous pouvions voir se véhiculer

le témoignage, ch bien c’est des éerifs.

11 est tout a fait clair, il est rendu sensible par une épreuve toute simple, que méme a le lire dans la traduction francaise,
PEthique a Nicomague, n’est-ce pas - vous n’y comprendrez rien bien str, mais pas plus qu’a ce que je dis, donc ¢a suffit
quand méme - vous verrez QW ARISTOTE c'est pas plus comprébensible que ce que je vous raconte, et que ¢a I’est méme plutot
moins parce qu’il remue plus de choses, et des choses qui nous sont plus lointaines. Mais il est clair que cette autre
satisfaction dont je parlais a I'instant, eh bien c’est exactement celle, repérable de surgir - de guoi 7 - eh bien mes bons amis,
impossible d’y échapper si vous ne mettez la au pied du truc - n’est-ce pas - des Universaux : du Bien, du V'rai, du Bean.

[La fondation par le disconrs philosophique (qui appartient an disconrs du maitre) d'« univers », de « logiques sphériques », de « conceptions du monde » se fait selon

. . . . 47
des « Universanx », variables selon les philosophes et sujets de querelles|

Qu’il y ait ces trois significations, spécifications, donne un aspect pathétique a 'approche qu’en font certains textes,
comme ¢a, ceux qui relevent d’une pensée autorisée. Je dis auntorisée avec le sens, entre guillemets, que je donne a ce terme :
léguée avec un nom d’auteur. Il y a certains textes qui nous viennent comme ¢a de ce que je regarde a deux fois a appeler
« une culture trés ancienne », parce qu’il est clair que c’est pas de « la culture ». La culture en tant que distincte de la société,

¢a n’existe pas. La culture c’est justement ¢a d’ancien, que nous n’avons plus sur le dos que comme une vermine.

Parce que nous ne savons pas qu’en faire sinon nous en épouiller. Moi je vous conseille de la garder parce que ¢a
chatouille, ¢a réveille. Ca réveillera vos sentiments qui tendent plutot a devenir un peu abrutis sous 'influence

des circonstances ambiantes, c’est-a-dire de ce que les autres, qui viendront apres, appelleront votre culture a vous.

La culture - 1a culture qui sera devenue pour eux de la culture, parce que depuis longtemps vous serez la-dessous -

tout ce que vous supportez, de lien social, car en fin de compte il n’y a que ¢a : ce Jen social que je désigne du terme de disconrs,
parce quil n’y a pas d’autre moyen de le désigner, dés qu’on s’est apercu que /e lien social ne s’instaure que de s’ancrer
dans une certaine facon dans le langage, s Zmprime, se situe, se situe sur cette « grouille », Cest-a-dire ['étre parlant.

Faut pas s’étonner, faut pas s’étonner que des discours antérieurs - il y en aura d’autres - les discours antérieurs ne soient

plus pensables pour nous, ou tres difficilement. [/ lien social (disconrs) qui s'imprime (fonction © de Pécrit) sur Vétre parlant dépend, dans sa structure,
des disconrs qui 'ont précédé et produit— Aristote. e changement de disconrs (dépassement du disconrs du maitre) qui s'est produit avec Kant et Sade, « contient » les éléments
du disconrs précédent : les Universanx: |

Bon, je veux dire que... en fin de compte de la méme fagcon que, moi le discours que j’essaye d’amener au jour,
il ne vous est pas — comme ¢a — tout de suite accessible de 'entendre, d’ot nous sommes il n’est pas non plus
trés facile d’entendre le discours I’ARISTOTE. Mais est-ce que c’est une raison pour qu’il ne soit pas pensable ?

46 Mustapha Safouan.
47 Cf. Alain de Libera : La guerelle des Universanx, Seuil, 1996.Victor Cousin : Du 1/rai, du Bean et du Bien, 1853

48


http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k27294s.r=Victor+Cousin+Du+Vrai%2C+du+Beau+et+du+Bien.langFR

Il est tout a fait clair qu’il I'est | C’est simplement quand... quand nous imaginons, enfin, qu’ARISTOTE veut dire
quelque chose, enfin que nous nous inquiétons de ce qu’il entoure. Parce qu’apres tout, ce qu’il entoure, ce qu’il prend
dans son filet, dans son réseau, ce qu’il retire, ce qu’il manie, a quoi il a affaire, avec qui il se bat...

Qu’est-ce qu’il... qu’est-ce qu’il soutient, qu’est-ce qu’il supporte, qu’est-ce qu’il travaille, qu’est-ce qu’il poursuit ?

Mais évidemment, apres tout, ce que je venais de vous lire tout a heure, les quatre premieres lignes, vous entendez bien
les mots, vous supposez bien que ¢a veut dire quelque chose comme ¢a, quelque chose, vous ne savez pas quoi
naturellement ! « Tout art» ou « toute recherche », « toute action », tout ¢a : qu’est-ce que ¢a veut dire chacun de ces mots ?

C’est quand méme parce qu’il en a mis beaucoup 2 la suite, et puis que ¢a nous patvient imprimé apres avoir été écrit,
comme ¢a, pendant longtemps, qu’on suppose qu’il y a quelque chose qui fait, qui fait prise au milieu de tout ¢a,

et c’est bien a partir du moment ou nous nous posons la question, la seule : 01 est-ce que ¢a les satisfaisait des trucs comme ¢a ?
Peu importe quel en fut alors I'usage, on sait que ¢a se véhiculait, qu’il y avait des volumes d’ARISTOTE.

Ca nous déroute quand méme, et tres précisément en ceci : « o est-ce que ¢a les satisfaisait 2 » n’est traduisible que

de cette fagon : « oz est-ce qu'il y anrait eu faute a une certaine jouissance 2 ». [la jonissance qu'il fant (falloir) on la jouissance qui faut (faillir))

Autrement dit, pourquoi dans un texte comme ceci, pourquoi est-ce qu’ils se tracassaient comme ¢a ?

Vous avez bien entendu : « faute », déifant, quelgue chose qui ne va pas, quelgne chose qui dérape dans ce qui manifestement est visé,
et puis ca commence comme ¢a tout de suite, au début, le Bien et le Bonbenr : « DU BI, DU BIEN, DU BENET *» |

le disconrs du maitre, par la fonction phallique qui soutient le S1_Sy comme « possible » (Du « Bi » : S1.S; ), méne bien an Produit : @ (le Bien, le Bonhenr),

mais aboutit a limpuissance (le benét) : 8 <& 8|

Impossible

Impuissance

La réalité est abordée avec les appareils de la jonissance [S,-S,-. a], voila encore une formule que je vous propose, si tant est que
nous nous centrions bien sur ceci : gue d'appareil il n’y en a pas d'autre gue le langage. C’est comme ¢a que chez I'étre parlant
la jouissance est appareillée, et c’est ¢a ce que dit FREUD, bien sGt sz nous corrigeons cet énoncé qui est celui ou je vais en venir
tout a ’heure pour 'accrocher, a savoir celui du principe du plaisir. Ce que ¢a veut dire ? Pourquoi il I’a dit comme ¢a ?
11 a dit comme ¢a parce qu’il y en avait d’autres qui avaient parlé avant lui et que c’était la fagon qui lui paraissait
la plus audible. C’est tres facile a repérer en fin de compte, et cette conjonction d’ARISTOTE avec FREUD,
¢a aide a ce repérage. Si je pousse loin au point ou maintenant ¢a peut se faire, sz /inconscient est bien ce que je dis,
structuré comme un langage, a savoir :

—  qua partir de 1a ce langage s'éclaire sans doute de se poser comme appareil de la jonissance,

—  mais inversement /u jouissance aussi, peut-étre qu’en elle-méme aussi, elle montre qu’elle esz en défaut,

que pour que ce soit comme ¢a, il faut quelque chose de son coté qui boite.

Qu’est-ce que je vous ai dit : la réalité est abordée avec ¢a, avec les appareils de jouissance. Et oui, ¢a veut pas dire que
la jouissance est antérieure a la réalité, c’est 1a aussi un point ou FREUD a prété a malentendu, quelque part.

Et vous trouverez dans ce qui est classé en francais dans les « Essais de Psychanalyse » * - je vous dis ¢a pour que

vous vous repériez, si je vous donne simplement /indication bibliographique, vous saurez méme pas ou c’est —

C’est dans les « Essais de Psychanalyse ».

Il'y a quelque chose qui ressemble, qui ressemble a I'idée d’un « développement » (1) principe de plaisir—.(11) principe de réalité |
n’est-ce pas ? Il y a un Lust-Ich avant un Real-Ich. Cest un glissement, c’est un retour a 'ornicre, cette orniére

que j’appelle « l développement », et qui n’est quune hypothese de /a maitrise |disconrs du maitre : $1.S1—. @, avec son ormicre :a & 8-
Jouissance phalligue, sontenne du fantasme ). Soit disant que le bébé : rien a faire avec le Rea/-Ich. Pauvre lardon, incapable d’avoir la
moindre idée de ce que c’est que le rée/! C’est réservé aux gens que nous connaissons, a ces adultes, dont par ailleurs

il est expressément dit qu’ils ne peuvent jamais arriver a se réveiller. C’est-a-dire que quand il arrive dans leur réve
quelque chose qui menacerait de passer au 7¢e/, ¢a les affole tellement qu’aussitét ils se réveillent,

C’est-a-dire qu’ils continuent a réver |

17 suffit de lire, il suffit d’y étre un peu, il suffit de les voir vivre, il suffit de les avoir en psychanalyse - Ounais... - pour s’apercevoir

ce que ¢a veut dire donc que le « développement ». Ouais... quand on dit primaire et secondaire pour les processus,

il y a peut-étre la une sorte de fagon de dire qui fait illusion. En tout cas disons que c’est pas parce quun processus est dit
primaire - on peut bien les appeler comme on veut apres tout - qu’il apparait le premier. Quant a moi, j’ai jamais regardé
un bébé sans... en ayant le sentiment qu’il n’y avait pas pour lui de monde extérieur : il est tout a fait manifeste

qu’il ne regarde que ¢a, et que ¢a ’excite manifestement !

48 Cf. le slogan publicitaire des années 50 et 60 : « DUBO - DUBON- DUBONNET » et le triptyque platonicien : du Beaw, du Bien, du Vrai. ..
49 S. Freud : Essais de Psychanalyse, Patis, Petite bibliotheque Payot, 1981.

49



Et ce - mon Dieu - dans la proportion exacte ot il ne patle pas encore. A partir du moment o i/ parie, eh ben - a partir
de ce moment 1a, tres exactement, pas avant - je comprends qu’il y ait du refoulement. Le processus est peut-étre
primaire - du Laust-Ich - et pourquoi pas ? Il est évidemment primaire dés que nous commencerons a penset,

mais il est certainement pas le premier.

Cette idée du développement qui se confond - avec quoi ? - avec le développement de la maitrise, je I’ai dit tout a ’heure,
C’est la qu’il faut quand méme avoir un petit peu, enfin un peu d'oreille, comme pour la musique : je suis 7 étre,

je progresse dans la z’étrise, le développement c’est quand on devient de plus en plus n’étre, je suis n’étre de moi

comme de I’'Univers. Ouais, c’est bien 1a ce dont je patlais tout a ’heute : de con-vaincu. |étre comme produit : (a))

L’univers - a partir de certaines petites - comme ¢a - lumiéres, un peu, que j’ai essayé de vous donner - I'univers, /univers
cest une ﬂﬂﬂ" de rbétoriq%e [la « sphere » de langage de la fonction phallique se limite a la jouissance phallique et faillit a saisir ce qui de la jonissance est imprédicable).
Alors ¢a pourrait peut-étre aider a comprendre que, avec cet écho littéraire, que le 707, peut-étre aussi Uest, fleur de
rhétorique sans doute, qui pousse du pot du « principe du plaisir », de ce que FREUD appelle Lustprinzip, et de ce que je définis :
« de ce qui se satisfait du blablabla ». Car C’est ¢a que je dis quand je dis que « [inconscient est structuré comme un langage ».

Faut que je mette les points sur les i !

L’univers...

vous pouvez peut-étre tout de méme maintenant vous rendre compte, a cause de la fagon

dont j’ai accentué 'usage de certains mots, leur application différente dans les deux sexes,

a savoir ce que j’ai accentué du « tout »[¥X] et du « pas tout » [VX]
...Lunivers, ¢'est Id o de dire « tout » réussit [NX ®X_ par lexcsistence de lexcception : IX ®X| - Ouais... Est-ce que je vais me mettre
a faire 1a du William James ? - réussit a guoi ¢ La réponse - grace au point ou avec le temps j’ai fini par vous faire arriver,
ou jespere avoir fini par vous faire arriver - : 7éussit a faire rater le rapport sexuel de la fagon male |NX ®Xvise limpossible (exc-sistence)
de AX OX . 8 O @ (formule du fantasme)).

Normalement je devrais recueillir ici des ricanements, hélas rien de pareil | Les ricanements devraient vouloir dire :

Ah ! vous voila donc pris : deux manieres de la rater affaire, le rapport sexuel. C’est comme ¢a que se module la musique
de Zépithalame. 1. épithalame™, le duo - parce qu’il faut quand méme distinguer le « duo » du dialogue - I’alternance,

la lettre d’amour, ce n’est pas le rapport sexuel. Ils tournent autour du fait gz i/ n’y a pas de rapport sexuel.

Qu’il y ait donc la fagon male de tourner autour et puis ’autre, que je désigne pas autrement, parce que c’est ¢a que
cette année je suis en train d’élaborer, a savoir comment de /a facon femelle ca s’élabore du « pas tout ».
Seulement comme jusqu’ici ¢a n’a pas beaucoup été exploré le pas fout, Cest ¢a qui évidemment me donne un peu de mal.

La-dessus je vais vous en raconter une bien bonne, pour vous distraire un peu. Ouais, c’est que, au milieu de mes sports
d’hiver j’ai cru devoir, pour tenir une parole, me véhiculer jusqu’a Milan, a une heure a vol d’oiseau rapide de Milan
que c’était, par le chemin de fer ¢a faisait une journée entiere d’y aller.

Bon enfin bref, jai été a Milan et comme moi je peux jamais quitter, parce que je suis comme ¢a vous comprenez

p’ai dit que je referais I ’Ethique de la psychanalyse, mais c’est parce que je la ré-extrais, je ne peux pas ne pas rester

au point ou j’en suis, de sorte que de donner ce titre absolument fou pour une conférence aux milanais qui n’ont jamais
entendu parler de ¢a : la psychanalyse dans sa référence au rapport sexunel. Ben ils sont tres intelligents.

Ils ont tellement bien entendu qu’aussito, le soir méme, dans le journal, il était écrit : « Pour le Docteur Lacan, les dames,

les « donne », n’existent pas | » [Rires) Ben c’est vrai, que voulez-vous, si ke rapport sexuel n'existe pas, ben, y a pas de dames quoi,
hein ! [Rires]I1 y avait une personne qui était furieuse, c¢’était une dame du M.L.F. de la-bas [Rires]. Et méme qu’il a fallu que
je leur explique, et j’ai pris le soin de leur expliquer. Il y en avait en tout cas une qui était vraiment... ah oui ! Je lui ai dit :

« Venez demain matin, je vous expliquerai de quoi il s'agit, je vous expliquerai que ¢'est justement de ¢a que je parle | ».

Jessaie d’élaborer ce qu’il en est de cette affaire du rapport sexuel a partir de ceci : que s’il y a un point d’ou ¢a pourrait
s’éclairer - puisque justement il y a guelque chose 1a qui ne se réunit pas - c’est justement du c6té des dames, pour autant
que c’est de ’élaboration du pas tont [VX|qu’il s’agit, qu’il s’agit de frayer la voie, ce qui est mon vrai sujet de cette année,
derriere cet Encore qui est... ben voila : un des sens, que j’essaie encore et apres d’autres.

Ca veut dire que c’est peut-étre par une autre voie que j’arriverai a faire sortir quelque chose, qui ne soit pas tout a fait
ce qui s’est sorti jusqu’a présent sur la sexualité féminine.

50 Poéme ou chant composé a l'occasion d'un matiage pour célébrer les nouveaux mariés.

50


http://fr.wikipedia.org/wiki/William_James

Parce que quand méme c’est bien intéressant, et il est méme frappant que... il y a une chose en tout cas qui de

ce pas tout donne un témoignage éclatant, avec une de ces nuances, une de ces oscillations de signification qui se produit,
parce que la langue ca doit tout de méme nous habituer a ¢ca. Vous voyez ce que ¢a change de sens, le pas fout,

quand je vous dis : « Nos collegues analystes, sur la sexnalité féminine, elles ne nous disent pas tout !'». C’est méme tout 2a fait
frappant, parce qu’on ne peut pas dire que ce soit elles qui aient fait avancer d’un bout la question. Je parle de /z sexualité
féminine. Elles n’ont pas plus de raisons que les autres de ne pas en savoir un bout, il doit y avoir a ¢a une raison

plus interne, liée justement a cette structure de I’appareil de la jouissance.

Bon alors, pour en revenir donc a ce que tout a I’heure je me soulevais 2 moi-méme - bien tout seul - comme objection,
a savoir que : qu’il y avait une facon de ratet, « mdle » et puis une autre. Je patle de rater le rapport sexuel, ce qui en est la senle
Jorme de réalisation, si comme je le pose 7/ n’y a pas de rapport sexuel. Alors donc quand je dis que, dire « Zout » [¥X] réussit, ¢a
n’empéche pas de dite pas tout [VX| et de réussir aussi, a condition que ce soit de la méme maniere, c’est-a-dire que ¢a rate.

1l ne s’agit pas d’analyser comment ¢a réussit. Il s’agit de répéter jusqu’a plus soif pourquoi ¢a rate. Pourquoi ¢a rate,
C’est objectif. J’y ai déja insisté. C’est méme tellement frappant que c’est objectif que c’est la-dessus qu’il faut centrer

dans /e disconrs analytigne ce qu’il en est de /'objet. Cest objet. C’est pas la peine de chercher - comme je Iai déja dit depuis
longtemps - /e bon et le manvais objet, et en quoi ils different : 'objet n’est ni bon... Il'y a le bon, il y a le mauvais, 04 /a /a..
Justement, aujourd’hui j’essaie d’en partir - hein ! - de ce qui a affaire avec /% Bon, /e Bien, et ce qu’énonce FREUD.

Mais lobjet ¢’est un raté, ¢’est lessence de l'objet : le ratage. [Vobjet(a) watteint an mienx qu'nne jouissance phallique insuffisante, a travers $a
Vous remarquerez - hein ? - que j’ai parlé de I'essence tout comme ARISTOTE [ovoia (oussia)] Et puis apres |
Ca veut dire que ces vieux mots sont tout a fait utilisables.

Enfin, dans un temps ou je piétinais moins qu’aujourd’hui - c’est méme la que j’en suis passé, tout de suite apres
ARISTOTE - jai dit que si quelque chose avait un peu aéré ’atmosphere apres tout ce piétinement grec autour
de lendémonisme - ga veut dire le bonbenr tout simplement, ¢a, ¢a se traduit - si quelque chose les avait tirés de la,
c’était la découverte de Vutilitarisme.

Ca a fait sur les auditeurs que j’avais alors ni chaud ni froid, parce que Vutilitarisme ils n’en avaient jamais entendu parler,
de sorte qu’ils ne pouvaient pas faire d’erreur et qu’ils ne pouvaient pas croire que c’était le recours a I'utilitaire.

Je leur ai expliqué ce que c’était que Uwsilitarisme au niveau de BENTHAM, c’est-a-dire pas du tout ce qu’on croit,

et qu’il faut pour ca lire la théorie, « Theory of fictions » ', et que utilitarisme, ¢a ne veut pas dire autre chose que ¢a :
c’est que Jes vienx mots - c’est de ¢a qu’il s’agit [Cf. séminaire 1959-60 : « L éthigue », séance du 18-11-1959 : « La vérité a structure de fiction »)

ceux qui servent déja, eh ben c'est a guoi ils servent qu’il fant penser, rien de plus.

Et ne pas s’étonner du résultat quand on s’en sert, on sert a quoi ils servent : « @ ce qu'7l y ait de la jonissance qu’il fant »,

si vous me suivez jusqu’a présent, a ceci prés que grace a quelque chose, que je ne peux tout de méme pas toujours

tout ré-évoquer, de ce que j’ai mis d’accent sur I’équivoque entre faillir et falloir ™, ceci nous méne « d ce qu'il y ait

la jouissance qu’il fant », a 1a traduire : « d ce qu’il y ait ld, jouissance qu’il ne faut pas». Oui j’enseigne 1a quelque chose de positif
comme on dit, a ceci prés que ¢a s’exprime par une négation. Et pourquoi ¢a serait pas aussi posizif qu’autre chose ?

Le nécessaire, ce que je vous propose d’accentuer de ce mode, ce gui ne cesse [ne cesse — nécessaire] - de quoi ? - eh ben justement
de s’écrire, Cest une tres bonne facon de répartir au moins guatre catégories modales [nécessaire, impossible, contingent, possible).

e vous expliquerai ca une autre fois, mais je vous en donne un petit bout de plus pour cette fois-ci.
phq ¢ > ] p plus p

[Nécessaire— ce qui ne cesse pas de s'écrire (ce qui pose un dire dans le dit— ce qui manifeste I'ex-sistence). Impossible— ce qui ne cesse pas de ne pas s'écrire (le rapport sexuel).
Contingent— ce qui cesse de ne pas s'écrire (la premiére écriture : @). Possible— ce qui cesse de s'écrire.)

cesse de s'écrire cesse de s'écrire

cesse de s'écrire cesse de s'ecrire

Ce qui ne cesse de ne pas s'écrire, Cest une catégorie modale qui n’est justement pas celle que vous auriez attendue
pour s’opposer au #écessaire, qui aurait été plutot /e contingent, mais figurez-vous que / nécessaire est conjugué a limpossible.
Et ce « ne cesse de ne pas s'écrire » c’en est Particulation. Mais laissons !

Le nécessaire en tant qu’il ne cesse de s'écrire [fonction phalliqne], C’est que ce qui se produit c’est « /a jouissance qu’il ne faudrait pas ».
C’est la le cortélat de ce gu’il n'y ait pas de rapport sexuel. Et C’est le substantiel de la fonction phallique.

51 J. Bentham : De I'ontologie et autres textes sur les fictions, Points Seuil n°® 353, 1997.
52 Le verbe « faillir » se conjugue au présent : je faux, tu faux, il faut... donc comme « falloir » : il faut...

51



Alors maintenant je reprends au niveau du texte. C’est « /a jouissance qu’il ne fandrait pas » que j’ai cru dire conditionnel.
Ce qui nous suggere pour son emploi /a protase, /’apodowﬂ, c’est « §% n’y avait pas ¢a, ¢a irait mienx » : conditionnel

dans la seconde partie. L’implication matérielle, celle dont les Stoiciens se sont apercus que c’était peut-étre

ce qu’il y avait de plus solide dans la logique.

La jouissance donc : comment allons-nous exprimer ce « g’ ne faudrait pas » a son propos sinon par ceci :

§il y en avait une antre que la jouissance phallique - 1a, comme ¢a, pour que vous ne perdiez pas la corde, c’est affreux
mais si je vous parle comme ¢a, comme j’ai pris mes notes ce matin, vous perdrez le fil - %/ y en avait une antre,

il ne faudrait pas que ce soit celle-la.

C’est tres joli. 11 faut wser, hein, il faut user, mais user vraiment, savoir user, user jusqu’a la corde de choses comme ¢a, bétes
comme chou, des vieux mots. C’est ¢a utilitarisme. Et ¢a a permis un grand pas pour décoller des vieilles histoires, 1a,
d’Universanx ou on était engagé depuis PLATON et ARISTOTE, et ou ¢a avait trainé pendant tout le Moyen-age,

et ou ¢a étouffe encore LEIBNIZ, au point qu’on se demande comment il a été aussi intelligent.

Oui, 5il y en avait une antre, il ne fandrait pas que ce soit celle-la. Ecoutez ¢a ! Qu'est-ce que ca désigne « celle-la » ?

Ca désigne ce qui dans la phrase est « Sautre » ? Ou celle d’on nous sommes partis pour désigner cette autre, comme « autre » ?
Parce qu’enfin si je dis ¢a, qui se soutient au niveau de /Zzmplication matérielle, parce qu’en somme la premicre partie désigne
quelque chose de faux « §%/y en avait une autre » : il n'y en a pas d’antre que la jouissance phallique.

Sauf celle sur laquelle la femme ne souffle mot, peut-étre parce qu’elle ne la connait pas, celle qui la fait pas foute en tout
cas. Il est donc faux, hein, qu’il y en ait une autre. Ce gui n’empéche pas la suite d'étre vrase, a savoir qu’« il ne fandrait pas
que ce soit celle-la ». [d'une prémisse fausse (fiction) pent se déduire du vrai (implication matérielle)  jouissance, mais laquelle est-ce 2

Vous savez que c’est tout a fait correct, que quand le vrai se déduit du faux c’est valable, ¢a colle, 'implication.

La seule chose qu’on ne peut pas admettre, c’est que du vrai suive le faux. Pas mal foutue la logique !

Qu’ils se soient apercus de ¢a tous seuls, ces Stoiciens, il y avait CHRYSIPPE™, et puis il y en avait un autre

qui n’était pas du méme avis. Mais quand méme, il ne faut pas croire que c’était des choses qui n’avaient pas de rapport
avec /a jouissance. 11 suffit de faire réhabiliter ces termes.

11 est donc faux « g#’il y en ait une antre », ce qui nous empéchera pas de jouer une fois de plus de ’éguivogue et a partir non
pas de faillir mais de fauxc [« fanx qu'il y en ait nne antre »—. « fant qu'il'y en ait une antre »..], et de dite qu’« i/ ne faundrait pas que ce soit celle-1d ».
A supposer qu’il y en ait une autre, mais justement il n’y en a pas, et du méme coup c’est pas parce quil n’y en a pas

- et que c’est de ¢a que dépend le « 7/ ne fandrait pas» - que le couperet n’en tombe pas moins sur.

Eh bien celle-/a, qui n’est pas I'autre, celle dont nous sommes partis, il faut que celle-/a soit faute, entendez-le culpabilité
[conpable — conpure), et faute de 'antre, de celle qui n’est pas. [Lautre jonissance est celle qui dans SISz franchit la barre, guand du Sy (écriture de ®) vient
contaminer le Sy par la jouissance « gu’il ne faudrait pas »|

Ce qui nous ouvre comme ¢a latéralement, je vous le dis comme ¢a, au passage, ce petit apercu qui a tout son poids

dans une métaphysigue. 11 peut arriver des cas ou ¢a soit pas seulement nous qui allions chercher un truc pour nous rassurer
dans cette mangeoire de la métaphysigue. Nous pouvons aussi, nous, lui refiler quelque chose, et bien gue le non-étre ne soit pas,
il faut quand méme pas oublier qu’a tout instant, si ceci que j’ai dit - gue e non-étre ne soit pas - si ceci est porté par la parole
au compte de I’étre dont c’est la faute - dont c’est la faute que le non-étre ne soit pas - et cest bien vrai d’ailleurs

que c’est sa faute parce que si /4fre n’existait pas, on serait bien plus tranquille avec cette question du non-étre,

et c’est donc bien mérité qu’on le lui [reprise de Venregistrement] reproche, a savoir qu’il soit en faute.

[la question est de savoir si ce qui fonde I'étre est que « ['étre est, et le non-étre n'est pas » ou bien que le non-étre est (© comme fiction) et que l'étre n'est pas, sanf a ex-sister]

C’est bien pour ¢a aussi que si c’est bien vrai ce que je vous débite, qui me met en rage a 'occasion, ce dont je suis parti,
je suppose que vous ne vous en souvenez pas, ¢ est que quand je m’oublie au point de... de « poublier », ¢'est-a-dire « tout-blier »,

il y a du « #out » 1a-dedans, eh bien je mérite d'écoper, d’écoper que ce soit de moi qu’on parle et pas du tout de mon livre.
Exactement comme ¢a se passait - enfin c’est partout pareil - 2 Milan ou c’est peut-étre pas tout a fait de moi

qu’on parlait quand on disait que « pour moi les dames n’existent pas », mais c’est certainement pas de ce que je venais de dire.

Bon, alors revenons-en a notre ARISTOTE apres cet éclaircissement que nous avons fait : gz’en somme cette jonissance
- cette jonissance ¢’est-a-dire ce gui vient a celui qui parle, et pas pour rien, c’est parce que déja, parce que c’est un petit prématuré.

53 Apodose : Nom féminin. Seconde partie de la phrase dans l'analyse mélodique, et d'intonation inverse a la protase. Proposition, qui apres
la subordonnée conditionnelle indique la conséquence, le tésultat. Ex : « 5%/ n'y avait pas ca » (protase) ¢a irait miens: » (apodose).
54 Cf. Richard Dufour : Chrysippe, Euvre philosophique, Les belles lettres, Patis, 2004.

52



11 a quelque chose a faire avec ce fameux « rapport sexuel » dont il n’aura que trop 'occasion de s’apercevoir qu’il n’existe
pas - c’est donc bien plutdt ex second - en second qu’en premier...

et dans FREUD il y en a la marque, il y en a des traces : 5% a parlé d’'Urverdringung, de refoutement primordial,

c'est bien parce que justement le vrai, le bon, le refoulement de tous les jours, eb ben justement il est pas premier, il est second
...on la refoule la dite jouissance, ben parce qu’il ne convient pas qu’elle soit dite, et ceci pour la raison justement
que le dire n’en peut étre que ceci : « comme jouissance, elle ne convient pas », ce que j’ai déja avancé tout a ’heure par ce biais :
qu’elle n’est pas celle qu’il faut, qu’elle est celle qu’il ne faut pas.
le ref primordial (Urverdringung) a créé irrémédi !« la faille », il n'est pas du méme ordre que les refoulements secondaires et leurs « retours du refoulé »
sur le mode de la fonction phallique dans une tentative désespérée de récupération d’nne mythique « jouissance perdue », qui n’abontit qu’a la jonissance qui ne convient pas.)

Le refoulement ne se produit qu’a attester dans tous les dires, dans le moindre des dires, ce qu’il y a d’impliqué
de ce dire que je viens d’énoncer : que /a jouissance ne convient pas, non decet. Ne convient pas a quoi ?

Au rapport sexnel en ce sens qu’a cause de ce gu'elle parle ladite jouissance, lui - le rapport sexuel - n’est pas.
[la fonction phalligue (la jonissance qui parle) n’aboutit (coté <) ) qu’a la jouissance phallique réduite aux objets(a) — « non decet », mais a se taire ¢'est pire. ..

C’est bien pour ¢a que, elle fait, elle fait mieux de se taire, avec le résultat que ¢a rend le rapport sexuel, dans son absence méme,
encore un pen plus lonrd, ou plus lourde si c’est de 'absence qu’il s’agit. C’est bien pour ¢a que ; qu’en fin de compte

elle ne se tait pas, et que le premier effet du refoulement c’est que, c’est qu’elle parle d’autre chose. Et C’est ce qui fait le ressort
- comme je I'ai lourdement indiqué - c’est ce qui fait de /a métaphore le ressort.

Voila | Vous voyez le rapport de tout ¢a avec l'utilité, cet u#ilitaire ga vous rend capable de servir a quelque chose.

Et ceci fante de savoir jouir autrement qu’a étre. .. qu’d étre jous, ou joué puisque c'est justement la jouissance gu’il ne fandrait pas.

Eh bien, c’est a partir de 1a, c’est a partir de ce « pas d pas » qui m’a fait aujourd’hui scander quelque chose d’essentiel,
qu’il nous faut aborder - et je vous en laisserai le temps, 4 vous congédier maintenant - qu’il nous faut aborder

cet éclairage que peuvent prendre 'un de I'autre, ARISTOTE et FREUD, d’interroger comment pourrait bien s’épingler,
de se traverser I’un autre, ce dont ARISTOTE au Livre I de la dite Ethigue de Nicomague pose la question a propos,

a propos, d propos du plaisir. Comme /le plaisir c’est de fagon non douteuse ce gui lui parait le plus sirement se référer a la jonissance
ni plus ni moins, il pense sans aucun doute, que c’est 1a guelgue chose gui ne pent que se distinguer du besoin,

ces besoins dont je suis parti dans ma premiere phrase.

La il s’agit, dit-il, de ce qu’il encadre de /a génération, c’est-a-dire de ce qui se rapporte au mouvement. Pour lui, ARISTOTE,
le mouvement, en raison de ce qu’il a mis au centre de son monde - de ce monde a jamais maintenant foutu le camp

a vau-leau - de ce qu’il ait mis au centre « /e motenr immobile » * Cest dans la ligne de ce qui suit immédiatement, a savoir

le monvement que ce motenr immobile sait causer - c’est un peu plus loin encore - pour ce qu’il en est de ce gui nait et de ce qui
meurt, de ce qui s'engendre et se corrompt, que les besoins bien str se situent : les besoins, ¢a se satisfait par le mouvement.

Chose étrange, comment se fait-il que nous devions, sous la plume de FREUD, précisément retrouver ¢a dans P'articulation
de ce qu’il en est du principe du plaisir ? Quelle équivoque fait que dans FREUD, le principe du plaisir ne s’évoque que de

ce qui vient d’excitation, et de ce que cette excitation provoque de monvement pour s’y dérober ? Quelle chose étrange que ce soit
la ce qui vient sous la plume de FREUD a devoir étre traduit par principe du plaisir, quand dans ARISTOTE,

assurément il y a la guelgue chose qui ne peut étre considéré que comme une atténnation de peine, mais sGrement pas comme ## plaisir.

Si ARISTOTE vient a épingler quelque part ce qui est du plaisir, ¢a ne saurait ¢tre que dans ce qu’il appelle,
et qu’on ne peut traduire en francais que comme une « actvité », ce qu’il appelle évéQyeta [energeia], et dans 'occasion
encore n’y en a-t-il que de choisies qu’il peut promouvoir a cette fonction d’éclairer ce qu’il en est du plaisir.

Chose trés étrange, chose trés étrange, les exemples qu’il en donne - et bien sir non sans cohérence - ce sont le « voir ».
C’est 12 pour lui ot réside le plaisir supréme, et en méme temps celui qu’il distingue du niveau ou il plagait la Yéveoig
[genesis] la génération de quelque chose, celle qu’il repousse du cceur, du centre, du pur plaisir.

Nulle peine n’a besoin de précéder le fait que nous « zoyons », pour que « vozr» soit un plaisir. C’est amusant que mis sur
ce pied, mis sur cette voie, posée comme ¢a la question, il lui faille - consultez toujours le Livre VII - mettre en avant
- quoi ? - ce que le francais ne peut traduire autrement, faute... faute de mot qui soit équivoque, que « odorer ».

Ici ARISTOTE met sur le méme plan Iolfaction - ce qui est étrange - olfaction et la vision. Et il en a un vif sentiment
de la diversité de la chose, et aussi que le plaisir - si opposé que semble ce second sens au premier - le plaisir s’en trouvait
supporté. Et il y ajoute troisiemement : I« entendre ».

55 Cf. L'argument du monvement d'aprés Aristote, in Sylvain Roux : La recherche du principe chez Platon, Aristote et Plotin, éd. Vrin, 2004.

53



Bon, puisque nous arrivons tout pres de quarante cing je peux bien amotcer - ne pas vous laisser en devinette —

la remarque : qu’a s’avancer sur cette voie, mais nie reconnaissez-vous pas que sur cette voie, dont apres tout il faut
que nous ayons déja fait le pas que je vous ai dit tout a I’heure, de voir que la jouissance se réfere centralement

a « celle-la qu’il ne fant pas », « gu’il faudrait » pour qu’il y ait du rapport sexuel, mais qui y reste toute entiére accrochée,
ce qui surgit sous la pointe, sous ’épinglage dont le désigne ARISTOTE - c’est quoi ? - C’est trés exactement ce que
I'expérience analytique nous permet de repérer comme étant - d’au-moins un co6té de I'identification sexuelle,

le c6té male pour le nommer - ce qui se repere d’étre I'objet justement.

L objet qui se met a la place de ce qui de I’Autre ne saurait étre apercu. C’est pour autant que /objet(a) jone quelque part,
et d’un départ, d’un seul : du male, /e rdle de ce qui vient a la place du partenaire manguant, que se constitue - mais quoi ? —
ce dont nous avons 'usage de le voir surgir aussi 4 /a place du réel, a savoir le fantasme |8 < al.

Mais je suis presque au regret d’en avoir, de cette fagon, dit assez, ce qui veut dire toujours trop dit, puisque

si 'on ne voit pas la différence, Ja différence radicale de ce qui se produit de I'autre coté, a savoir a partir - je ne peux pas
dire de « /a femme » puisque justement ce que la prochaine fois j’essaierai d’énoncer d’une fagon qui se tienne,

qui se tienne et soit assez complete pour que puissiez vous en supporter le temps que durera ensuite la reprise,
c’est-a-dire un demi mois - que du c6té de LA femme - mais marquez, ce « La » de ce trait obligne dont je désigne chaque fois
que j’en ai Poccasion ce qui doit se barrer - a partir de L& femme, c’est d’autre chose que de /'vbjet(a) - je vous I’énoncerai
la prochaine fois - qu’il s’agit dans ce qui vient a suppléer a - ce rapport sexuel - n’étre pas.

54



20 Février 1973 Table des séances

Je peux bien vous avouer que j’espérais que les vacances dites scolaires auraient éclairci votre assistance.

Ily a trop longtemps que, que je désirerais vous parler comme ¢a, en me promenant un petit peu entre vous,
¢a faciliterait certaines choses me semble-t-il. Mais enfin, puisque cette satisfaction m’est refusée j’en reviens
a ce dont je suis parti la dernicre fois de ce que j’ai appelé « une autre satisfaction », satisfaction de la parole.

Une autre satisfaction, celle - je le répete, c’est le début de ce que j’ai dit la derniere fois - celle qui répond a /a jouissance
qu’il fallait « juste », « juste » pour que ¢a se passe entre ce que j’abrégerai de les appeler « homme et la femme », et qui est

la jouissance phalligune. Notez ici la modification qu’introduit ce mot « juste ». Ce « juste », ce justement est un « fout juste »,
tout juste réussi - ce qui, je pense, vous est sensible - de donner justement 'envers du raté. Ca réussit « zout juste » et déja
nous voici 1a portés - puisque la derniere fois, du moins je ’espere, le plus grand nombre était la qui sait que j’étais parti
d’ARISTOTE - de voir la en somme justifié ce quARISTOTE apporte de la notion de la justice comme « / juste milien ».

Peut-étre certains d’entre vous ont-ils vu, quand j’ai introduit ce « oz » qui est dans le « Zout juste », que j’ai fait la

< . . s . . 56 . ,o. .
une sorte de contournement, de contonrnement qui était pour éviter le mot de « prosdiorisme » ™~ qui désigne justement
ce « fout », ce « quelque » a 'occasion, qui ne manquent dans aucune langue.

Que ce soit /e prosdiorisme - le « tout » - qui dans 'occasion vient a nous faire glisser de /a justice  ARISTOTE a /a justesse,
a la « réussite de justesse », Cest bien la ce qui me légitime a avoir d’abord produit cette entrée I’ARISTOTE du fait que

ca ne se comprend pas tout de suite comme ¢a, et que somme toute, ARISTOTE s’il ne se comprend pas si aisément
en raison de la distance qui nous sépare de lui, c’est bien la ce qui me justifiait, quant a moi, a vous dire que /re n’est pas
du tout quelque chose qui nous oblige 4 comprendre, il faut le lire d’abord. [ire cest d'abord lire des Sy asémantiques, hernétiques comme
des hicroghyphes parce que privés de sens— il fant lire Aristote comme on « lit » un réve (Lacan disait qu’il fallait lire Descartes « comme un canchemar »)|

Et c’est bien ce qui fait quaujourd’hui, enfin peut-étre d’une fagon qui apparaitra a certains de paradoxe, je vais vous
conseiller de lire un livre dont le moins qu’on puisse dire c’est qu’il me concerne, ce livre s’appelle « Le fitre de la lettre » o
il est paru aux éditions Galilée, collection « A Jz Lettre ». Je ne vous en dirai pas les auteurs qui me semblent en occasion
jouer plutét le role de sous-fifres, mais ce n’est pas pour autant diminuer leur travail, car je dirai que c’est - quant a moi -
avec la plus grande satisfaction que je I’ai lu. Et c’est en somme I’épreuve a laquelle je désirerais soumettre votre auditoire,
plutét que de recommander, de faire clairon a la parution de tel ou tel livre.

Ce livre écrit en somme dans les plus mauvaises intentions, comme vous pourrez le constater a la trentaine de dernieres
pages,est quand méme un livre dont je ne saurais trop encourager la diffusion. Je peux dire d’une certaine facon que s’il
s’agit de /Zre, je n’ai jamais été s bien /u, au point de pouvoir dire que d’un certain coté je pourrais dire aver tellement d’amonr.
Bien sar, comme il s’avere par la chute du livre, c’est un amonr dont le moins qu’on puisse dire est que sa doublure
habituelle dans la théorie analytique n’est pas sans pouvoir étre évoquée.

Il me semble que ¢a serait trop dire - et puis peut-étre méme est-ce trop en dire que mettre la-dedans d’une fagon
quelconque les szyefs - ¢a serait peut-Etre la trop les reconnaitre en tant que sujets, que d’évoquer leurs sentiments.

C’est un modele de bonne lecture. Au point que je peux dire que je regrette de n’avoir obtenu de ceux qui me sont proches
jamais rien qui, a mes yeux, soit équivalent.

Les auteurs, puisqu’il faut bien tout de méme que je les désigne, ont cru devoir se limiter. ..
et mon Dieu pourquoi ne pas les en complimenter, puisque la condition d’une lecture
C’est évidemment qu’elle soit en place, qu’elle s’impose a elle-méme des limites
...etils se sont attachés 2 mon article, cet article recueilli dans mes Eerits qui s’appelle « L 7ustance de la lettre » .

Je veux dire que pour ponctuer par exemple ce qui me distingue de ce qui peut étre compris de SAUSSURE,
je ne dis pas plus, ce qui m’en distingue, ce qui fait que je I’ai - comme ils disent - « défourné », on ne peut vraiment pas
mieux faire. A quoi cela méne de fil en aiguille ?

56 Lacan introduit le prosdiorisme dans la séance du 12-1-72 de « ...Ou pire ». 11 s’agit des premiers « guantificatenrs » tels que le « un », le « quelgue »,
le « tous ». Cf. La philosgphie du langage exposée d'aprés Aristote, M. Séguier, 1838.

57 Philippe Lacoue-Labarthe, Jean-Luc Nancy : « Le zitre de la lettre. Une lecture de Lacan », Patis, Galilée, 1973 et 1990.

58 Llinstance de la lettre dans I'inconscient on la raison depuis Frend, in Flcrits, Paris, Seuil, 1966, pp. 493-528.

55


http://books.google.fr/books?id=56KDu0Dx32kC&pg=PA144&lpg=PA144&dq=prosdiorismes&source=bl&ots=ETzuA5hkpR&sig=ILWRYgennmFiiLvg

A cette impasse qui est bien celle que je désigne concernant ce qu’il en est dans le discours, dans / disconrs analytique,

de I’abord de /a vérité et de ses paradoxes. C’est la sans doute quelque chose ou 2 la fin, je ne sais quoi - et je n’ai pas
autrement 2 le sonder - je ne sais quoi échappe a ceux qui se sont imposés cet extraordinaire travail, tout se passant donc
comme si ce soit justement a 'impasse ou tout mon discours est fait pour les mener, qu’ils se tiennent quitte,

qu’ils se déclarent - ou me déclarent, ce qui revient au méme - au point ot ils en parviennent, étre quinauds” .

Mais justement c’est 1a ol je trouve tout a fait indiqué que vous vous affrontiez vous-mémes - je le souligne -
jusqu’aux conclusions dont vous verrez que somme toute, on peut les qualifier de sans-géne. Jusqu’a ces conclusions,
le travail se poursuit d’une fagon ot moi, je ne puis reconnaitre gu’une valenr d'éclaircissement, de lumiére, tout a fait saisissant.
Si cela pouvait par hasard, enfin, éclaircir un petit peu vos rangs étant donné ce par quoi j’ai commencé, je n’y verrais
pour moi qu’avantage. Mais aprés tout je ne suis pas sur parce que... pourquoi puisque vous étes toujours ici

aussi nombreux, ne pas vous faire confiance : que rien enfin ne vous rebute assurément.

Jusqu’a ces trente ou vingt dernieres pages, je ne les ai pas comptées parce qu’a la vérité ce sont celles-la, celles-1a
seulement que j’ai lues en diagonale, les autres vous seront d’un confort que somme toute je peux vous souhaiter.
La-dessus, ce que j’ai aujourd’hui a vous dire, c’est bien ce que je vous ai annoncé la derniere fois, c’est a savoir
de pousser plus loin ce qu’il en est quant a ce sur quoi j’ai terminé.

C’est a savoir la conséquence de ce que j’ai cru - non certes sans avoir longtemps cheminé pour autant - de ce que j’ai cru
devoir énoncer de ce gu'il y a entre les sexes - entre les sexes chez I’étre parlant - gui de rapport ne fasse pas, et comment

en somme c’est 4 partir de 1a seulement que se puisse énoncer ce qui a ce rapport supplée. Il y a longtemps que la-dessus
P , . 60 . . . .

j’ai scandé d’un certain « Y’z d’7’Un»" ce qui fait le premier pas dans cette démarche.

Ce « Ya d’/'Un », c’est le cas de le dire, ¢a n’est pas simple.

Bien str dans la psychanalyse ou plus exactement, puisqu’il faut bien le dire, dans le discours de FREUD, ceci s’annonce

de '€0wg [éros], de Epwc défini comme fiusion de ce qui du denx fait un, et A partir de 1 - mon Dieu - de proche en proche,
est censé tendre a ne faire qu’Ux d’une multitude immense. Moyennant quoi comme il est clait que méme, tous tant que
vous étes ici multitude, assurément, non seulement vous ne faites pas qu’Ur mais n’avez aucune chance,

fat-ce a communier comme on dit dans ma parole, d’y parvenir comme il ne se démontre que trop et tous les jours.

11 faut bien que FREUD fasse surgir cet autre facteur qui doit bien faire obstacle a cet £€0wg universel sous la forme

du @&vaTOGg [Tanathos], de la réduction 2 la poussiére. C’est évidemment chose permise métaphoriquement 2 FREUD,
grice a cette bienheureuse découverte des deux unités du germen : cet ovnle et ce spermatozoide dont grossierement 'on
pourrait dire que c’est de leur fusion que s’engendre - quoi ? - un nouvel étre. Et aussi bien a se limiter a deux éléments
qui se conjoignent, a ceci pres qu’il est bien clair qu’a regarder les choses de plus pres, la chose ne va pas sans une #éiose,
sans une soustraction tout a fait manifeste, au moins pour 'un des deux, je veux dire juste d’avant le moment méme

ou la conjonction se produit, la soustraction de certains éléments qui bien str ne sont pas pour rien dans /opération finale.

Mais la métaphore biologique est assurément, ici encore beaucoup moins qu’ailleurs, ce qui peut suffire a nous conforter.
SiI'inconscient est bien ce que je dis d’étre structuré comme un langage, c’est au niveau de /a langne qu’il nous faut interroger
cet Un, cet Un dont bien entendu la suite des siecles a fait retentissement, résonance infinie, ai-je besoin ici d’évoquer

les néoplatoniciens et toute la suite ?

Peut-étre aurai-je encore tout a ’heure a mentionner trés rapidement cette aventure, puisque ce qu’il me faut aujourd’hui,
C’est trés proprement désigner d'vi la chose non seulement peut mais doit étre prise de notre disconrs, de ce discours nouveau,

de ce renouvellement qu'apporte dans le domaine de '€0wg ce que notre expétience apporte.

11 faut bien pattir de ceci, que ce « Y’z 4/’Un » est a prendre de 'accent qu’Y’z d’/’Un - et justement puisqu’il n’y a pas

de rapport - q’Y’a d''Un et d’/’Un tout seul, que c’est de 1a que se saisit le nerf de ce qu’il en est concernant

ce qu’apres tout il nous faut bien appeler du nom dont la chose retentit tout au cours des siccles, a savoir celui de /amonr.
Dans I'analyse nous n’avons affaire qu’a ¢a. Et ce n’est pas, ce n’est pas par une autre voie qu’elle opere. Voie singuliere
a ce quelle seule ait permis de dégager ce dont, moi qui vous patle, j’ai cru devoir le supporter - je veux dire ce transfert,
et nommément en tant qu’il ne se distingue pas de Samonr - de la formule « le sujet supposé savoir ».

Et la, je pense que tout au long de ce que je vais aujourd’hui avoir a énoncer, je ne puis pas manquer de marquer

la résonance nouvelle que peut prendre pour vous, a tout ce qui va suivre, ce terme de savoir. Peut-étre méme dans ce que
tout a ’heure vous m’avez vu flotter, reculer, hésiter, a faire verser d’un sens ou de l'autre, de /amour ou de ce qu’on appelle
encore la haine.

59  Quinaud : penaud, confus, honteux.
60 Cette formule apparait dans la séance du 15-3-72 du séminaire « ...Ou pite » .

56



Pensez qu’en somme si - comme vous le constaterez - ce 4 quoi je vous invite expressément a prendre part, a savoir

a une lecture dont la pointe est faite expressément pour — disons — me déconsidérer, ce qui n’est certes pas devant quoi
peut reculer quelqu’un [Derida] qui ne patle en somme que de /z désidération, et qui ne vise rien d’autre. Qu’en somme 1a ou
cette pointe porte, ou plus exactement parait aux auteurs, soutenable, c’est justement d’une dé-supposition de mon savoir.

Et pourquoi pas ? Pourquoi pas, s’il s’avere que ce doit étre 1a, la condition de ce que j’ai appelé /a lecture ?

Que sais-je apres tout, que puis-je présumer de ce que savait ARISTOTE ? Peut-étre mienx je le lirai, 2 mesure que
ce savoir je le lui suppose moins. Telle est la condition d’une stricte mise a I’épreuve de la lecture.

Et C’est la celle dont en somme je ne m’esquive pas.

11 est certes difficile, il serait peu conforme a ce qu’en fait, il nous est offert de lire par ce qui du langage existe,

a savoir ce qui vient a se tramer d’effess de son ravinement, vous savez que c’est ainsi que j’en définis Pécrit [Cf. Lituraterre).

11 serait, me semble-t-il, dédaigneux de - au moins - ne pas traverser ou faire écho de ce qui au cours des ages

- et d’une pensée qui s’est appelée, je dois dire improprement, philosophique - de ce qui au cours des dges s’était élaboré
sur Pamonr. Je ne vais pas faire ici une revue générale.

Mais je pense que vu le gente de tétes, enfin que je vois ici faire flocon, vous devez quand méme avoir entendu patler
que du coté de la philosophie, /'amonr de Dien, dans cette affaire, a tenu une certaine place et qu’il y a la un fait massif,
dont au moins latéralement, /e discours analytiqne ne peut pas ne pas tenir compte.

Comme ¢a, des personnes « bien intentionnées » - ’est bien pire que celles qui le sont « wal » - des personnes bien intentionnées. ..
quand, comme on dit quelque part dans ce livret, j’ai été, a ce qu’il y a la écrit, exv/u de Sainte-Anne,
je n’ai pas été exclu, je me suis retiré, c’est tres différent, mais enfin qu’importe, nous n’en sommes pas la,
d’autant plus que ces termes d’« exzlu », d’« exclure », ont dans notre topologie toute leur importance

...des personnes bien intentionnées se sont trouvées en somme surprises d’avoir écho, ce n’était qu'un écho, mais comme

ces personnes étaient - mon Dieu, il faut bien le dire - de la pure tradition philosophique, et de celle qui se réclame

- Cest bien en ¢a que je la dis « pare» - il n’y a rien de plus philosophique que le matérialisme, et le matérialisme se croit

obligé, Dieu sait pourquoi, c’est le cas de le dire, d’¢tre en garde contre ce Dieu dont j’ai dit qu’il a dominé,

dans la philosophie, tout le débat de 'amour.

Le moins qu’on puisse dire est quune certaine géne, vu le pont, le tremplin, le maintien pour moi d’une audience,
qui m’était offert a partir de cette intervention chaleureuse, ¢'est gue je mettais entre ['homme et la femme un certain Auntre,
avec un grand A, dont il y avait - au dire de ceux qui s’y faisaient les véhicules bénévoles de cet écho - wn certain Antre
qui n’avait bien 'air que d'étre le bon vienx Dien de toujours.

Pour moi il me parait sensible que pour ce qui est du bon vienx Dien, cet Autre, cet Autre avancé alors - alors au temps
de « L'instance de la lettre » - cet Autre avancé alors comme /Zew oil la parole ne pent §'inscrire gu’en vérité, cet Autre était
quand méme bien une fagon, je peux méme pas dire de laiciser, d’exorciser ce bon vieux Dien. Mais qu’importe !

Apres tout, qui sait ? Il y a bien des gens qui me font compliment, dans je ne sais quel des derniers ou avant-derniers
séminaires, d’avoir su poser enfin que Dieu n’existait pas. Evidemment, ils entendent, ils entendent mais hélas

ils comprennent, et ce qu’ils comprennent est un peu précipité. Je m’en vais peut-étre plutot aujourd’hui vous montrer en quoi,
justement, il existe ce bon vieux Dieu. Le mode sous lequel il existe [AX ®X-. ex-siste] ne plaira peut-étre pas tout a fait

a tout le monde et notamment pas aux théologiens qui sont - je I’ai dit depuis longtemps - bien plus forts que moi

a se passer de son existence.

Malheureusement je vais pas tout a fait dans la méme position, de ce que justement j a7 affaire a [’Autre, et que cet Autre -
cet Autre qui, sl n’y en a qu’un tout seul, doit bien avoir quelque rapport avec ce qui alors apparait de Jautre sexe - cet
Autre je suis bien forcé d’en tenir compte et chacun sait qu’apres tout je ne me suis pas refusé dans cette méme année -
que j’évoquais la derniere fois - de « Léthique de la psychanalyse », de me référer a Lamonr courtois. 1. amonr courtois, qu’est-ce
que C’est ? Cétait cette espéce, cette fagon tout a fait raffinée de suppléer a Pabsence de rapport sexuel en feignant que ¢'est nous qui y mettions
obstacle. Ca, c’est vraiment la chose la plus formidable qu’on ait jamais tentée, mais comment en dénoncer /z feinte ?

Bien str je passe sur ceci, enfin que pour ce qui est des matérialistes, ¢a serait une magnifique fagon - enfin au lieu d’étre
la a flotter sur le paradoxe que ce soit apparu a ’époque féodale - de voir au contraire comment sans ¢a, ¢a s’enracine,
comment c’est du discours de la féalité, de la fidélité a la personne. Et pour tout dire, au dernier terme, de ce qu’est
toujours la personne, a savoit / discours du mailtre, ce serait la plus splendide facon de voir combien était nécessaire,

a ’lhomme dont la Dame était entierement, au sens le plus servile, asservie, '« assujette », comment c’était la seule facon

de s’en tirer avec élégance concernant ce dont il s’agit et qui est le fondement, a savoir Jabsence du rapport sexuel.
[Zamonr conrtois reste dans le discours du maitre(3X ®X), mais ¢'est de la Dame idéalisée que I'on est le « féal » - «la Dame » devient l'excception du X ©X|

57



Mais enfin j’aurai affaire - plus tard je le reprendrai, il faut qu’aujourd’hui je fende un certain champ - jaurai affaire
a cette notion de I'obstacle qui dans ARISTOTE - parce que malgré tout je préfere quand méme ARISTOTE

2 Jaufré RUDEL, hein ? - ce qui dans ARISTOTE s’appelle justement Pobstacle, 'éVOTaoLg [enstasis].

Mes lecteuts [fes anteurs de « Le titre de la lettre »), mes lecteurs dont, je vous le répete, il faut tous que vous achetiez tout a I’heure
le livre, mes lecteurs ont méme trouvé ¢a, a savoir que l'instance qu’ils interrogent avec un soin, une précaution. ..
je vous dis, j’ai jamais vu un seul de mes éléves faire un travail pareil, hélas | Personne ne prendra jamais
au sérieux ce que j’écris, sauf bien entendu ceux dont j’ai dit tout a ’heure, comme ¢a incidemment,
qu’ils me haissent sous prétexte qu’ils me dé-supposent le savoir. Qu’importe !
...oui ! IIs ont été jusqu’a découvtrir PEVOTAOLG [enstasis|, 'obstacle logique aristotélicien que javais gardé
pour la bonne bouche, pour cette « Instance de la lettre ».

11 est vrai qu’ils ne voient pas le rapport, mais ils le mettent en note. Mais ils sont tellement bien habitués a travailler,
surtout quand quelque chose les anime, le désir par exemple de décrocher une « maitrise », c’est le cas de le dire plus
que jamais, et bien ils ont aussi sorti ¢a, la note de je ne sais plus quelle page, a laquelle je vous prie de vous reporter,
comme ¢a vous permettra d’étudier ARISTOTE et vous saurez tout quand j’aborderai enfin cette histoire de 'évotaoic.

[la note rappelle que « Benveniste avait proposé le concept d’instance du discours pour désigner les actes discrets et chaque fois nniques par lesquels la langue est actnalisée en parole
par un locutenr » — le locutenr se place a lextérienr de la langue(—ex-siste) pour produire sa propre parole— la anssi : AX ®X]

Bon, ou il est, ou il est PEvotaoic 7 Bien | Ah c’est tuant | Encore je ne retrouverai pas la page quand c’est au moment
ou il faudrait que je vous la sorte | Bon, attendez ! Oui. Voila ! Voila | Page 29, 28 et 29 [p. 39 de Pédition 1990].

Vous pouvez lire a la suite de ¢a le morceau de la Rhéforigue et celui des... les deux morceaux des Topigues qui vous
permettront de comprendre tout de suite, de savoir en clait, ce que je veux dire quand je relirai ARISTOTE.

Et plus exactement quand j’essaierai de réintégrer dans ARISTOTE mes 4 formules, vous savez le 3X ®X, et la suite.
[Rbétorigue, 11, 25 ; Premiers analytiques, 11, 26 ; Topigues, V111, 2, 157ab, Topigues, 11, 11, 115b]

Oui | Enfin pourquoi les matérialistes, comme on dit, s’indigneraient-ils que, comme de toujours, je mette méme
- pourquoi pas ? - Dieu en #ers dans P'affaire de 'amour humain ? Je suppose que méme les matérialistes,
il leur arrive quand méme d’en connaitre un bout sur le ménage a trois...

Alors essayons d’avancer, essayons d’avancer sur ce qui résulte de ce pas a faire, dont en tout cas rien ne témoigne

que je ne sache pas ce que j’ai a dire encore a ce niveau la, ici ou je vous parle. Le moins que je puisse dire, c’est d’étre
au moins, de pouvoir au moins supposer, vous avoir fait admettre, au moins admettre que j’admets que pour ce qui est
de Pétre... car le décalage de ce livre - décalage ouvert des le départ et qui se poursuivra jusqu’a la fin - c’est de me
supposer - et avec ¢a on peut tout faire - de me supposer une ontologie ou ce qui revient au méme, un systéme.
L’honnéteté, quand méme, fait que dans /e diagramme circulaire ou soi-disant se noue ce que j’avance de /lnstance de la lettre,
C’est en termes, en lignes pointillées - a juste titre car ils ne pesent guére - que sont mis, les enveloppant, enveloppant
tous mes énoncés, les noms des principaux philosophes dans /ontologie générale desquels j'insérerais mon prétendu systéme.

Eh bien, pour moi, disons qu’il ne peut pas étre ambigu que, au moins pour ce que j’ai articulé dans les dernicres années,
cet ézre tel qu’il se soutient dans la tradition philosophique, c’est-a-dire qui s’assoit dans le « penser» lui-méme, censé étre
le corrélat. Bon, qu’a cect tres précisément joppose :
—  que dans cette affaire méme, nous sommes joués par la jouissance,
—  que la pensée est jouissance,
—  que ce quappotte / discours analytigne c’est ceci qui était déja amorcé dans la philosophie entre guillemets
« de ['étre », a savoir gu’il y a jouissance de I'étre.

Je dirai méme plus, si je vous ai parlé de '« Ethigue @ Nicomague », ¢’est justement parce que la trace y est,

que ce que cherche ARISTOTE et ce qui a ouvert la voie a tout ce qui a ensuite trainé apres lui, c’est :

« qu’est-ce que ¢'est cette jouissance de ['étre 2 » dont un Saint THOMAS n’aura ensuite aucune peine a forger cette...
cette théorie comme on 'appelle, comme I'appelle I’Abbé ROUSSELOT * - dont je vous parlais la derniére fois -
comme I'appelle ’Abbé ROUSSELOT : « /a théorie physique de ['amour ».

C’est a savoir que apres tout le premier é#7e dont nous ayons bien le sentiment, ben c’est notre éfre, et que tout ce qui est
pour le bien de notre érre, sera de ce fait jouissance de / Etre supréme, c’est-a-dire de Dieu. Qu’en aimant Dieu, pour tout dire,
C’est nous-mémes que nous aimons. Et qu’a nous aimer d’abord nous-mémes - charité bien ordonnée, comme on dit -
nous faisons a Dieu ’'hommage qui convient.

61 Pierre Rousselot : Pour histoire du probleme de I'amour an A’Tg}‘m-/l:ge, These présentée en Sorbonne, 1908. (Vrin, 1981).

Confusion de Lacan (?) entre 'abbé Jean-Pierre Rousselot (1846-1924), célebre linguiste, fondateur de la phonétique, dont la these en Sorbonne
portait sur « Les limites des dialectes d'oc et d’oil en Charente », et Pierre Rousselot (1878-1915) théologien jésuite (— « abbé » ?) dont la these en Sorbonne
portait sur « L histoire du probleme de I'amonr an moyen-age », qui a consacré ses recherches a intellectualisme thomiste et a la philosophie de 'amour.

58


http://fr.wikipedia.org/wiki/Jaufr%C3%A9_Rudel
http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/rheto2.htm#XXV
http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/analyt226.htm
http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/topiques8a.htm#II
http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/topiques2.htm#XI
http://www.ac-nancy-metz.fr/enseign/philo/textesph/Probleme_de_l_amour.pdf
http://andre.j.balout.free.fr/charente(16)_pdf/saint_claud_rousselot005.pdf
http://www.vrin.fr/html/main.htm?action=loadbook&isbn=2711606686

A ceci ce que "oppose comme é#e C’est - si 'on veut a tout prix que je me serve de ce terme ce que... ce dont témoigne
des... ce dont est forcé de témoigner des ses premiéres pages de lecture - simplement lecture - ce petit volume —

c’est a savoit /étre de la signifiance. Bt ['ére de la signifiance, je ne vois pas en quoi, n’est-ce pas, je déchois aux idéaux,

aux idéaux je dis, parce que c’est tout a fait hors des limites de son épure, au matérialisme, tout a fait en dehors des
limites de son épure de reconnaitre que /a raison de cet étre de la signifiance ¢'est la jouissance en tant qu'elle est jouissance du corps.

Seulement un corps, vous comprenez, depuis DEMOCRITE ¢a parait pas assez matérialiste - hein ! - il faut trouver
les atomes, n’est-ce pas, et tout le machin, et /z vision, I odoration et tout ce qui s’ensuit, tout ¢a est absolument solidaire.
Ce n’est pas pour rien qu’a 'occasion ARISTOTE - méme s’il fait le dégotité - cite DEMOCRITE, il s’appuie sur lui.

Latome, c’est simplement un élément de signifiance volant. C’est un GTOLXELOV [stoikheion] tout simplement. A ceci prés que
on a toutes les peines du monde a s’en tirer quand on ne retient que ce qui fait I’élément, élément n’est-ce-pas, a savoir
qu’il est unique, alors qu’il faudrait introduire un petit peu I’Autre, a savoir la différence. La jouissance du corps,

$’il n'y a pas le rapport sexunel, il faudrait voir en quoi ¢a peut y setvit.

Il me semble avoir déja scandé - je suis pressé par le temps - il me semble avoir déja scandé que, pour prendre les choses
du coté ou c’est logiquement que le quanteur - c’est-a-dire « zout x » [VX] - est fonction, fonction mathématigue de ®X
C’est-a-dire du co# ou se range, en somme par choix... Libre aux femmes de s’y ranger aussi si ¢a leur fait plaisir - hein ? -
chacun sait ¢a, qu’il y a des femmes phalliques ! 11 est clair que / fonction phalligne n”’empéche pas les hommes d’étre
homosexuels, mais que c’est aussi bien elle [la fonction phallique] qui leur sext @ se situer comme homme et aborder la femme.

Comme ce dont j’ai a patler est d’autre chose - de la femme précisément - je vais vite parce que je suppose que je vous I’ai
déja assez seriné pour que vous ’ayez encore dans la téte. Je dis qu'a moins de castration - c’est-a-dire de guelque chose qui
dit non a cette fonction phallique et Dieu sait que C’est pas tout simple - il n’y a aucune chance que ’homme ait jouissance

du corps de la femme, autrement dit « fasse /amour ». Cest le résultat de expérience analytique | Ca n’empéche pas

qu’il peut la désirer de toutes les fagcons, méme quand cette condition n’est pas réalisée. Non seulement il la désire

mais il lui fait toutes sortes de choses qui ressemblent étonnamment a /amonr.

Contrairement a ce qu'avance FREUD, c’est ’homme - je veux dire celui qui se trouve male sans savoir qu’en faire,
tout en étant étre parlant - qui aborde la femme, comme on dit, qui peut méme croire qu’il I’'aborde, parce qu’a cet égard
les convictions dont je patlais la dernicre fois, les convictions ne manquent pas. Seulement ce qu'il aborde - parce que c’est la
la cause de son désir - c'est ce que j’ai désigné de I'objet(a), C’est 1a 'acte d’amour, justement. Faire 'amour, comme le nom
indique, c’est de la poésie. Mais il y a un monde entre la poésie et acte. I acte d’amour c’est 1a perversion polymorphe du

male, ceci chez I’étre parlant. Il n’y a rien de plus assuré, de plus cohérent, de plus strict, quant au discours freudien.
[’homme (&) croyant viser la femme ne s’adresse qu’aux objets particls, aux 4 objets (a) : oral, anal, vocal, scopique|

Ce que j’ai encore une demi-heure pour essayer de vous introduire - si j’ose m’exprimer ainsi - [Rires] c’est ce qu’il en est
du coté de la femme. Alors de deux choses I'une :

—  ou ce que Jéeris n'a ancun sens, ¢'est la conclusion de ce petit livre et c’est pour ¢a que je vous prie de vous y reporter,

—  ou quand jécris ceci X ®X - qui se lit, qui se lit d’une fonction, d’une fonction je dois dire inhabituelle, non
écrite, méme dans la logique des quanteurs, a savoir : la barre, la négation portant sur le « pas fout » et pas sur la
fonction - quand je dis ceci : que se range, si je puis m’exprimer ainsi, se range sous la banniere des femmes un
étre parlant quelconque, c’est a partir de ceci qu’il se fonde de n’étre pas fout et comme tel a se ranger dans la
fonction phallique. C’est ¢a qui définit la - attendez ! /a.. la... la... la... la.. la quoi ? - la_femme justement. [Rires]

A ceci pres que « La femme » - mettons lui un grand L pendant que nous y sommes, ¢a sera gentil [Rires] - 4 ceci pres que
La femme, ¢a ne peut s’écrire qu’a barrer « kd ». Il n’y a pas « La » femme, article défini pour désigner /universel, il 0’y a pas
« La» femme puisque - j’ai déja risqué le terme, et pourquoi y regarderais-je a deux fois ? - puisque de son « essence »,

elle n’est « pas toute » [VX ®X]. De sorte que pour accentuer quelque chose dont je vois mes éleves beaucoup moins
attachés a ma lecture - n’est-ce pas ? - que le moindre sous-fifre quand il est animé par le désir d’avoir une maitrise.

Il n’y a pas un seul de mes éléves qui n’ait fait je ne sais quel cafouillage sur, sur je ne sais pas quoi : /e mangue de signifiant,
le signifiant du manque de signifiant, et autres bafouillages a propos du phallus.

Alors que je vous désigne dans ce Ld « Le » signifiant [Si], malgré tout courant et méme indispensable. La preuve c’est que
déja tout a I’heure j’ai parlé de ’homme et de la femme, oui il est indispensable | C’est un signifiant ce L4 , c’est par

ce LA que je symbolise Le signifiant, Le signifiant dont il est tout a fait indispensable de marquer la place qui, qui ne peut... qui
ne peut pas étre laissée vide, de ceci que ce L4 est Le signifiant, dont le propre est que il est /e seul qui ne peut rien signifier S,
mais ceci seulement : de fonder le statut de LA femme dans ceci qu’elle n’est « pas foute », ce qui ne permet pas de parler

de « La femme ».

59



Mais par contre, s’il n’y a de femme si je puis dire qu’exclue, dans /a nature des choses qui est la nature des mots...
il faut bien dire, hein, que ce que j’avance la, quand méme ¢a peut se dire, parce que s’il y a quelque chose
dont elles-mémes se plaignent assez pour I’instant, c’est bien de ¢a, hein | bon | simplement e/les ne savent pas
ce qu'elles disent | C’est toute la différence entre elles et moi [Rires]

...ouals, s’il n’y a donc de femme qu’exclue par /a nature des choses comme L& femme, il n’en reste pas moins que §7 elle est

exclue par la nature des choses ¢’est justement de ceci - que d’étre « pas toute », elle s’assure comme « k4 femme », de ceci :

que par rapport a ce que désigne de jouissance la fonction phallique, elles ont - si je puis dire - une jouissance supplémentaire.

Vous remarquerez que j’ai dit supplémentaire parce que si j’avais dit complémentaire, ou nous en serions ?

On retomberait dans le 7out. Ouais... Elles ne s’en tiennent - aucune s’en tient - d’étre « pas toute », a la jonissance de...
dont il s’agit quand méme, et mon Dieu, d’une facon générale quoi, on aurait bien tort quand méme de ne pas voir que,
contrairement a ce qui se dit c’est quand méme les femmes qui possedent les hommes.

Au niveau du populaire...
et c’est pour ¢a que je parle jamais enfin vraiment, sauf de temps en temps probablement, enfin je dois bien
un peu baver comme tout le monde, mais enfin en général je dis des choses importantes

... et quand je remarque que le populaire appelle — le populaire, moi j’en connais, ils sont pas forcément ici,

mais j’en connais pas mal | - le populaire appelle la femme « /z bourgeoise », c’est bien ¢a que ¢a veut dire :

c’est que pour étre a la botte - hein ? - c’est lui qui est, pas elle. [of Zamonr conrtois comme discours du maitre : Sy, Sla

Donc le phallus - « son homme » comme elle dit - euh, depuis RABELAIS on sait que ¢a lui est pas indifférent *.
Seulement toute la question est 1a : elle a divers modes de ’aborder ce phallus et de se le garder, hein ?
Et méme que ¢a joue, parce que c’est pas parce qu’elle est « pas foute » dans la fonction phalligue qu’elle y est pas du tout.

Elle y est pas « pas du tout », elle y est a plein, mais y’a quelque chose ez plus. ..
cet en plus, hein, faites attention, gardez-vous enfin d’en prendre trop vite les échos,
je peux pas le désigner mieux ni autrement parce qu’il faut que je tranche et que jaille vite

...Al'y a une jonissance - puisque nous nous en tenons a la jouissance, jouissance du corps - il y a une jouissance qui est...
si je puis m’exprimer ainsi parce qu’apres tout, pourquoi pas en faire un titre de livre, c’est pour le prochain
de la collection Galilée : « Awu-deld du phallus », ¢a serait mignon ¢a - hein ? - et puis ¢a donnerait une autre
consistance au MLF. [Rires]

...une jouissance au-deld du phallus, hein |

Si vous vous étes pas encore apercus - hein ? - je parle naturellement ici aux quelques semblants d’hommes, enfin qui...
que je vois par-ci, par-la, [Rires] heureusement que pour la plupart je ne les connais pas, comme ¢a je préjuge de rien, [Rires]
pour les autres comme... Ouais... Il y a quelque chose que peut-étre les quelques semblants d’hommes en question ont pu
remarquer - comme ¢a de temps en temps, enfin entre deux portes - enfinil y a, il y a les choses qui les secouent

ou qui les secoutent. [/ réponse feminine a la fonction phalliqne : « IX DX » les secone, mais « IX ®X » les seconr]

. , . 63
Et puis quand vous regardez en plus I’étymologie de ces deux mots dans ce fameux Bloch et Von Warthurg”,
dont je fais mes délices, et dont je suis sir que vous ne ’avez méme pas chacun dans votre bibliotheque, vous verrez
que le rapport qu’il y a entre « secouer » et « secourir », c’est pas des choses qui arrivent par hasard, quand méme !

11y a une jouissance - disons le mot - d « elle », a cette « elle » qui n’existe pas, qui ne signifie rien. I/ y a une jouissance,
iy a une jonissance d « elle » dont peut-étre elle-méme ne sait rien, sinon gz elle I'éprouve, ¢a elle le sait. Elle le sait bien str
quand ¢a arrive. Ca leur arrive pas a toutes. Mais enfin sur le sujet de /a prétendue frigidité, apres tout faut faire la part :

— de la mode aussi, [Rires|

— et des rapports entre les hommes et les femmes.
[la prétendue frigidité est la réponse feminine : IX ®X  a la prétendue (X ®X) jouissance phallique (—ce n'est pas ¢a))

C’est tres important, puisque bien entendu tout ¢a, comme dans /amonr conrtois, est dans le discours de FREUD,
hélas recouvert par... recouvert comme ¢a par de menues considérations [rire de Lacar] qui ont exercé leurs ravages [sid,
tout comme /amour courtois, toutes sortes de menues considérations sur la... sur la jouissance clitoridienne,

sur la jouissance qu’on appelle comme on peut, « /zutre » justement, celle que je suis comme ¢a en train d’essayer
de vous faire aborder par la voie logique, parce que jusqu’a nouvel ordre il n’y en a pas d’autre.

62 Rabelais : Le Tiers Livre, chap. VIIL, « Comment la braguette est la piéce principale de l'armure pour les hommes de guerre » :
Celle qui vit son mari tout armé, sanf la braguette, aller en escarmonche, lui dit : « Ami, de penr qu’on ne vous touche, Armeg; cela, qui est le plus aimié. »
63 Oscar Bloch et Walther Von Wartburg : Dictionnaire étymologique de la langue frangaise, PUF, 2008.

60



11y a une chose certaine, et qui laisse quand méme depuis le temps quelque chance a ce que j’avance : que de cette
jouissance la femme elle ne sait rien, c’est que depuis le temps quand méme qu’on les supplie, qu’on les supplie

a genoux - et je parlais la derniere fois des psychanalystes femmes - d’essayer quand méme de nous le dire, d’approcher
ca, eh ben pfutt ! motus hein | On n’a jamais rien pu en tirer. Alors on appelle ca comme on peut : « vaginale »,

le... le, le, le, le, « /e pdle postérienr du musean de 'utérus » [Rires] et autres conneties [Rires], c’est le cas de le dire. Et apres tout,

si simplement elle ’éprouvait et si elle n’en savait rien, ¢a permettrait aussi de jeter beaucoup de doute, la du c6té de

la fameuse frigidité dont je parlais tout a I’heure, n’est-ce pas, qui est aussi un théme, un héme littéraire, enfin, n’est-ce pas.

Enfin, bien, ¢a vaudrait quand méme la peine qu’on s’y arréte, parce que figurez-vous : depuis ces quelques jours la

que je passe - enfin ces « guelgues jours », je fais que ¢a depuis que j’ai vingt ans, enfin passons - a explorer les philosophes
sur ce sujet de /amour, naturellement j’ai pas tout de suite centré ¢a sur cette affaire de /amonr. Enfin, ¢ca m’est venu

dans un temps, avec justement ’Abbé ROUSSELOT dont je vous parlais tout a ’heure et puis toute la querelle

de lamour p@/ﬂqhe et de Lamonr €Xfélliq%€, comme ils disent. [/ jouissance phalligue vise « La femme » comme Sy mais ne saisit que des objets (a)

(objets partiels) et s'avére impuissante a aboutir a la jouissance du corps de I’ Autre (I'antre jonissance) ce qui anéne a distinguer les conceptions de I'amonr physique
et de l'amonr extatique, et I'Aphrodite « Ouranienne » de I’Aphrodite « populaire » |

Enfin je comprends que GILSON™ ne l’aie pas trouvée trés bonne cette apposition, il a trouvé que peut-étre ROUSSELOT
avait fait 1a une découverte qui n’en était pas une, que ¢a faisait partie du probléme, que 'amour est aussi extatigue
dans ARISTOTE que dans Saint BERNARD, 4 condition qu’on sache lire les chapitres sut la UALX [philia], sur amitié.
Vous pouvez pas savoir - enfin si | Vous pouvez pas savoir : ¢z dépend | 11 y a certains ici qui doivent savoir -
quelle débauche de littérature s’est produite autour de ¢a :

—  Denis De ROUGEMONT *, vous voyez ca : « L Amonr et I'Occident », ¢a barde ! [Rires)

—  Etpuis, et puis il y 2 un autre, qui est pas... qui n’est pas plus béte qu’un autre, qui s’appelle NYGREN",

C’est un protestant, oui : « Eros et Agape ».

Enfin | C’est vrai, c’est vrai, c’est vrai naturellement qu’on a fini dans le christianisme par inventer un Dieu que c’est lui
qui jouit ! [Rires] Il y a quand méme un petit pont, un pont quand vous lisez certaines personnes sérieuses,

comme par hasard c’est des femmes ! Je vais vous en donner quand méme une indication, que je dois, comme ¢a,

a une tres gentille personne qui ’avait lu et qui me I’a apporté. Je me suis rué la-dessus, rué | Ah | Il faut que je I’écrive
parce que sans ¢a, ¢a vous servira a rien et vous ne P'acheterez pas. D’ailleurs vous ’achéterez moins facilement

que le livre qui vient de paraitre sur moi. Vous ’achéterez moins facilement parce que je crois qu’il est épuisé.

Mais enfin vous arriverez peut-étre a le trouver. On s’est donné beaucoup de mal pour me I"apporter a moi,

cette HADEWIJCH ’ANVERS".

C’est une Béguine, c’est une Béguine c’est-a-dire ce qu’on appelle comme ¢a tout gentiment une mystique.

Moi je n’emploie pas le mot « mystigue » comme Pemployait PEGUY - hein ? - « la mystique ¢'est pas tout ce qui n'est pas la
politique » [Rires], la mystique c’est quelque chose de sérieux, hein. Il y a quelques personnes, et justement le plus souvent
des femmes, ou bien des gens doués comme Saint JEAN DE LA CROIX. Ouais, parce que on n’est pas forcé quand
on est male, de se mettre du ¢6t¢ du ¥X ®X, on peut aussi se mettre du c6t du pas tout [vX ®X], ouais... Il y a des hommes
qui sont aussi bien que les femmes - ¢a arrive ! - et qui du méme coup s’en trouvent aussi bien : ils entrevoient

- disons malgré, enfin je n’ai pas dit malgré leur phallus, malgré ce qui les encombre 2 ce titre [Rires], ils éprouvent I'idée
enfin que quelque part il pourrait y avoir une jouissance qui soit an-dela. Ouais... C’est ce qu’on appelle des mystiques.

Et si vous lisez cette HADEWIJCH, dont je sais pas comment prononcer son nom, mais enfin quelqu’un qui est ici

et qui saura le néerlandais me I’expliquera j’espere tout a ’heure, si vous lisez cette HADEWIJCH...

Enfin, j’ai déja parlé d’autres gens qui n’étaient pas si mal non plus, du c6té mystique, mais qui se situaient plutot

du coté, la de ce que je disais tout a ’heure, a savoir du coté de la fonction phallique : Angelus SILESIUS, tout de méme,
malgré tout, enfin a force de confondre son ceil contemplatif avec I’ceil dont Dieu le regarde, c’est quand méme un peu
drole, ¢a doit quand méme faire partie de /u jouissance perverse.

Mais pour la HADEWIJCH en question, pour Sainte Thérese, enfin disons quand méme le mot - et puis en plus

vous avez qu’a aller regarder dans une certaine église 2 Rome, la statue du BERNIN® pour comprendre tout de suite -
enfin quoi : g« elle jouit, ga fait pas de doute ! Et de quoi jouit-elle ? I est clair que le témoignage essentiel de la mystique
C’est justement de dire ¢a : qu’ils 'éprouvent mais qu’ils n’en savent rien.

64 TLitienne Gilson : La Théologie mystique de Saint Bernard (1934), Paris, Vrin, 2000.

65 Denis de Rougemont : L.’ Amonr et I'Occident, Paris, Plon 10/18, 1991.

66 Anders Nygren (1890-1978) : Eros et Agapé, Aubier Montaigne, 1992.

67 Hadewijch d’Anvers : Awmonr est tout, poémes strophiques, Paris, éd. Téqui, Livre d'or des écrits mystiques 2000, et Earifs mystigues des bégnines,
Paris, Seuil, Coll. Points Sagesses 2008.

68 Le Bernin : « Extase de Sainte Thérése », église Santa Maria della Vittoria, Rome.

61



Alors ici, comme ¢a, pour terminer, enfin ce que je vous propose, ce que je vous propose c’est que grice a ce petit
frayage, celui que j’essaye de faire aujourd’hui, quelque chose soit fructueux, réussisse - fout juste, hein ? - de ce qui

se tentait a la fin du siécle dernier, au temps de FREUD justement. Ce qui se tentait ¢’était de ramener cette chose
que j’appellerai pas du tout du bavardage ni du verbiage, toutes ces jaculations mystiques qui sont en somme - ouais | —
qui sont en somme ce qu’on peut /re de mieux. Tout a fait en bas de page, note : « Y ajouter les Ecrits de Jacques Lacan !
Parce que c’est du méme ordre ». Moyennant quoi naturellement vous allez étre tous convaincus que je crois en Dieu :

je crois a la jouissance de W& femme » en tant qu’elle est en plus, a condition que cet ex plus la, vous y mettiez un écran,
avant que je 'aie bien expliqué.

Alors tout ce qu’ils cherchaient, 1a comme ca, toutes sortes de braves gens, 1a dans I’entourage de n’importe qui,

de CHARCOT et des auttes, pour expliquer que la mystique, c’est, c’était des affaires de foutre.

Mais c’est que si vous y regardez de pres, c’est pas ¢a, pas ¢a, pas ¢a du tout | C’est peut-étre ¢a qui doit nous faire
entrevoir ce quil en est de 'Autre : cette jouissance qu’on épronve et dont on ne sait rien, mais est-ce que c’est pas ¢a qui nous
met sur la voie de Pex-sistence ?

Et pourquoi ne pas interpréter une face de I’Autre, la face de Dieu...
puisque c’était de ¢a, par la que j’ai abordé I'affaire tout a ’heure
...une face de Dieu comme supportée par la jouissance féminine, hein.

Comme tout ¢a se produit n’est-ce-pas, grace a /étre de la signifiance, et que cet étre n’a d’autre lieu que ce lien de 'Autre
que je désigne du grand A, on voit la biglerie - hein ? - de ce qui se produit : c’est comme cela aussi, enfin, que s’inscrit
la fonction du pére en tant que c’est a elle que se rapporte la castration, aloss... alors on... on voit que ¢a fait pas denx « Dien »,
mais que ¢a n'en fait pas non plus un seul.

En d’autres termes, c’est pas par hasard que KIERKEGAARD ® 4 déconvert Vexc-sistence, dans nne petite aventure de séductenr.
C’est a se castrer, c’est a renoncer 4 'amour n’est-ce pas, qu’il pense y accéder. Mais peut-étre qu’apres tout

- pourquoi pas ? - Régine elle aussi peut-étre ex-sistait. Ce désir d’un bien, au second degré, qui n’est pas causé

par un petit(a) celui-la, c’est peut-étre par 'intermédiaire de Régine qu’il en avait /a dimension.

Voila j’en ai assez raconté pour aujourd’hui...

Extase de Sainte Thérése

69 S. Kierkegaard : La Reprise, Paris, Flammarion, 1990.

62



13 Mars 1973 Table des séances

ax aX IX X
VX X VX X
3 S (X)
A a La,
q)A

Apres ce que je viens de vous mettre au tableau, vous pourtiez croire que vous savez tout. Il faut vous en garder.
Justement parce que nous allons aujourd’hui essayer de parler du savoir. De ce savoir que, dans linscription des disconrs
- ceux dont j’ai cru pouvoir vous exemplifier que se supporte le lien social - dans cette inscription des discours, j’ai mis,
j’al éctit S, pout symboliser ce savoir.

Impossible Bipossibis P

8-S S Se S: a

“FCIWCTSCIHCHI—) = — |renversement —p | — s :
Sz / > a / > 8

Impuissance Impuissance

renversement .-

Impuissance

Hystérique Maitre Universitaire

Peut-étre arriverai-je a vous faire sentir pourquoi ¢a va plus loin quune « secondarité » par rapport au signifiant pur,

a celui qui s’insctit du Sy, que c’est plus qu’une secondarité [S), que c’est une désarticulation fondamentale. [d poser fa relation
de Sy a Spon aboutit a: a®g (M), $0S1(U), S;0a (H)] Quoi qu’il en soit, puisque j’ai pris le parti de vous donner ce support

de cette inscription au tableau. Je vais la commenter, j’espere brievement. D’ailleurs je ne I’ai, il faut que je vous ’avoue,
nulle part derite, nulle part préparée, elle ne me parait pas exemplaire sinon - comme d’babitude - a produire des malentendus.

Impossible
Impuissance

Néanmoins, puisqu’en somme la situation qui résulte d’u# discours comme Ianalytique, qui vise au sens, il est tout a fait
clair que je ne puis vous livrer a chacun, que ce que de sens, vous ¢tes en route d’absorber, et ¢a a une limite.

Ca a une limite qui est donnée par... par le sens ou vous vivez, et qui - on peut bien le dite - ce n’est pas trop dire
que de dire qu’il ne va pas loin [¢f /e disque-ourconrant, mais aussi le fantasme : < @).

Ce que /e discours analytique fait surgir, c’est justement I'idée que ce sens est de sewblant. S'il indique, l disconrs analytique,
s’il indique que ce sens [4 Si] est sexuel, ce ne peut étre justement qu’a, je dirai rendre raison de sa limite [S$;¢ S

11 n’y a nulle part de dernier mot, si ce n’est au sens : mot ¢’est motus, i’y ai déja insisté : « pas de réponse, mot » dit quelque part
LA FONTAINE" si je m’en souviens encore. Le sens indigue trés précisément la direction vers laquelle il échone.

Ceci étant posé, qui doit vous garder - jusqu’au point ou je pourrai en pousser mon ¢lucidation cette année - de comprendre
trop vite ce qui se supporte de cette inscription, a partir de 1a, c’est-a-dire prises toutes ces précautions qui sont de prudence
- de @EOVNOIC [phronesis], comme on s’exprime dans la langue grecque, ou bien des choses ont été difes, mais qui sont
restées loin, en somme, de ce que /e discours analytiqgue nous permet d’articuler - prises donc ces précautions de prudence,
voici a peu pres ce qui est inscrit au tableau.

Ix oX | IX dX

VX @X ¥X ®X

Le rappel des termes propositionnels, au sens mathématique, par ou gui gue ce soit de Iétre parlant s’inscrit
a gauche [« masenlin »), ou bien a droite [« fiminin »).

70 Jean de La Fontaine : « L' Ane et le Chien », Livre VIII, Fable 17.

63



Cette inscription étant dominée par le fait qu’a gauche - a gauche ce qui répond au « fout homme » [¥VX] - c’est en fonction
dite ®X qu’il prend comme « fout » son inscription : VX ®X, a ceci prés que cette fonction trouve sa limite dans
Pexistence d’un X par quoi la fonction ®X est niée : IX DX.

C’est ce qu’on appelle /a fonction du pére I’ou procede, en somme par cette négation de la proposition ®X, ce qui fonde
Pexercice de ce gui supplée au rapport sexuel [la fonction phalligne] en tant que celui-ci n’est d’aucune fagon inscriptible,
ce qui y supplée par /a castration. Le « tout » repose donc ici sur Pexception posée comme terme, sur ce qui - ce ®X -

intégralement le nie. [le « tout » ne trouve sa consistance que dans nne universalité territoriale limitée par l'exception rejetée hors frontiére|

Par contre, en face vous avez linscription de ceci : que pour une part des étres patlants, et aussi bien a tout étre parlant
- comme il se formule expressément dans la théorie freudienne - a tout étre parlant il est permis, quel qu’il soit :
pourvu ou non des attributs de la masculinité, attributs qui restent a déterminer, pourvu ou non de ces attributs,

il peut s’inscrire dans 'autre patt, et ¢z comme quoi il s’inscrit c’est justement de ne permettre aucune universalite,
d’étre ce « pas tout » [¥X], en tant qu’il a en somme le choix de se poser dans le ®X, ou bien de n’en pas étre.

Telles sont les seules définitions possibles de la part dite « homme » ou bien « femme » dans ce qui se trouve étre
dans cette position d’habiter le langage.

Ix X IX X
VX @X VX oX
8 S (X)
A a Lﬁ
(I)A

Au-dessous, sous la barre, la barre transversale ou se croise la division verticale de ce qu’on appelle improprement
Phumanité en tant qu’elle se répartirait en identifications sexuelles, vous avez I'indication, 'indication scandée,

de ce dont il s’agit, c’est a savoir, a savoir qu’a la place du partenaire sexuel du c6té de ’homme, de cet homme que j’ai
- non certes pour le privilégier d’aucune fagon - inscrit ici du %, et de ce ® qui le supporte comme signifiant [Sy].

—  Ce @ qui aussi bien s’incarne dans le Sy - d*étre entre tous les signifiants celui qui paradoxalement n’a joué le r6le
que de /a fonction dans le ®X[@X: VX ©X] - est justement ce signifiant dont il n’y a pas de signifié, qui quant au sens en
symbolise I’échec, le mésens, qui est [indé-sens par excellence, ou si vous voulez encore le réti-sens.

— ce B, ce 8 ainsi doublé de ce signifiant [@] dont en somme il ne dépend méme pas [8:3X @X],
ce § n’a jamais affaire en tant que partenaire qu’a cet obje(a) [$<a] inscrit comme tel de Pautre c6té de la barre.

11 ne lui est donné d’atteindre ce partenaire - ce partenaire qui est /Autre, I’Autre avec un grand A - que par
Pintermédiaire de ceci : qu’il est la cause de son désir, mais qu’a ce titre, comme l'indique ailleurs dans mes graphes

la conjonction pointée de ce S et de ce @ [8 ¢ a], qulil n’est rien d’autre que fantasme. Ce fantasme fait aussi bien

pour ce sujet, en tant qu’il y est pris comme tel, le support de ce qu’on appelle expressément dans la théorie freudienne
le principe de réalité.

Ce que j’aborde cette année est tres précisément ceci de la théorie, Iarticulation théorique de FREUD, tres précisément
ceci : que dans FREUD est laissé de c6té, est laissé de coté expressément, d’une facon avouée le « Was will das Weib ? »,
le « Que veut la Femme ? » que la théorie de FREUD comme telle a expressément avoué ignorer.

FREUD avance gu'i/ ny a de libido que masculine. Qu’est-ce a dire, sinon qu'un champ qui n’est tout de méme pas rien,
celui de tous les étres qui comme on dit d’assumer - si 'on peut dire et si tant est que cet étre assume, assume quoi que ce
soit de son sort - ce qui s’appelle improprement - puisqu’ici je vous rappelle ce que j’ai souligné la derniére fois -

c’est que ce « La » de « La femme », a partir du moment ou il ne s’énonce que d’un « pas fout », ne peut s’écrire...

qu’il n’y a ici de « La » que barré : L«.

Ce L4, expressément, est ce qui a rapport - et ce que je vous illustrerai aujourd’hui, du moins je I’espeére -

avec ce signifiant de grand A en tant que barré : S(X), en tant que ce lien de 'Autre lui-méme, 12 ol vient s’inscrire tout ce qui
peut s’articuler du signifiant [wais tout ne pent s’y articuler: S(X)], est dans son fondement, de par sa nature, si radicalement
I’Autre, que c’est cet Autre qu’il importe d’interroger (Qn'est-ce qu'une formme ?).

64



S’il n’est pas simplement ce Zeu st la vérité balbutie, mais s’il mérite de quelque fagon de représenter ce a quoi
- comme la derniere fois et de facon en quelque sorte métaphorique, je vous ai adressé ceci - que du départ, du départ
dont s’articule I'inconscient, L4 femme...

Ld femme comme nous n’en avons assurément que des témoignages sporadiques,

C’est pour cela que je les ai pris la derniere fois dans leur fonction de métaphore

...L4 femme a fonciérement ce rapport a ’Autre : gue d'étre dans le rapport sexnel - par rapport a ce qui s’énonce,
a ce qui peut se dire de I'inconscient - radicalement I'Autre, elle est ce qui a rapport a cet Autre. Et Cest la ce qu’aujourd’hui
je voudrais tenter d’articuler de plus pres.

C’est au signifiant de cet Autre, en tant que comme Autre, je dirai il ne peut rester que toujours Autre, assurément, ici,
nous ne pouvons que procéder que d’un frayage aussi difficile qu’il est possible d’en appréhender aucun.

Et c’est pourquoi en m’y aventurant, comme je fais a chaque fois devant vous, je ne puis ici que supposer

que vous évoquerez - et pour cela, il faut que je vous le rappelle - gu'il 1’y a pas d’Autre de I’ Autre, que C’est pour cela
que ce signifiant - avec cette parenthése ouverte : S(X) - marque cet Autre comme barré.

Comment pouvons-nous donc approcher, concevoir que ce rapport a ’Autre puisse étre quelque part ce qui détermine
qu’une moitié - puisqu’aussi bien c’est grossierement la proportion biologique - qu’une moitié de I’étre parlant se réfere ?

Ix X IX X
vX X VX oX
8 S(X)
A Le
q)A

C’est pourtant ce qui est la écrit au tableau par cette fleche partant du k4, de ce k4 qui ne peut se dire.
Rien ne peut se dire de « k4 femme ». « LA femme » a un rapport :
—  rapport |d’ignorance radicale] a ce S(A) d’une part [disconrs H : Qu'est-ce qu'une fermme ?),
— et cest en cela déja qu’elle se dédonble, gu’elle n'est « pas toute », puisque d’autre part elle peut avoir ce rapport
avec ce grand O [unigue alternative a la question du « Qu'est-ce qu'nne fomme 2 »)que dans la théorie analytique nous désignons
de ce phallus tel que je le précise d’étre le signifiant, /e signifiant qui n'a pas de signifié |Sy).

Celui-la méme qui se supporte, qui se supporte chez ’homme de cette jouissance, de cette jouissance dont, comme ¢a

pour la pointer, je vous dirai, j’avancerai aujourd’hui que ce qui le mieux le symbolise, qu’est-ce apres tout sinon ceci :
que l'importance de la masturbation suffisamment dans notre pratique souligne : qu’est-ce qu’elle est sinon ceci

qui n’est rien d’autre - dans les cas si je puis dire favorables - que la jouissance de lidiot ? Léger mouvement ! [Rires]

Apres ¢a, pour vous remettre [Rires], il ne me reste plus qu’a vous parler d’amonr. [Rires] Quel sens cela peut-il avoir,
quel sens y a-t-il a ce que jen vienne a vous patler d'amour 2 [Vamonr est le signe du changement de disconrs)

Je dois dire que c’est pen compatible avec la position d’ou ici je vous énonce...

On’est-ce qu'il y a, ¢a ne va pas ¢ Et comme ¢a, comme ¢a, ca va mieux ¢ Est-ce que cenx du fond entendent 2 Non !

Ceci est peu - disais-je - compatible avec ce qu’il faut bien dire que depuis le temps je ne cesse de poursuivre, c’est-a-dire
cette direction d’ou /e disconrs analytique peut faire semblant de quelque chose qui serait science [Zamonr n'est pas objet sérieus de science).
Car enfin ce « serait science » vous en étes tres peu conscients [of. 1. étourdit : « science sans conscience »], bien sur vous avez quelques repeéres.

Vous savez - j’y al mis - parce que je croyais que c’était une bonne étape a vous le faire repérer dans I’histoire —
vous savez que il y 2 eu un moment ou on a, non sans fondement, pu se décerner cette assurance que /e discours scientifique,
¢a, C’était fondé. Le point tournant galiléen, j’y ai - il me semble - suffisamment insisté pour supposer qu’a tout le moins
certains de vous ont été aux sources, la ot ¢a se repére : I'ceuvre de KOYRE Alexandre, depuis le temps - je pense -
est au moins de la pratique d’une partie de cette assemblée. Mais ce qu’il faut voir c’est a quel point c’est un pas,
un pas vraiment subversif, au regard de ce qui jusque 1a s’est intitulé connaissance.
1l est tres difficile de soutenir, de maintenir également présents ces deux termes [amonr (Siowaises) ¢f science (S)], a savoir que Je discours
scientifique a engendré toutes sortes d'instruments qu’il nous faut bien, du point de vue dont il s’agit ici, gualifier de ce qu’ils sont :

—  tous ces « gadgets » dont vous ¢tes désormais les sujets - infiniment plus loin que vous ne le pensez,

—  tous ces zustruments qui - mon Dieu : du microscope jusqu’a la radio-télé, n’est-ce pas ? - deviennent

des éléments, des éléments de votre existence.

[objets du désir, objets substitutifs de type @ visent a suppléer a L'absence du rapport sexuel, a combler le mangue primordial — pas de place ponr l'amonr (cf. transferd)).

65



Ceci dont vous ne pouvez actuellement méme pas mesurer la portée mais qui n’en fait pas moins partie de ce que
jappelle /e disconrs scientifique, pour autant que un disconrs c’est ce qui détermine comme telle une forme, une forme
m;ﬁp/éiemmf renouvelée de lien social. [passage du discours M 'Sy, Sy @ O 8, an discours H (scientifigue) - S—, S1-,/S2 < @

Le joint qui ne se fait pas c’est ceci, c’est que ce que j’ai appelé tout a I’heure « subversion de la connaissance » s’indique

de ceci : que jusqu’alors rien de la connaissance - il faut le dire - ne s'est concu sans que rien de ce qui s'est écrit sur cette connaissance
ne participe - et 'on ne peut pas méme dire que les sujets de la théorie antique de la connaissance ne I'aient pas su -

sans que rien de cette théorie - dis-je - ne participe du fantasme d’une inscription du lien sexuel. [le disconrs M aboutit a :ad8 (formule du fantasnre)]

Les termes d’actif et de passif par exemple qui, on peut le dire, dominent tout ce qui a été cogité des rapports de /a forme
et de Ja matiére - ce rapport si fondamental auquel se réfere chaque pas platonicien puis aristotélicien, concernant,
disons ce qu’il en est de la nature des choses - il est visible, il est touchable a chaque pas de ces énoncés, que ce qui les
suppotte c'est un fantasme par oi il est tenté de suppléer a ce qui d'ancune fagon ne pent se dire - c’est 1a ce que je vous propose
comme dire - a savoir le rapport sexuel. 1. étrange est que tout de méme, a l'intérieur de cette grossiére polarité. ..

celle qui de /a matiere fait « le passif » et de la forme « lagent qui I'anime » [of. « la sphére immobile » d’Aristote comme « ime » : animal
...quelque chose, mais quelque chose d’ambigu, a passé, c’est a savoir que cette « animation » ce n’est rien d’autre que ce a
dont lagent « anime » - quoti ? - il « n’anime » tien : il prend I« autre » pour son « dme » [Cf. Aristote : De anima (De L'inse)].

Et que d’un autre c6té, si nous suivons ce qui progresse au cours des dges de I'idée d’un étre par excellence, d’un Dieu qui est
bien loin d’étre congu comme le Dieu de la foi chrétienne, puisqu’aussi bien vous le savez c’est le moteur immobile, la sphére
supréme, que dans I'idée que le Bien c’est ce quelque chose qui fait que tous les autres étres - moins é7e que celui-la -

ils ne peuvent avoir d’autre visée que d’étre / plus étre qu’ils peuvent étre [« éfres » prédiqués du mangue]. Et c’est la tout

le fondement de Iidée du Bier dans cette Fthigne I’ ARISTOTE, dont ce n’est pas pour rien que je vous ai rappelé que
non seulement je I’avais traitée, mais que je vous incitais a vous reporter pour en saisir les impasses.

11 se trouve tout de méme que ce guelgue chose [a comme « ame »|, si nous suivons le support des inscriptions a ce tableau,

il se révele que c’est tout de méme dans cette opacité, de ce ou j’ai la derniére fois expressément désigné qu’était

la jouissance de cet Autre - de cet Autre en tant que poutrait ’étre, si elle existait, « La fenme » - que C’est bien a la place de
la jouissance de cet Autre qu’est désigné cet étre mythique - mythique manifestement chez ARISTOTE - de /’Ezre Supréme,
de la sphere immobile d’ot procédent tous les mouvements quels qu’ils soient : changements, générations, mouvements,
translations, augmentations, etc. [sur /z sphere ferrestre]. Comment faire pour approcher dans cette « ambignité » [entre a et A,
approcher - en somme quoi ? - e Linterprétant, en linterprétant selon ce qu’il est de notre fonction dans /e disconrs analytique,
C’est-a-dire enregistrer, scander ce gui peut se dire comme allant, allant a I’échec, vers la formulation du rapport sexuel.

Que si nous arrivons a dissocier ceci : que c’est en tant que sa jouissance est radicalement Autre que - en somme - La femme
a plus rapport a Dien que tout ce qui peut se dire en suivant la voie de quoi ? de ce qui manifestement dans toute la spéculation
antique ne s'articule que comme le Bien de I'Honmme [a comme &yoA & [agalma] — La femme plus proche de A gue de (8)). Si en d’autres termes
nous pouvons - ce qui est notre fin, la fin de notre enseignement pour autant qu’il poursuit ce qui se peut se dire

et s’énoncer du discouts analytique, ¢'est de dissocier ce petit (a) et ce grand A :

— en réduisant le premier a ce qui est de Iimaginaire,
— et lautre a ce qui est du symbolique.

Qe « le symboligue » soit le support de ce qui a ét¢ fait Dien C’est hors de doute. Que ce gu'il en est de limaginaire ¢'est ce qui
se supporte de ce « reflet » du semblable an semblable, et c’est ce qui est certain.

X ax IX X
VX @X VX X
3 S (X)
A a Lﬁ
(.D Iy

Comment en somme ce & - de s’inscrire juste au-dessous de ce S(X) ait pu, dans notre inscription au tableau,

ait pu jusqu’a un certain terme préter en somme a confusion, et ceci tres exactement par l'intermédiaire de la fonction de Iétre,
C’est assurément ce en quoi quelque chose, si je puis dire, reste a décoller, reste a scinder, et précisément en ce point

ou la psychanalyse est autre chose quune psychologie. La psychologie, c’est cette scission non encore faite.

[confusion de & avec A — fondement de Iétre dans la Raison, la Conscience, etc. et linconscient comme ce qui n'est pas (encore) su, of. Flegel et le « savoir absolu » |

66


http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/tableame.htm

Etla pour me reposer, je vais me permettre - mon Dieu - de vous faire part, je ne dis pas a proprement parler de vous /re,
parce que je ne suis jamais str de « /Zre » jamais quoi que ce soit, de vous lire tout de méme ce que je vous ai,

il y a quelque temps, écrit, écrit justement - écrit sur quoi ? - écrit la seulement d’ou il se peut qu’on parle d’amonr,

car parler d’amour on ne fait que ¢a dans /l discours analytique, et apres la découverte du discours scientifique, comment ne pas
sentir, toucher du doigt que c’est une perte de temps trés exactement perte de temps au regard de tout ce qui peut s’articuler
de scientifique, mais que ce gue le discours analytique apporte - et C’est peut-étre ¢a apres tout la raison de son émergence

en un certain point du discours scientifique, c¢’est que parler d’amonr est en soi une jouissance. [disconrs H-. disconrs A : Freud se situait de lui-méme
dans les avancées du discours scientifique|

Ce qui se confirme assurément a cet effet, effet tangible, que dire n’importe quoi - consigne méme du discours

de I'analysant - est ce qui mene au Lustprinzip, et ce qui y mene de la fagon la plus directe, et sans avoir aucun besoin
de cette accession aux sphéres supérieures, qui est le fondement de I’éthique aristotélicienne pour autant que - je vous
I’évoquais tout a ’heure brievement - en tant qu’en somme elle ne se fonde que de la coalescence, que de la confusion
de ce a avec le S(X). Il n’est barré, bien stir, que par nous. Ca ne veut pas dire qu’il suffise de barrer pour que rien n'en ex-siste :
il est certain que si ce S(X) je n’en désigne rien d’autre que la jouissance de L4 femme, c’est bien assurément parce que
c’est 1a que je pointe que Dieu n’a pas encore fait son exzt. [si Dien exit ~TX ®X, il reste le « pas tont » : YX ®X]

Alors voici a peu pres ce que j’écrivais a votre usage, je vous écrivais quoi en somme ? La seule chose qu’on puisse faire
d’un peu sérieux : /a lettre d'amonr. Les supposés psychologiques grice a quoi tout ceci a duré si longtemps, eh bien je suis
de ceux qui ne leur font pas une bonne réputation. On ne voit pas pourtant, pourquoi le fait d’avoir une dme serait

un scandale pour la pensée, si c’était vrai. Si ¢’était vrai "dme ne pourrait se dire - c’est ¢a que je vous ai écrit - que de ce
qui permet a un étre - a /'étre parlant pour Pappeler par son nom - de supporter I'intolérable de son monde,

ce qui la suppose d’y étre étrangere, ¢'est-a-dire fantasmatigue. Ce qui cette ame ne I’y considere - « /y » : dans ce monde - que de
sa patience et de son courage a y faire téte, ceci s’affirme de ce que jusqu’a nos jours, elle n’a - /Gme - jamais eu d’autre sens.

Eh bien c’est la que le frangais doit m’apporter #ne aide, non pas comme il arrive dans la langue quelquefois, d’homonymie :
—  de ce d'enxc (d, apostrophe) avec le denx (d.e.n.x),
— de ce que, avec le pent (p.e.ut et p.e.u), il peut peu, qui est tout de méme la bien pour nous servir a quelque chose
...et c’est 1a que la langue sert : [dme en frangais, au point ou j’en suis, je ne peux m’en servir qu’a dire que c¢'esz ce gu'on dme :
Jlame, tu ames, il dme, vous voyez la que nous ne pouvons nous servir que de I’écriture, méme a y inclure jamais : /@nzais.
Son existence donc, @ /'dme, peut etre certes mise en cause [(a) comme « objet » canse du désinl, c’est le terme propre a se demander
si ce n’est pas un effet de lamonr. Tant en effet que Ldme « dme » I'dme [narcissisme], il 0’y a pas de sexe dans Iaffaire [hors sexd],
le sexe n’y compte pas [/ sexe amene I'bétéros). I’élaboration dont elle résulte est hommo avec deux # [Homme indifférenci, non sexué |,
hommosexnelle, comme cela est parfaitement lisible dans I’histoire.

Et ce que jai dit tout a ’heure, de ce courage, de cette patience a supporter le monde, c’est le vrai répondant de
ce qui fait un ARISTOTE déboucher dans sa recherche du Bier, comme ne pouvant se faire que de ’'admission de ceci :
—  que dans tous les étres qui sont au monde, il y a déja assez d’« étre interne » si je puis m’exprimer ainsi,
—  que, ils ne peuvent — cet éfre — orienter vers e plus grand étre, que de confondre son bien - son bien propre - avec
celui méme dont rayonnerait I’Btre Supreme [confusion de @ et A].
Qu’a lintérieur de cela, il nous évoque la @Aia [phiia] comme représentant la possibilité d’un lien d’amour entre deux
de ces étres, c’est bien la ce qui, 2 manifester la tension vers I’Etre Supréme, peut aussi bien se renverser, du mode dont
je I'ai exprimé, a savoir que c’est le courage a supporter cette relation intolérable a I'Etre Supréme que les amis, /s iAot
[philoi] se reconnaissent et se choisissent.

L hors-sexe de cette éthique est manifeste, au point que je voudrais lui donner 'accent que MAUPASSANT lui donne

a quelque part énoncer cet étrange terme du « Horla » : L horsexe, voila ’Homme sur quoi 'ame spécula. Voila !

[Zamonr fondé sur les objets partiels prégénitan (les 4objets(a) : oral, anal, vocal, scopique), le $-a dn tablean (structure du fantasme) - coalescence du @ et du S(KX)]

Mais il se trouve, il se trouve que les femmes aussi sont dmoureuses, Cest-a-dire qu’elles dment l'dme. Qu’est-ce que ¢a peut
bien étre que cette dme qu'elles dment dans le partenaire, pourtant bommo jusqu’a la garde [Rires], et dont elles se sortiront pas ?

Ca ne peut en effet les conduire qu’a ce terme #/time - et c’est pas pour rien que je 'appelle comme ¢a - VOTEQOV [hysteron :
le dernier] que ¢a se dit en grec : de ’hystérie, soit de « faire ['homme » comme je I'ai dit, a étre de ce fait « bommosexuelles »,

si je puis m’exprimer ainsi, ou « horsexe » elles aussi. [/e & . @ du tablean(structure du fantasme) — coalescence dn @ et du S(K) pour elles anssi

— Phystérique « fait Ihomme ») Leur étant difficile de ne pas sentir des lors 'impasse qui consiste a ce qu’elles se « mzément »

dans l'autre, car enfin il n’y a pas besoin de se savoir aufre pour en étre, puisque la d’ou /dme trouve a étre, on en diff...

on I'en différencie, elle la femme, et ¢a d’origine n’est-ce pas : on la « dit-femme ». [Elle sort parfois du réle qui lui est assigné d'objet partiel,
dobjet du désir dans 308, alors on la diffame). Ce qu'il'y a de plus fameux dans UHistoire, a rester des femmes, c’est 2 proprement parler

tout ce qu ‘on pent en dire d infamant. |elles ne se limitent pas i la position hystérique, « faire 'homme » (coté maseulin du tablean : $ - @, structure $Oa),

elles « contrent » par La — @ -, IX DX]

67



1l est vrai qu’il lui reste ’honneur de CORNELIE, mére des GRACQUES. Mais c’est justement ce qui pour nous autres
analystes, j’ai pas besoin de parler de CORNELIE 2 laquelle les analystes ne songent guére, mais parlez a un analyste
d’une CORNELIE quelconque, il vous dira que ¢a réussira pas trés bien a ses enfants, les GRACQUES !

Iis feront des « gracques » [Rires] jusqu’a la fin de leur existence. Ber voila, ¢'était ¢a le début de ma lettre, ¢'était un « dmusement » |

Ouais... Alors bien sur, 1a j’aurais pu - je I'ai fait d’ailleurs, mais j’ai pas le temps - bref, j’ai refait une allusion

A cet amour conrtois, a cet amonr courtois. . .
ou quand méme, au point ou c’en était parvenu cet « dzusement hommosexuel » - au point ou ¢a en était parvenu,
on était tombé dans la supréme décadence, dans cette espece de mauvais réve impossible
dit de « la féodalité ». A ce niveau de dégénérescence politique il est évident qu’il devait paraitre guelgue chose,
qu’il devait paraitre quelgue chose, et ce quelgue chose c’est justement la perception que la femme :
de ce coté-1a, il y avait quelque chose qui ne pouvait plus du tout marcher

...alors invention de lamour courtois, C’est pas du tout le fruit de ce qu’on a ’habitude, comme ¢a dans I’histoire,

de symboliser de la thése, de I'antithése et de la synthése : il n’y a pas la moindre synthese bien entendu, il n’y en a jamais.

Tout ce qu’on a vu aptes Lamonr conrtois c’est, C’est guelque chose qui a brillé comme ¢a dans I'bistoire, comme un météore resté
completement énigmatique, et puis aprés ¢a on a vu revenir tout le bric-g-brac, tout le bric-a-brac d’une Renaissance prétendue
des vieilleties antiques. Oui il y a 1a une petite parenthése, comme ¢a, c’est que quand Uz fait 2, ben y’a jamais de retour,
¢a ne revient pas a faire de nouveau Un, méme Un nonvean. 1. Aufhebung, C’est encore un de ces jolis réves de la philosophie.
C’est tres évidemment, si on a eu ce météore de Lamounr courtois, c’est évidemment d’un 3¢, chu d’une toute autre
partition, qu’est venu ce quelque chose qui a rejeté tout a sa futilité premicre.

C’est pour ¢a qu’il a fallu tout a fait autre chose, il a fallu rien de moins que / discours scientifique, soit quelque chose
qui ne doit rien aux supposés de /dme antique, pour qu’en surgisse ce qu’est k psychanalyse, a savoir I’'objectivation

de ce que /#tre, I’étre patlant, passe encore de temps a patler - en pure perte, je vous I’ai dit - passe encore de temps
a parler pour cet office des plus courts [Zamon - « des plus conrts » dis-je, de ce fait qu’il ne va pas plus loin que d’étre
en cours encore ¢ en corps| - C’est-a-dire le temps qu’il faut pour que ca se résolve enfin - car apres tout c’est 1a ce qui
nous pend au nez - pour que ¢a se résolve enfin démographiquement.

Il est bien clair que C’est pas ¢a du tout [« Zétre parlant en pure perte » i.e. avant le disconrs Al qui arrangera les rapports de ’lhomme
aux femmes. C’est ¢a le génie de FREUD, c’est que puisqu’il a été porté par ce tournant. Ce tournant... enfin, il a mis
le temps bien sur, je veux dire : mis le temps a venir [/ foumand). 11 y a eu un FREUD, ¢’est un nom qui mérite bien,
n’est-ce pas, FREUD : enfin c’est un nom rigolard : Kraft durch freudig |/a force par la joie], c’est le son le plus rigolard

de la sainte farce de I'histoire. On pourrait peut-étre, pendant que ¢a dute (e foumand), en vVOir un petit éclair, un petit éclair
de quelque chose qui concernerait ’Autre, ’Autre en tant que c’est 4 ¢a que L4 femme a affaire [La— S(X)].

11y a quelque chose d’essentiel dans ce que japporte comme complément a ce qui a été tres bien vu - vu par des voies
que ¢a éclairerait, de voir que c’est ¢a qui s’est vu - ce qui s’est vu c’est rien que du coté de ’lhomme, a savoir que ce

a quoi ’'homme avait affaire, c’était a /vobjef(a), que toute sa réalisation de ce « rapport sexuel » aboutissait au fantasme [34al,
et on I’a vu bien sur a propos des névrosés : « Comment les névrosés font-ils lamonr 2 » c’est de 1a qu’on est parti.

La-dessus, bien sir on n’a pas pu manquer de s’apercevoir que, il y avait un corrélat avec les perversions, ce qui vient
a 'appui de mon petit(a), puisque le petit(a), c’est celui qui - quelles qu’elles soient les dites perversions - en est la comme
la cause. On a d’abord vu ¢a, c’était déja pas mal.

L’amusant - n’est-ce pas ? - c’est que, c’est que FREUD les a primitivement attribuées a la femme. C’est, c’est, C’est tres,
tres amusant de voir ¢a dans les « Tris essais ». C’est vraiment une confirmation, enfin que, qu’on voit dans le partenaire,
quand on est homme, exactement ce dont on se supporte soi-méme, si je puis m’exprimer ainsi, ce dont on se supporte narcissiquement.

Heureusement, il a eu dans la suite, enfin 'occasion de s’apercevoir que les perversions c’est - les perversions telles
qu’on les appréhende dans la névrose, telles qu’on croit les repérer - c’est pas du tout ¢a la névrose. Cest le réve
plutét que la perversion - la névrose jentends | Que les névrosés n’ont aucun des caractéres du pervers c’est certain,
simplement ils en révent, ce qui est bien naturel, car sans ¢a comment atteindre au partenaire.

Les pervers, on a commencé quand méme a en rencontrer n’est-ce pas, ceux-la que ne voulaient absolument a aucun prix
voir ARISTOTE [regat@deg : tératodes (monstruosités)]. On a vu la qu’il y a une subversion de la conduite, appuyée

- si je puis dire - sur un savoir-faire qui est lié tout a fait a un savoir, et au savoir - mon Dieu - de la nature des choses,
un embrayage direct, si je puis dire, de la conduite sexuelle sur - 1l faut bien le dire - ce qui est sa vérité a la conduite sexuelle,

a savoir son amoralité. Mettez de 'ame au départ la-dedans si vous voulez : dwe-moralité. [Rires|

68



11y a une moralité, voila la conséquence, une moralité de la conduite sexuelle qui est le sous-entendu de tout ce qui s’est
dit du Bien. Seulement a force de dire, de dire du bien, eh bien ¢a aboutit 2 KANT, ou la moralité - en deux mots cette
fois - la moralité avoue ce qu’elle est - et c’est ce que j’ai cru devoir avancer dans un petit article : Kanz avec Sade -

elle avoue qu’elle est J‘ﬂd(?n la moralité. [Vuniversalité : du Bien (Aristote), de I'éthique (Kant), du droit a la jonissance( Sade))

Vous écrirez SADE comme vous voudtez :
—  soitavec un grand S [Sade|, pour faite un hommage d ce panvre idiot qui nous a donné la-dessus d'interminables écrits,
—  soit avec un petit s [sade] pour dire que c’est en fin de compte sa facon a elle d’étre agréable n’est-ce pas,
puisque c’est un vieux mot francais qui veut dire ¢a,
—  soit - mieux | - c.cédille.a.d.e : « gade », a savoir que la moralité, il faut tout de méme bien dire que ¢a se termine
au niveau du « Ca », et que ceci est assez court.
Autrement dit que ce dont il s’agit ¢’est que l'amonr soit impossible - ouais | - et que le rapport sexuel s’abime dans le non-sens,
ce qui ne diminue en rien 'intérét que nous pouvons avoir pour l'autre.

C’est parce que - il faut le dire - la question est ceci, la question est ceci dans ce qui constitue /a jouissance féminine,

pour autant qu’elle n’est « pas foute » occupée de ’homme, et méme dirai-je, que comme telle elle ne I’est pas du tout,

la question est de savoir justement ce qu’il en est de soz savoir. Si 'inconscient nous a appris tant de choses, c’est d’abord
ceci : quelque part dans ’Autre ¢a sait, ¢a sait parce que ¢a se supporte justement de ces signifiants dont se constitue

le sujet. C’est la que ¢a préte a confusion, parce que il est difficile a qui « dze » de ne pas penser que tout par le monde
sait ce qu’il a a faite [tout « étant » a sa canse finale en lni).

« La sphére immobile » dont se supportait le dieu aristotélicien si elle est demandée par ARISTOTE pour suivre son Bien,
a son image si je puis dire, c’est parce qu’elle est censée savoir son Bien M : S, _ [a]. Seulement la c’est justement quelgue chose
dont apres tout, la faille du discounrs scientifique, je ne dirai pas nous permet, nous ob/ge a nous passer [H:S,; ¢ aj .

In

ar Sy

mpuissance Impuissance

ARISTOTE SCIENCE

(discours du maitre)  (discours hystérique)
[ dans le disconrs M\ = Sy(le maitre) _, Sa(lesclave : le savoir) , @(le produit) -, pas de barridre entre le savoir et son « bien »

dans le disconrs H : 8 (le sujet) —, Sa(le maitre) & a(le produit). Sy < @ est la faille du discours scientifigue : le savoir ne sait plus rien de son « bien »|

Il n’y a aucun besoin de savoir pourquoi ce dont ARISTOTE part a origine... nous n’avons plus aucun besoin d’imputer
a la pierre qu’elle sait le lieu qu’elle doit rejoindre, pour nous expliquer les effets de la gravitation.

[le discours scientifique ne peut pas « savoir son Bien » (coupé de son objet : S;0) _, si la canse finale est inbérente a objet, elle ne peut pas étre sue dans ce disconrs)

L’imputation a ’animal - c’est trés sensible a lire dans ARISTOTE le traité « De /dme » "~ Cest cette pointe qui fait
du savoir P'acte par excellence - de gnoi ? - de quelque chose que - il ne faut pas croire qu’ARISTOTE ¢était si a c6té de la
plaque - de quelque chose qu’il voit comme n’étant rien que le corps, a ceci prés que le corps est fait pour une activité,

une EVEQYELA [energeia] et quelque part Ventéléchie” de ce corps peut se supporter de cette substance qu’il appelle Vane.

L’analyse, a cet égard, préte a cette confusion, de nous restituer /z cause finale, de nous faire dire que tout, tout ce qui
concerne au moins ’étre parlant : la réalité est comme ¢a - c’est-a-dire fantasmatique - pour qu’elle soit comme ¢a !/
[pour Aristote (disconrs M) la canse finale est inbérente a lobjet— I'étre parlant (du disconrs A) contient-il anssi sa canse finale 7|

11 s’agirait tout de méme de savoir s ¢'est la quelgue chose quz, d’une facon quelconque, puisse satisfaire au disconrs scientifique.

Ce n’est pas parce qu’il y a des animaux, qui se trouvent parlants, pour qui d’habiter le signifiant, il résulte qu’ils en sont
sujels, et que tout pour eux se joue au niveau du fantasme - mais d’un fantasme parfaitement désarticulable [décoller 8 de @ mais anssi
a de S(X)] d’une fagon qui rende compte de ceci : guil en sait beauconp plus qu’il ne croit quand il agit, lui -

il ne suffit pas qu’il en soit ainsi pour que nous ayons la ’amorce d’une cosmologie.

C’est I'éternelle ambiguité du terme « inconscient », 0’est-ce pas. L inconscient est « supposé » sous prétexte que /étre parlant,
il y a quelque part quelque chose qui en sait plus que luz, et bien sir ce qu’il sait a des limites bien sur, I’étre de I'inconscient.
Mais enfin ¢a n’est pas la un modele recevable du monde. En d’autres termes, c’est pas parce qu’il suffit qu’il réve
pour qu’il voie ressortir cet immense bric-a-brac, ce garde-menbles avec lequel il a, lui particulicrement, a se débrouiller,
ce qui en fait assurément une dme, et une ame a ’'occasion aimable quand quelque chose veut bien I’aimer.

71 « Kant avec Sade », in Efr‘z'f.r, p. 765.

72 Sade : (adjectif) vieux mot qui n'est plus en usage, et qui signifiait autrefois gentil, agréable. C'est de sade que vient « Manssade ».
73 Atristote : De ["ame (De Anima), Patis, Coll. des universités de France, Belles Lettres 2002.

74 Entéléchie : Principe créateur de I'étre, par lequel I'étre trouve sa petfection en passant de la puissance a l'acte.

69


http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/table.htm#AME

La femme ne peut aimer en I'homme, ai-je dit, que la fagon dont il fait face an savoir dont il (a)-me [Ihomme captivé dans Q@ ).

Mais pour /e savoir dont il est, la question se pose [S(X) ?]. La question se pose a partir de ceci qu’il y a quelque chose,
si ce que j"avance est fondé, qu’il y a quelque chose dont il n’est pas possible de dire si ce quelque chose - qui est
jouissance - elle peut quelque chose en dire, en d’autres termes ce gu'elle en sait. Et c’est la ou je vous propose

au terme de cette conférence d’aujourd’hui, c’est-a-dire comme toujours j’arrive au bord de ce qui polarisait

tout mon sujet, c’est a savoir si la question peut se poser de ce gu’elle en sait.

Ce n’est pas une toute autre question, a savoir :
—  si ce terme dont elle jouit au-dela de tout ce « joner» qui fait son rapport a ’lhomme,
—  sice terme que jappelle ' Autre en le signifiant du A,
—  sice terme, lui, sait quelgue chose, car c’est en cela qu’elle est elle-méme sujette a I’Autre, tout autant que ’homme.

Est-ce que I’Autre sait ?

1y avait un nommé EMPEDOCLE dont comme par hasard FREUD, comme ca, se sert de temps en temps
comme d’un tire-bouchon, il y avait un nommé EMPEDOCLE dont nous ne savons la-dessus que trois vers,
mais dont ARISTOTE tire trés bien les conséquences quand il énonce qu’en somme pour EMPEDOCLE,
le Dieu, le Dieu était le plus ignorant de tous les étres, et ceci tres précisément de ne point connaitre /z haine.

C’est ce que les chrétiens plus tard ont transformé dans des déluges d’amour. Malheureusement ¢a ne colle pas
parce que : ne point connaitre /a haine c’est ne point connaitre /anour non plus. Si Dieu ne connait pas /a baine,
il est clair pour EMPEDOCLE qu’il en sait moins que les mortels.

De sorte qu’on pourrait dire que plus ’lhomme peut préter a la femme a confusion avec Dieu, c’est-a-dire ce dont

elle jouit, moins il hait - les deux orthographes « h.a.i.t » et « e.s.t » - et dans cette affaire aussi, puisqu’apres tout
il n’y a pas d’amour sans haine, moins il aine.

70



20 Mars 1973 Table des séances

Moi, jaimerais bien que - de temps en temps - jaie une réponse, voire une protestation. J’ai pas beaucoup d’espoir
puisque une des personnes qui m’a donné autrefois cette satisfaction - il est vrai que je ne I’ai suppliée de tenir ce réle
qu’il y a une demi-heure - me prie d’y renoncer.

Mais §’il y avait quelqu’un par hasard, qui dans ce que j’ai dit la derniere fois - la derniere fois dont, dont je suis sorti
moi-méme, disons seulement assez inquiet pour ne pas dire plus, et ce qui se trouve - 2 ma relecture - s’avérer

pour moi-méme tout a fait supportable, disons c’est ma facon a moi de dire que c’était trés bien - je ne serais pas
mécontent si quand méme quelqu’un pouvait me donner le témoignage d’en avoir entendu quelque chose.

11 suffirait qu’une main se leve pour qu’a cette main, si je puis dire, je donne la parole.

Je vois qu’il n’en est rien, de sorte qu’il faut donc que je continue. Ca sera peut-étre moins bien cette fois-ci.

Je voudrais partir d’une remarque, de quelques remarques, dont les deux premicres vont consister a rappeler ce qu’il en
est du savoir. Et puis a essayer de faire le joint, a ce que pour vous aujourd’hui j’écrirais volontiers de 1« hainamoration »
qu’il faut écrire : h.a.in.a.m.o.r.a.t.i.o.n.

Cest le relief, vous le savez, qu’a su introduire la psychanalyse pour situer, pour y situer la zone de son expérience.
C’est de sa part un témoignage, si je puis dire, de bonne volonté. Si I’ hainamoration justement, elle avait su ’appeler
d’un autre terme que de celui, batard, de '« ambivalence », peut-étre, peut-étre aurait-elle mieux réussi a réveiller

le contexte de I’époque ou elle s’insere. Peut-étre aussi est-ce modestie de sa part.

Et en effet si j’ai terminé sur quelque chose - ce quelque chose grice a quoi peut faire qu’aborder ce qui m’avait polarisé
pendant toute mon énonciation de la derniére fois - javais énoncé de ce dernier paragraphe qu’il y avait un nommé
EMPEDOCLE, et j’avais fait remarquer que ce n’est pas pour rien que FREUD s’en arme : que pour EMPEDOCLE,
Dieu devait étre le plus ignorant de tous les étres - ce qui nous conjoint a la question du saveir - et ceci tres précisément
disais-je, de ne point connaitre la haine.

J’y ajoutais que les chrétiens plus tard ont transformé cette « non-haine » de Dieu en une marque d’amour.

C’est la que I'analyse du corrélat qu’elle établit entre haine et amonr nous incite, nous incite a ce quelque chose d’un rappel,
ou je reviendrai tout a ’heure et qui est exactement celui-ci : gu'on ne connait point d’amonr sans haine. C’est a dire que

il y a connaissance de quelque chose, si cette connaissance nous dégoit - qui a été fomentée au cours des siécles,

et qui fait qu’il nous faut rénover / fonction du savoir - ’est bien peut-étre que /z haine n’y a point été mise a sa place.

11 est vrai que la-dessus, ce n’est point non plus ce qu’il semble le plus désirable d’évoquer. Et c’est pour ¢a que
j’ai terminé de cette phrase : on pourrait dire que plus ['homme préte a la femme de le confondre avec Dien. . .
Cest a dire ce dont elle jouit, rappelez-vous mon schéma de la derniere fois, je vais pas le refaire
...moins il hait, et du méme coup disais-je - d’avoir équivoqué sur le h.a.i.t. et le est (e.s.2) en francais - c’est a dire que
dans cette affaire, aussi bien, woins il aine.

Je n’étais pas trés heureux d’avoir terminé la-dessus, qui est pourtant une vérité. C’est bien ce qui me fera aujourd’hui
m’interroger une fois de plus sur ce qui se confond apparemment du »ra/ et du 7ée/, tel que j’en ai apporté la notion,
telle qu’elle s’esquisse dans I'expérience analytique, et ce qu’il y a bien, en effet, a ne pas confondre.

Bien str que /% vrai saffirme comme visant / rée/. Mais ce n’est la énoncé que comme fruit d’une longue élaboration,
et je dirai plus : d’une réduction des prétentions a /a vérite.

Partout ou nous la voyons se présenter, s’affirmer elle-méme comme d’un idéal de quelque chose dont la parole
peut étre le support, nous voyons que /a vérité n’est pas quelque chose qui s’atteigne si aisément.

[« dont la parole peut étre le support » : chacun des 4 disconrs positionne la vérité comme ne pouvant pas étre atteinte - H : S,0a, M:ad8, A:S5:0S,, U: 3OS,
_ chaque discours va buter sur son « pas tont » _H : science sans (@)me, A\ : signifiant asémantique, M : plus-de-jouir sans sujet. .|

Dirai-je que si I'analyse se pose d’une présomption, c’est qu’il puisse s’en constituer ## savoir sur la vérité ?

Impossible

a B
'S

Impuissance

71



Dans le schéma, le petit gramme que je vous ai donné du discours analytique, le a s’écrit en haut a gauche, qui se soutient
de cet Sy savoir en tant qu’il est A a place de la vérité |gui ne pent étre asteinte : S1O Sz ). Clest 1a ou linterpelle le § prié de dire

ce « n’importe quoi » qui doit aboutir 2 la production du Sy, du signifiant dont puisse se résoudre - quoi ? - justement

son rappott a /a vérité. La vérité, disons pour trancher dans le vif, est d’origine aAn0elx faléia], sur laquelle tant a spéculé
HEIDEGGER, DR [emet], le terme hébreu, qui comme tout usage de ce terme de vé7i#, a origine juridique : de nos jours
encore, /e témoin est prié de dire « la vérité, rien que la vérité, et qui plus est zoute - $’1l peut, comment hélas pourrait-il ?

- toute la vérité » sur ce qu’il sazt.

Mais ce qui est cherché, et justement plus qu’en tout autre dans le témoignage juridique, c’est quoi ? C’est de pouvoir
juger ce qu’il en est de la jouissance, et je dirai plus loin : c’est que la jouissance s’avoue, et justement en ceci qu’elle peut étre
inavouable, que la vérité cherchée c’est justement celle-1a plus que toute autre, en regard de la loi qui, cette jouissance, la regle.
C’est aussi bien en quoi, aux termes de KANT, le probleme s’évoque, s’évoque de ce que doit faire ’lhomme libre

au regard du tyran, du tyran qui lui propose toutes les jouissances en échange de ceci : qu’il dénonce I'ennemi

dont le tyran redoute qu’il soit - en ce qui est de la jouissance - celui qui la lui dispute. [Kant : Critigue de la raison pratique]

Comment ne se voit-il pas que la question d’ailleurs qui s’évoque de cet impératif, au nom de rien de ce qui est de 'ordre
du pathique ne doit diriger le témoignage de ce qui s’en évoque apres tout, et si ce dont ’lhomme libre est prié de
dénoncer ’ennemi, le rival : si ¢’était vrai, doit-il le faire ?

Est-ce qu’il ne se voit pas, rien qu’a ce probléme évoqué, que s’il est quelque chose qui assurément nous inspire
toute la réserve - qui est bien celle que nous avons toutes, que nous avons tous - c’est que « foute la vérité » c’est ce qui
ne peut pas se dire. C'est ce qui ne peut se dire gu’a condition de, de ne la pas pousser jusqu’au bout, de ne faire que /a mi-dire.
11y a autre chose qui nous ligote quant a ce qui en est de /a vérité, cC’est que /a jouissance ¢’est une limite.

C’est quelque chose qui tient a la structure méme qu’évoquaient - au temps ou je les ai construits pour vous -

mes quadripodes : c’est que /a jouissance ne §'interpelle, ne s'évogue, ne se traque, ne s'élabore qu’a partir d’un semblant.

L amonr lui-méme, ai-je souligné la derniere fois, s'adresse du semblant. 11 s’adresse du semblant et aussi bien - §’il est bien vrai
que ’Autre ne s’atteint qu’a s’accoler, comme je I’ai dit la derniere fois, au @ cause du désir - Cest aussi bien an semblant d’étre
qu’il s’adresse. Cet éfre la n’est pas rien : il est supposé a ce quelque chose, a cet objet qu’est le a.

[Zamonr s adresse du semblant (identification a l'objet d'amonr) au semblant d'étre (@ « accolé » a I'Autre (lien du langage)— @ proche de S(X)).

Un étre est supposé  « ce qui parle » (St S2), ce qui parle et qui « comme tel » produit un @ (8 : sujet, subjectum : sub-posé , OTIOXEWUEVOV : mpokeimenon)|

Mais ici ne devons-nous pas retrouver cette trace : qu’en tant que tel il réponde a quelque iwaginaire ? Assurément

cet « i-maginaire » je 'ai désigné expressément de I'l, du petit i, mis ici isolé du terme « szzaginaire », et que c’est A ce en quoi
ce n'est que de I'habillement - de ['habillement de image de soi qui vient envelopper Lobjet cause du désir (Cf. supra la perruche de Picasso) -
que se soutient le plus souvent - c’est I'articulation méme de P'analyse - que se soutient le plus souvent le « rapport objectal ».

[Lamonr s’adresse du semblant a I'Auntre, mais I'amonr n’atteint I'Auntre que si a cet Antre un @ est @)ccolé comme fiction d’un petit antre, d'un @’ imaginaire an miroir,
qui viendrait habiller I’ Autre et supporter, « soutenir » le sujet comme 3 dans ce champ d'exc-sistence, permettant ainsi la réciprocité (imaginaire aussi) de 'amonr]

Cette affinité du @ a cette enveloppe, c’est 1a le joint - il faut le dire - un de ces joints majeurs a avoir été avancés par

la psychanalyse et qui pour nous est le point, le point de suspicion qu’elle introduit essentiellement. C’est 1a que ce qui peut
nous venir a dire du réel, se distingue, car le réel [« ke réel cest Vimpossible »), si vous le prenez tel que j’ai cru, au cours des temps,
temps qui sont ceux de mon expérience, / réel ne saurait s'inscrire que d’une impasse de la formalisation.

[CJ. les 4 impossibles des 4 disconrs : inconsistance, incomplétude, indémontrable, indécidable).

Et C’est en quoi, C’est en quoi j’ai cru pouvoir en dessiner /e modéle de la formalisation mathématique, en tant qu’elle est
I’élaboration la plus poussée qu’il nous ait été donné de produire, I’élaboration la plus poussée de /a signifiance.

D’une signifiance dont en somme - je parle de la formalisation mathématique - on peut dire qu’elle se fait au contraire du sens.
Jrallais presque dire a contre-sens. Le « ¢a ne veut rien dire » concernant les mathématiques, c’est ce que disent de notre temps

les philosophes des mathématiques, fussent-ils mathématiciens eux-mémes : j’ai assez souligné les « Principia » de RUSSELL.
[A.N. Whitehead, B. Russell : « Principia mathematica »)

Et pourtant peut-on pas dire que ce réseau si loin poussé de la logique mathématique précisément...
pour autant qu’au regard de ce qui a trouvé sa pointe d’une philosophie bien forcée de sortir
de ses propres retranchements, le sommet c’est HEGEL
...peut-on pas dire qu'au regard de cette plénitude des contrastes dialectisés dans I'idée d’une progression historique...
dont il faut dire que rien ne nous atteste la substance
...peut-on pas dire qu'au regard de cela, ce qui s’énonce de cette formalisation si bien faite a ne se supporter que de /éerit
soit quelque chose qui ne nous sert - ne nous servirait s’il le fallait dans le proces analytique - que de ce qu’y désigne,

que de ce que s’y désigne « ¢z » qui retient les corps invisiblement ? [« g gui retient les corps » : habit imaginaire (et scintillant)
qui « enveloppe les corps » : la trace sur ke a-mur », lécriture d'une jouissance qui les soutient an champ de I'Autre]

72


http://fr.wikipedia.org/wiki/Principia_Mathematica

Et 8’il m’était permis d’en donner une image, je la prendrais aisément de ce qui dans la nature paraisse

le plus se rapprocher, de ce qui fait que /érit exige en quelque sorte cette réduction aux dimensions - dimensions 2 - de la surface,
et qui d’une certaine facon se trouve supporté, dirais-je, dans la nature de ce quelque chose dont déja s’émerveillait
SPINOZA, C’est a savoir /l travail de texte qui sort du ventre de ['araignée.

La tile d’araignée, fonction vraiment miraculeuse a voir en quelque sorte s’en supporter déja, en ce point opaque

de cet étrange étre, les paraitres de la surface elle-méme, celle qui - pour nous - permet le dessin de la trace de ces écrits,

et qui sont, en fin, le seul point ou nous trouvions saisissables ces limites, ces points d'impasse, de « sans-issue » qui - le réel —
le font entendre comme s'accédant du symbolique a son point le plus extréme. [/ oi les impasses de la formalisation s'inscrivent dans des lettres |

C’est en cela que je ne crois pas vain qu’apres un travail d’élaboration, dont je n’ai point a rappeler la date ici,
ni maintenant, j’en sois venu a /écriture :
— decea, M:a 8 (fonction de la parole))
— de ce S du signifiant du A en tant que barré : S(X) [H: Sx0a . S(X) (fanction du langage)),
— etdu grand () [A:S:0S, (fonction de ['écriture)).
[chague disconrs vient buter sur le « pas tout » d’une vérité qui va écrire en « lettres » ce qui peut s'en saisir - H : $;0a., S(X), M 1 ad%_,a, A1 510 S, @]

Lenr écriture méme constitue le support qui va an-dela de la parole (an-deia dn mi-dit de la véritqui pourtant ne sort pas des effets
mémes du langage, et ou se désigne ce quelque chose oz centrer le symboligue, quelque chose qui importe a condition
bien str de savoir s'en servir - mais s’en servir pour quoi ? - pour refenir une vérité congrue.

Non pas cette »érité qui se prétende étre foute :
—  celle justement, celle a laquelle nous avons affaire d’un »/-dit,
—  celle qui s’avere se mettre en garde d’aller jusqu’a I'aveu, 'aveu qui serait / pire,
—  celle qui se met en garde dés /a canse du désir [a). Elle le présume ce désir, inscrit d’une contingence corporelle.

Je vous rappelle la fagon dont je supporte ce terme de « contingence ». On peut dire que le phallusi®] - tel que dans
Iexpérience analytique il s’aborde comme le point-clé, le point extréme de ce qui s’énonce comme cause du désir —
on peut dire que 'expérience analytique 7e cesse pas de I'écrire [production de Sy asémantiques).. . .

Or si je Pappelle [®] contingence, c’est pour autant que c’est la que 'expérience analytique rencontre son terme [S;< S,
que tout ce qu’elle peut produire c’est ce Sy, ce signifiant, ce signifiant dont la derniére fois, je pense que vous avez encore
le souvenir de la rumeur que j’ai réussi a produire de cet auditoire en le qualifiant comme signifiant de la jouissance,
méme la plus 7diote et - on me Ia fait remarquer - dans les deux sens du terme :

—  celle de Iidiot d’une part, qui a bien ici sa fonction de référence,
— et celle aussi qui est la plus singulicre.

C’est dans ce « ne cesse pas de s'éerire » que réside la pointe de ce que jai appelé contingence. La contingence, si comme je le dis
elle soppose a impossible, C’est pour autant que /e nécessaire Cest le « ne cesse pas de ne pas s'écrire » [lapsus). ..

je vous demande pardon, c’est le #écessaire qui ici nous introduit ce « ne cesse pas », mais le « ne cesse pas » du négessaire Cest le
« ne cesse pas de s'écrire ». Or, C’est bien 1a [apparente nécessité a quoi nous mene l'analyse de la référence an phallus.

[dans le nécessaire (ne cesse pas de s'écrire) « réside » la pointe (©) de la contingence (cesse de ne pas s'écrire))

Le « ne cesse pas de ne pas s'écrire » que j’ai dit par lapsus a instant c’est /zmpossible, limpossible tel que je le définis de ce

qu’il ne puisse en aucun cas s’écrire. C’est en quoi je désigne ce qu’il en est du rapport sexuel : il ne cesse pas de ne pas s'écrire,
mais la correction que de ce fait il nous permet d’apporter a 'apparente nécessité de /u fonction phallique, c’est ceci :

C’est que C’est réellement e fant que mode du contingent, c’est-a-dire que le « ne cesse pas de s'écrire » doit s’écrire :

« cesse - justement - de ne pas s écrire ».

C’est comme contingence, contingence en quoi se résume tout ce qu’il en est de ce qui pour nous soumet le rapport sexuel

a n’étre pour I’étre patlant que le régime de « /a rencontre » [Cf: Aristote : TOXN (tuché)— €OTOXIOX (entuchia : rencontre heurense) on dvoTUY X
(dustuchia : rencontre malbenrense)], C€St €01 ce sens, c’est en ce sens qu’on peut dire que par la psychanalyse le phallus - le phallus réservé
aux temps antiques aux zzysteres - a cessé de ne pas s'écrire, tien de plus. Il n’est pas entré dans le « ne cesse pas », dans le champ
d’on dépendent la nécessité d'une part, et plus haut /impossibilité. 1e vrai donc, ici témoigne qu’a mettre en garde comme il le fait
contre /imaginaire, il a beaucoup a faire avec ’a-natomie.

Cest en fin de compte ces trois termes, ceux que j’inscris du &, du S(X) et du grand @, c’est sous un angle dépréciatif

que je les apporte. Ce que nous démontre /a conjonction de ces trois termes, c’est justement ce qui s’inscrit de ce triangle,
de ce triangle constitué de /imaginaire, du symbolique et du réel, et ou se désigne de leur jonction - quoi ?

73



Imaginaire

v

Timpossibilité de
dire tout le vrai le peu de réalite

S(X)

X »
Symbolique - ,C,’ — Réel
— A droite /e pen de réalité dont se supporte ce principe qu’a promu FREUD comme étant celui qui s’élabore
d’un progtres, lequel serait dans son fond celui du principe du plaisir, le peu de réalité, Cest-a-dire ceci :
que tout ce qu’il nous est permis d’aborder de réalité reste enraciné dans /e fantasme.

—  Drautre part S(X), qu’est-ce d’autre que /impossibilité de dire tout le vrai dont je patlais tout 2 heure ?

—  Etenfin, troisiéme terme ceci, ceci par quoi le symboligue, a se diriger vers le rée/, nous démontre la vraie nature
de cet oljef(a) que tout a ’heure j’ai qualifié de semblant d’étre, non par hasard, c’est bien de ce qu’il semble
nous donner le support de Uézre.

C’est bien aussi de ce qui se confirme de tout ce qui s’est élaboré comme tel, et quoi que ce soit de I'éfre, de I'étre

et méme de /essence, que nous pouvons, a le lire a partir de expérience analytique, a lire ARISTOTE par exemple,
voir que ce dont il sagit cest de objer(a), que la contemplation par exemple aristotélicienne est le fait de ce regard

tel que je Iai défini dans « Les guatre concepts fondamentanx de la psychanalyse » comme représentant un, un des 4 supports
qui font la cause du désir.

sein, feces, voix, regard)

C’est donc d’une des « graphicisations » - pour ne pas parler de graphe, puisqu’aussi bien un graphe c’est un terme qui a
un sens trés précis dans la logique mathématique - dans cette « graphicisation » que se montrent, que se montrent ces
correspondances qui font du 7ée/ un ouvert entre le semblant qui résulte du symbolique et 1a réalité telle qu’elle se supporte
dans le concret de /a vie humaine :

—  dans ce qui mene les hommes,

—  dans ce qui les fait foncer toujours par les mémes voies,

— dans ce qui les fait encore produire d’antres hommes,

— dans ce qui fait que - a jamais - « lencore a naitre » ne donnera rien que I'encorné. [Rires|

De I'autre c6té, ce @, ce @ qui - lui - d’étre dans la bonne voie somme toute, nous ferait prendre pour éfre, au nom de ceci
qu’il est apparemment bien quelque chose, ne se résout en fin de compte que de son échec, que de justement ne pouvoir
s’inscrire d’aucune fagon, complétement, a ’abord du rée/.

Le vrai alors, le vrai alors bien sur c’est cela, a ceci pres que ¢a ne s’atteint jamais que par des voies tordues, et que tout

ce a quoi enfin le »raz auquel couramment nous sommes amenés a faire appel, c’est simplement a rappeler ceci :

qu’il ne faut pas se tromper, qu’il ne faut pas croire qu’on est déja méme dans / semblant, qu’avant le semblant

- dont en effet tout se supporte pour rebondir dans / fantasme - qu’avant cela, il y a a faire une distinction sévere de
Limaginaire et du réel, qu’il ne faut pas croire que ce semblant, ce soit d’aucune facon nous-mémes qui le supportions méme.
Nous ne sommes méme pas semzblant.

Nous sommes a 'occasion ce qui peut en occuper la place et y faire régner - quoi ? - ce qui assurément - pour nous en
tenir a cet immédiat d’aujourd’hui - nous permet de dire qu’aprés tout I’analyste, dans tous les ordres de discours qui
soft ceux en tout cas qui se soutiennent actuellement - et ce mot « actuellement » n’est pas tien si nous donnons a « acte »
son plein sens aristotélicien - de tous les discours qui se soutiennent actuellement, c’est bien analyste qui, a mettre 'objer(a)
a la place du semblant, est dans la position la plus convenable a faire ce qu’il est juste de faire, a savoir znterroger,

interroger comme du savoir ce qu’il en est de la vérité. Qu’est-ce c’est que le savoir ?

11 est étrange que mis a part DESCARTES - dont ce n’est pas pour rien qu’il est a 'orée de /a science moderne, pas le seul
mais qu’il 'est tout de méme - qu’avant DESCARTES, la question du saveir n’ait jamais été posée. [discours scientifique : H]
Qu’il ait fallu en quelque sorte ce quelque chose qui est 'analyse et qui est venu nous annoncer : g« y a du savoir

qui ne se sait pas et que c’est a proprement parler, un savoir qui se supporte du signifiant comme tel - qu’un réve ¢a n’introduit

a aucune expérience insondable, 2 aucune mystique, que ¢a se /it dans ce qui s'en dit. [discours scientifique : H]

Et qu'on pourra méme aller plus loin : a en prendre les équivoques au sens le plus anagrammatigne du mot,

que c’est a ce point du langage ot un SAUSSURE se posait la question de savoir si méme dans les vers saturniens
ou il trouvait les plus étranges ponctuations d’écrit, ¢’était ou non intentionnel. [discours scientifique : H]

C’est la ou SAUSSURE en quelque sorte attend FREUD. C’est 1a que se renouvelle la question du savoir.

74



Si vous voulez bien ici pardonner quelque chose que j'emprunterai a un tout autre registre, celui des vertus inaugurées
par la religion chrétienne - mais vous verrez que ce n’est pas déplacé puisque il faudra bien que nous en venions
a en parler de la dite religion - il y a 1a une sorte, une sorte d’effet tardif, de rejet, de surgeon de charité.

Qu’est-ce qui a bien pu, si ce n’est je ne sais guelle parenté, affinité avec ce qui, dans le genre de cet animal qui est parlant
participe du « don », comme on dit - je ne le vois pas ailleurs que dans ce « four » de FREUD. Nous avoir dit que
'inconscient, ¢a avait au moins ce petit degré d’amorgage, grace a quoi la misére pouvait se dire, qu’il y avait quelque
chose qui la vraiment - et non pas comme on Pavait dit jusque 1a - transcendait ? [non pas transcendant mais intrinsique— ¢f. canse finale)
Rien d’autre que ce langage qu’elle habite, cette espece — rien d’autre que ce Jangage, et que de ce langage elle se trouvait

en somme avoir, dans ce qu’il en est de sa vie quotidienne, support de plus de raison qu’il n’en pouvait apparaitre,

a savoir que cette poursuite vaine d’une sagesse « #natteingible » et toujours vouée a I’échec : il y en avait déja 1a [savoir non su).

Mais alors, est-ce qu’il faut tout ce détour pour poser la question, & question du savoir, sous la forme : « Qu’est-ce qui sait » ?
Se rend-on compte que C’est ’Autre, I'Autre avec un grand A tel qu’au départ je I'ai posé comme rien d’autre, rien d’autre
que ce liew oit le signifiant se pose, et sans lequel rien ne nous indique qu’il n'y ait nulle part une dit-mansion de vérité - « dit-mansion »

en deux mots : la 7ésidence du dit - le dit dont le savoir pose I’Autre comme /Zex. Le statut du savoir implique comme tel
qu’ily en a déja du savoir, et dans I’ Autre qu’il est a prendre - en deux mots - c’est pourquoi il est fait d’apprendre, en un seul mot.
Le sujet résulte de ce qu’il doive étre appris ce savoir, et méme mis d prix (p.r.i.x.), Cest-a-dire que ¢'est son coiit qui ['évalue

non pas comme d échange mais comme d ‘usage. |ce savoir ne s'achéte pas (pas de valenr d’échange), sa valenr (d'nsage) vient de ce qu’il en coiite de Pacquérin

Le savoir vaut juste autant qu’il cotte bean coiit - en deux mots et c.0.7.1. avec accent grave - beau codit de ce qu’il faille
y mettre de sa peau, de ce qu’il soit difficile - difficile de quoi ? - et bien, moins de 'acquérir que d’en jouir.

La dans le jouir, sa conquéte a ce savoir, sa conquéte se renouvelle dans le « chague fois » que ce savoir est exercé.

Le pouvoir qu’il donne, restant toujours tourné vers sa jozuissance.

11 est étrange que ceci n’ait jamais été mis en relief, que le sens de « savoir» soit tout entier 1a, que la difficulté de son
exercice lui-méme, c’est cela qui rehausse celle de son acquisition. C’est de ce que a chaque exercice de cette acquisition
se répete, qu’il ne fait pas question de laquelle de ces répétitions, de laquelle est a poser comme premiere, dans son apptis.
Bien str qu’il y a des choses qui courent et qui ont tout a fait Iair de marcher comme des petites machines, on appelle ¢a
des ordinateurs, mais qui est-ce qui va dire qu’un ordinatenr pense : moi je le veux bien, mais qu’il sache, gui est-ce qui va le dire 2

La fondation d’un savoir c’est ce que je viens de dire, c’est que / jouissance de son exercice, c’est la méme que celle

de son acquisition. C’est ainsi, puisque - comme vous le voyez - 1a se rencontre de fagon sure, plus sire que dans MARX
lui-méme, ce qu’il en est d’une valenr d’usage, puisqu’aussi bien dans MARX, elle n’est la que pour faire point idéal

pat rapport a la valeur d’échange ou tout se résume. Et justement parlons-en de cet « gppris » qui ne repose pas sur ’échange
[marchand), du savoir d'un MARX lui-méme puisque je viens de I’évoquer. Eh bien du savoir d'un MARX lui-méme

dans la politique - qui n’est pas rien - ech ben on ne fait pas « Commarxe » si vous me permettez, pas plus qu’on ne peut

de celui de FREUD, faire fmﬂde. [¢'est faire « comme si », ¢'est user d’un savoir sans 'avoir acquis : psittacisme — frande)

Il n’y a qu’a regarder pour voir que partout ou ne les retrouve pas ces savoirs, se les étre fait entrer dans la peau

par de dures expériences, ch ben ¢a retombe sec, ¢a ne s’importe ni ne s’exporte. Il 0’y a pas d’information qui tienne,
sinon de la mesure d™un « formé a l'usage ». Ainsi se déduit, du fait que le savoir est dans I’ Autre, gu’il ne doive rien a l'étre,

si ce n’est que celui-ci en ait véhiculé / lettre. D’ot il résulte que /étre puisse tuer la ou /a lettre reproduise, mais reproduise
jamais le méme, jamais le méme ézre de savoir. Je pense que vous sentez la - hein ? - quant au savoir la fonction que

je donne a /a lettre. C’est celle a propos de quoi je vous prie de ne pas trop vite glisser du coté des prétendus « zessages »,
c’est celle qui la fait analogue d’un germen, ce germen que nous devons si sévérement - si nous sommes dans la ligne

de la physique moléculaire... de la physiologie moléculaire - que nous devons si séverement séparer des corps

aupres desquels il véhicule vie ef mort tout ensemble.

MARX et LENINE, FREUD et LACAN, [Rires| ne sont pas couplés dans /ére, cest par /a lettre qu’ils ont trouvée,

[Marx: Iu par Lénine, Freud Iu par Lacan] trouvée dans I’Autre, que comme étre de savoir, ils procedent denx par deuxc dans un Autre supposé.
Le nouveau de leur savoir, c’est que n’en est pas supposé - quoi ? - que ’Autre en sache rien | Non pas bien str « /éfre gui
y a fait lettre » car Cest bien de /Autre qu'il a fait lettre a ses dépens, au prix de son étre, au prix de son étre - mon Dieu -
pour chacun : pas de « 7ien du fout » mais non plus pas de « #res beancoup ». Pour dire la vérité, ces étres, ces étres d'on se fait

a la lettre, je vais vous faire sur eux une petite confidence : je pense pas, malgré tout ce qu’on a pu raconter par exemple
de LENINE, que Ja haine, ni l'amonr, que ['bainamoration, ¢a en ait vraiment étouffé aucun.

Qu’on ne me raconte pas d’histoires a propos de Madame FREUD : la-dessus j’ai le témoignage de JUNG,

il disait la vérité, c’était méme son tort, il ne disait que ¢a. [Rires] Ceux qui arrivent a faire ces sortes de rejets d’étre, encore,
C’est plutdt ceux qui participent du mépris, que je vous ferai écrire cette fois - puisqu’aujourd’hui je m’amuse avec Pa-prix
et le reste - m.ép.ri.x. Ca fait Uniprix. Nous sommes quand méme au temps des « supermarkets », alots il faut savoir

ce qu’on est capable de produire, méme en fait d’étre. Ouais...

75



L’embétant est ceci : Cest que I’Autre, le lien, lui - comme je vous I’ai dit - #e sache rien. On peut plus hair Dieu si lui-méme
ne sait rien, rien de ce qui se passe notamment. Quand on pouvait le hair, on pouvait croire qu’il nous aimait,
puisqu’il nous le rendait pas. C’était pas apparent, malgré que dans certains cas on y a mis toute la gomme.

Enfin comme j’arrive au bout de ces discours que j’ai le courage de poursuivre devant vous, je voudrais, puisque c’est 1a
une idée qui me vient et qu’apres tout c’est une idée aussi a laquelle j’ai un tout petit peu réfléchi - n’est-ce pas ? -

c’est que le CHRIST en somme, dont on nous explique le malheur par une idée de sauver les hommes, je trouve plutot
que c’est de sauver Dieu qu’il s’agissait, en redonnant enfin un peu de présence, d’actualité, a cette haine de Dieu,

sur laquelle bien sir nous sommes, et pour cause, plutét mous. C’est de 1a que je dis que I'imputation de 'inconscient
n’est-ce pas, est un fait de charité incroyable : ils savent, ils savent /s sujets, mais enfin tout de méme, ils ne savent pas fout.
Au niveau de ce pas tout, il n’y a plus que I’Auntre a ne pas savoir. Cest I’Autre qui fait le pas fout, justement en ce qu’il est

la part du « pas savant du tout » dans ce pas tout.

Alors - momentanément, bien sar - ¢a peut étre commode de le rendre responsable, de le rendre responsable de ceci
a quoi aboutit I’analyse n’est-ce pas, a quoi aboutit I’analyse de la fagon la plus avouée, a part ceci que personne

ne s’en apercoit, n’est-ce pas, c’est qu’en somme sz le désir, la libido, est masculine, €h bien la chére femme, c'est justement

que de la o1 elle est « toute », C’est-a-dire d’ou la voit "homme, e rien que la, qu'elle pent avoir un inconscient, n’est-ce pas.

Et a quoi ¢a lui sert ? Ben ¢a lui sert - comme chacun sait - a faire parler I'étre patlant, ici réduit 2 ’homme,
c’est-a-dire - je sais pas si vous I’avez bien remarqué dans la théorie analytique - a n’exister que comme meére.

Elle a des effets d’inconscient, mais son inconscient a la limite, ou elle est pas responsable enfin de I'inconscient de tout
le monde n’est-ce pas, c’est-a-dire au point ou /Autre a qui elle a affaire - /e grand Autre - ou I’ Autre fait qu’elle ne sait rien,
parce que lui /Autre - Cest trop clair - sait d'antant moins que c’est tres difficile de soutenir son existence, n’est-ce pas,

eh ben on ne peut pas dire que tout ceci lui fasse la part belle. Ouais...

J’ai joué en somme la derniére fois, comme je me le permets, sur I’équivoque un peu tirée par les cheveux de « #/ hait »
et « 7/ est». Je n’en jouis pas, sinon a poser la question que, elle soit digne de la paire de ciseaux. C’est justement de quoi
il s’agit dans la castration. Que /#éfre provoque /a haine comme telle n’est disons pas exclu. Parce que si toute affaire, si
toute 'affaire ’ARISTOTE ca a été de concevoir ['étre comme étant ce par quoi les étres « moins étres » participent au plus hant

des étres, ’est formidable | C’est formidable que Saint THOMAS a réussi a réintroduire ¢a dans une tradition chrétienne
qui bien entendu pour s’étre répandue chez les Gentils, enfin était bien forcée de s’y étre toute entiére formée,

de sorte qu’il avait qu’a tirer sur les ficelles pour que ¢a remarche.

Mais enfin se rend-on compte que dans la tradition juive la coupure ne passe pas du plus parfait au moins parfait,

que le moins parfait est tout simplement ce qu’il est, a savoir radicalement imparfait, et qu’il n’y a strictement qu’a obéir
au doigt et a P'ceil - si jose m’exprimer ainsi - 4 celui qui porte un nom : JAHVE, avec d’ailleurs quelques autres noms
dans ’entourage, qui ne sont pas exclus comme tels, mais celui-ci a fait le choix de son peuple et il y a pas a aller contre.
Est-ce que la ne se dénude pas que c’est bien mieux que de « /étre-hair», de le trabir a occasion ? Et c’est ce dont,

bien évidemment, les Juifs ne se sont pas privés, ils ne pouvaient pas en sortir autrement. Nous en sommes, sur ce sujet
de la haine, si étouffés que personne ne s’apercoit qu’une haine, une haine solide, ¢a s’adresse a I’étre, a I’étre méme

de quelqu’un qui n’est pas forcément Dieu.

On en reste - et C’est bien en quoi j’ai dit que /& @ es? un semblant d’étre - on en reste a la notion - et C’est 1a que I'analyse
comme toujours, enfin est un petit peu boiteuse - on en reste a la haine jalouse, celle qui jaillit de la « jalouissance »,

de celle qui « s’imageaillisse » du regard chez Saint AUGUSTIN qui 'observe le petit bonhomme - hein ? - il est la en tiers,
il observe le petit bonhomme et il voit que « pallidus », il en palit d’observer, suspendu a la tétine, son conlactanenn sunm.

Oui heureusement que c’est la jouissance substitutive premiere, n’est-ce pas dans I’énonciation freudienne, le désir évoqué
d’une métonymie, qui s’inscrit d’'une demande supposée adressée a I’Autre, de ces noyaux de ce que j’ai appelé « Ding »,
dans mon article, dans mon séminaire sur la psychanalyse, sur 1. éthique de la psychanalyse, La chose frendienne “en d’autres termes.
Le « prochain » méme, que FREUD se refuse a aimer au-dela de certaines limites, n’est-ce pas, I'enfant regardé :

lui I’a, le @ ! Est-ce qu’avoir I'a, c’est Iétre ?

Voila /a guestion sur laquelle je vous laisse aujourd’huli, et si vous voulez lire, d’ici la prochaine fois que je vous verrai,

N . . . . vy s, . .. - 76
C’est-a-dire si mon souvenir est bon le 10 avril, ce que j’ai écrit sur la Bedeutung des phallus, sur La signification du phallus
en francais, si vous voulez le lire, vous verrez a quoi conduit la derniére question sur laquelle je vous laisse.

75 La chose frendienne, in Eorits, p. 401. ’
76 La signification du phallus, Die Bedeutung des Phallus, in Ecrits, p. 685.

76



10 Avril 1973 Table des séances

MILNER RECANATI
LACAN

Je ne vous parle gueére de ce qui parait quand il s’agit de quelque chose de moi, d’autant plus que il me faut en général
assez Iattendre pour que, pour moi, I'intérét s’en distancie. Néanmoins, il ne serait pas mauvais pour la prochaine fois
qui sera le 8 Mai - pas avant, puisque le dix sept de ce mois sera en pleines vacances de Paques, je vous préviens donc
que le prochain rendez-vous est le 8 Mai - il serait pas mauvais que vous ayez lu quelque chose que j’ai intitulé L ¢onrdit,
en Pécrivant d.iz, et qui part de la distance qu’il y a du dire au dit.

Qu’il n’y ait d’éfre que dans le dit, Cest une question, que nous laisserons en suspens. Il est certain qu’il n’y a du diz

que de I’étre, mais cela n’impose pas la réciproque. Par contre ce qui est mon dire Cest qu’il 0’y a de /znconscient que du dit,
¢a c’est un dire. Comment dire ? C’est la la question ! On ne peut pas dire n’importe comment et c’est le probléme

de qui habite le langage, 4 savoir de nous tous.

C’est bien pourquoi aujourd’hui et a propos de cette béance que j’ai voulu exprimer un jour en distinguant de /z /inguistique,
ce que je fais ici, c’est-a-dire de la « Znguisterie », a savoir ce qui se fonde dans ce que je viens d’énoncer tout d’abord,
et qui est assuré, que nous ne pouvons traiter de 'inconscient qu’a partir du i, et du it de ’'analysant.

C’est bien dans cette référence que j’ai demandé a quelqu’un - qui, a ma grande reconnaissance a bien voulu y accéder -
c’est-a-dire un linguiste, de venir dire aujourd’hui devant vous, et je suis sir que vous en tirerez profit, ce qu’il en est
actuellement de la position du linguiste.

Je ne veux méme pas indiquer ce qui ne peut pas manquer dans uz fe/ énoncé de vous intéresser : que quelqu’un m’ait écrit,
a propos d’un article comme ¢a qui était paru quelque part, que quelqu’un m’ait écrit qu’il y a dans la position du Znguiste
quelque chose qui se déplace. C’est ce que j’ai souhaité qu’aujourd’hui quelqu’un vous informe, et personne n’en est plus
qualifié que celui que je vous présente, a savoir Jean-Claude MILNER, un linguiste.

77



Jean-Claude MILNER "’

De la grammaire, il y en a toujours eu, il y en a eu avant les modernes et il y en aura sans doute apres nous.
Pour la linguistique c’est autre chose si ’'on entend par linguistique ce qu’il faut entendre : quelque chose d’assez précis,
C’est-a-dire un champ, un discours qui considere le langage comme objet de science.

Que le langage - peu importe le nom - que le langage soit objet de science, c’est une proposition qui n’a rien de trivial
et qui est méme, d’un certain point de vue, hautement invraisemblable. Néanmoins une discipline s’est constituée autour
de cette hypotheése et on sait généralement a quel prix, par quelles voies cette discipline s’est constituée.

Historiquement et d’un point de vue systématique, le départ c’est le cours de linguistique de SAUSSURE,
qui articule donc la linguistique comme science autour d’un certain nombre de propositions enchainées.
De ces propositions, j’en retiendrai trois pour, disons résumer le premier abord de la linguistique prise comme science.

La 1% de ces propositions c’est que le langage, en tant qu’il est objet de la linguistique, n’a comme propriétés que celles
qui se déduisent analytiquement de sa nature de sigre. Cette proposition peut s’analyser en deux sous-propositions  :
—  la premicere c’est que le langage n’a pas de propriétés spécifiques par rapport a d’autres systemes de signes.
1 ’est que le langage n’ d T q t a d’autres systémes de sig
— la deuxieme, c’est que la notion de sigre est essentielle 4 la linguistique.
Autrement dit on peut définir / linguistigne comme le type général de toute théorie des systémes signifiants.

La denxciéme grande proposition, qui s’enchaine a la premiére, c’est que les propriétés de tout systéme de signes peuvent étre
décrites par des opérations assez simples, ces opérations étant elles-mémes justifiées par la nature méme du signe,
essentiellement sa nature d’étre biface et d’¢tre arbitraire. Par exemple, parmi ces opérations, une qui est bien connue :

la commutation. Ces opérations n’ont rien de spécifique au langage, elles pourraient étre appliquées - et ont été appliquées -
a d’autres systémes.

La troisiéme proposition c’est que 'ensemble des propriétés de la langue, donc I'objet de la linguistique,

ce qu’on peut appeler - cet ensemble - ce qu’on peut appeler la structure, est en quelque sorte de méme tissus
que les données observables. Cette structure n’a rien qui soit caché, rien qui soit secret, elle s’offre a 'observation
et les opérations du linguiste ne font qu’é/ucider, expliciter ce qui est co-présent aux données elles-mémes.

Ces trois propositions ont donné naissance a un type de linguistique bien connu, /a /linguistique structurale.

C’est un fait important que ces trois propositions ont été - toutes les trois - réfutées. Autrement dit, dans le mouvement
méme de /a linguistique considérée comme science, une autre hypothese, une autre #héorie du champ s’est proposée,

qui s’articule par trois propositions également, qui prennent le contre-pied de celles que je viens d’énoncer.

Je commencerai par la derniére pour analyser... Non | Premiére proposition de cette nouvelle théorie qui correspond

au contre-pied de la troisieme que j’ai énoncée précédemment, pour analyser une langue on a besoin de faire intervenir
des relations abstraites qui ne sont pas forcément représentées dans les données elles-mémes. Autrement dit,

il 0’y a pas une seule structure qui serait coprésente aux données, mais il y a au moins denx: structures. Une qui est observable
qu’on appelle /a structure de surface, et 'autre, ou plusieurs autres, qui ne sont pas observables, dont / structure dite profonde.

Deuscieme proposition articulée, qui prend donc le contre-pied de la deuxieme proposition structuraliste, ces deux structures,
structure de surface et structure profonde, sont reliées entre elles par des opérations complexes, en tout cas trop
complexes pour étre tirées de la nature méme du signe, par exemple ce qu’on appelle généralement « les transformations ».

Et la premiere proposition structuraliste trouve son contre-pied dans la troisieme proposition transformationnelle,
transformationnaliste : ces transformations sont spécifiques au langage. Autrement dit, aucun autre systéme connu ne présente
des opérations du type des fransformations, autrement dit encore, il y a des propriétés spécifiques au langage.

Un corollaire que je n’explicite pas, dont je n’explicite pas les raisons, c’est que la notion de szgrne comme telle
n’est aucunement nécessaire a la linguistique. On peut parfaitement développer la linguistique comme science
sans faire usage de la notion de signe saussurien, de la notion de signifiant par opposition au signific,

ce qui - disons par parenthese - rend quelque peu comique certaine assertion récente suivant laquelle

c’est du coté de la linguistique qu’il faudrait se tourner pour comprendre la notion de signifiant.

77 Jean-Claude Milner : Arguments linguistiques, Paris, Mame, Série bleue, Coll. Repéres, 1973, pp. 179-217 : « Ecoles de Cambridge et de Pennsylvanie :
denx théories de la transformation ».

78



Ce changement, a 'intérieur de la linguistique, a toutes les apparences extérieures de ce qu’on a appelé une refonte,
C’est-a-dire le passage d’une certaine configuration du champ d’une science a une autre configuration de ce champ,
cette seconde configuration intégrant la premicre et la présentant comme un cas particulier de sa propre analyse.
Et ainsi, la linguistique structuraliste est réfutée par la linguistique transformationnelle, mais en méme temps

elle y est intégrée puisque la linguistique structurale apparait comme un cas particulier, plus restrictif,

de la linguistique transformationnelle.

Loin donc que ce passage d’une linguistique a une autre puisse se qualifier comme une difficulté ou comme une crise,
le fait que ce type de refonte soit possible parait plutdt une preuve que / linguistigue est bien intégrée an champ des sciences.
Voila en gros la présentation la plus courante que ’on peut faire du systeme de la linguistique.

Ce que je vais essayer de montrer c’est qu’en réalité la situation est toute différente, il n’y a pas... dans les « diffzcultés »

il y a premiérement des diffuultés aujourd’hui dans le champ de la linguistique, et ces difficultés ne se présentent pas
comme les signes avant-coureurs d’une refonte, c’est-a-dire comme les signes avant-coureurs d’une nouvelle figure

de la linguistique qui intégrerait la précédente, mais comme les signes d’une difficulté de fond, ce qu’on appelle couramment
une crise, et j’essaierai de montrer en dernier lieu /e noyau, le principe de cette crise. Je vais donc considérer successivement
quelques problémes de brouillage, & antinomie qui sont recouverts par la linguistique dite transformationnelle.

La premiére sera I’antinomie, la... — comment dire ? — la possibilité d’interpréter de deux maniéres différentes I'opposition
de la structure de surface a la structure de profondeur. Pour présenter de fagon simple le probléeme, on peut considérer
que le « donner a expliguer », pour une grammaire transformationnelle c’est - mettons - un ensemble de phrases

que 'on considérera comme appartenant a un ensemble bien formé.

Par exemple, je prends un exemple tout a fait abstrait : une phrase positive, assertive, active, sera reliée et sera classée
—  dans le méme ensemble que la version #égative de cette méme phrase,
—  dans le méme ensemble que la version Znferrogative de cette méme phrase,
— et dans le méme ensemble que la version passive de cette méme phrase.
On a donc un ensemble, on peut se poser des questions sur la fagcon dont ’ensemble sera construit, mais enfin,
on a le deux. Eh bien, cet ensemble, on peut admettre que s’il est bien formé, il se justifie par une propriété commune
a tous les éléments de ’ensemble, opération tres simple. Question : cette propriété commune est-elle une réalité

.78 I Y iy . o
ou un flatus vocis ~ ? Autrement dit, I'interprétation de cette proposition : « #y a une propriété commune anx ensembles,
anx phrases de l'ensemble » peut avoir une version réaliste ou une version nominaliste.

Si on adopte /interprétation réaliste, cela revient a dire que on a une réalité, que cette propriété commune est une réalité,
cette réalité est de type langagier, linguistique, autrement dit que la propriété commune a toutes les phrases de ’ensemble
se représentera sous la forme d’une structure linguistique, cette structure étant évidemment qualifiée pour étre

la structure profonde des phrases appartenant a ensemble. A partir de cette structure, il suffira de construire un certain
nombre de régles, des transformations qui permettront d’obtenir donc, a partir de la structure commune, par une série
d’opérations différentes, tel et tel élément différencié de Lensemble initial.

Autre interprétation : iuterprétation nominaliste. Dans ce cas-1a, il n’y a aucune réalité qui représente la propriété comme telle,
il n’y a comme réalité que la classe que ’on a pu construire, la classe de phrases que ’on a pu construire, et de ce point
de vue, le systeme transformationnel n’a plus de structure de départ sur laquelle il aura a opérer des modifications.

Deuxie¢me divergence possible concernant les transformations elles-mémes, disons ’'ensemble de la grammaire

dite transformationnelle :étant donnée wne transformation ou étant donnée foute assertion grammaticale de la théorie grammaticale,
on pourra 'envisager soit en exzension, soit en intention. Par exemple, en extension : une transformation consiste

en une paire de phrases que 'on affirme étre liées, par exemple la phrase active et la phrase passive, et la transformation
ne sera rien d’autre que le couple que I'on aura pu construire : phrase active - phrase passive. Si'on adopte le point de vue
intentionnel : ¢h bien la transformation ne se réduit pas a la paire de phrases mais devient une propriété de cette paire

qui ne se confond pas avec la paire elle-méme.

Cette opposition, cette divergence peut entrainer un certain nombre de différences tout a fait sensibles dans la théorie.
Prenons par exemple une structure comme il en existe beaucoup dans les langues ou la présence d’un élément peut étre
prévue a partir de la présence d’un autre. Par exemple, en frangais, il n’y a pas d’article qui ne soit suivi, de prés ou de
loin, enfin zmmédiatement ou non, d’un substantif. Autrement dit, lorsque 'on dit d’une structure qu’elle comporte un
article, on dit la méme chose que lorsqu’on dit que cette structure comporte un article suivi d’un substantif,

bien évidemment. Autrement dit encore, la classe des séquences comportant un article est identique a la classe des
séquences comportant un article plus un substantif.

78 Flatus vocis : littéralement « un souffle de voix » qualifie « wne Vérité qui s'évanonit avec la voix ».

79



Dans une approche extensionnelle, toute expression ayant la méme extension qu’une autre expression peut étre librement
substituée a cette autre expression. Dans le cas particulier cela voudra dire qu’une expression du type « structure comportant
un article » sera librement substituable 4 « structure comportant un article plus un substantif ».

Mais dans approche intentionnelle, il n’est pas nécessairement vrai que deux expressions ayant la méme extension soient
substituables. Par exemple, pour prendre un exemple de QUINE, entre la propriété :

—  «étre un animal marin vivant en 1940 », et la propriété :

—  «étre un cétacé vivant en 1940 ».
L’extension pourra bien étre la méme — admettons... — mais il n’est pas évident pour autant que les deux propriétés
solent les mémes et soient substituables ’'une a 'autre en préservant la synonymie des énoncés.

Par conséquent dans le cas qui nous occupe, il peut tres bien y avoir une différence entre :

—  la propriété « étre analysable en un article »,

— et la propriété « étre analysable entre article plus nom ».
EtI'on peut parfaitement imaginer des regles qui seront correctement présentées suivant 'une de ces propositions
et ne le seraient pas suivant ’autre de ces propositions.

Jacques LACAN — Mammifere. ..
Jean-Claude MILNER

Oui Cest ¢a, Mammifere, ah oui | Pour étre complet, il faudrait ajouter les pinnipedes aux cétacés : il y a deux,
deux sous-groupes parmi les animaux mammiféres marins. Autrement dit, la encore on a une bifidité, un clivage entre
denx: interprétations possibles de la notion de transformation. En général, les théories linguistiques combinent
—  le point de vue intentionnel sur les transformations,
— et le point de vue réaliste concernant la structure profonde.
Et celles qui adoptent /e point de vue exctensionnel concernant les transformations, adoptent / point de vue nominaliste sux
la structure profonde. Je ne m’attarderai pas sur ce fait, il n’est sirement pas di au hasard, je prendrai simplement
la situation telle qu’elle est. On a donc deux possibilités pour la théorie linguistique transformationnelle :
—  d’une part etre ntentionnelle réaliste,
— et d’autre part etre extensionnelle nominaliste.

Si on adopte le point de vue extensionnel réaliste... le point de vue extensionnel nominaliste, pardon, la structure profonde
devient, étant simplement une classe, les reégles de la grammaire étant purement extensionnelles sont elles aussi purement
des classes, autrement dit les démonstrations de cette théorie consisteront tout simplement a trouver des procédures de
construction des classes bien formées. Et on aura démontré une thése dans cette grammaire sil’on a trouvé la procédure
constructive effective, permettant de montrer que la classe visée est bien formée, est exhaustive, etc.

Inversement dans I'autre hypotheése, /a version donc intentionnelle nominaliste 79, la structure profonde est une structure réelle et

c’est de plus une s#ructure cachée. Pour la reconstituer, on est obligé de s’appuyer sur des indices donnés par 'observation.
Drautre part, les transformations sont formulées en termes de propriétés, essentiellement a partir de I’énoncé suivant, le

principe suivant : « Deux phrases sont en relation de transformation si elles ont les mémes propriétés ».

1l faudra donc foute une série de raisonnements montrant :
—  que telle propriété est bien représentée sur denx: phrases,
—  que cette propriété est la méme dans les deux cas,
— que d’autre part le fait que cette propriété soit la méme est un argument suffisant pour combiner les deux
phrases par une transformation, etc.

Autrement dit la forme de la démonstration sera, non pas de 'ordre de la construction des classes, mais de 'ordre de
I'argumentation a partir d’indices ou a partir de raisons. Le type de la certitude

— dans un cas sera donc de 'ordre des dénombrements exhaustifs,

— dans l'autre cas il sera de 'ordre des raisons combinées, de la force relative des indices, etc.

Conclusion, il n’y a pas...
— de méme qu’il n’y a pas donc une interprétation univoque des notions fondamentales de la linguistique,
— de méme il n’y a pas de type unique de démonstration et de certitude.

79 Lapsus de Jean-Claude Milner. 11 faut ici lire « réaliste ».

80



Est-ce que néanmoins on peut maintenir que sur la notion de « propriété du langage », nous avons vu qu’elle était singuliere
dans la théorie transformationnelle, est-ce que 'on peut dire qu’il y a accord ? Le probléme est d’importance dans la
mesure, Ou si 'on admet que le langage a des propriétés spécifiques, objet de la linguistique sera évidemment de découvrir
ces propriétés spécifiques, et il ne peut pas y en avoir d’autres. Si donc il apparait que sur la notion de propriété du langage il y a
ambivalence, ambiguité, on en sera amené a conclure qu’il n’y a pas de notion univoque de I'objet de la linguistique.

Eh bien en fait, on peut effectivement montrer qu’il y a ambivalence de la notion méme de propriété. Prenons 'exemple
des transformations. C’est une spécificité - admettons-le - des systémes linguistiques que d’étre articulables en termes
de transformations. Eh bien il existe une interprétation suivant laquelle on dira :

« Ce qui me garantit que ¢'est une propriété c'est justement que ['on puisse imaginer
a priori toute une série de systémes formels non pourvus de transformations »

Autrement dit, @ priori rien ne m’empéche de représenter un systeme par des transformations, mais qu’en fait,

« eb bien c’est comme ¢a» il'y a des transformations dans les noms. La notion de propriété est alors liée au « ¢'est comme ¢a » :

a Uin-déductible a priori et a 1 observable a posteriori. C’est en particulier la position de CHOMSKY, et pour ceux qui pratiquent
les raisonnements, enfin les argumentations, les discussions de la grammaire du type chomskien, ils reconnaitront

trés fréquemment des arguments du genre :

« 1l n’y a ancune raison a priori pour que telle structure soit présente dans les langues, or elle y est présente, done j’ai une propriéte,
et ayant une propriété reconnaissable a ce critére qu'elle est in-déductible a priori, j’ai atteint la thése ultime de ma théorie,
¢t j'ai atteint mon objet ».

Mais on peut imaginer une interprétation tout a fait différente qui dira :

« Bb bien il n’y a aucune raison de ne pas appliquer le principe de raison an phénomene que l'on a déconvert,
par excemple lexcistence des transformations »

et ’on cherchera a dire :

« Eb bien s'il y a des transformations dans les langues, eh bien cela tient a leur essence, quelle que soit cette essence,
par exemple celle d'étre des instruments de communication, on par exemple celle de représenter des situations objectives
o tonte essence qu’on pourrait s'imaginer de ce coté-la ».

Peu importe le détail, ce qui est important c’est que dans une interprétation de ce gente, le critére d’une propriété ce n’est
pas qu’elle soit zn-déductible a priori, mais c’est qu’elle soit au contraire déductible a partir d’un principe fondamental
qui articulerait n’est-ce pas, qui formulerait 'essence méme de la langue prise comme telle.

Vous voyez que dans ce cas 1a on a deux théories linguistiques tout a fait différentes et que ’objet de la linguistique
ne se formulera pas du tout de la méme fagon, puisque :
— dans un cas 'objet de la linguistique sera d’enregistrer, de chercher a découvrir tout ’ensemble des propriétés
en quelque sorte inexplicables @ priori des langues, que 'on peut simplement enregistrer comme des données,
— dans lautre cas 'objet de la linguistique sera d’essayer de ramener I'ensemble des propriétés que 'on aura pu
découvrir objectivement a une essence du langage quelle qu’en soit la définition.

Eh bien, me semble-t-il, lorsque dans une théorie, on a divergence sur ’objet, qu’on a divergence sur la nature

des démonstrations, sur la nature de la certitude, il y a manifestement guelgue chose qui est en canse.

Eh bien si 'on observe ce qui se passe, on s’aperc¢oit que, pour choisir entre les diverses interprétations, a chaque moment
de ’'ambivalence, des ambivalences successives, le linguiste, les linguistes n’ont d’autre principe, en tout cas qu’on puisse
reconnaitre, que leur propre vision du monde.

Ils choisiront par exemple sur le dernier point ’hypothése de l'inexplicable « priori ou au contraire de I'explicable

a priori uniquement en fonction de leur conception du principe de raison. Et ainsi de suite, concernant le choix entre le
nominalisme ou le réalisme, bien des discussions de cet ordre reviennent simplement a une sélection en termes

de vision du monde :

— qulest-ce que je préfere, le nominalisme o le réalisme ?
—  Ou, qu’est-ce que je préfere : extension ou Uintention ?

Ceci peut étre masqué par un certain nombre d’assertions sur la nature de la science, qui doit étre ou mesurable
ou pas mesurable etc. Peu importe | Le fond c’est une question de vision du monde.

81



Il me semble que I'on peut avancer sans nvraisemblance la these que lotsque dans un champ appartenant a la science,

la sélection entre des théories concurrentes se fait en fermes de vision du monde, on peut appeler ¢a une crise.

Eh bien cette crise on poutrait simplement la constater, il me semble que / ngyanu, le principe fondamental peut néanmoins
en étre articulé plus précisément. Quelque chose est en cause en ce moment, dans le systéme de la théorie linguistique,
qui met en question sa nature méme de science.

Entre le passage, disons dans le passage du saussurisme au transformationnalisme, dont nous avons vu qu’il repose

sur des inversions de propositions, il y avait quelque chose, que je n’ai pas décrit, qui est resté intangible,

C’est ce que je poutrais appeler le modele du sujet syntaxique. Qu’est-ce que c’est que ce modeéle ?

Eh bien SAUSSURE le décrit de fagon tres simple, c’est une relation a deux termes : entre /e locutenr et interlocutent.

On connalit, tout le monde connait le schéma saussurien : on a un point de départ qui est A, un point d’arrivée qui est B.
Le propre de ce modele c’est quun interlocutenr ne fonctionne comme tel dans le systéme que s’il prouve

qu’il a la capacité d’étre a son tour un Jecutenr a un autre moment du systeéme. Autrement dit on a deux termes qui sont
symétriques et différents, a peu pres comme /& main droite et la main gauche, mais qui sont comme la main droite et la main
gauche, d’'un certain point de vue, homogenes. Et 'on peut parler de I'interlocuteur ou du locuteur linguistique

au singulier, ayant comme propriété distinctive de se re-dupliquer dans la réalité, la réalité des corps, de méme

que 'on peut patler de la main au singulier, dont chacun sait la propriété de se re—dupliquer dans le corps humain.

Eh bien ce passage, enfin cette structure, ce modele est absolument inchangé dans le chomskisme, la référence que
CHOMSKY dailleurs fait a SAUSSURE sur ce point est explicite, et 'on peut montrer de fagon assez simple que,

en dehors d’un tel modele, I'intégration du langage a la science, au champ de la science, est absolument impossible.

La question qui se pose ¢a n’est pas tellement de savoir qu’est-ce qu’on fait tomber lorsque ’on propose un tel modele,
parce qu’apres tout pratiquement on peut montrer sur tous les discours scientifiques qu’ils payent un certain prix,

qui est le prix de leur scientificité.

Ca n’est pas la le probleme. Le probléeme c’est de savoir si dans le mouvement méme de son exploration positive

du champ des phénomenes langagiers, donc en s’appuyant sur ce qui rend possible cette exploration positive, donc
ce modele, la linguistique n’est pas amencée a étre confrontée devant des données qui sont proprement inexplicables,
impossibles a élucider si elle continue de s’appuyer sur ce modele. Autrement dit le point c’est de savoir si dans

le mouvement méme de son exploration scientifique, la linguistique ne rencontre pas de quoi dissoudre ce qui avait
rendu cette exploration scientifigue possible. Eh bien, sans entrer dans les détails, il semble que c’est bien la la situation.

Autrement dit, on peut montrer, on pourrait montrer que la linguistique - et c’est en ce moment que cela se passe -
est mise en face, par simplement le mouvement de son exploration syntaxique, donc la plus positive possible, est mise
en face de phénomenes incontournables et dont la pure syntaxe, la syntaxe fondée sur la formalisation si j’ose dire,
sur le - disons - le formalisable, dont la pure syntaxe ne peut pas rendre compte si elle continue a poser deux sujets
absolument symétriques, absolument homogeénes 'un a I'autre dont un sera /e locuteur et 'autre [interlocutenr.

Je renvoie, pour une illustration de ce genre de probleme, au récent livte de DUCROT Dire ef ne pas dz'reso, qui montre
a I’évidence qu’il y a toute une série de phénomenes parfaitement repérables en termes positifs. ..

qui se reperent en fermes de structure grammaticale, de mots, de choses tout a fait enregistrables par des données
...que tous ces phénomenes ne peuvent pas ¢tre compris si ’on ne pose pas au moins deux sujets, hézérogenes
'un a Pautre, dont 'un exerce sur I'autre ce que DUCROT appelle wze relation de pouvoir, un exercice de pouvoir.
Autrement dit, le point de la crise c’est que pour continuer 'exploration qu’elle est nécessitée a faire, de par sa définition
méme, c’est-a-dire comme intégration du langage au champ des sciences, la linguistique doit maintenant... est en passe
de payer un prix qui lui est impossible de payer, parce que si elle le paye c’est en fait sa déconstruction
en tant que science qui commence.

Que dire pour conclure, eh bien, quelque chose comme ceci : c’est que le jour approche ou la lnguistique, et c’est déja
présent chez DUCROT, commence, commencera a se percevoir comme contemporaine de la psychanalyse, mais que il
n’est pas évident que ce jour venu, la linguistique soit toujours la pour le voir.

[Applaudissements]
Jacques LACAN

— Bon, alors je serais tres heureux de concentrer aujourd’hui les interventions que, que je puisse souhaiter. Je pense que
Francois RECANATI va bien vouloir, puisque en somme I’orateur qui le précede est resté dans des limites de temps
tres étroites, a son intention, je serais heureux de savoir ce qu’il peut apporter aujourd’hui comme contribution.

80 Oswald Ducrot : Dire et ne pas dire (1972 ), Paris, éd. Hermann, 1993.

82



Francois RECANATI

Je ne reviendrai pas sur ce qui vient d’étre dit. Je pense qu’un certain temps de méditation est un peu nécessaire.

Mais il me parait évident que ce qui a été présenté ici comme conception du monde réglant d’une certaine maniere le destin
actuel, c’est-a-dire non pas ’évolution de ce qui se présente comme science, comme la linguistique, ces choix qui doivent
se faire entre nominalisme et réalisme d’une part, et d’autre part deux principes de raison, ou plutot un principe

qui est Uén-déductibilité a priori et 'autre le vieux principe de raison, ceci précisément reléve d’une certaine maniére

de ce qu’on peut appeler /Jinguisterie, mais 2 un niveau en quelque sorte ou c’est ces choix qui se constituent,

dans la mesute ou ils s’articulent, ces choix se constituent comme objets.

Et d’une certaine maniere, ce que je vais dire la qui n’était pas prévu pour s’articuler a ce qui vient de se dire, néanmoins

¢a aura un certain rapport avec la possibilité de ces choix, avec le fonctionnement de quelque chose comme justement
in-déductibilité a priori i inci ison.

Vin-déductibilité a priori fonctionnant comme principe de raison

Ceci peut-étre alors apparaitra-t-il tout seul, je ne chercherai pas particuliérement a le montrer. En général, je signale
que ¢a va avoir trait 4 tout ce qu’a développé ces derniers temps LACAN a propos du « pas toute » et de la jouissance
féminine, et que plus particulierement il s’agit d’'une question que je voudrais poser, et afin de la poset, je vais ticher
de lillustrer, ce qui ne va pas sans risque dans la mesure ou précisément il s’agit du mode de figuration possible
d’un rapport, et que cette illustration que je tacherai peut-étre un peu métaphoriquement de donner, d’une certaine
maniére, peut-étre empicte-t-elle un peu sur le fait méme de cette figuration que j’attends.

Je vais d’abord tracer un schéma :

existence 2
nécessaire sl
excentriaue impossible

a la vérité

IX X ——— IX X

» 2 X oX —» «— IX X

déni .
indécidable

objet(a)

VX oX f——————— VX X

possible contingent VX & ———) (a) ( W X )—’ S (/k()

Oui, j’en ai un autre mais il va venir un peu plus tard . Alors la question que j’ai posée au docteur LACAN et qu’ici

je vais #lustrer, ’est précisément celle-ci : comment articuler le rapport entre /a fonction pére dune part, la fonction pére
comme supportant 'universalité de la fonction phallique chez ’homme, et d’autre part la jouissance féminine
supplémentaire qui s’épingle de ce La— S(X) constituant ce qu’on pourrait appeler Uin-universalité

ou plutot Uin-exhaunstivité - et ce n’est pas exactement le méme sens - de la femme au regard de @ ainsi que sa position
dans le désir de ’homme sous les especes de /vbjet(a). Comment figurer ces deux termes dont la biglerie - a dit LACAN -
est qu’ils se conjoignent tous deux au lieu de I’Autre » Comment peut-on les figurer ?

Et d’autre part, peut-on dire qu’effectivement - c’est a peu pres la méme chose que la premiere question -
qu'effectivement ils soient deux, si tant est, que si Régine avait un Dieu, peut-étre n’était-il pas le méme, certainement
pas le méme, que celui de KIERKEGAARD. Mais d’autre part, a dit LACAN, il n’est pas sir non plus que on puisse
dire qu’ils étaient deux. Je vais donner la quelques jalons qui ne seront pas exactement des jalons pour I’abord

de cette question que je pose, mais plus précisément pour I’abord que je voudrais éviter. Dans la mesure ou, des qu’il est
question du pas toute, je crois qu’il y a deux maniceres de 'envisager :

— et que précisément une de ces maniéres est complétement silencieuse dans la mesure ou des qu’on y accede, en
quelque sorte, il y a un silence, il n’en est plus question,

— etune autre de ces manicres évacue en quelque sorte le probléme, et c’est « /a maniére qui évacue »
que je vais d’abord, par certains jalons, rappeler pour montrer qu’elle laisse tout a fait intacte
la question de la jouissance féminine.

Vous vous souvenez que ce il existe x qui dise non, tel que non phi de x (IX ®X), c’est ce qui permet a universel pour

tout x phi de x (VX ®X) de tenir. C’est la limite, c’est la fonction bordante, c’est 'enveloppement par le Un
qui permet a un ensemble de se poser en rapport a la castration.

83



Selon une symétrie inversée - et qui n’est d’ailleurs pas une symétrie - c’est parce que 7éen chez la femme ne vient dire non, ne
vient dénier la fonction @, que rien précisément de décisif ne peut chez elle s’instaurer.

Dans la mesure ou il n’existe pas d’x tel que non phi de x (IX ®X), la femme étant a plein dans la fonction @, elle ne se
signale que par ce qui de supplémentaire dépasse cette fonction. Rien n’objecte a la fonction @, c’est-a-dire il n’existe pas
d’x qui dise non a phi de x (X ®X) implique que la femme se situe pat rapport a autre chose que la limite de "universel
masculin qui est / fonction pére : il existe x tel que non phi de x (IX DX).

Cette autre chose s’épingle de son rapport 2 PAutre comme barté, X. Au regard de la fonction @, la femme ne peut
s’inscrire que comme pas foute. Mais ce il existe x tel que non phi de x (X ®X) est dans la position d’une altérité radicale
par rapport a @, dans une position décrochée, certes c’est une existence nécessaire, mais elle se pose aussi bien
nécessairement en dehors du champ couvert par ®. Dans la fonction pére, 1a fonction ® - dans la mesure ou c’est sur elle
que porte la négation - est vidée de ne pouvoir plus s’indicer d’aucune vérité logique. A I'opposé, dans il n’existe pas d’x
tel que non phi de x (IX X)), la fonction est plus que remplie, elle déborde, et le jeu du vrai et du faux de la méme
fagon est rendu impossible.

Dans les deux cas que je voudrais signaler comme étant les deux cas d’existence, I'existence est dans une position
excentrique par rapport a ce qui dans @ a valeur régulatrice, c’est-a-dire la fonction de vérité qui peut s’y investir.
Ce qui se joue, ai-je dit, entre 7/ existe x tel que non phi de x (AX DX) et d’autre part i/ n'existe pas d’x tel gue non phi de x
(IX ®X) Cest Vexistence, et I'existence se pose dans ce double décrochement de par rapport a P.

L’existence sort certainement de la contradiction entre les deux, entre la fonction pére et entre ce qu’on pourrait dire peut-
étre la fonction vierge, C’est-a-dire il n’existe pas d’x tel que non phi de x (IX ®X). Les deux se signalent

par leur in-essentialité au regard de @. L’un ne peut pas s’inscrire dans @, 'autre ne peut pas ne pas s’y inscrire.

D’un c6té le nécessaire - il existe x tel que non phi de x (IX ®X), de Pautre je dis 1a 'impossible pour aller vite,

en fait il y aurait une variante 4 y ajouter : il n’existe pas d’x tel que non phi de x (IX @X).

L’impossible est bien plutot ce qui se passe entre les deux, et il n’existe pas d’x tel que non phi de x (IX DX)

pourrait s’appeler Pimpuissance si ce terme n’avait pas déja servi a d’autres fins. La disjonction entre les deux est radicale.
Tous deux ne sont pas décrochés I'un d’avec I'autre, mais tous deux sont décrochés par rapport a @,

et les deux décrochements eux-mémes sont en discordance. En aucune facon ils ne sont commensurables.

On peut méme dire plus : tant que La femme - La femme toujours ce la barré - reste définie par ce #/ n'existe pas d’x tel

que non phi de x (IX ®X) elle se situe entre 0 et 1, entre centre et absence, et n’est pas dénombrable.

Elle ne peut en aucune fagon s’accrocher au Un du il existe x tel que non phi de x (IX ®X), méme pas de la facon déja
tordue dont le pour tout x phi de x (VX ®X) s’y accroche, pour tout x phi de x (VX ®X). Si j’ai appelé il existe x tel que
non phi de x (X ®X) le Un, pourquoi ne pas 'appeler le zéro, donc méme pas de la fagon déja tordue dont le zéro

s’y accroche, c’est-a-dire par ce que j’ai appelé 1a /e dén:.

C’est ici qu’il faut situer - a regarder le schéma d’a coté - la vérité qu’il n’y a pas de rapport sexuel, mais ce pourquoi j’ai
avancé ceci était afin de marquer que ’existence ne se pose, par rapport a @, que dans cette altérité. Et le fait que 'un
et Pautre, existence et altérité, soient, a ce point, dissociables, implique les ertements qui vont suivre, notamment le destin
du désir de ’homme.

Si’'on examine maintenant les rapports verticaux entre les formules, et en reprenant ces marques que j’ai dites 0 et Un, le
Un du il existe x tel que non phi de x (X ®X) permet — pat sa nécessité — a pout tout x phi de x (VX ®X), de se
constituer comme possible, disons au titre de zéro.

Il n’en va absolument pas de méme de l'autre c6té malgré la symétrie apparente, car de P'autre c6té c’est du il n’existe pas
d’x tel que non phi de x (IX ®X) que s’origine pour pas tout x phi de x (VX ®X). Or ici, c’est bien plutot

le il n’existe pas d’x tel que non phi de x (IX ®X) qui joue le role de I'indéterminé, c’est-a-dire du zéro avant sa
constitution par le Un, c’est-a-dire d’une sorte de non-zéro, de pas tout a fait zéro.

Et de ce point de vue 1a, c’est le pour pas tout x phi de x (VX ®X) qui jouerait - au conditionnel - le role du Un,
C’est-a-dire la possibilité, 'ouverture de quelque chose comme une supplémentarité, d’un Un en plus possible.

Mais bien sur, ce pseudo Un en plus s’abime immédiatement dans I'indétermination du il n’existe pas d’x tel que
non phi de x (IX OX) qu'aucune existence, qu’aucun support ne vient soutenir, qu'aucun dire-gue-non ne vient soutenir.

Tant qu’aucun x ne viendra nier phi de x pour La femme, le Un en plus dont le « pas fout » se sent porteur reste

fantomatique. Aucune production n’est possible a partir du il n’existe pas d’x tel que non phi de x (IX @X),
mais seulement une circulation de I'indéterminé initial.

84



Entre les deux termes il n’existe pas d’x tel que non phi de x (IX @X) et pour pas tout x phi de x (VX @X),

il y a 'indécidable. L’indécidable en question se cristallise de la fagon suivante : la femme n’approche pas I'Un,

elle n’est pas 'Un, ce qui n’implique pas qu’elle soit ’Autre. En un mot, elle est dans un rapport indécidable a I’Autre
barré, elle n’est ni 'Un ni I’Autre, avec deux majuscules. Le pas foute est supporté par le pas Un.

Puisque il n’existe pas d’x tel que non phi de x (IX ®X) ¢a ne veut pas dire autre chose que pas Un. Et le tout homme,
le VX ®X - qui lui se supporte justement du Un, de lexistence de ce Un, du il existe x tel que non phi de x (IX ®X) -
le tout homme se sert de La femme en tant que pas foute pour avoir précisément rapport a ’'Un, ou plutot rapport

a ’Autre, selon un procédé tout a fait particulier.

Puisque le Un est banni de son Zous dans le temps qui le constitue, il considére les deux comme antinomiques en répétant
une négation, alors que cette négation porte sur ce que j’appellerai un complexe, c’est-a-dire le complexe de Pexistence

et de altérité et toujours elle se voit déplacée de par rapport a la visée du VX. Il croit, a travers le pas toute de La femme,
retrouver ’Autre, alors qu’en aucune maniere on ne peut identifier les deux négations de I’'Un. Car d’un c6té

C’est 'existence nécessaire du Un qui fonde, qui borne I'espace du VX, tandis que de I'autre c’est 'inexistence,

C’est la négation de 'existence du Un qui supporte I'indécidable de la relation de La femme a I’Autre barré.

C’est ici que se situe la relation imaginaire de ’homme 4 la femme. ’homme comme VX est en proie constituante

a laltérité de Iexistence du Un. Nous avons vu que les deux sont indissociables.

En répétant le détachement constitutif du #/ existe x tel gue non phi de x(AX ®X), mais a envers, se crée en quelque sorte

le modéle imaginaire d’un Autre de I'Autre, et dans ce temps en quelque sorte intermédiaire, /a femme est pour I'bomme le signifiant
de 'Auntre en tant qu'elle n’est pas toute dans la fonction ®. C’est-a-dire qu’un rapport est sur le point de s’établir entre ce tout
et ce pas toute, mais entre fous et pas toute, entre le tout homme et le pas toute de La femme, il y a une absence, il y a une faille qui
est nommément I’absence de toute existence qui supporte ce rapport.

L homme n’appréhende La femme que dans le défilé des objets(a), au terme de quoi seulement est censé se trouver I’Autre.
C’est-a-dire que c’est apres ’épuisement du rapport a La femme, c’est-a-dire apres la résorption ampossible des objets(a),
que ’homme est censé accéder a I’Autre, et par suite La femme devient le signifiant de I’Autre barré comme barré, de
I’Autre barré en tant que barré, c’est-a-dite de ce cursus infini.

Jacques LACAN — Vous nous avez indiqué, de ce... ?
Francois RECANATI - ...cursus infini.

Le fantasme de Don JUAN - je ne le cite que pour ce qui va venir - illustre trés bien cetze quéte infinie et son terme hypothétique
aussi bien, soit précisément le retour d’une statue, de ce qui ne devrait n’étre que statue a la vie, et le chatiment immédiat
pour Pauteur du réveil. J’avais posé une question en quelque sorte subsidiaire au docteur LACAN a propos du rapport
entre /a jouissance de Don Juan présentée comme ceci, et d’autre part la fonction constituante de ce qu’il a appelé

la jonissance de ['idiot, ’est-a-dire la masturbation.

Dans ce développement que je viens de résumer, certes il est question du pas foute, mais c’est plus précisément

de la fonction de ce pas tonte dans /'imaginaire masculin, sil’on peut s’exprimer ainsi, qu’il s’est agi, alors que ma question
initiale, que je maintiens, portait sur le rapport entre /a jouissance féminine supplémentaire et la fonction peére du point de vue
de La femme, ce qui, d’une certaine maniere, pose avant tout I’autre question : y a-t-il un point de vue de La femme ?

Ce qui en pose encore une autre : peut-on parler de perspectives en psychanalyse, y a-t-il des points de vue, notamment
qu’en est-il de Uimaginaire chez la femme, puisque son rapport au grand Autre n’apparait privilégié

que du point de vue de ’homme qui la considere comme le représentant, s’il ne les confond pas tous les deux ?
Peut-étre, bien sur, cette question est celle qui n’a pas de réponse, ce qui, si c’était décidable, serait certainement
fructueux en ce sens qu’on pourrait au moins détecter les réponses qui sont fausses.

La femme comme pas foute, nous 'avons vu, c’est le signifiant du complexe : existence, Un, Autre - Autre barré bien sar -
pour ’homme. La triade du désir de ’homme peut ainsi s’écrire avec le triangle sémiotique, et c’est mon 3¢ schéma.

premier effet VX ®X — (@ (VX ©X)—> @ —>r d,—> a;—> S(A)
de signification l

terme exclu  IX ®X

85



Si jai pris ce schéma la, c’est parce que vous vous souvenez j’espere de ce qu’il supporte, donc je n’aurai pas

a y revenir et je poutrai me contenter d’un certain nombre d’allusions, non pas que je transporte les termes

du probleme dans la configuration sémiotique pour y voir en quelque sorte ce qui reste posé comme problématique

a I’endroit de la jouissance féminine. Mais je veux quand méme prendre quelqu’un, qu’on peut appeler un sémioticien,
disons que c’est un des plus importants théoriciens modernes de larbitraire du signe, je veux parler de BERKELEY.
Que dit-il ? Qu’il y a du langage, c’est-a-dire des signifiants, qui ont des ¢ffets de signific.

Or a partir du moment ou ils ont des effers de signifié, ce qui ne va pas de soi du tout pour BERKELEY, ces signifiants -
quand BERKELEY dit signifiant, enfin quand il ne le dit pas mais quand je le dis 4 sa place, ¢a veut dire n’importe quoi,
chose, etc. - ces signifiants sont tenus de déployer - dés lors qu’ils ont des effets de signifié - leur existence ailleurs

que sur la scéne du signifié. I’évacuation matérielle des signifiants permet aux signifiés de continuer leur ronde.

La chaine signifiante est Peffet - toujours selon BERKELEY - de la rencontre fortuite.

La chalne des signifiés - peut-Etre n’ai-je pas dit... j’ai dit des signifiants ? - la chaine des signifiés est I’effet de la rencontre
fortuite entre la chaine des signifiants d’une part et d’autre part quoi, certainement pas la chaine des signifiés puisqu’on
voit qu’elle en est originaire, mais bien plutot ce qu’on pourrait appeler /es sujets, c’est-a-dire ce qui devient, a partir de
cette rencontre, des sujets, et qui n’étaient jusque 1a que des signifiants comme les autres.

Des que des signifiants rencontrent des sujets, c’est-a-dire des qu’il y a production de sujets par #z choc de signifiants, ceux-
ci sont décalés, les sujets sont décalés par rapport a I'existence qui est /existence matérielle des signifiants. Ils cessent de
participer de la vie matérielle des signifiants pour rentrer dans le domaine du signifié, c’est-a-dire pour étre assujettis aux
signifiants, qui comme on I’a vu, leur sont devenus excentriques et inaccessibles.

La perte des signifiants pour le sujet borne I’espace de ce que BERKELEY appelle la signification, signification qui
s’universalise. Du point de vue universel de la signification, I’ évacuation du signifiant dans ses effets est quelque chose
d’absolument nécessaire, c’est un a priori du champ de /a signification. Mais du point de vue du nécessaire lui-méme,

c’est-a-dire du signifiant, rien n’est plus contingent, rien n’est plus supplétif, que /a signification elle-méme.

Du point de vue de la nécessité intrinseque du signifiant, la signification est méme impossible, c’est le mot qu’emploie
BERKELEY, c’est-a-dire qu’elle est sans aucun rapport avec la raison interne du signifiant. Mais cette impossibilité

se réalise quand méme. De méme, dit BERKELEY a la premiere page du Traité sur la vision, la distance est imperceptible
et pourtant elle est percue.

La distance est imperceptible, c’est-a-dire que rien, dans le signifiant distance ne « mousmene » - a écrire en un seul mot
comme vous le faites - ne nousmeéne a la signification de cette distance, c’est-a-dire a 'exclusion interne du sujet

a ce signifiant, le signifiant distance. Rien ne nous y mene. La distance est imperceptible, et néanmoins elle est percue.
Comment comprendre cela sinon, a la facon de BERKELEY, suivant un schéma triadique ?

Du point de vue de la signification comme donnée, le détachement directif du signifiant est quelque chose de nécessaire,
du point de vue du signifiant lui-méme, son expansion en signification est absolument impossible. Il y a 1a une
disjonction a quoi LACAN nous a habitués, celle du « pas-sans », cest-a-dire pas 'un sans 'autre, mais "autre sans l'un.
Vous vous souvenez que 'exemple qui était donné de cette troisieme figure de la disjonction était « & bourse ou la vie »,
c’est-a-dire il 0’y a pas 'un sans I'autre, mais I'autre sans I'un. Cette figure que BERKELEY a remarquablement isolée,

il Pappelle I'arbitraire, c’est [arbitraire des signes qui n’est autre, dit-il, que I'arbitraire divin. Bien plus : I'arbitraire des signes
est une preuve, pour BERKELEY, de Iexistence de Dieu, c’est méme la preuve fondamentale de son systeme.

Quelque chose est impossible et pourtant c’est effectif. Cela signifie que /az conjonction de impossibilité et de la réalité effective, qui
est ’espace humain, est une manifestation de la Providence, c’est tout a fait providentiel que ces deux trucs divergents

se réunissent quand méme, et que /Znterprétation de ce rapport, interprétation de ce rapport suivant le schéma triadique,
C’est-a-dire deux termes posés ici et cette interprétation infinie, a son terme inaccessible, conduit a Dieu.

Mais aussi, et pour des raisons évidentes, ’homme ne peut en aucune maniere mener a son terme cette interprétation
infinie qui serait une transgression de son espace, puisque lui-méme est originaire, en quelque sorte, du mouvement
de la convergence de ces deux termes posés au départ comme séparés. Tout ce qu’il peut faire est d’idéaliser un point
de convergence et d’en former ce que BERKELEY appelle une idée de Dieu.

Nous nous trouvons maintenant en présence d’un systéme quaternaire qui est le classique systéme quaternaire

du signe dont javais déja parlé. Les quatre termes sont la le signifiant matériel d’une part, le signifié d’autre part,

I'idée de Dieu, et Dieu. Le signifiant, je résume un peu les positions de BERKELEY, le signifiant c’est le matériel, /étre
ponctuel de la chose brute.

Le signifié. ..

86



Jacques LACAN — P’étre ponctuel... ?
Francois RECANATI — ...de la chose brute.

Le signifié c’est Pappropriation distanciée du matériel idéalisé, corrélatif du détachement limite de la perte du signifiant,
C’est le langage, le langage compris dans ses effets, bien sur, la temporalité opposée a la ponctualité.

Dieu c’est la ponctualité temporelle, 1a temporalité condensée, c’est I'éternité, I’épanouissement supérieur des contradictions.
Quant a I'idée de Dieu c’est le signifiant de I’éternité, c’est-a-dire la renonciation au langage par le langage, la prise en vue
temporelle de I’éternité. C’est 'instant mystique de la grace, la répétition de la renonciation au signifiant, en renonciation
a cette renonciation méme. C’est un déni de la temporalité qui est présentée comme si elle n’existait pas.

C’est-a-dire que la prise en vue langagicre de I’éternité se veut absente de I’éternité représentée, tout en étant bien sar
assez présente pour que celle-ci, c’est-a-dire I’éternité représentée, vaille comme pseudo-transgression comme le prouve
assez que, de cet instant mystique, de cet instant supérieur de la grace, on en jouisse. Or I'instant de la grace c’est tres
exactement la représentation, du point de vue temporel du langage, de la ponctualité perdue du signifiant.

Jacques LACAN — De la... ?
Francois RECANATI - ...de la ponctualité perdue du signifiant.

L’universel du langage et de la signification ne tient méme que par cette traduction ratée du ponctuel sans cesse
recommencée. C’est ici que se résout le paradoxe de 'impossible au réalisé, et il se résout d’une fagon qui a marqué
la philosophie moderne, qui est le fait en partie de BERKELEY, en partie également de LOCKE.

Le ponctuel ou le signifiant ne peut pas avoir de rapport a ce qui serait le temporel ou le signifié. Ce rapport,

dans la mesute ou ils n’ont rien de commun, est impossible. Mais ils peuvent avoir un rapport a ce rapport lui-méme.

Or qu’est-il, ce rapport, sinon 'impossibilité ? C’est-a-dire que les figures imaginaires de la mystique ne sont ainsi que la
série limite des représentations perverses de cet impossible qu’enrobe le langage, c’est-a-dire de ce trou qui passe entre
'universel de la signification et la corporalité fermée du signifiant.

L’Autre barré apparait donc comme le point de convergence de la série des figures de I’absence de I'Un existant,

la série de la dérive, en quelque sorte, de la fonction pere, 1a dérivation infinie de ses effets a partir d’une rupture initiale.
Le trajet du mystique vers Dieu c’est donc ’épuisement impossible de ce qui déja, entre I'universel et I'existence exclue
qui le fonde, entre le 2éro et le Un, de ce qui déja y passe. Ot bien sir...

Jacques LACAN — entre le zéro etle Un... ?
Francois RECANATI

...de ce qui déja passe entre I'universel et I’existence, entre le zéro et le Un. J’avais oublié le verbe, je I’ai réintroduit !
C’est bien str la - puisque je patle de zéro et de Un, pour vous faire sentir une analogie - c’est bien sur 1a que / mystique
rencontre La femme, comme signifiant justement de ce pas foute qui supporte sa quéte. Mais on voit que ¢a n’a finalement
rien changé ce nouveau développement, et que la question se repose telle qu’elle était initialement, c’est-a-dire
qu’est-ce donc que cette jouissance féminine supplémentaire, a part le signifiant de ce faznm masculin ?

On peut prendre les choses d’un autre biais pour voir que toujours la question...

Jacques LACAN — a patt le signifiant de ce... ?

Francois RECANATI

...fatur masculin.

La question d’un autre biais, en considérant peut-étre quelque chose qui, on est déja... on s’est approché de la mystique,
et qui va nous setvir, je veux patler de KIERKEGAARD et de son histoire avec Régine. Peut-étre aussi Régine avait-elle
un Dieu, nous a dit LACAN,; qui aurait été autre que celui de KIERKEGAARD. Ce qui va de soi, c’est que ce n’est pas
KIERKEGAARD qui nous le dira, mais a prendre en quelque sorte sa position a lui, telle qu’il I'a longuement développée,

on pourra voir la place qu’il réserve a Régine, et que cette place #'est pas si erronée qu’elle y parait.

Jacques LACAN — n’est pas... ?

87



Francois RECANATI — ...si erronée qu’elle y parait.

11 faut, dit-il, se situer - c’est KIERKEGAARD qui dit ¢a - se situer ou bien dans la perspective temporelle,
ou bien dans la perspective éternelle. Cette distinction prend ses effets dans la zemporalité méme,
C’est-a-dire dans la vie sociale, c’est-a-dire par rapport a ce qu’il appelle la masse.

Soit on est un simple individu et ’on se reconnait comme participant de la masse, de I'ordre établi, et grice a cette
reconnaissance, on s’évite d’étre confondu avec elle, soit on est ce que KIERKEGAARD appelle de différents noms :
soit génie, soit individu particulier, soit individu extraordinaire, soit I’on est un individu extraordinaire et alors on a le
devoir, au regard de I’éternité, de dire non a la masse, a 'ordre établi, car c’est seulement par 'intermédiaire de ces génzes
qui font son histoire que la masse reste en relation avec 1’éternité.

La génialité se présente comme la répétition de I’acze du Christ par ou il s’est séparé de la masse, ou encore la répétition
de I'acte du propre pére de KIERKEGAARD qui aurait, nous laisse-t-on entendre, en transgressant la loi du #o/i tangere
matrem, provoqué Dieu a garder sans cesse le regard sur lui et ainsi a le particulariser. I’individu extraordinaire est dans
un rapport personnel avec Dieu. Or KIERKEGAARD pensait avoir recu de son pére ce rapport qu’il devait assumer
par le génie. Or c’est précisément l1a pour lui /explication de la rupture des fiancailles avec Régine.

C’est que s’il s’était marié, dit-il, avec Régine, apres le mariage il aurait été forcé ou bien de faire entrer Régine dans le
secret de ce rapport personnel a Dieu et c’eut été trahir ce rapport, ou bien de n’en rien faire, et c’eut été trahir le rapport
du couple a Dieu. Devant ce paradoxe, KIERKEGAARD a décidé de rompre quand méme, et le génie de Régine a été
de lui en faire reproche justement au nom, ce qui lui était permis, au nom du Christ et du pere de KIERKEGAARD,
C’est-a-dire qu’il y avait la une double impasse dont il était impossible pour KIERKEGAARD de sortir.

Ce que montre toute cette histoire, c’est que sans doute il n’y a pas deux Dieux, celui de Régine et celui de
KIERKEGAARD, mais du moins y a-t-il, pour KIERKEGAARD seulement, deux voies a suivre, et 'opposition étant
celle du deux 2 un, c’est-a-dire pour KIERKEGAARD il y a deux voies a suivre, pas pour Régine, c’est-a-dire les deux
voies sont soit se mettre, pour KIERKEGAARD, dans la position de I'exclu, dire non au tfout x et vivre comme s’il était
déja mort, déja sujet de ’éternité, soit chercher Dieu dans la relation médiate, par 'intermédiaire de son semblable.

Jespere que ¢a vous rappelle quelque chose. 'important dans ce dilemme, mais c’est surtout que KIERKEGAARD
reproche a Régine de n’en étre pas la proie, c’est-a-dire de ne pas choisir dans I’alternative qu’il propose comme étant
celle de I’éthique et de Pesthétique. Or ce choix, on le voit en lisant par exemple / biographie de KIERKEGAARD,
c’est tout simplement d’étre ou de ne pas étre dans @. On comprend bien stir qu’il ne se soit pas posé a Régine

qui comme femme y est sans y étre.

Jacques LACAN — qui comme femme... ?
Francois RECANATT — ...qui comme femme y est sans y étre. Autrement dit, la encore le silence.

Quand KIERKEGAARD patle du Dieu de Régine, il croit qu’elle a déja fait le choix de I'esthétique contre I’éthique.
11 dit : pour elle, Dieu est une espece de grand-pere débonnaire assez bienveillant. Alors qu’en fait ce choix ne se pose
pas : elle est en-deca ou au-dela de ce choix qui se pose 2 KIERKEGAARD seulement. La question que pose
KIERKEGAARD, et qu’apres lui je répéterai au docteur LACAN, c’est :

y a-t-il une alternative pour L femme, L barré, et quelle est-elle ?

Le choix passe-t-il entre le savoir et le semblant, entre étre ou ne pas étre hystérique ?

La disjonction qui passe entre ’homme et la femme, entre /& zout et e pas tout, risque de rester - tant que n’aura pas été
déterminée la relation imaginaire de la femme a I’Autre, et la place de ’homme dans cette relation - risque de rester

en singulicre analogie avec ce que j’ai nommé la troisicme figure de la disjonction, la disjonction de « /a bourse ou la vie »,
C’est-a-dire pas de relation de ’homme a ’Autre sans le pas foute de la femme, mais par contre une jouissance féminine
supplémentaire, rapport privilégié a I’Autre, une jouissance personnelle de Dieu.

[Applaudissements]

88



LACAN

Quelle heure est-il ? Oui, il me reste un quart d’heure, il me reste un quart d’heure. Je ne sais pas ce que, ce que je peux
faire dans ce quart d’heure, et je pense que c’est une, c’est une notion ézhigue, n’est-ce pas, /'éthigue, comme vous pouvez
peut-étre enfin 'entrevoir, ou tout au moins ceux qui m’ont entendu parler autrefois de /éhigue.

L’éthique bien str a le plus grand rapport avec, notre habitation du langage, et comme je le disais tout a ’heure a ce cher
Jean-Claude MILNER, comme c¢a sur le ton de la confidence, et puis frayé aussi par un certain auteur que je ré-évoquerai
une autre fois, ’éthique c’est de 'ordre du geste.

Quand on habite le langage, il y a des gestes qu’on fait, gestes de salutation, de prosternation a ’occasion, d’admiration
quand il s’agit d’un autre point de fuite, le Beau, ce que je disais la implique que ¢a, ¢a ne va pas au-dela.
On fait un geste et puis on se conduit comme tout le monde, c’est-a-dire comme le reste des canailles.

Néanmoins enfin il y a geste et geste, et le premier geste qui m’est littéralement dicté par ce, cette référence éthique,
ca doit étre celui de remercier premiérement Jean-Claude MILNER pour ce qu’il nous a donné enfin du point présent
de la faille, enfin, qui s’ouvre dans la linguistique elle-méme et, peut-étre qu’apres tout, qui nous justifie enfin de...
dans un certain nombre de conduites que nous ne devons peut-étre - je patle de moi - que nous ne devons peut-étre
qu’a une certaine distance ol nous étions de cette science en ascension quand elle croyait pouvoir le devenir.

1l est certain que la référence que nous y avons prise était pour nous de toute urgence parce que, il est quand méme tres
difficile de ne pas s’apercevoir que, pour ce qui est de la technique analytique, euh, si « # ne dit rien », le sujet qui est en
face de nous c’est une difficulté - le moins qu’on puisse dire - tout a fait spéciale.

Ce que nous a indiqué en particulier Jean-Claude MILNER concernant la différence radicale, c’est celle que jai essayé
de vous faire surgir 'année derniére en écrivant Jalangne en un seul mot, c’est que ce que j’avangais sous ce chef,

ce chef d’un accolement entre deux mots, c’était bien la ce par quoi, ce par quoi je me distingue, et ¢a, ¢a me parait étre
une des nombreuses lumiéres qu’a projetées Jean-Claude MILNER, en quoi je me distingue du structuralisme,

et nommément pour autant qu’il intégrerait le langage a la sémiologie, que comme Iindique le petit livre que je vous ai
fait lire sous le titre du « Titre de la lettre ", Cest bien d’une subordination de ce signe an regard du signifiant qu’il s’agit,

qu’il s’agit dans tout ce que j’ai avancé. Je ne peux pas m’étendre la-dessus, soyez surs que j’y reviendrai.

1l faut aussi que je prenne le temps de faire hommage 2 RECANATI qui assurément 7'z prouvé enfin que j'étais bien entend.
On ne peut, on ne peut voir dans tout ce qu’il a avancé comme questions en pointe qui sont celles en quelque sorte qui...
dans lesquelles il me reste, cette fin d’année, a faire le frayage, autrement dit a vous fournir ce que j’ai dés maintenant
comme réponse, n’est-ce pas, qu’il ait terminé sur la question de KIERKEGAARD et de Régine est absolument
exemplaire, et comme je n’y ai fait qu’une breve allusion, c’est bien la de son cru.

On ne peut pas mieux, je pense, illustrer au point ou j’en suis enfin de ce frayage que je fais devant vous, on ne peut pas
mieux illustrer enfin cet ¢ffes de résonance qui est simplement que quelqu’un pige, pige de quoi il s’agit, et par les questions
qu’il m’a proposées assurément, je serai aidé dans ce que j’ai a vous dire dans la suite, je lui demanderai, je lui dis

des a présent, son texte pour que je puisse tres précisément m'’y référer quand il se trouvera que je puisse y répondre.

Qu'’il se soit référé a BERKELEY, par contre, il n’en avait aucune indication dans ce que j’ai énoncé devant vous,

et C’est bien en quoi je lui suis, alors, encore plus reconnaissant s’il est possible, parce que pour tout vous dire,

enfin j’ai méme pris soin tout récemment de me procurer une édition — originale figurez-vous parce que je suis aussi
bibliophile, mais j’ai cette sorte de bibliophilie qui me tient, que il n’y a que les livres que j’ai envie de lire que j’essaye de
me procurer dans leur original.

J’ai revu a cette occasion dimanche dernier ce - je sais plus, je ne sais pas trés bien comment ¢a se prononce en anglais
menute, ce menu philosophe, ce menute philosopher - ALCIPHRON encore qu’on I'appelle, a quoi assurément enfin il est
certain que si BERKELEY n’avait pas été ma nourviture la plus ancienne, probablement que bien des choses,

y compris ma désinvolture a me servir des références linguistiques, n’auraient pas été possibles.

Il me reste encore deux minutes. Je voudrais quand méme, je voudrais quand méme dire quelque chose, quelque chose
concernant le schéma que malheureusement RECANATI a di effacer tout a I’heure. C’est, c’est vraiment la question :
étre hystérique o pas, y en a-t-il Un ou pas ? En d’autres termes ce pas toute, ce pas toute dans une logique qui est la logique
classique, semble impliquer 'existence du Uz qui fait exception.

81 P. Lacoue-Labarthe, J. L. Nancy : Le itre de la lettre.

89



De sorte que ¢a serait 1a que nous verrions le surgissement, le surgissement en abime - et vous allez voir pourquoi

je le qualifie ainsi - le surgissement de cette existence, cette au-moins-une existence qui, au regard de la fonction ®X s’inscrit
pour la dire, car le propre du dit c’est I’étre, je vous disais tout a I’heure, le propre du dire c’est d’ex-sister

par rapport a quelque 47 que ce soit.

Mais alors la question de savoir, en effet, si d'un pas tout, d’une objection a I'nniversel peut résulter ceci qui s’énoncerait de...
d’une particularité qui y contredit, vous voyez la que je reste au niveau de la logique aristotélicienne. Seulement voila,
qu’on puisse éctite pas tout x (NX) ne s'inserit dans phi de x (®©X), que il puisse s’en déduire par voie d’implication g#’%y a un
x qui y contredit, c’est vrai mais a une seule condition : c’est que dans le fout ou le pas tont dont il s’agit, il s’agisse du fini.
Pour ce qui est du fini, il y a non seulement implication mais équivalence :

il suffit qu’il y en ait un qui y contredise, a la_formule universalisante, pour que nous devions I'abolir et la transformer en particuliéere.

Ce pas tout devient I’équivalent de ce qui en logique aristotélicienne s’énonce du particulier : il y a exception.

Seulement c’est justement du fait que nous pouvons avoir affaire non pas a quoi que ce soit de fini, mais au contraire
que nous soyons dans I'infini, a savoir que le pas foute, 1a ce n’est plus du coté de 'extension que nous devons le prendre,
et c’est bien en effet de cela qu’il s’agit quand je dis que La femme n’est pas foute et que c’est pour ¢a que je ne peux pas
dire la femme, c’est précisément parce que c’est ce que je mets en question, a savoir d’une jouissance qui au regard

de tout ce qui se sert dans la fonction du ®X est de 'ordre de I'infini.

Or des que vous avez affaire a un ensemble infini, vous ne sauriez poser que pas fout comporte Uex-sistence de quelque
chose qui se produise d’une négation, d’une contradiction. Vous pouvez a la rigueur le poser comme d’une existence
tout a fait indéterminée, seulement on sait par ’extension de la logique mathématique, celle qui se qualifie précisément
d’intuitionniste, que pour poser un 3IX, il faut aussi pouvoir le construire, c’est-a-dire savoir #rouver ou est cette ex-sistence.

C’est sur ce pied que je me fonde pour produire cet écartélement, a la ligne supérieure de ce que je pose d’une ex-sistence
trés, trés bien qualifiée par RECANATI d’excentrigue a la vérité : cest entre le 3X tout simple et le IX marqué

d’une barre, que se situe la suspension de cette indétermination entre une existence qui se trouve, se trouve de s’affirmer,
La femme en ceci peut étre dite « gu'elle ne se tromve pas » ce que confirme le cas de Régine.

Et pour terminer, mon Dieu, je vous dirai quelque chose qui va faire comme ¢a, selon mon mode, un tout petit peu
énigme, si vous relisez quelque part cette chose que jai écrite sous le nom de La Chose freudienne”, entendez-y ceci :
que il n’y a qu’une maniére de pouvoir éctite - sans barrer le « la » de I’article dont on vous parlait tout a heure -
de pouvoir écrire la femme sans avoir a barrer le « la », c’est au niveau ou la femme c’est /z vérité.

Et c’est pour ¢a qu’on ne peut qu’en #z-dire.

82 T.a Chose freudienne in Frits, op. cit.

90



08 Mai 1973 Table des séances

Je pense a vous (c.o.1). Ca ne veut pas dire que je vous pense(c.0.0.). Quelqu’un ici peut-Etre se souvient de ce que j’ai parlé
d’une langue ou l'on dirait - sij’en crois ce qu'on me rapporte de sa forme - ou 'on dirait « jazme a vous »,

C’est bien en quoi elle se modéle mieux qu’une autre sur / caractére indirect de cette atteinte qui s’appelle /amonr.
|distinction entre « penser lobjet » (compréhension directe selon Aristote— C.0.D.) et « penser a objet », l'explication - indirecte— C.O.1. par la science formalisée moderne))

Je pense a vous. C’est bien déja faire objection a tout ce qui pourrait s’appeler « sciences humaines » dans une certaine
conception de la science, non pas celle qui se fait depuis seulement quelques siccles, mais de celle qui s’est avec
ARISTOTE définie d’une certaine fagon. D’ou il résulte qu’il faille se demander, sur le fondement, sur le principe de ce

que nous a apporté e discours analytigue, par quelle voie peut bien passer cette science nouvelle qui est la notre [/ psychanalyse).
[Avistote objecterait que les sciences humaines (formalisées) expliquent mais ne comprennent pas, ne « saisissent » pas lenr objet : « ['homme »— rile du disconrs analytique |

Ceci implique que je formule d’abord d’vs nous partons. D ’oit nous partons c¢’est de ce que nous donne ce discours analytique,
c’est a savoir /inconscient. Cest pourquoi je vous donnerai d’abord quelques formules, peut-étre un peu serrées,
concernant ce qu’on peut dire de ce qu’il en est de I'inconscient, et justement au regard de cette science traditionnelle qui
nous fait nous poser la question : « comment une science encore - apres ce qu’on peut dire de ['inconscient - est-elle possible 2 ».

Je vous annonce déja que - si surprenant que cela puisse vous paraitre d’abord, mais vous verrez que ¢a ne I’est pas —
ceci me conduira aujourd’hui a vous patler du christianisme. [¢z de la « partition » gu’y fait Descartes pour fonder le disconrs de la science (of: Koyré))

Impossible

e a ’u‘gl
2 Si

Discours Discours
scientifique analytique

Impuissance

[Dans le disconrs scientifique : l'objet (@) ne peut étre atteint directement (C.0.1) par le savoir (Sg), la science produit un savoir conpé de son objet (formalisation mathématique —
« je pense (Sp) oil je ne suis pas (Q@) »). Dans le disconrs analytigue, l'objet (8) est an départ (C.0.D.) mais c'est le savoir (S) sur Sy qui ne peut étre atteint -
Lanalyse produit un essaim de S1 asémantiques, conpés du savoir So— « non-sens ». — « je suis (Sy) osl je ne pense pas (OSp) »|

Linconscient. ..
je commence par mes formules difficiles... que je suppose devoir étre telles
. Linconscient. ..
tout ce que aujourd’hui je développerai a vous le rendre plus accessible, mais je donne ici mes formules
. Linconscient. ..
ce n'est pas que [étre pense comme I'implique pourtant ce qu’on en dit, ceci dans la science traditionnelle
. Linconscient c’est. ..
apres avoir dit ce que ¢a n’est pas, je dis ce que c’est
...c'est que ['étre en parlant - quand c’est un étre qui patle - ¢'est gue ['étre en parlant, jouisse, et ’ajoute : ne veuille tien. ..
rien en savoir de plus. J’ajoute que cela veut dire : e rien savoir du tout. |discours : (semblant) - (jouissance)—/ (plus-dejonir) & (Sz. vérité))

Pour abattre tout de suite une carte que j’aurais pu vous faire attendre un peu : quil 0’y a pas de désir de savoir,

qu’il n’y a pas ce fameux Wissentrieb que quelque part pointe FREUD. La FREUD se contredit. Tout indique - c’est 1a
le sens de linconscient - non seunlement que ['homme sait déja tout ce qu’il a a savoir, mais que ce savoir est parfaitenent limité

a cette jam'smme iﬂmﬁkﬂﬂtﬂ’ que constitue qn il pﬂf/ﬁ’. |dans le disconrs scientifique (o1t s'inscrivait Frend) le savoir (Sy) est conpé de L'objet(a) — le désir de savoir
quii anime la science est « passion de l'ignorance » (de a))

Vous voyez bien que ceci comporte une question sur ce qu’il en est de cette science effective que nous possédons bien
sous le nom d’une physique. En quoi cette nouvelle science concerne-t-elle le 7ée/ ?

La faute de la science que je qualifie de #raditionnelle pour étre celle qui nous vient de la pensée d’ARISTOTE,

cette « faute » ai-je dit, Cest d’impliquer que « /étre pense », que la pensée soit telle que le pensé soit a son image[C.0.DJ],
c’est-a-dire que Pétre pense. [Aristote : « L homme pense avec son dme » : que « L'étre pense » implique que le sujet (I'étre) et son prédicat (pense) soient homagénes,
qu'il y ait équivalence de « la pensée » et du « pensé » (i Parménide : « Car la pensée est la méme chose que I'étre.» « TO Y@ adTO VOELV 0TIV TE Kal elvat. »|

Pour aller 4 un exemple qui vous soit le plus proche, javancerai que ce qui rend ce gu’on appelle « rapports humains » vivables,

ce n’est pas d’y penser. Et c’est la-dessus qu’en somme s’est fondé ce qu’on appelle comiquement / behaviorisme :
la conduite - a son dire - pourrait étre observée de telle sorte qu’elle s'éclaire par sa fin.

91



C’est la-dessus qu’on a espéré fonder les sciences humaines : envelopper tout comportement - n’y étant supposée l'intention
d’aucun sujet - d’une finalité posée comme de ce comportement faisant « objet », rien de plus facile - cet « objet » ayant
sa propre régulation - que de I'imaginer dans le systeme nerveux.

L’ennui, c’est qu’il ne fait rien de plus que d’y injecter tout ce qui s’est élaboré philosophiquement, aristotéliciennement,

de I'dme. Rien n’est changé. Ce qui se touche de ce que le behaviorisme ne s’est distingué - que je sache - par aucun
bouleversement de I’éthique, c’est-a-dire des habitudes mentales. I.’habitude fondamentale étant qu’un objet ¢a sert a une
fin, se fonde - quoi qu’on en pense c’est toujours la - de sa cause finale, laquelle est « vivre » dans 'occasion,

plus exactement survivre ’est-a-dire atermoyer la mort et dominer le rival.

Vous le voyez, il est clair que le nombre des pensées implicites dans une telle conception du monde - Weltanschanung,
comme on dit - est proprement incalculable. C’est toujours de I’équivalence de /z pensée et du pensé qu’il s’agit.

Ce qui est le plus certain de ce mode de penser - la science traditionnelle - c’est ce qu’on appelle son « cassicisme »,

le régne aristotélicien de /a classe, Cest-a-dire du genre et de [espéce autrement dit de I'individu considéré comme spécifié
c’est [esthétigue aussi qui en résulte et /éthigue qui s’en ordonne. Je la qualifierai d’une facon simple, trop simple

- et qui risque de vous faire voir rouge, c’est le cas de le dire, mais vous auriez tort de voir trop vite -

quoi qu’il en soit je dis ma formule : /a pensée est du c6té du manche et le pensé de Pantre c61€ |disconrs du maitre : S — Sa).

Ce qui se lit - de ce que le manche est /z parole [du maitre], Iui seul explique et rend raison. En cela / bebaviorisme ne sort pas
du classique. Cest dit-manche, a éctire comme j’éctis dit-mansion, « Le Dimanche de la vie » * comme dit QUENEAU,
non sans du méme coup en révéler I’étre d’abrutissement [S; -./a < 8], pas évident au premier abord.

Mais ce que j’en reléve, c’est que ce « dimanche » a été lu et approuvé par quelqu’un qui dans « /histoire de la pensée »
en savait un bout - KOJEVE nommément - qui a applaudi a ce « Dimanche de la vie » en y reconnaissant rien de moins

que /e savoir absoln tel qu’il nous est promis par HEGEL. [/ « dialectique du maitre et de L'esclave » S — Sa] doit aboutir (par Aufhebung successives)
an « dimanche de la vie » du « savoir absolu » dans une lecture kojévienne, et a « la fin de 'Histoire », etc.)

Comme quelqu’un I'a per¢u récemment, je me range - Qui me range ? Est-ce que c’est lui ou est-ce que c’est moi :
finesse de la langue - je me range plutot du coté du barogue, c’est un épinglage emprunté a I’histoire de I’art.

Comme lhistoire de I’art, tout comme I’histoire et tout comme ’art, sont affaire non pas du manche mais de /& manche,
c’est-a-dire du « 2our de passe-passe », il faut avant de continuer, que je dise ce que j’entends par la, le sujet « je » n’étant pas
plus actif dans ce « j'entends » que dans « je me range plutit du coté du baroque ». Et Cest ce qui va me faire plonger

dans I’histoire du christianisme. Vous vous y attendiez pas hein ? Pourtant je vais le faire : pouf, voila.

[le tour de passe-passe « du manche » a « la manche » concerne le passage du disconrs du maitre au discours de la science concomitant du Baroque et du « siéele des génies » :
Descartes (1596-1650), Pascal (1623-1662), etc., mais anussi le passage des formules masculines anx: formules féminines de la sexnation : IX O®X—>VX ®X]

Le baroque c’est au départ Phistoriole - historiole : petite histoire - du CHRIST, je veux dire ce gue raconte I'histoire
d’un homme [3X ®X| - vous frappez pas | C’est lui-méme qui s’est désigné comme « ke Fils de 'Homme » - ce que racontent
quatre textes dits « évangéliques » eV’ ayyeAov] d’étre pas tellement « bonne nonvelle » que « annoncenrs bons » pour leur sorte
de nouvelle [3X @X], ¢a peut aussi s’entendre comme ¢a et ¢ca me parait plus approprié.

Ceux-la écrivent d’une fagon telle qu’il n’y a pas un seul fait qui ne puisse y étre contesté - et Dieu sait que naturellement
on a foncé dans « la muleta », on ne s’en est pas privé - mais que ces textes n’en soient pas moins ce qui va au ceeur
de /a vérité, la vérité comme telle, jusques et y compris le fait que moi j*énonce : gu'on ne pent la dire gu’a moitié.

C’est une simple indication, n’est-ce pas ? Cette ébouriffante réussite impliquerait que je prenne les textes
et que je vous fasse des lecons sur les Evangiles, vous voyez ou ¢a nous entrainerait | [Rires|

Ceci pour vous montrer qu’ils ne se serrent au plus pres qu’a la lumiére des catégories que j’ai essayé de dégager
de la pratique analytique, nommément : /e symbolique, l'imaginaire et le réel. Pour nous en tenir a la premiére, j’ai énoncé
que la vérité c’est la dit-mention [¢f. La chose frendienne : « Moi la V/érité, je parle », Eerits, Seuil 1966 p.409., ou t1 p. 406.], un petit tiret et d.i.z.
au départ, la dit-mention proprement dite, la mention du dit [symbolique = mention du dit (ou dit-mansion, mansion : maison du pére...)).

Dans ce genre les Evangiles, on ne peut pas mieux dire, on ne peut mieux dire de / vérité - c’est de cela qu’il résulte
que ce sont des Evangiles - on ne peut pas méme mieux faire jouer /u dit-mention de la vérité, c’est-a-dire mieux repousser
la réalité dans le fantasme [l fantasme : 3@ se soutient de AX DX—TX DX ].

83 Raymond Queneau : Le dimanche de la vie, Paris, Folio Gallimard N° 442, 2003.

92



IX X IX X

VX X VX X

A8\ Le

()]

Apres tout la suite a suffisamment démontré - puisque je laisse les textes, je m’en tiendrai a 'effet - que cette dit-mention
se soutienne. Elle a inondé ce qu’on appelle « / monde » en le restituant a sa vérité d’immondice (les a du corps comme diéchets).
C’est-a-dire qu’elle a relayé ce que le romain, magon comme pas un, avait fondé d’un équilibre miraculeux d’universel,
avec en plus enfin des « bains » de jouissance que symbolisent suffisamment ces fameux « Thermes » dont il nous reste
des bouts écroulés dont nous ne pouvons avoir aucune espece d’idée a quel point ¢a, pour ce qui est de jouir,

enfin c’était, c’était le pompon !

Ouais ! Le christianisme a rejeté tout ¢a a Sabjection considérée comme monde, Cest ainsi que ce n’est pas sans une affinité
intime au probleme du z7ai que le christianisme subsiste. Qu’il soit la vraie religion, comme il prétend,
n’est pas une prétention excessive, et ce d’autant plus qu’a examiner % vrai de pres, c’est ce qu’on peut en dire de pire.

En particulier que dans ce registre, celui du 74/, quand on y entre on n’en sort plus. Pour minoriser la vérité comme elle
le mérite, il faut étre entré dans /e discours analytique. Ce que le discours analytigue déloge, met /a vérité a sa place,

mais ne I’ébranle pas. Elle est réduite mais indispensable, tout est la et rien ne prévaudra contre cette consolidation,
sauf ce qui subsiste des sagesses, mais qui ne s’y sont pas affrontées. Le taofsme par exemple, ou d’autres doctrines

de salut pour qui I'affaire n’est pas de véri#¢ mais de voie - comme le nom « Tao » Pindique - de voie si elles parviennent

a prolonger quelque chose qui y ressemble.

11 est vrai que I’historiole du CHRIST n’a selon toute apparence - et comme je I’ai énoncé en clair, avec méme pour effet
que il y a des gens qui sont gentils, ils font comme les chiens, ils ramassent la balle et me la rapportent, on me 1’a
rapportée - historiole disais-je donc, se présente non pas comme l'entreprise de sauver les hommes, mais comme

celle de sauver Dieu. [ 7/ ne s'agit pas de sanver les hommes qui ne sont pas en péril dans NX DX, mais Dien comme exception : AX ®X]

11 faut reconnaitre que pour celui qui s’est chargé de cette entreprise, le CHRIST nommément - pour ceux qui seraient
tout a fait sourds n’est-ce pas - et ben il y a mis le prix, c’est le moins qu’on puisse dire et que le résultat, on doit bien
s’étonner qu’il paraisse satisfaire. Car que Dieu soit #vis indissolublement est de nature tout de méme a nous faire
préjuger que le compte « 1, 2, 3 » lui préexiste. De deux choses 'une :

— ouil ne rend compte que de I’aprés-coup de la révélation christique, et c’est son étre qui en prend un coup,
—  ousile 3 lui est antérieur, c’est son unité qui écope, d’ou devient concevable que le salut de Dien soit précaire,
livré en somme au bon vouloir des chrétiens.

L’amusant est évidemment - je vous ai déja raconté ¢a, mais vous n’avez pas entendu. Bon enfin, je vous ai déja raconté ¢a -
I'amusant c’est que I’athéisme ne soit soutenable que par les clercs, beaucoup plus difficile chez les laiques dont Izunocence
en la maticre reste totale. Rappelez-vous ce pauvre VOLTAIRE : ¢’était un type malin, agile, rusé, extraordinairement
sautilleur, mais tout a fait digne en somme d’entrer 1a, vous savez la, le vide-poches d’en face la, le Panthéon la. [Rires]

FREUD - heureusement ! - nous a donné une interprétation nécessaire - qui ne cesse pas de §'écrire comme je définis

le nécessaire - une interprétation nécessaire du meurtre du fils comme fondateur de la religion de la grace. Il ne I’a pas dit
tout a fait comme ¢a, mais il a bien marqué que c’était un mode de dénégation qui constitue une forme possible de I’aveu
de /a vérité. C’est ainsi que FREUD re-sauve le pére ! En quoi il imite JESUS-CHRIST [rires), modestement sans doute,

il y met pas toute la gomme mais il y contribue pour sa petite part, comme ce qu’il est, a savoir « un bon juif pas tout a fait

a la page », C’est excessivement répandu, il faut qu’on les regroupe pour qu’ils prennent le mors aux dents.

Combien de temps est-ce que ¢a durera ?

Parce que, y’a quand méme quelque chose que je voudrais plus approcher, concernant I’essence du christianisme.
Vous allez aujourd’hui la-dessus en baver, pour ¢a faut que je reprenne plus haut. I 'gwe - il faut lire ARISTOTE,
vous savez c’est une bonne lecture - c’est évidemment a quoi aboutit /a pensée du manche [la pensée du maitre).

C’est d’autant plus nécessaire - c’est a ditre #e cessant pas de s'écrire - que ce gu'elle élabore 1a, la pensée dite, en question,
ce sont des pensées sur le corps. Le corps ¢a devrait vous épater plus ! Ouais...

En fait c’est bien ce qui épate, ce qui épate la science classique : comment ¢a peut-il marcher comme ¢a ?

93



A savoir a la fois un corps, le votre, n’importe quel autre d’ailleurs corps baladeur, c’est la méme chose, vous étes au
méme point : il faut a la fois que ¢a se suffise comme ¢a - quelque chose m’a fait penser comme ¢a, un petit syndrome
que j’ai vu sortir de mon ignorance, enfin qui m’a été rappelé : que si par hasard les larmes ¢a tarissait, 1’ceil ¢ca marchait
plus tres bien. C’est ce que j"appelle « fes miracles du corps », ¢a se sent tout de suite déja. Supposez que ¢a pleure plus,
que ¢a jute plus la glande lacrymale, vous aurez des emmerdements. Et d’autre part, c’est un fait que ¢a pleurniche

- et pourquoi diable ? - dés que corporellement, zzaginairement ou symboliguement on vous marche sur le pied :

on vous « gffecte » on appelle ¢a. Ouais...

Quel rapport y-a-t-il entre cette pleurnicherie et le fait qu'implique de parer a 'imprévu, c’est-a-dire « gu’on se barre » ?
C’est une formule vulgaire, mais qui dit bien ce qu’elle veut dire, parce qu’elle rejoint exactement / sujet barré [3)

dont ici vous avez entendu quelque consonance. Le sujet se barre en effet comme je ’ai dit et plus souvent qu’a son tour.
Constatez, 1a seulement, qu’il y a tout avantage a unifier Uexpression pour /& symbolique, 'imaginaire et le réel, comme

- je vous le dis entre parenthéses - le faisait ARISTOTE qui ne distinguait pas /& monvement de 'aAAOLOOLS [alloiosis],
le changement et la motion dans ’espace, c’était pour lui - mais il le savait pas - ¢’était pour lui : que /& sujet se barre.

Evidemment, il ne possédait pas les vraies catégories, mais quand méme il sentait bien les choses. En d’autres termes,
Pimportant c’est que tout ¢a colle assez pour que le corps subsiste, sauf accident, comme on dit, externe ou interne,
ce qui veut dire que le corps est pris pour ce qu’il se présente étre : un corps fermé [une unitdl, comme on dit.

Qui ne voit que /dme, ce n’est rien d’autre que son identité supposée a lui-méme [a corps], avec tout ce qu’on pense
pour expliquet. [si « fa pensée est la méme chose que Iétre » alors « Pame » est le principe du corps : de son unité, de son unicité, de son monvement, de son altération
(¢f. Aristote : « De anima »). Dans le discours du maitre (de la méme facon que le maitre commande ses esclaves) la pensée est ce qui commande le corps (avec I'ame),

ce qui est « du coté du manche » — le signifiant maitre . St est au principe de tout disconrs, commande tout mouvement du corps, en ordonne (met en forme) toute action

— ['dme est ce qui du corps fait un dispositif pulsionnel orienté vers la recherche du « bien »)

Bref ldme Cest ce qu’on pense a propos du corps, du ¢dté du manche, et on se rassure a penser qu’il pense de méme,
d’ou la diversité de ces explications :

— quand il est supposé penser secret il a des sécrétions,

— quand il est supposé penser concret il a des concrétions,

—  quand il est supposé penser information il a des hormones, ou bien encore il s’adonne a ’A.D.N.,
ce qui fait *J78 [Adonai]m, Adonis [Adonai : le « Bien », Adonis : le « Bean »). [Rires]
[penser concret — concrétions, penser secret — sécrétions... — la pensée (symbolico-imaginaire) est homagéne avec le corps( margué du signifiant— objets(a))
et détermine le corps dans ses monvements, dans ses altérations, dans ses productions, tous orientés vers la recherche du « Bien » (dispositif pulsionnel))

Tout ceci pour vous amener a ceci - que j’ai quand méme annoncé au départ sur le sujet de 'inconscient, puisque

je ne parle pas uniquement comme ¢a, comme on flate - qu’il est vraiment curieux qu’il ne soit pas mis en cause

dans la psychologie que /a structure de la pensée repose sur le langage, lequel langage - c’est la tout le nouveau de ce terme de

« structure », les autres - qualifiés de cette étiquette - ils en font ce qu’ils en veulent - mais moi ce que je fais remarquer
c’est que /e langage comporte une inertie considérable, ce qui se voit a comparer son fonctionnement n’est-ce-pas a ces signes
qu’on appelle mathématiques, mathémes, uniquement de ce fait n’est-ce-pas qu’eux se transmettent intégralement.

On ne sait absolument pas ce qu’ils veulent dire, mais ils se transmettent. [comparer le fonctionnement du langage et son inertie @ celui des lettres

(¢ les &, B, Y, O, de la lettre volée) qui ens s'inscrivent — se transmettent intégralement]

Il n’en reste pas moins qu’ils ne se transmettent qu’avec I’aide du langage, et c’est ce qui fait toute /z boiterie de I'affaire.
Qu’il y ait quelque chose qui fonde /%7re, c’est assurément / corps, 1a-dessus ARISTOTE ne s’y est pas trompé.

1l en a débrouillé beaucoup, un par un, /’bistoire des animanx, mais il n’arrive pas - lisez-le bien, n’est-ce pas - a faire le joint
avec son affirmation. Il s’agit de ce qu’il affirme - vous n’avez jamais lu naturellement le « De Anima » malgré

mes supplications - mais ce qu’il affirme c’est que /homme pense avec instrument, avee son dame, c’est-a-dire comme je viens

de vous le dire, je pourrais le dire en résumé rapidement : « les mécanismes » [pulsionnels| supposés dont se supporte son corps.

[« Lhomme pense avec son (a)me », St unifiant les objets(a) comme dispositif pulsionnel — avec le langage ordonnant les mécanismes du « corps de jouissance »

= les « traces » sur le corps des inscriptions (engrammes) des expériences de jonissances passées, lors des identifications successives : &, 3,7, O et les quatre objets(a))

Naturellement, faites attention : c’est nous qui en sommes aux mécanismes a cause de notre physique...
mais notre physique d’ailleurs est une physique déja @ /a gare, sur une voie de garage je veux dire,
parce que, il y a eu la physique quantique depuis - pour les mécanismes - ¢a saute...
...enfin ARISTOTE, qui n’était pas entré dans les défilés du mécanisme, ¢a veut simplement dire justement ¢a,
ce qu’il en pensait. Alors, « /homme pense avec son dme » ¢a veut dire que ’homme pense avec la pensée ’ARISTOTE,
en quoi la pensée est naturellement du coté du manche.

84 Adonai : Nom de Dieu dans le judaisme. Dans la priere, le Tétragramme 37X est remplacé par Adonai.

94



1l est évident que, on avait quand méme CSSayé de faire mieux n’est—ce—pas 2 |du disconrs du maitre (Aristote) an disconrs de la science
Cest... il y a encore autre chose avant /a physique quantique, 1 'y a l'énergétisme et 'idée d’homéostase.

Mais tout ceci nous entrainerait - ouais ! - nous entrainerait vers ceci, nous entrainerait vers ceci que /Znconscient

c'est tout autre chose [du disconrs de la science an disconrs analytique), et si j’ai resserré la chose autour de ceci que j’ai énoncé d’abord,
C’est a savoir ce que j’ai appelé /inertie dans la fonction du langage, ce qui fait que toute parole est cette énergie

encore non prise dans une énergétique, parce que cette énergétique elle n’est pas commode a mesurer.

[la parole peut véhiculer une énergie de jouissance () inter-dit entre S1-Sz —, jouissance phallique, on celle des lapsus, réves..) non codifiée par la structure linguistique |

Pour faire sortir de la non pas des quantités mais des chiffres, qui tels qu’ils soient choisis, enfin d’une facon - remarquez -
completement arbitraire, on s’arrange a ce qu’il rese toujours quelque patt une constante car c’est 1a le fondement

de I’énergétique, et ben c’est pas commode. [ fes constantes de la physique (G, c, b, e, k,...)]

[du disconrs du maitre (pensée globale de Vétre) an disconrs de la science (formalisation mathématico-logique) quelque chose se perd, car méme la structure mathématico-logigue reléve
du langage qui ne pent « saisir » que la partie formalisable de I'objet(littoral littéral), mais I'objet lui-méme y reste inerte. Cest ce qui donne lien a l'écriture d'une lettre « an

lien » de objet(cf. les constantes en physique) et an dépassement du disconrs scientifiqne par le disconrs analytique. 1.¢ disconrs analytique prend cette lettre (@) comme point de

départ dans un dispositif (S1$& Sa + « dites tout ce qui vous passe par la téte méme si ca n’a ancun sens »)qui aboutit @ la production de Si.)

Pour « /inertie » en question nous sommes forcés de la prendre au niveau du langage lui-méme.

Quel rapport peut-il bien y avoir entre l'articulation qui constitue le langage et une jouissance gui se révéle étre la substance de la pensée,
qui fait de cette pensée, si aisément reflétée dans le monde par la science traditionnelle, celle qui fait que Dieu c’est /Etre Supréme,
et que cet Eitre Supréme ne peut, dixit ARISTOTE, nétre rien d’autre que / lien d'oil se sait quel est le Bien de tous les antres.
Ca fait quelque chose qui n’a pas grand rapport avec /a pensée, si nous la considérons comme avant tout dominée

par cette znertie du langage. |/a jonissance qui pent étre retenne (jouissance phallique) par « le filet », « la chaine », le résean du langage, an travers de la fonction

phallique qui en soutenant Si— Sa va poser un « sens » métaphorique de l'objet perdu (dit-mention), cette jouissance n'est pas celle qu’il faut, celle qu’on tente indéfiniment
de re=susciter par des essaims de S par les irruptions des « formations de linconscient » qui viennent trouer le disconrs.)

C’est pas treés étonnant qu’on n’ait pas su comment serrer, coincer, faire couiner / jouissance, en nous servant de ce qui
parait le mieux a supporter ce que jappelle /7nertie du langage, C’est a savoir 'idée de la chaine, des bouts de ficelles autrement
dit, des bouts de ficelles qui font des ronds et qui - on ne sait trop comment - se prennent les unes avec les autres.

Je vous ai déja une fois avancé ¢a, j’essaierai bien sir de faire mieux, a propos d’une lecon dont je m’étonne moi-méme
a mesure que j’avance en age, que les choses de I'année derniére me paraissent il y a 100 ans. C’était donc année derniére™
que j’ai pris pour theme la formule - que j’ai cru pouvoir supporter d’un nceud bien connu et qu’on appelle

« le neend borroméen » - 1a formule : « Je te demande de refuser ce que je t'offre, parce que ¢a n'est pas ¢a ».

Cest une formule soigneusement adaptée a son effet comme toutes celles que je profere. Voyez L 'Etourdit, je n’ai pas dit :
« le dire reste oublié.... », j’ai dit : « gu’on dise... ». De méme ici je n’ai pas dit : « parce que ¢a n'est que ¢a». « Ce n'est pas ¢a !»
C’est le cri par ou se distingue la jouissance obtenue de celle attendue, c’est ou se spécifie ce qui peut se dire dans le langage.
La négation a toute semblance de venir de la, mais rien de plus. La structure pour s’y brancher ne démontre rien sinon
qu’elle est du texcte méme de la jouissance, en tant qu’a marquer de quelle distance elle manque celle [/ jouissance qu'il faut)

dont il s’agirait « sz ¢ était ¢a », elle ne la suppose pas seulement « celle gui serait ¢a », elle en supporte une autre. Voila !

[le langage a la méme structure que « lalangne » (énérée par la combinatoire des &, B, Y, O « comme nn langage »). La structure supporte la jouissance qui fant (faillir)
et non la jouissance qu'il fant (falloir) ou qu’il fandrait, celle dont « lalangue » est le texte méme : tentatives désespérées de retenir la jouissance épronvée d’expériences passées)

Cette dit-mention [la fonction phalligne| - 12 je me répéte, mais nous sommes dans un domaine ou justement la loi c’est /a répétition -
cette dit-mention ¢’est le dire de FREUD, c’est méme la preuve de I’existence de FREUD : dans un certain nombre d’années
il en faudra une. Tout a ’heure je ’ai rapproché comme ¢a d’un p’tit copain : je I'ai rapproché du CHRIST.

Bon, ben évidemment, il faut aussi qu’on ait la preuve de Pexistence du CHRIST, elle est évidente : Cest le christianisne.
Le christianisme est le fait que - vous savez - c’est accroché 1a. Enfin pour Pinstant on a « Les Trois Essais sur la sexnalité » ™
auxquels je vous prie de vous reporter d’ailleurs, dont j’aurai 4 faire usage, comme j’ai fait autrefois usage de ces écrits”
sur ce que j'appelle « lz dérive » pour traduire Trieb, la dérive de la jouissance.

Oui, tout ¢a, en somme tout ¢a j’y insiste, c’est proprement ce qui a été collabé pendant toute Lantiquité philosophique

par I'idée de la connaissance. Dieu merci, ARISTOTE était assez intelligent pour isoler dans /7utellect-agent ce dont il s’agit
dans la fonction du symboligue. 11 a simplement vu que c’était 1a que - /e symbolique - c’est 1a que l'intellect devait agir.

Mais il n’était pas assez intelligent - pas assez parce que n’ayant pas joui de la révélation chrétienne - pour penser

qu’une parole - fat-ce la sienne - a désigner ce VOUG [nouss] qui ne se supporte que du langage, concerne la jouissance,
qui pourtant se désigne chez lui métaphoriquement partout, parce que toute cette histoire de /a matiére et de la forme,

qu’est-ce-que tout ¢a, qu’est-ce-que ¢a suggere comme vieille histoire concernant la copulation ?
[Ldme fait du corps un dispositif pulsionnel orienté vers la recherche du « Bien »— Sy (la forme) in-forme le corps (la matiére) en dispositif pulsionnel)

85 Cf. Séminaire 1971-72 : ...Oxu Pire, séance du 09-02-1972.
86  Sigmund Freud : Tris essais sur la théorie de la sexnalité, Gallimard, 1962.
87 «ces éerits » : les « Trois essais... » ou « Pulsion et destin des pulsions » in « Métapsychologie » ?

95


http://www.astrosurf.com/luxorion/constante-physique.htm

lui aurait permis de voir ben que c’est pas du tout ¢a, qu’il n’y a pas la moindre connaissance,
mais que le moins qu’on puisse dire c’est que /s jouissances |les (a)] qui en supportent le semblant [Ss), c’est quelque chose
comme le spectre de la lumiere blanche. A cette seule condition qu’on voie :

Ca [/a révélation chrétienne

—  que /la jouissance dont il s’agit [/a lumiére blanche] est hors du champ de ce spectre [gui n'a que des (a), illusion d'arc en ciel,
Jante de Sy unificatenr : Sa—, a—, & Sy,

—  qu'il sagit de métaphore [joui-sens),

—  quil faut mettre - de tout ce qu’il en est de /a jouissance - qu’il faut mettre Ja fausse finalité [viser Si| comme
répondant a ce qui n’est que pure fallace [phallace phallique qui n'atteint que des objets(8)| d’une jouissance qui serait apte
an rapport sexuel, et qu’a ce titre toutes les jouissances ne sont que des rivales de la finalité que ¢a serait
si la jouissance avait le moindre rapport avec le rapport sexuel.

Je vais en remettre, comme ¢a, une petite coulée sur le CHRIST, parce que c’était un personnage important et puis parce
que ¢a vient la pour commenter / barogue. Le barogue, c’est pas pout rien qu’on dit que mon discours participe du barogue.
Je vais vous poser une question : quelle importance peut-il y avoir dans /z doctrine chrétienne a ce que le Christ ait une dme ?

Cette doctrine ne parle que de /Zncarnation de Dien dans un corps, il faut bien que /a passion soufferte en cette personne ait
fait Ju jonissance d'une autre. Il n’y a rien qui ici manque, pas d’ame notamment. Le Christ méme ressuscité vaut par son
corps, et son corps est le truchement par ou la communion a sa présence est in-corps-poration, pulsion orale,

dont /épouse du Christ, Eglise comme on I'appelle, se contente fort bien, n’ayant rien a attendre d’une copulation. [Rires]

Tout ce qui a déferlé des effets du christianisme, dans ’art notamment - et c’est en cela que je rejoins ce baroquisme
dont j’accepte d’étre habillé, n’est-ce pas - voyez le témoignage de quelqu’un qui revient d’une orgie d’églises en Italie
i.e. Lacan) : tout est exhibition de corps évoguant la jouissance a la copulation pres, qui si elle n’est pas présente, ¢'est pas pour des prones.

[une doctrine (S2) vise la jonissance hors-sexe qui est celle des objets partiels du « corps morcelé », les objets (a) : oral, anal, vocal, scopique, produisant comme plus-de-jouir
un sujet 3, mais sans la finalité Si pour en unifier le champ car : $ S, — hétérogénéité de létre et du pensé, de la pensée et du pensé |

Elle est aussi hors-champ qu’elle 'est dans /a réalité humaine qu’elle sustente, qu’elle sustente pourtant des fantasmes [$<a]
dont elle est constituée [a 8. Nulle part dans aucune ére culturelle cette exclusion ne s’est avouée de facon plus nue.

Je dirai un peu plus - et ne croyez pas que mes dires je ne vous les dose pas - j’irai jusque 1a : que de vous dire que
nulle part comme dans le christianisme /zuvre d’art comme telle ne s’avere de fagon plus patente pour ce qu’elle est
de toujours et partout : obscénité. [obscanns : « de manvaise angure » (Bloch et v. Warthurg)]

La « dit-mension » de ['obscénité [S.-. a 8] voila ce par quoi ke christianisme ravive la religion des hommes.
Je ne vais pas vous donner une définition de la religion patrce que, #/ #’y a pas plus d’histoire de la religion que d’histoire de l'art.
Les religions c’est comme /es arts, c’est une poubelle, ¢a n’a pas la moindre homogénéité.

11y a quand méme quelque chose dans ces ustensiles qu’on fabrique a qui mieux mieux |pas d’unité (Si) dans les objets substitutifs du a).
Ce dont il s’agit ¢'est Lurgence, pour ces étres qui de nature patlent, 'urgence que constitue qu’ils aillent au déduit amonrenx
sous des modes exclus de ce que je pourrais appeler, si ¢’était concevable - au sens que j’ai donné tout a ’heure au mot

« dme », a savoir ce qui fait que ¢a fonctionne - exclus de ce qui serait ’de de la copulation, si j’ose - n’est-ce pas -
supporter de ce mot ce qui, a les y pousser effectivement si « Ca » était I’dme de la copulation, serait élaborable par ce que
j'appelle une physique qui dans ’occasion n’est rien que ceci : une pensée supposable au penser.

Iy ala un trou et ce trou s’appelle ’Autre, du moins est-ce ainsi que j’ai cru pouvoir le dénommer.

L Autre en tant que lien on la parole d’étre déposée - vous ferez attention - hein ? - aux résonnances - fonde la vérité et avec elle
« le pacte » qui supplée a linexistence du rapport sexuel en tant qu'il serait pensé, pensée, pensable. Autrement dit que le discours
ne serait pas réduit a ne partir - vous vous en souvenez du titre d’un des séminaires - a ne partir que du sewblant ™.

Que la pensée n’agisse dans le sens d’une science qu’a étre supposée au penser, c’est-a-dire que ’étre soit supposé
penser, c’est ce qui fonde la tradition philosophique a partir de PARMENIDE.

88 Cf. séminaite 1970-71 : « D'un disconrs qui ne serait pas du semblant ».

96



PARMENIDE avait tort et HERACLITE raison, 'est bien ce qui se signe  ce que quelgue part PARMENIDE" énonce -

—  Ovrte AéyeL 0Ute KQUTITEL [outé legei outé kruptei] : i/ 7’avoue ni ne cache,
- aAAa OT”,[O([VEL [alla semainei] : 2/ signifte,
remettant a sa place le discours du manche [d maitr] lui-méme, de ce qu’il appelle comme ¢a :
- 0 5(\)0(& oV TO },lO(VTEiO,V €0TLTO €V AE/\q)OIQ [0 anax ou to manteion esti to en Delphois] :
le prince (le manche) qui vaticine a Delphes.

[0 &ava& o0 1O pavteldv éotito €v AeAdols, ovte Aéyel oUTe kQUMTEL AAAX onpaivet].

Le plus invraisemblable, ’histoire folle, celle qui fait quant a moi /e délire de mon admiration, je me mets en huit par terre
quand je lis Saint THOMAS [1224-1274], parce que c’est rudement bien foutu. Pour que la philosophie I’ARISTOTE
ait été par Saint THOMAS réinjectée dans ce qu’on pourrait appeler « /a conscience chrétienne », si ¢a avait un sens,

c’est quelque chose qui ne peut s’expliquer que parce que celle-ci, enfin c’est comme pour les psychanalystes :

les chrétiens ont horrenr de ce qui leur a été révélé, et ils ont bien raison ! [Rires]

Cette béance inscrite au statut méme de /a jouissance en tant que dit-mension du corps, ceci chez Iétre parlant,
voila ce qui rejaillit avec FREUD par ce test - je ne dis rien de plus - qu’est existence de /a parole. La oii ¢a parle ca jonit,
et ¢a veut pas dire que ¢a sache rien, parce que quand méme, jusqu’a nouvel ordre, 'inconscient ne nous a rien révélé

sur la physiologie du systeme nerveux - non ? - ni méme sur le fonctionnement du bandage ni de I’éjaculation précoce.
[cf. supra : Vinconscient c'est que étre en parlant, jouisse, et ne venille rien en savoir de plus, ne rien savoir du tout]

Pour finir avec cette histoire de « /a vraie religion », je pointerai quand méme pendant qu’il en est encore temps

que Dieu ne se manifeste que des Feritures qui sont dites « Saintes ». Elles sont « Saintes » - en quoi ? - en ce qu’elles ne cessent
pas de répéter I’échec - lisez SALOMON quand méme c’est, C’est, c’est le maitre des maitres, c’est le « senti-maitre »,
un type dans mon genre [Rires] - ’échec des tentatives d’une sagesse dont I’étre serait le témoignage.

Ben tout ¢a ne veut pas dire, mes petits amis, qu’il y ait pas eu des trucs de temps en temps, grace auxquels /a jouissance
- sans compter quoi il ne saurait y avoir de sagesse - a pu se croire venue a cette fin de satisfaire la pensée de /érre.
Seulement voila, j’ajoute : cette fin n’a été satisfaite qu’au prix d’une castration.

Dans le Taoisme par exemple - vous ne savez pas ce que c’est, bien str, trés peu le savent, enfin moi je I’ai pratiqué,
j’ai pratiqué les textes bien sir [Rires] - dans le taoisme ’exemple est patent dans la pratique méme du sexe :
il faut retenir son foutre pour étre bien.

Le Bouddhisme lui bien str est 'exemple trivial par son renoncement a la pensée elle-méme. Parce que ce qu’il y a
de mieux dans le bouddhisme c’est le Zen, et le Zen ¢a consiste a ¢a, a te répondre par un aboiement, mon petit ami.
C’est ce qu’il y a de mieux quand on veut naturellement sortir de cette affaire infernale comme disait FREUD.

1l est plus que probable que la fabulation antique - / mythologie comme vous appelez ¢a, ou Claude LEVI-STRAUSS
aussi appelait ca comme ¢a - /a mythologie de 'ere méditerranéenne entre autre, c’est justement celle a laquelle

on ne touche pas parce que c’est la plus foisonnante et puis surtout parce qu’on en a fait de tels jus qu’on ne sait plus
par quel bout la prendre. Eh ben cette mythologie est parvenue aussi a quelque chose, a quelque chose dans le genre

de la psychanalyse : vous comprenez, ces dieux comme ¢a, il y en avait a la pelle des dieux, il suffisait de trouver le bon,
il suffisait de trouver le bon et ¢a faisait ce truc, ce truc contingent, qui fait que quelquefois aprés une analyse,

nous aboutissons a ce qu’« #z chacun » baise convenablement sa « une chacune ».

C’étaient quand méme des dieux, c’est-a-dire des représentations un petit peu consistantes de I’Autre.

Parce que naturellement, passons sur la faiblesse de 'opération analytique, il y a une chose tres, tres singuliere,
C’est que ceci est si parfaitement compatible avec la croyance chrétienne, que de ce polythéisme nous avons vu
la renaissance, a ’époque épinglée du méme nom.

Je vous dis tout ¢a parce que justement je reviens des musées et que, en somme Jz Contre Réforme - ah la Contre Réforme ! -
c’était revenir aux sources, et que le baroque c’en est 'étalage, ¢'est la régulation de I'ame par la scopie [a] corporelle.

1l faudra une fois - enfin je ne sais pas si j’aurai jamais le temps - patler de la musique dans les marges.
Mais je parle seulement de ce qui se voit dans toutes les églises de Rome, tout ce qui s’accroche aux murs, tout ce qui
croule, tout ce qui délice, tout ce qui délire - n’est-ce pas ? - enfin ce que j’ai appelé tout a I’heure Pobscénité, mais exaltée.

89 Lapsus de Lacan, il s’agit en fait d’Héraclite :
«0 ava& ob 10 HavTeldV E0TL TO €V AeAdoig, oUTe Aéyel ovTe kQUMTEL AAAX onuaiveL » (Fragment 93).

97


http://philoctetes.free.fr/heraclitefraneng.htm

Je me demande, pour quelqu’un qui viendrait comme ¢a du fin fond de la Chine, quel effet ¢a doit pouvoir lui faire

ce ruissellement de représentations de martyrs. Et je dirais que ¢a se renverse ces représentations qui sont elles-mémes martyrs
- vous savez que « zartyr» ¢a veut dire « #moin » - martyrs d’une souffrance plus ou moins pure, c’est notre peinture
jusqu’a ce que on ait fait le vide en commencant sérieusement a s’occuper de petits cartés [i.c. ke cubisme, Vasarely, efc].

Il'y en a aprés une réduction de 'espéce humaine n’est-ce pas, c’est ce qui motive sans doute que ce nom « humaine »

ca résonne comme « hum-eur mals-aine », il y a un reste, ca fait « malbenr»”, oui. Cette réduction Cest le terme par ou Eglise
entend porter [espéce justement jusqu’a la fin des temps. Et elle est si fondée dans la béance propre a la sexualité de 'étre parlant,
qu’elle risque d’étre au moins aussi fondée - disons parce que quand méme je ne veux pas désespérer de rien - au moins
aussi fondée que ’Avenir de la science ™', Cest le titre - vous savez - qua donné a un de ses bouquins cet autre cureton

qui s’appelait Ernest RENAN et qui était wn servitenr de la vérité lui aussi, a tout crin. Il n’en exigeait qu’une chose

- et ¢a c’était absolument premier, sans ¢a c’était la panique - c’est qu’elle n’ait aucune conséquence. [Rires] Ouais...

L économie de la jonissance, voila ce qui n’est pas encore pres du bout de nos doigts, il est important tout de méme

- ¢a aurait son petit intérét - qu’on y arrive. Mais vous dire ce qu’il en est de ce qu’on peut en voir a partir

du discours analytique, c’est ce que peut-étre on a une petite chance de trouver de temps en temps, par des voies
essentiellement contingentes. Bt c’est pourquoi - si mon discours d’aujourd’hui n’était pas quelque chose absolument
enticrement négatif - je tremblerais d’étre rentré dans /e discours philosophique.

Mais quand méme il y a une voie : puisque déja nous avons vu quelques sagesses qui ont duré un petit bout de temps,
pourquoi est-ce qu’avec /e discours analytique, on ne retrouverait pas quelque chose qui donnerait gpergn d’un truc précis,

et apres tout qu’est-ce que /énergétigue si ce n’est aussi un truc mathématique. Celui-la sera pas mathématique,

c’est bien pour ¢a que /e discours de I'analyste se distingue du discours scientifique. Enfin, cette chance, mettons-la sous le signe
d’« au petit bonbenr », encore.

90  « hum-eur mals-aine » — « humaine », et un reste : eut mal — malheur.
91 Renan E., L'avenir de la science, Paris, Garnier Flammarion, 1995.

98



15 Mai 1973 Table des séances

On m’a averti ce matin, pendant que je travaillais - comme toujours pour tout le monde : au dernier moment

que je travaille - on m’a averti que le 12 juin - le 12 juin qui n’est pas, bien que ce soit le second mardi, qui n’est pas

en principe celui auquel jespérais vous donner rendez-vous - on m’a averti que le 12 juin la salle serait occuppée par

ce qu’on appelle des examens oraux, et que dés lors on ne pouvait pas me répondre de ceci qu’elle serait libre a telle

ou telle heure, étant donné que les examens oraux on ne sait pas comment ¢a s’étend, comment ¢a se termine, ni quand.

De toute fagon je n’avais pas I'intention, comme je viens de vous le dire, de vous donner rendez-vous le 12 Juin puisque
c’est le mardi de la Pentecdte [Rires|. |’avais par contre 'intention de vous donner rendez-vous le 19 juin, 3™ mardi. Le 19 juin
les examens continueront... Donc je ne peux pas prévoir - malgré que j’ai élevé quelques objections a ce régime - je ne
peux pas prévoir donc si le 19 juin je pourrai continuer ce que j’énonce cette année. Vous ferez comme vous voudrez,
vous en courrerez la chance, vous ferez une pétition - je sais pas - vous ferez ce qu’il vous plaira. Voila donc le point.

11 est évident que, comme c’est ce matin méme qu’on m’en a averti, je n’ai pas pu mijoter les choses d’une facon telle
que je fasse aujourd’hui ma conclusion, si tant est qu’a aucune de mes années il y ait a proprement parler une conclusion,
puisque forcément ce que je vous énonce ne peut toujours que rester jusqu’a un certain point ouvert, ce nest pas

mon privilége : les choses, comme chaque année, elles restent ouvertes sur un certain nombre de points en suspend.

Ce sera d’ailleurs ce sur quoi aujourd’hui j’aurai amplement 2 m’étendre.

J’ai révé cette nuit que quand je venais ici : il y avait personne [Rires]. C’est ou se confirme le caractere de veeu du réve.
Malgré bien entendu que j’étais - puisque j’avais déja travaillé dans la nuit - j’étais assez outré, puisque je me souvenais aussi
dans mon réve que j’avais travaillé a quatre heures et demie du matin, j¢ais assez outré que tout ¢a ne doive servir a rien,

mais c¢’était quand méme la satisfaction d’un veeu, a savoir que des lors, je n’avais plus qu’a me les rouler. Voila !
ce qui remplit la salle c'est un dire, ce qui viderait la salle ¢'est que « tout » ait été dit, que le dit de Lacan se soit clos — veen du réve]

Je vais dire... je vais dire, c’est ma fonction... je vais le dire une fois de plus, je me répéte... je vais dire une fois de plus

ce qui est de mon dire et qui s’énonce : 7/ 1y a pas de métalangage. [répétition de « dire »—. le dire est @ reprendre tonjonrs —ne pent jamais se clore
dans un dit dfiniif - il 0’y a pas de miétalangage) Quand je dis ¢a, je parle apparemment de langage de Iétre [Parménide : penser cest étre]. A part
bien entendu que, comme je I’ai fait remarquer la derniére fois, ce gue je dis ¢’est ce qu'il n'y a pas. [il n’y a « dire » que du manque)
L’étre est - comme on dit - /e non-étre n'est pas [Parménidel, il y a, ou il n'y a pas. Pour moi ce n’est qu’un fait de diz.

On suppose létre a certains mots, « individu » par exemple, ou « substance », C’est méme fait pour dire ¢a : qu’on suppose /'étre
a Vindividu, entre autres. [/ dit-mension de Létre c'est Vinseription de ce gui a été perdu— non-étre( le symbolique comme support de ec-sistence d’un dire))

Le mot sujet que jemploie - vous allez le voir, j’y reviendrai - prend évidemment un accent différent du fait de won discours.
Ponr tout dire [van du rével, je préviens : je me distingue du « langage de ['étre ». Ceci implique qu’il puisse y avoir « fiction de mot »,
je veux dire : a partir du mot. [l dit-mension offie an sujet la structure du fantasme -8 < @, la fiction de mots) Bt comme certains peut-étre

s’en souviennent, c’est de 1a que je suis parti quand j’ai parlé de I"E#bigue. Ce n’est pas parce que j’ai écrit des choses qui
font fonction de formes du langage que jassure [étre du métalangage. Car cet étre il faudrait que je le présente comme subsistant
par soi, par soi tont seul langage de [étre. [la formalisation en mathémes ne se résont pas en un métalangage qui permettrait de fonder Pétre, d'en dire la substance)

La formalisation mathématique - qui est notre but, notre idéal - pourquoi ? - parce que seule elle est zathéme, c’est-a-dire
capable de se transmettre intégralement - la formalisation mathématique c’est de I’ézriz, et c’est la dedans que je vais
essayer d’avancer aujourd’hui. Or elle ne subsiste, cette formalisation mathématique que si j’emploie a la présenter

la langne dont j’use. C’est la qu’est 'objection [ax métalangage] = nulle formalisation de la langue n’est transmissible

sans l’usage de la langue elle-méme. [i/ n’y a pas de métalangage qui donnerait le principe formel exhanstif de la langue, car méme les mathématiques nécessitent
le langage pour prendre sens|

C’est par mon dit que cette formalisation [¢f fes o, B, Y, D, de « La lettre volée »] - idéal miétalangage - je la fais ex-sister (ex tiret sister).
C’est ainsi que /& symbolique ne se confond pas - loin de la - avec I'étre, mais qu’il subsiste comme ex-sistence du dire.

Cest ce que j’ai souligné dans le texte dit « I.’Etourdit » -d.i.t - Cest ce que j’ai souligné de dire que /e symbolique ne supporte
que Lexc-sistence. [de cette jouissance perdue qui a fondé I'étre, ne subsiste que la trace ex-sistante, supportée du symbolique |

En quoi ? Je I'ai rappelé la derniere fois, c’est une des choses importantes que j’ai dites dans cet exercice que comme
d’habitude je fais, plus ou moins pour obtenir de me faire entendre, mais il serait peut-étre quand méme important
que vous vous souveniez de [essentiel. I esssentiel, je vous I’ai rappelé encore une fois a propos de I'inconscient :
I'inconscient se distingue entre tout ce qui a été produit jusqu’alors de discours en ce qu’il énonce ceci - qui est I'os
de mon enseignement - que je parle sans le savoir. Je parle avec mon corps [la parole et la voix, mais aussi le symptine] et ceci sans le savoir.
Je dis done toujours plus que je n'en sais. C’est 1a que jarrive au sens du mot « sujet » dans cet autre discours [diswonrs A :

ce qui parle sans le savoir me fait « je », « sujet » [sujet - assujerri), sujet du verbe [étr] certes, mais ¢a ne suffit pas a me faire « étre ».

99



Ca n’a rien a faire avec ce que je suis forcé de mettre dans /é#re suffisamment de savoir pour se tenir, mais pas une goutte
de plus. Et c’est ce que jusqu’alors on a appelé « Ja forme ». Dans PLATON, /a forme c’est ce savoir qui remplit /é/re.
La forme n'en sait pas plus qu’elle ne dit. [identité de Pétre @ lni-méme (consistance) — « tout peut étre dit » (disconrs phallique — possibilité d'nn miétalangage |

Elle est réelle - viens-je de dire - en ce sens qu’elle tient /é#7e dans sa coupe, mais a ras bord [rien ne se perd : pas de reste].
Elle est le savoir de Iétre. Le disconrs de I'étre [Parménide suppose que /étre sait, et ’est ce qui le tient [disconrs M : Sy tient a].

17y a du rapport d’étre qui ne peut pas se savoir, c’est lui dont dans mon enseignement j’interroge la structure en tant que
ce savoir - je viens de le dire impossible - est par la « interdit ». [disconrs A les Sy, signifiants asémantiques, sont conpés du savoir - SO S|

Et Cest ici que je joue de I'équivoque, de I’équivoque qui de ce savoir impossible nous dit qu’il est censuré, défendu.

11 ne Pest pas [ensur, défendn), si vous éctivez convenablement cet znter-dit, d’un trait d’union entre /7nter et le di,

C’est qu’il est dit « entre » les mots [ex-sistance], entre les lignes, et que c’est ¢a qu’il s’agit d’énoncer : a quelle sorte de #ée/
il nous permet I'acces. Il sagit de montrer ou va sa mise en forme, ce métalangage qui n’est pas, et que « je » [sujet du disconrs|
fait ex-sister [par /e disconrs]. Ce qui ne peut étre démontré suggere quelque chose qui peut en étre dit de #7a7 sur le sujet
par exemple, entre autre, de /indémontrable.

scopique vagal
ol —B .51 S .Sz~ j@—3
Dire que non—p Dire que non—p Pueique nou= S
2L S2 poa@ Sie 8¢ S22 St
oSl anal * ¢
Hystérique Maitre Universitaire Analyste

C’est ainsi que s’ouvre cette sorte de »éri#, la seule qui nous soit accessible [4 Zanalysze, et qui porte par exemple

sur /e non-savoir-faire. Je sais pas comment m’y prendre - pourquoi pas le dire - avec /z vérité, pas plus qu’avec /a fenme,
puisque j’ai dit que l'une et 'autre, au moins pour ’homme, ¢’était la méme chose, ca fait le méme embarras.

11 se trouve - c’est accident - que j’ai du gott aussi bien pour 'une que pour I'autre, malgré tout ce qu’on en dit.

Cette discordance du savoir et de ['étre |disconrs A, Cest ce qui est notre sujet. Ca n’empéche pas qu’on peut dire aussi

qu’il n’y en a pas de discordance quant a ce qui mene le jeu, selon mon titre de cette année, « encore ». Cest insuffisance
du savoir par quoi nous sommes ezcore pris. Et c’est par 1a que ce jeu d’« en-corps » se méne, non pas qu’a en savoir plus
il nous menerait mieux, mais peut-étre qu’il y aurait meilleure jouissance, accord de la jouissance et de sa fin.

Oft la fin de la jonissance - c’est ce que nous enseigne tout ce qu’articule FREUD de ce qu’il appelle inconsidérément

« pulsions partielles » - la fin de la jouissance est « a coté » de ce a quoi elle aboutit, ¢’est a savoir que nous nous reproduisions.

Le «je» n’est pas un étre, Cest un supposé d « ce qui parle » | 3 : sujet, subjectun : sub-posé, OTOXEIUEVOV : upokeimenon].

« Ce gui parle » n’a affaire gu’avec la solitude [i.e. V'ex-sistence : XX, ce qui parle ne tronve pas I'Autre mais des objets(a)] sur le point du rapport sexuel,
que je ne puis définir qu’a dire comme je I'ai fait : gu'il ne peut pas s'écrire [« ce qui ne cesse pas de ne pas s'écrire »).

Cette solitude, elle, de rupture du savoir, [Pexc-sistence : AX DX, ne trouve pas 'Autre - conpée du savoir So] non seulement elle peut s’écrire,

mais elle est méme ce qui s’écrit par excellence : ce gui d’une rupture de I'étre laisse trace. C’est ce que j’ai dit dans un texte,
certes non sans imperfections, que j’ai appelé Lituraterre : « La nuée du langage - me suis-je exprimé métaphoriquement - fait écriture. »

Qui sait si le fait que nous pouvons lire ces ruisseaux que je regardais, au retour du Japon, sur la Sibérie [cf. 12-05-1971]
comme trace métaphorique de I’écriture, n’est pas lié - « lier » et « lire », c’est les mémes lettres, faites-y attention -

n’est pas lié a quelque chose qui va au-dela de /¢ffes de pluie, dont il n’y a aucune chance que I’animal le lise comme tel ?
Bien plutét est-il lié a cette forme d’idéalisme [fiction de mors| que je voudrais vous faire entrer dans la téte : non pas certes
celui dont parle BERKELEY [1685-1753], 4 vivre dans un temps ou le sujet avait pris son indépendance [disconrs M- H],

non pas que tout ce que nous connaissons soit représentation, mais bien plutdt cet idéalisme qui ressortit a [impossible
d’inscrire la relation sexuelle entre deux corps de sexes différents. [fzction de mots, dit-mension, comme « rapport sexuel », rapport non a I’Autre
mais anx « objets partiels prégénitaux » les objets(@)]

C’est par 1a [fes objets(a)] que se fait Pouverture par quoi c’est le monde qui vient a nous faire son partenaire.
C’est e corps parlant en tant qu’il ne peut réussir a se reproduire que grace a un malentendu sur sa jouissance,
et cela c’est dire qu’il ne se reproduit que grace a un ratage de ce qu’il veut dire. Car ce qu’il veut dire [i.c. attrapper, saisir par la
parole le corps parlant des oljets(a), cette « chose de jouissance » (perdue) hétérogine a tont langage], comme le dit bien le francais : son sens,
est sa jouissance effective, et ’est a la rater...
Cest-a-dire a baiser, car C’est justement ¢a qu’z/ ne veut pas faire, en fin de compte.
La preuve c’est que, quand on le laisse tout seul, il sublime tout le temps a tour de bras,
il voit la Beauté, le Bien - sans compter le 1774z, c’est encore 1a, comme je viens de vous le dire, qu’il est
le plus pres de ce dont il s’agit. Mais ce qui est vrai, c’est que le partenaire de /autre sexe reste I’ Autre

...C’est donc a la rater qu’il réussit a étre encore [et en-corps] reproduit, sans rien savoir de ce qui le reproduit.
[« ce qui le reproduit » : Pen-corps de la reproduction, mais aussi « ce qui le reproduit » : saisir I'impossible a saisir— '« encore » de la réitération du dire)

100



Notamment - ceci est dans FREUD parfaitement sensible, bien sir ce n’est qu’un bafouillage mais nous ne pouvons pas
faire mieux - il ne sait pas si ce qui le reproduit, c’est la vie ou la mort. J’ai pas dit : « ce gu'il. .. », g.u. apostrophe i.L.,
jai dit : « ce gui le» q.u.i. Le., mots séparés.

1l me faut pourtant dire « ce qu'il y a de » métalangage, et en quoi il se confond avec /a trace laissée par le langage.

[par le langage, nne trace s'éerit (&, 3,7, O) de chacune des identifications d'objet, cette trace qui ex-siste fonde nne combinatoire : « lalangne »— ce qu'il'y a de métalangage)

C’est par la qu’il fait retour a /la révélation du corrélat de la langue, ce savoir [S;] en plus de I’étre sa petite chance d’aller a /2Autre
- dont j’ai pourtant fait remarquer la derniere fois, c’est 'autre point essentiel, qu 7/ est - ce savoir en plus - passion de lignorance
et que justement c’est de cela qu’il ne veut rien savoir : de /étre de I"Autre [a] il ne veut rien savoir.

[disconrs (H) : S;0@, savoir inter-dit, disconrs (M) : S1<& Sg, savoir ignoré).

C’est bien pour ¢a que les deux autres passions sont celles qui s’appellent :

— lamour, qui n’a rien a faire - contrairement a ce que la philosophie [pulocogia : amour de la sagesse) a élucubré -
avec le savoit, [/ philosophie vise I'Autre, le S(K), gu’elle cherche G compléter, mais elle n’atteint que & en lien et place de S(X) |

— el la baine, qui est bien ce qui a le plus de rapports avec /éfre, ce qui s’en approche le plus, que jappelle /ex-sister.
Rien ne concentre plus de haine que ce dire o1 se sitne ce que jappelle I'ex-sistence.

L écriture est une trace on se lit un effet de langage. Quand vous gribouillez quelque chose - moi aussi je m’en prive certes pas :
c’est avec ¢a que je prépare ce que j’ai a dire - et c’est remarquable qu’il faille, de écriture, s’assurer. [L %ritur] C'est pas
le métalangage, quoiqu’on puisse lui faire remplir une fonction qui y ressemble mais qui n’en reste pas moins - au regard
de I’Autre, ou le langage s’inscrit comme »é77#¢ - qui n’en reste pas moins tout a fait seconde.

Car rien de ce que je pourrais au tableau vous écrire des formules générales qui lient, au point o nous en sommes,
I’énergie a la matiere, par exemple les derniéres formules 'HEISENBERG, rien ne tiendra de tout ¢a, si je ne le soutiens pas
d’un dire qui est celui de la langue, et dune pratigue qui est celle de gens qui donnent des ordres au nom d’un certain savoir.
Alors quand vous gribouillez, ma foi, comme on dit c’est toujours sur une page et c’est avec des lignes.

Et nous voila plongés tout de suite dans I’histoire des dimensions.

— Comme ce qui coupe une ligne c’est le point, et que / point a éro dimension,
la ligne sera définie d’en avoir deux [ipsul... la ligne sera définie d’en avoir une |

— Comme ce que coupe la ligne c’est une surface, l surface sera définie d’en avoir deux.

— Comme ce que coupe la surface c’est 'espace, /espace en aura trois.

iy s,

Seulement c’est 1a que prend sa valeur le petit signe que j’ai écrit au tableau.

Je veux dire celui qu’il faut que je distingue de celui que j’ai écrit au dessous, ils sont séparés.

"5

Vous pouvez remarquer que c’est une chose qui ait tous les caractéres d’écriture, ¢a pourrait aussi bien étre une lettre.
Seulement, comme vous écrivez cursivement, il vous vient pas a I'idée d’arréter la ligne avant qu’elle en rencontre
une autre, pour la faire passer dessous, la supposer passer dessous, parce qu’il s’agit dans I’écriture de tout autre chose
que de P’espace a trois dimensions. Cette lighe coupée ici, ai-je dit, veut dire qu’elle passe sous I'autre,

ici c’est au-dessus parce que C’est 'autre qui s’interrompt.

C’est ce qui produit - encore qu’il n’y ait ici qu’une ligne - cette chose qui se distingue de ce que serait un simple rond,
un rond de ficelle si ¢a existait, ¢a s’en distingue en ce sens que quoiqu’il n’y ait qu’une seule ficelle, ¢a fait #7 nawud.

C’est quand méme tout autre chose - cette ligne - que la définition que nous en avons donnée tout a I’heure

au regard de I’espace, c’est-a-dire en somme une coupure : ce qui fait un trou, un intérieur, un extérieur de la ligne.
Cette antre ligne, cette ficelle comme je I’ai appelée, ¢a ne s’incarne pas si facilement dans I’espace. La preuve, c’est que
la ficelle idéale, la plus simple, ¢a serait un Zore.

101



Et on a mis trés longtemps a s’apercevoir, grice a la topologie, que ce qui s’enferme dans un zore c’est quelque chose

qui n’a absolument rien a voir avec ce qui s’enferme dans une bulle [sphére]. Il ne s’agit pas de couper le zore, car quoi que
vous fassiez avec la surface d’un 7ore, vous ne ferez pas un nceud. Mais par contre, avec le Zex du fore, comme ceci

vous le démontre, vous pouvez faire un nceud. C’est en quoi, permettez-moi de vous le dire : / fore c'est la raison Rires],
c’est ce qui permet le nceud. C’est bien en quoi ce que je vous montre, ce Zore tortillé, c’est 'image, aussi simple, aussi sec
que je peux vous la donner, que j’ai évoquée l'autre jour comme /z trinité : une et trois d’un seul jet.

Il n’en reste pas moins que c’est a en refaire #7vis fores, par le petit truc que je vous ai déja montré sous le nom
de « naud borroméen », que nous allons pouvoir opérer, dire quelque chose sur ce qu’il en est de 'usage du premier neeud.

Naturellement, il y en a qui n’étaient pas la quand j’ai parlé - 'année dernicre, vers février - du naud borroméen.
Nous allons ticher aujourd’hui de vous faire sentir 'importance de cette histoire, et en quoi elle a affaire a /criture,
pour autant que je I'ai définie comme : ce gue laisse de trace le langage.

Le nand borroméen consiste en ceci : nous y avons affaire avec ce qui ne se voit nulle part, a savoir un vrai rond de ficelle.
Parce que figurez-vous que quand on trace une ficelle, on n’arrive jamais a ce que sa trace joigne ses deux bouts.

Pour que vous ayez un rond de ficelle, faut que vous fassiez un nceud, nceud marin de préférence. [Rires]

Je sais pas ce que ¢a vous... Ah, faisons le nceud marin... si vous croyez que c’est facile, [Rires] essayez vous-méme,
¢a fait toujours un certain embarras. Bon, enfin, malgré tout j’ai essayé ces jours-ci d’en prendre 'habitude [Rires],
etil y a rien de plus facile que de le rater. Voila !

I 4

i

Grace au neeud marin, vous avez 1a un rond de ficelle. Le probleme qui est posé par le naud borroméen est celui-ci :
comment faire, quand vous avez fait vos ronds de ficelle, pour que quelque chose dans le genre de ce que vous voyez
dans le haut, a savoir un nceud, pour que ces trois ronds de ficelle tiennent ensemble et de fagon telle, de facon telle
que si vous en coupez un, ils soient tous libres, je veux dire les trois ? Les trois, ce qui n’est rien, car le probléme

c’est de faire qu’avec un nombre quelconque, quelconque de ronds de ficelle, quand vous en coupez un, tous les autres,
sans exception, soient désormais libres, indépendants.

Voici, par exemple le cas. J’ai déja, 'année derniére, mis ¢a au tableau. Naturellement, j’ai fait une petite faute.

Ce n’est pas tout a fait satisfaisant mais ¢a va le devenir, rien n’est plus facile dans cet ordre que de faire une faute.
Encore une faute... Tel que vous le voyez la, tel que vous le voyez la inscrit, il vous est facile de voir que comme
ces deux ronds de ficelle sont construits de telle sorte qu’ils sont pas noués 'un a I'autre, c’est uniquement par le 3éme
qu’ils se tiennent.

102



C’est ce que curieusement, je ne suis pas arrivé a reproduire avec mes ronds de ficelle. Mais Dieu merci, j’ai quand méme
un autre moyen de le faire que de reproduire ce que j’ai fait au tableau, a savoir de le manquer. Je vais tout de suite

vous donner le moyen de facon complétement rationnelle et compréhensible. Voila | Voila donc un rond de ficelle.

En voila un autre. Vous passez le second rond dans le premier, et vous le pliez comme ¢a.

(

11 suffira dés lors que, d’un troisiéme rond vous preniez le second pour que ces trois soient noués, et noués de telle sorte
bl b
qu’il suffit bien évidemment que vous sectionniez un des trois pour que les deux autres soient libres. [Rires|

O/

Supposez, supposez cher ami [Lacan s'adresse i la personne manipulant les ronds de ficelle] que je vous enléve celui-ci. C’est celui-la que
vous voulez ? C’est tout a fait l]a méme chose pour la simple raison que celui-1a, que je vous ai représenté comme plié
et qui 2 en somme deux oreilles, dans lequel passe le troisieme, il est absolument symétrique de l'autre coté,

a savoir que par rapport au troisieme, il a aussi deux oreilles que prend le premier.

Non seulement ceci, ne croyez pas, vous savez, que ce soit inutile n’est-ce pas ? Tous ces petits cafouillages ce n’est pas
si familier, que la facon dont je suis arrivé a ’expliquer, avec des ratages justement, ne soit pas ce qui peut vous le faire
entrer dans la téte, car il faut que je vous le montre parce qu’apres tout, il n’y a que comme ¢a que ¢a peut entrer |

Apres le premier pliage, vous pouvez avec le troisiéme - a condition ici de faire un nceud - faire un pliage nouveau,
et a celui-ci un quatriéme, un quatriéme qui est comme le premier, étant ajouté. Vous voyez qu’il reste tout aussi vrai
avec quatre qu’avec trois, qu’il suffise de couper un de ces nceuds pour que tous les autres soient libres entre eux.
Vous pouvez en mettre un nombre absolument infini, ce sera toujours vrai.

Néanmoins [.] /e naud borroméen en ce sens qu’ici par exemple, vous pouvez parfaitement toucher en quoi ce sont

les deux parties de cet élément qui font oreilles, celle-ci et celle-ci, et qu’en somme en le tirant avec l'autre,

C’est ce rond qui se plie en deux, ici et ici passent... sont les deux oreilles, que ce cercle 1a qui ira lui, laissant celui que
nous pouvons en cette occasion, mais uniquement dans cette occasion, appeler premier qui restera a I’état de rond,

de rond « soutien », premier rond plié.
¢

()
N7

A cette intuition sensible en quelque sorte de la fonction des ronds, vous pouvez constater qu’il suffit d’en couper un
quelquongque - que ce soit un du milieu ou un des deux extrémités - pour que tout ce qu’il y a de nceuds pliés,
du méme coup soit d’entre-soi libérés.

La solution est donc absolument générale. Cela ne veut pas dire que pour un nombre quelquonque de ronds de ficelles,
on pourra faire une disposition aussi, enfin, relativement élégante par sa relative symétrie, que celle que j’ai faite

au tableau, a savoir que ces trois ronds soient strictement, les uns par rapport aux autres d’une forme équivalente,

¢a sera certainement plus compliqué - et ceci deés qu’on sera arrivé a quatre, cela nous montrera bien souvent

les effets de torsion qui ne nous permettront pas de les maintenir a I’état de rond.

Néanmoins, ce que je veux a cette occasion vous faire sentir, c’est que partant des ronds, nous avons affaire a quelque
chose qui ne se distingue que d’étre ’'Un. C’est trés précisément d’ailleurs en quoi un vrai rond de ficelle sans nceud,
C’est tres difficile a faire, mais c’est certainement la plus éminente représentation de quelque chose qui ne se soutient
que de I’'Un, trés précisément en ce sens que ¢a n’enferme rien qu’un trou !

Et que... Pourquoi ai-je fait intervenir dans ’ancien temps le naud borroméen ? C’est tres précisément pour traduire

la formule : je fe demande - quoi ? [objet(a) oral : K] - de refuser ce que — quOi ? [objet(a) anal : M] — ce que je ¢ offre [objet(a) scopique : U]
c'est-a-dire quelgue chose gui an regard de ce dont il s’agit - et vous saveg, ce que c'est : ¢'est a savoir ['objet(a) - ['objet(a) n’est ancun étre.

103



L objet(a) c’est ce que suppose, suppose de vide une demande, dont en fin de compte ce n’est qu’a la définir

comme située par la métonymie, c’est-a-dire par la pure continuité assurée du commencement au début de la phrase,
que nous pouvons imaginer ce qu’il peut en étre d’un désir qu’ancun étre ne supporte, je veux dire qui est sans autre substance
que celle qui s’assure des nceuds mémes.

Etla preuve c’est que, énongant cette phrase : « je ze demande de refuser ce que je toffre... » je n’ai pu que la motiver de ce :

« ce n'est pas ¢a », dont j’ai parlé, que j’ai repris la derniére fois, et qui veut dire que dans le désir de toute demande,

il 0’y a que la requéte de ce guelgue chose qui au regard de la jouissance qui serait satisfaisante, qui serait la Lusthefriedigung
supposée dans ce qu’on appelle, également improprement dans le discours psychanalytique « & pulsion génitale »,

celle ou s’inscrirait un rapport qui serait le rapport plein, le rapport inscriptible, entre ce qu’il en est de I’'Un

avec ce qui reste irréductiblement I’Autre.

C’est en quoi j’ai insisté sur ceci : c’est que le partenaire de ce «je » qui est le sujet, sujet de toute phrase de demande,
c’est que ce partenaire est non pas ’Autre, mais ce qguelque chose qui vient se substituer a lui sous la forme, sous la forme
de cette cause du désir ((a) semblant de rapport sexuel], que j’ai cru pouvoir diversifier, diversifier - ce n’est pas sans raisons - en 4,
en tant qu’ils se constituent selon la découverte freudienne, en tant qu’ils se constituent diversement : de ['objet de la
succion, de ['objet de l'exccrétion, du regard et aussi bien de la voix. Cest en tant que substituts de ce qu’il en est de /’Autre,

que ces objets sont réclamés, sont faits cause du désir.

Comme je I'ai dit tout a ’heure, il semble que le sujet se représente les objets inanimés, trés précisément en fonction
de ceci gu'il n’y a pas de relation sexuelle. 1] n’y a que les corps parlants - ai-je dit - qui se font une idée du monde comme tel.
Et a cet endroit, on peut le dire, le monde, le monde comme tel, le monde de I’étre plein de savoir, ce n’est qu’un réve,
un réve du corps en tant qu’il parle : 7/ 1’y a pas de sujet connaissant. 11 y a des sujets qui se donnent des corrélats

dans /objet(a), cortélats de parole jouissante en tant que jouissance de parole.

Que coince-t-elle d’antre que d’autres Uns ? Car je vous 'ai fait remarquer tout a I’heure, il est clair que cette « bi-lobulation »,
cette transformation du rond de ficelle en oreilles peut se faire de facon strictement symétrique. C’est méme ce qui arrive
des qu’on arrive au niveau de 4, c’est-a-dire que les deux ronds que représentent mes doigts a extremité de ceux-ci
seraient ez fonction, il y en aurait 4. La réciprocité, pour tout dire, entre le sujet et ['objet(a) est totale. Pour tout étre parlant,

la cause de son désir est strictement, quant a la structure, équivalente si je puis dire 4 sa plinre, a ce que j’ai appelé

sa division de sujet. Bt c’est bien ce qui nous explique que si longtemps / sujet a pu croire que le monde en savait antant que lni,
c'est qu’il est symiétrique, ¢'est que le monde, ce que j'ai appelé la derniére fois la pensée, ¢’est 'équivalent, ¢'est image miroir de la pensée.

C’est bien pourquoi le sujet pour autant qu’il fantasme, il n’y a - jusqu’a 'avénement de la science la plus moderne -

il 0’y a tien eu que fantasme quant a la connaissance. Et c’est bien ce qui a permis cette échelle d’étres grice a quoi était supposé
dans un étre, dit étre supréme, ce qui était « le bien de tons », ce qui est aussi bien I’équivalent de ceci : que /objet(a) peut étre dit,
comme son nom I'indique : écrivez le @ entre parentheses (@), mettez sexué apres, et vous avez que [Autre ne se présente
pour le sujet que sous une forme (a)sexuée.

C’est-a-dire que tout ce qui a été le support, le support-substitut, substitut de ’Autre sous la forme de ’objet de désir,
tout ce qui s’est fait de cet ordre est (a)sexué. Et c’est tres précisément en quoi /Autre comme tel reste - non sans que
nous puissions y avancer un peu plus - reste dans la doctrine, la théorie freudienne, un probleme, celui qui s’est exprimé
en ceci que répétait FREUD : « Que veut la femme ? ». La femme étant dans 'occasion, Péquivalent de /z vérité. C’est en quoi
cette équivalence que j’ai produite est justifiée.

Est-ce que nous ne pouvons pas pourtant, par cette voie, cette voie de ce que j’ai distingué comme 1’U# a prendre
comme tel, en ce sens qu’il n’y a rien d’autre dans cette figure du rond de ficelle, qui a pourtant son intérét,

que de nous offrir, de nous offrir le quelque chose que rejoint sans doute I’écriture. I exigence en effet que j’ai produite
sous le nom de naud borroméen, a savoir de trouver une forme, cette forme supportée par ce support mythique

qu’est /e rond de ficelle. Mythique, ai-je dit, car on ne fait pas de rond de ficelle fermé, c’est un point tout a fait important.

Quelle est cette exigence que j’ai énoncée sous le nom de naud borroméen » Cest trés précisément ceci qui distingue

ce que nous trouvons dans le langage, dans la langue courante, et qui supporte /a métaphore trés répandue de « la chaine ».
Contrairement aux ronds de ficelle, des éléments de chaine, ¢a se forge.

[La chaine : chaque annean vient remplir le vide de I'annean qui le précede et donc combler le trou par « un objet du monde ».
Le nawud borroméen : les trois anneanx se nowent sans qu’ancun ne vienne combler le trou, mais le nand se noue)

104



Il n’est pas tres difficile d’imaginer comment ¢a se fait : on tord du métal jusqu’au moment ou on peut arriver

a le souder. Et /a chaine est ainsi quelque chose qui peut avoir sa fonction pour représenter ’'usage de la langue.
Sans doute n’est-ce pas un support simple, il faudrait dans cette chaine faire des chainons qui iraient s’accrocher
a un autre chainon un peu plus loin avec deux... trois chainons flottants intermédiaires, et comprendre aussi
pourquoi une phrase a une durée limitée. Or tout ceci, la métaphore ne peut pas nous le donner.

11 est néanmoins frappant qu’a prendre les supports de ronds de ficelle que je vous ai dit, il y en avait quand méme,
dans ce que je vous ai rendu sensible, un premier et un dernier. Ce premier et ce dernier étaient des ronds simples
qui franchissaient, percaient - si je puis dite - les deux que j’appelle - vous voyez la difficulté de patler de ces choses -
ce que j’appelle « les lobes d’oreille », des ronds repliés, c’était donc deux nceuds simples, qui a la fin se trouvaient

faire quelque chose comme le début et la fin de la chaine.

1l reste ceci : c’est que ces deux ronds, initiaux et terminaux, rien ne nous empécherait de les confondre, c’est a savoir
que les ayant coupés - « coupés » : ce qui est imaginaire, il suffit de les défaire - d’en faire passer un seul, a prendre

les quatres lobes, ainsi résumé dans un cas ou il n’y en a que deux, mais la situation serait exactement la méme

sl y en avait un nombre infini.

ose 4 remarquer : nous aurions - pour m’exprimer vite - nous aurions dans ce cas quan éme encore une différence.
Ch marquer 1 r m’exprimer vit 1i d d mém 1 d

e n’est pas parce que nous aurions conjoint les deux derniers nceuds que toutes les articulations seraient les mémes
Ce n’est 1 1i int les deux dernier d toutes I ticulati raient | mes,
car ici ils sont affrontés deux par deux, il y a donc quatre brins a faire nceuds, alors qu’ici, a prendre mon cercle unique,
vous auriez le support de ce cercle et quatre brins a passer, ce qui ferait un affrontement non pas de dexx a deux,
qui font 4, mais de guatre a un qui font 5.

Et donc on pourrait dite que méme ce qui ferait alors - puisqu’ici vous n’avez que deux éléments - le troisieme élément,
le troisieme élément dans son rapport topologique n’aurait pas le méme rapport avec les deux autres, que les deux autres
entre eux, et comme tel, par simple inspection des nceuds en jonction, /e froisiéme élément se distinguerait des autres.

Je pense en avoir assez dit sur Ja symétrie des rapports du premier et du denxiéme, puisque le dernier je I’ai appelé #roisiéme. Cette
symétrie tient encore si vous unifiez le troisieme rond avec un quelquonque des deux autres, simplement

vous aurez alors une fignre comme celle-ci, celle qui affronte un simple rond avec ce que jappelle le huit intérienr.

Vous aurez donc eu I’évanouissement de ’autre, mais au prix de la surgescence de quelque chose qui est le buit intérieur
et qui - comme vous le savez - est ce dans quoi je supporte /k bande de Mabins. Autrement dit, ce en quoi, dans un strict
support de cette voie que j’essaie pour vous de frayer de la fonction du nceud, s’exprime par le huit intérienr.

Je ne peux ici que 'amorcer - pourquoi ? - parce que j’ai encore a avancer quelque chose qui me parait, avant que

je vous quitte, capital. Si je vous ai donné la solution des naud borroméens par cette enfilade de chaines, sous la forme

de ces ronds qui redeviennent totalement indépendants pour peu que vous en coupiez un seul, a quoi ceci peut-il servir ?
Contrairement a ce que vous voyez dans le langage, c’est a savoir ce qui vous est tres simplement matérialisé,

et ce qui n’est pas non plus tres difficile d’en trouver un exemple, et pas pour rien, dans la psychose.

Souvenez-vous de ce qui hallucinatoirement peuple la solitude de SCHREBER : « Nun will ich mich... », que je traduis :

« maintenant je vais me... » - c’est un futur. Ou encore : « Sie sollen namlich... », « vous devez quant a vous... ». Ces phrases
interrompues que j’ai appelées « messages de code », ces phrases interrompues laissent en suspens je ne sais quelle substance.
A quoi peut nous servir cette exigence d’une phrase - quelle qu’elle soit - qui soit telle qu’ayant sectionné I’Ux,

C’est a dire retiré I’'Ux de chacun de ses chainons, tous les autres du méme coup se liberent.

Est-ce que ce n’est pas la le meilleur support que nous puissions donner de ce par quoi proceéde ce /angage que jai appelé
mathématique ? Le propre du langage mathématigne, une fois qu’il est suffisamment resserré quant a ses exigences de pure
démonstration, est trés précisément ceci que tout ce qui s’en avance - s’en avance non pas tant dans le commentaire
parlé mais dans le maniement des /##res - suppose ceci : qu’il suffit qu'une ne tienne pas pour que tout le reste,

tout le reste des autres //#res, non seulement ne constituent par leur agencement rien de valable, mais se dispersent.

Et Cest trés précisément en ceci que / naund borroméen peut nous servir de meilleure métaphore quant a ce qu’il en est
d’une exigence qui est celle-ci : c’est que nous ne procédons que de I’'Uzn. L’Un engendre la science non pas au sens. ..

[Fin du fichier audio pour cette séance. Pour les dernieres minutes cf. « Encore », Seuil, 1975 (p. 116) ou Points Seuil 1999 (p.162),
version transcrite par Jacques-Alain MILLER.]

105



26 _]uirl 1973 Table des séances

Grace a quelqu’un qui veut bien se consacrer, comme ¢a, au brossage de ce que je vous raconte - il est la au premier rang -
j’ai eu il y a quatre, cinq jours, la truffe brossée de mes élocutions ici, je parle de celles de cette année. Ca m’intéressait
parce qu’apres tout, sous ce titre d’Encore, je n’étais pas sur d’étre dans le champ que j’ai déblayé pendant vingt ans,
puisque justement ce que ¢a disait ¢’était que ¢a pouvait durer encore longtemps.

A le relire, j’ai trouvé que c’était pas si mal, et spécialement, mon Dieu, d’étre parti de ceci, qui me paraissait un peu
mince pour le premier de mes séminaires de cette année, c’est que : /a jouissance de I’Autre n'était pas le signe de I'amonr.
C’était un départ. Un départ sur lequel peut-étre je pourrai revenir aujourd’hui en fermant ce que j’ouvrais la.

J’ai en effet quelque peu parlé de 'amour. Mais le point pivot de ce que j’ai avancé cette année concerne ce qu’il en est
du savoir dont j’ai accentué que I’exercice ne pouvait représenter qu’une jouissance. Cest la la clé, le point tournant,

et C’est a quoi je voudrais aujourd’hui contribuer par une sorte de réflexion sur ce qui se fait de titonnant

dans /e disconrs scientifique, au regard de ce qui peut se produire de savoir. Je vais droit a ce dont il s’agit. Le savoir [S:)

clest une énigme, cest une énigme qui nous est présentifiée par I'inconscient, tel qu’il s’est révélé par le discours analytique
[disconrs A = SO S, et qui s’énonce a peu pres ainsi : c’est que pour Pétre parlant /e savoir ¢'est ce qui s articule.

[au moins dans le langage (grammaire) voire dans la logique (mathéne))

De ¢a on aurait pu s’en apercevoir depuis un bon bout de temps, puisqu’en somme, a tracer les chemins du savoir,

on ne faisait rien qu’articuler (par rien d'antre que le langage-.. of. I'enjen de « il n’y a pas de métalangage »| toutes sortes de choses qui pendant
longtemps se sont centrées sur /ére [en passant du disconrs du maitre M = S1_, S/ a>®)pensée de Létre : Parménide, Platon, Aristote... an discours

de la science (H : 8- S11S2 $a) : Descartes, Newton. ... oii on articule nn savoir sur les étres » (de la cosmologie a lastronomie], dont il est évident que rien n'est
sinon dans la mesure ou ¢a se dit que ca est. |Cf Hegel : tount ce qui est rationnel est réel, tout ce qui est réel est rationnel)

S, jappelle ¢a, il faut savoir I'entendre : Estce bien d'enx que ga patle ? [(Sp) parle-t-il de I'Un et de I'Antre (est-ce d'enc 2) —d rapport
Parce qu’apres tout, si nous partons du langage, il est généralement énoncé que le langage ¢a sett a la communication.
Communication « a propos de gunoi ? » faut-il se demander, a propos de quels « ensc » ? |qu'est-ce qui se perd du disconrs M

an disconrs de la science (H) sinon impossible a dire— ce qui est inter-dit parce que « ex-sistant »|

La communication implique la référence. Seulement il y a une chose qui est claire - je prends la les choses par
le tout petit bout de I’étude scientifique du langage - le langage c’est I'effort fait pour rendre compte de quelque chose
qui n’a rien a faire avec la communication, et qui est ce que jappelle lalangue. [of: le séminaire sur La lettre volée, I« Introduction » :

la combinatoire générée par les &, B, Y, O, et le caput mortum)

Lalangue sert a de toutes autres choses qu’a la communication. C'est ce que I'expérience de I'inconscient nous a montré
en tant qu’il est fait de /alangue, cette lalangue dont vous savez que je I’écris en un seul mot pour désigner ce qui est
notre affaire a chacun a I’égard de ce qui, pour nous, est la langue, la langue dite maternelle, et pas pour rien dite ainsi.

La communication, elle, si on voulait un peu la rapprocher de ce qui s’exerce effectivement dans /z jouissance de lalangue,
¢a serait qu’elle implique quelque chose, a savoir la réplique, autrement dit le dialogue. Mais comme je I’ai autrefois
- pas spécialement cette année - comme je ’ai autrefois expressément articulé : 2/ 1’y a rien de moins sir que lalangne

ca serve d'abord et avant tont an dialogne. [la construction de lalangue se fait sur la base des expériences identificatoires qui s'inscrivent en 0,B,Y,0 et générent
« commie un langage », un savoir inconscient qui présentifie l'étre dans le lapsus, le réve, le symptime. ..— pas de finalité de « communication »|

J’ai pu, comme ca, recueillir au passage - parce qu’il arrive que me viennent sous la main des choses dont j’ai entendu

parler depuis bien longtemps - j’ai donc eu sous la main le travail, un livre important d’un nommé BATESON 2

dont on m’avait rebattu les oreilles, assez pour m’agacer un peu, parce qu’a vrai dire ¢a venait de quelqu’un qui avait été
touché de la grace d’un certain texte de moi et qui I’avait traduit, traduit en ajoutant autour quelques commentaires,

et qui avait cru, dans le BATESON en question, trouver quelque chose qui allait sensiblement plus loin que ce que
javais, j’avais cru devoir énoncer concernant 'inconscient : /inconscient - ai-je dit - structuré comme un langage.

C’est pas si mal ce nommé BATESON. Ca va bient6t se traduire, Dieu merci, ¢a permettra comme ¢a de voir jusqu’a
quel point il s’insere admirablement dans ce que je dis, dans ce que je dis concernant I’inconscient. I’inconscient dont
Pauteur - faute de savoir qu’il est structuré comme un langage - dont 'auteur se démontre comme n’ayant qu’une assez
médiocre idée.

92 Gregory Bateson : Perceval le fou, Payot, 2002.

106



Mais il faut dire que, il y a des choses qu’il a forgées dans de tres jolis artifices, et qu’il appelle lui-méme des « zétalognes ».
C’est pas mal, c’est pas mal pour autant que, comme il le dit lui-méme, ces wétalogues comporteraient, s’il faut 'en croire,
quelque sorte de progres, interne, dialectique, qui consisterait justement a ne se produire que d’interroger ’évolution

du sens d’un terme.

1l en réalise /'artifice, bien sar - comme il s’est toujours fait dans tout ce qui s’est intitulé dialogue, les « dialogues platoniciens »
entre autres, c’est-a-dire, a faire dire par /7nterlocutenr supposé, tout ce qui en somme motive la question méme du locutenr,
c’est a savoir a incarner dans 'antre la réponse qui est déja la. Cest bien en quoi le dialogue, le dialogue classique, dont les plus
beaux sont présentés par le legs platonicien, c’est bien en quoi le dialogue classique se démontre n’étre pas un dialogue.

Si jai dit que /e langage c’est ce comme quoi l'inconscient est structuré, ¢'est bien parce que le langage, d’abord ¢a n’existe pas. Le langage
C’est ce qu’on essaie de savoir concernant /a fonction de lalangne. C’est bien ainsi que /e discours scientifigue 'aborde,

a ceci pres que ce qui lui est difficile c’est de le réaliser pleinement, car /inconscient ¢'est le témoignage, le témoignage d’un savoir -
en tant qu’il échappe pour une grande part a /étre - qui donne 'occasion de s’apercevoir jusqu’ou vont /s effets de lalangue.

Clest en « effets »- C’est vral - c’est en « effets » que cet étre rend compte par toute sortes d affects qui restent énigmatiques [symptimes),

ce qui résulte de cette présence de lalangue en tant que de savoir elle articule des choses qui vont beaucoup plus loin que tout

ce que lui-méme, a titre de savoir énoncé, 1l supporte. Le langage - sans doute - est fait de Jalangue, c’est une élucubration
de savoir sur lalangne elle-méme, mais /Znconscient est un savoir, un savoir-faire avec lalangne. Ce qu’on sait faire avec lalangne dépasse
en d’autres termes de beancoup ce dont on peut rendre compte au titre du langage, mais il pose la méme question qui est posée par
le terme de « Jangage », il est sur la méme voie a ceci pres qu’il va déja beaucoup plus loin, qu’il anticipe sur la fonction
du langage, que lalangue nous affecte d’abord par tout ce gu'’elle comporte comme effets qui sont affects.

Et si Von peut dire que inconscient est structuré pas... comme un langage, c’est tres précisément en ceci que ces « effets » de lalangue,
déja 1a comme savoir, comme savoir qui n’a rien a faire, va bien au-dela de tout ce que /éfre - [’étre qui patle - est susceptible
d’articuler comme tel, c’est bien en ¢a que Iinconscient, en tant qu’ici je le supporte de son déchiffrage, que I'inconscient
ne peut que se structurer comme ## langage, comme un langage toujours hypothétique au regard de ce gui le soutient,

a savoir lalangue, a savoir ceci méme qui fait que tout a ’heute j’ai pu de mon S; faire une question et demander :

est-ce bien d’enx en effet qu’il s’agit dans le langage, autrement dit le langage est-il seulement communication ?

LLa méconnaissance de ce fait qui a surgi de par / discours analytique a prété - a prété a ce dont je vais faire aujourd’hui

le pivot de ma question sur le savoir - a prété a ceci : que dans les bas-fonds de la science il ait surgi cette « grimace »

qui consiste a interroger : « comment ['étre peut savoir guoi que ce soit 2 ». 11 est comique de voir comment cette interrogation
prétend a se satisfaire. J’en prendrai comme exemple ceci : que puisque la limite - je ’ai posée d’abord - est faite de ceci
qu’il y a des étres qui patlent, on se demande ce que peut bien étre le savoir de ceux qui ne patlent pas. Oz se le demande,
on ne sait pas pourquoi on se le demande, mais on se le demande quand méme. Et on fait - pour des rats —

un petit labyrinthe grace a quoi on espere étre sur le chemin de ce que c’est quun savoir. Qu’est-ce gui arrive alors ?

On espere étre sur ce chemin parce qu’on espere qu’il va montrer quelle capacité il a pour apprendre. Quelle capacité

il a pour apprendre - apprendre a quoi ? - a ce qui I'intéresse bien sur, et 'on suppose que ce qui I'intéresse - supposition
qui n’est pas absolument infondée - ce doit étre, puisqu’on le prend - ce rat - non pas comme étre, mais bel et bien
comme corps, ce qui suppose qu’on le voit comme #nité, comme wunité ratiére.

On ne se demande absolument pas ce gui peut soutenir I'étre du rat, encore que depuis toujours on avait bien eu I'idée que
Létre, ['étre ¢a devait contenir une sorte de plénitude qui lui soit propre, puisque c’est de 1a que dans le 1°" abord de ce qu’il en était
de /étre, on était parti, a savoir que I’étre c’est un corps. On avait élucubré toute une hiérarchie, toute une échelle des corps,
et on était parti - mon Dieu - de cette notion que chacun devait bien savoir ce qui le maintenait a l'étre. Autrement dit, on n’était
pas allé plus loin que cette idée qu’il y était maintenu par quelque chose qui devait étre son « Bien », qui devait lui faire plaisir.

Mais comment se fait-il, qu’est-ce qu’il y a eu comme changement dans le discours pour que tout d’un coup on interroge,
on interroge cet étre sur le moyen qu’il aurait de se dépasser, a savoir d’en apprendre plus qu’il n’en a besoin dans son
étre pour survivre comme corps ? Grice au montage du labyrinthe et a quelques accessoires, Cest a savoir que le labyrinthe
n’aboutit pas seulement a la nourriture mais a quelque chose comme un bouton ou un clapet dont il faut que le sujet
supposé de cet étre trouve le truc pour accéder a sa nourriture.

Autrement dit, on transforme la question du saveir en la question d’un « apprendre ». Est-ce qu’un rat, non plus considéré
dans son étre mais dans son unité - car tout va aboutir au pressage du bouton - c’est la méme chose s’il s’agit

de la reconnaissance de quelque trait auquel on concevra qu’alors I’étre est susceptible de réagir - qu’il s’agisse d’un trait
lumineux ou d’un trait de couleur - et 'on constatera qu’apres une série d'essais et erreurs - « trials and errors », comme vous
savez, ¢a s’appelle : on a laissé la chose en anglais vu ceux qui se sont trouvé frayer cette voie concernant le savoir —

on va voir si le taux des #als and errors, combien de temps ce taux va se mettre a diminuer assez pour que s’enregistre
que l'unité ratiere est capable d’apprendre quelque chose.

107



Ce qui n’est posé que secondairement comme question c’est la question que je pose, c’est ceci : c’est si 'unité ratiere

en question va apprendre d apprendre. C’est la que git le vrai ressort de I’expérience : est-ce qu’un rat, une fois que il a subi
ou que cesse cette épreuve, mis en présence dune éprenve du méme ordre - nous verrons tout a ’heure ce qu’est cet ordre -
est-ce qu’il va apprendre plus vite ? Ce qui se matérialise aisément par une décroissance du nombre d’essais qui sont
nécessaires pour que le rat sache comment il a a se comporter dans tel wontage, appelons montage 'ensemble du labyrinthe
et des clapets et des boutons qui dans cette occasion fonctionnent.

1l est clair que la question a été si peu posée - quoi qu’elle I'ait été bien sir - qu’on n’a méme pas song¢ a interroger

la différence qu’il y a, selon que celui qui apprend a apprendre au rat en question, selon que celui-ci est ou non

le méme expérimentateur. En d’autres termes, ce qui est laissé de c6té c’est ceci, c’est que ce qu’on propose au rat
comme theme pour démontrer ses facultés d’apprendre, si ¢a surgit de la méme source ou de deux sources différentes,
car si nous nous reportons a ceci : que Pexpérimentateut, il est bien évident que c’est lui qui la-dedans sait quelque chose,
C’est méme avec ce qu’il sait qu’il invente le montage du labyrinthe, des boutons et des clapets.

S’il n’était pas quelqu’un pour qui le rapport au savoir est fondé sur un certain rapport qui est - je I'ai dit, pourquoi ne pas
le répéter - d’habitation ou de cohabitation avec la /alangue, il est clair qu’il n’y aurait pas ce montage, et que tout ce que
Lunité ratiére apprend en cette occasion c’est 2 donner un signe, un signe de sa présence d’unité. Que ce soit le bouton

ou autre chose, 'appui de la patte sur ce signe, que ce soit bouton ou bien clapet, que le clapet soit reconnu, reconnu

il ne lest que par un signe, c’est toujours en faisant signe que /unité [raticre) accede a ce dont on conclut qu’il y a apprentissage.

Mais ce rapport qui est en somme d’extériorité, d’extériorité telle que rien ne confirme qu’il puisse y avoir « saisie »

du mécanisme a quoi aboutit la poussée sur le bouton, comment ne pas saisir que la question est d’importance,

et de la plus haute importance, que c’est la seule qui compterait, c’est a savoir : s’il n’y a, dans ces successifs mécanismes
a propos de quoi 'expérimentateur peut constater non seulement qu’il a trouvé le truc, mais qu’il a - seule chose

qui compte - appris la fagon dont ¢a se prend, qu’il a appris ce qui est « @ prendre », il est clair que, je dirai 1, la cohérence,
la symbiose que réalise une telle expérience, si nous tenons compte de ce qu’il en est du savoir inconscient,

ne peut pas manquer d’étre interrogée a partir de ceci que ce qu’il faut savoir c’est comment /unité ratiére répond

a ce qui n’a pas été cogité a partir de rien par ’expérimentateur.

Qu’en d’autres termes, on n’invente pas n’importe quelle composition labyrinthique, que le fait que ¢a sorte du méme
expérimentateur ou de deux expérimentateurs différents ¢ca mérite d’étre interrogé, et rien dans ce que j’ai pu recueillir
jusqu’a présent de cette littérature, n’implique que ce soit dans ce sens que la question ait été posée. Mais I'intérét de cet
exemple ne se limite pas a ce fait, a ce fait d’interrogation qui laisse entiérement intacts et différents ce qu’il en est du
savoir et ce qu’ﬂ en estde / ’apprenli;;age. [le savoir renvoie a lalangue : le rapport de Sy a Sy et léviction de @ (H : 8- S1./S2Ca) , tandis que 'apprentissage

renvoie d ce qui soutient ['étre : |

Ce qu’il en est du savoir pose des questions et nommément celle-ci de « comment ¢a s'enseigne 2 ». 11 est bien clair que la
question de « comment ¢a s'enseigne 2 », a savoir la notion d’une science entierement centrée sur ceci : du savoir qui se transmet
intégralement [pas de reste—. mathéme, C’est elle qui a produit, dans ce qu’il en est du savoir, ce tamisage grace a quoi un disconrs
qui s’appelle le scientifigue s’est constitué. 11 s’est constitué non pas du tout sans de nombreuses mésaventures.

Si cette année j’ai rappelé ou il a pu surgir, ¢a n’est certainement pas sans qu’ait été feinte - fingere, fingo, dit NEWTON,
non fingo, croit-il pouvoir dire : hypotheses non fingo : « je ne suppose rien » - et ce n’est pas par hasard que cette année

j’ai spécifi¢ que c’est bien sur une hypothése, au contraire, gue fout tourne : que la fameuse révolution - qui n’est point du tout
copernicienne mais newtonienne - a joué.

Elle a joué sur ceci qui est de substituer a un « ¢a fourne » un « ¢a tombe ». C’est ’hypothese newtonienne comme telle,
quand il a reconnu dans /% « ¢a fourne » astral des cycles, quand il a bien marqué que ¢'est la méme chose que de tomber.

Mais pour le constater - ce qui une fois constaté permet d’éliminer ’hypothese - i/ a bien fallu qu’il la fasse cette hypothese.
[dans le rapport S1-S; toute production de savoir (Sg) place Sy en hypothése, en supposé : Sv—Sy en subjectum, sujet sub-posé, vmoxe [p VOV [upokeimenon]

—toute « connaissance » produit un sujet supposé, d'oi la question : dans 'inconscient pas de connaissance, mais un savoir sans sujet 7|

La question d’introduire un discours scientifique concernant /e savoir c’est de I'interroger « /a s il est » ce savoir, et ce savoir
« /d o il est » ceci veut dire 'inconscient, en tant que c’est dans le gite de lalangne que ce savoir repose. Je fais remarquer que
'inconscient, je n’y entre - pas plus que NEWTON - sans hypothese. L ’hypothése que Pindividu qui en est affecté

de I'inconscient, c’est le méme qui fait ce que j’appelle /e sujet d'un signifiant. Ce que jénonce sous cette formule minimale :
qu’un signifiant représente un sujet pour un autre signifiant.

Je réduis - autrement dit - Phypothese, selon la formule méme qui la substantifie, a ceci :

—  que I’ hypothese est nécessaire au fonctionnement de lalangue,

— dire qu’il y a un swjef ce n’est rien d’autre que dire qu’il y a hypothese. [0TOO€0C « action de mettre dessons »|
[Freud désigne dans les symptimes hystériques un savoir (non su)— induit I’hypothese d’un sujet (sub-posé) de l'inconscient.
Lacan ajoute une hypothese encore : ce savoir non su (Sy) est articulé comme un langage— « un signifiant représente un sujet pour un autre signifiant»|

108



La seule preuve que nous en ayons est ceci : que le sujet se confonde avec cette hypothése et que ce soit U'individu, /Zndividu parlant
qui le supportte, C’est que le signifiant devienne signe. Le signifiant en lui-méme n'est rien d’antre de définissable qu’une différence,
une différence avec un antre signifiant. C’est I'introduction comme telle de la différence dans le champ qui permet d’extraire
de /ﬂ/ﬂﬂg%e ce qu’ﬂ en est du signiﬁant [la chaine signifiante implique le sant périllen: de S1—Ss).

Mais a partir de la, et parce qu’il y a Uinconscient, a savoir lalangne en tant que c’est de cohabitation avec elle que se définit
un étre appelé « /étre parlant », que le signifiant peut étre appelé a faire signe, et entendez ce signe comme vous I'enten...
comme il vous plaira : soit le mot « signe », soit le « #hing » de ’anglais : «£h..n.g », a savoir la chose.

Le signifiant, si d’un sujet en tant que signifiant il fait le support formel, 7/ atteint quelque chose d’antre en tant qu’il I'affecte.
Un autre, un autre que ce qu’il est tout criment lui comme signifiant, un autre fast sujet ou du moins passe pour I’étre.
C’est en cela qu’il est, et seulement pour I’étre parlant, qu’il se trouve é#e comme éfant, c’est a dire quelque chose dont
létre est toujours ailleurs, comme le montre le prédicat. [ex-sistence de Létre de I'étant] Le sujet n'est jamais que ponctuel et évanonissant,
il n'est sujet que par un signifiant et pour un antre signifiant.

C’est ici que nous devons revenir a ceci : qu’apres tout, par un choix dont on ne sait pas ce qui I’a guidé, ARISTOTE

a pris le parti de ne donner pas d’autre définition de Iindividu que / corps. Le corps en tant qu’organisme, en tant que ce qui
se maintient comme Uz, et non pas en tant que ce qui se reproduit. 11 est frappant de voir qu’entre /Idée platonicienne

et Ja définition aristotélicienne de lindividu comme fondant I’étre, la différence est proprement celle autour de quoinous
sommes encore, c’est 4 savoir la question qui se pose au biologiste, a savoir « comment un corps se reproduit 2 ».

Car c’est bien la ce dont il s’agit dans toute tentative de chimie dite moléculaire, c’est a savoir comment il se fait quen
combinant un certain nombre de choses dans un bain unique, quelque chose va se précipiter qui fera qu’une bactérie
par exemple se reproduira comme telle.

Le corps, qu’est-ce donc ? Est-ce ou n’est-ce pas le savoir de I’Ux ? Le savoir de I'Ur se révele ne pas venir du cotps,
le savoir de I'Un, pout le peu que nous en puissions dite, /& savoir de I'Un vient du signifiant 1 [S1). Le signifiant Un vient-il
du fait que le signifiant comme tel ne soit jamais que ’'un entre autres, référé comme tel a ces autres comme en étant
la différence d’avec les autres ?

La question est si peu résolue jusqu’a présent que j’ai fait tout mon séminaire de 'année derniére pour interroger, mettre
P'accent sur ce « y'a d’/’Un ». Qu’est-ce que veut dire y'@ d’/’Un ? Ce que veut dire y'z 4/’Un est ceci que permet de repérer
Particulation signifiante que de un entre autres - et il s’agit de savoir si c’est « gue/ gun'il soit » - se 1éve un Sy, un essain

de signifiants, un essaim bourdonnant lié a ceci que ce 1 de chaque signifiant - avec la question de « est-ce d'eux gue je parle 2 »
[S1, Sy . et essaim estce d'enxc 9 - ce Sy que je peux éctire d’abord de sa relation avec Sy, eh bien c’est ¢a qui est Uessain.

S1S1 S1 S 51— 82))))
Vous pouvez en mettre ici autant que vous voudrez, c’est [essaim dont je patle. Le signifiant comme maitre, a savoir en tant

qu’il assure l'unité, 'unité de cette copulation du sujet avec le savoir, Cest cela le signifiant maitre, et c’est uniquement
dans lalangue, en tant qu’elle est interrogée comme langage, que se dégage - et pas ailleurs - que se dégage /ex-sistence

de ce dont ce n’est pas pour rien que le terme OTOUXELOV [stoikeion] : éldmment [éliment premier—. ilémentaire] SOt surgi
d’une linguistique primitive [cf. RSI: 18-02-1975], ce n’est pas pour tien : ke signifiant 1[S1] n’est pas un signifiant quelcongue,
il est [ordre signifiant en tant qu’il s'instanre de l'enveloppement par oil toute la chaine subsiste.

J’ai lu récemment un travail de quelqu’un qui s’interroge a propos de ce qu’elle prend pour une relation qui est celle

du S; avec le Sy, a savoit relation de représentation, le Sy serait en relation avec le S; pour autant qu’il représente un sujet.
La question de savoir si cette telation est asymétrique, antisymétrique, transitive on antre, 2 savoir si le sujet se transfére du S,
2 un Sg et ainsi de suite, c’est une question qui est a reprendte, 2 reprendre a partir du schéme que j’en donne ici.

Le Un incarné dans Jalangue est quelque chose qui justement reste indécis entre le phonéme, le mot, la phrase, voire toute
la pensée, c’est bien ce dont il s’agit dans ce que jappelle « signifiant maitre », Cest le signifiant 1, et ce n’est pas pout trien
que 'avant-dernicre de nos rencontres, j’ai amené ici pour lillustrer le bout de ficelle, le bout de ficelle en tant qu’il fait
ce rond, ce rond dont j’ai commencé d’interroger le nceud possible avec un autre.

Je n’irai pas plus loin aujourd’hui puisque nous avons - grice a une question en somme extérieure : question de notre
abri ici - puisque nous avons été privés d’un de ces séminaires c’est quelque chose que je reprendrai dans la suite éventuellement.
L’important, pour virer, faire tourner ici le volet, 'important de ce qu’a 1évélé /e discours psychanalytique consiste en ceci,
ceci dont on s’étonne qu’on ne voie pas la fibre partout : c'est que ce savoir, qui structure d’une cobabitation spécifique

ce qu'il en est de Iétre qui parle, ce savoir a le plus grand rapport avec l'amour.

109



Car ce dont se supporte tout amour est tres précisément ceci, d’un certain rapport entre deux savoirs inconscients.

>
Sijai énoncé que /e transfert c’est le sujet supposé savoir qui le motive [le Sy supposé an savoir Sg), ce n’est 1a que point d’application
tout a fait particulier, spécifié de ce qui est 1a d’expérience, et je vous prie de vous rapporter au texte de ce que
j’ai énoncé ici sur /e choix de l'amonr. Cest au milieu de cette année que je I'ai fait [¢f fin de séance di 16-01-1973)].
Si jai parlé de quelque chose a ce propos c’est en somme de /a reconnaissance, la reconnaissance a des signes qui sont

b

ponctués toujours énigmatiquement, de la fagon dont /étre est affecté, en tant que sujet, de ce savoir inconscient.

S’il est vrai qu’il n’y a pas de rapport sexuel parce que simplement / jouissance, la jouissance de I’ Autre prise comme corps,
que cette jouissance est toujours inadéquate :
— « perverse » d™un cOté, en tant que I’Autre se réduit a l'objet(a) |le fantasme : 8 < @, dans les formules 3 de la sexuation : IX DX,
— je dirai « folle » de Pautre [«1], pour autant que ce dont il s’agit c’est la facon énigmatique dont se pose
cette jouissance de ’Autre comme telle.

Est-ce que ce n’est pas de Iaffrontement a cetze impasse, a cette impossibilité définissant comme tel un réel, qu’est mis a 'épreuve
Lamonr en tant que du partenaire il ne peut réaliser que ce que j’ai appelé - par une sorte de poésie pour me faire entendre -
ce que j’ai appelé l courage au regard de ce destin fatal. |conrage de ir la fonction phalligne par lexception AX X alors méme qu'« il n’y a pas de
rapport sexuel », et done « ce qui ne cesse pas de ne pas s'écrire » — par lamonr : « ce qui cesse de ne pas de s'écrire » (contingence de @)

Est-ce bien de courage qu’il s’agit ou des chemins d’une reconnaissance, d’une reconnaissance dont la caractéristique

ne peut étre rien d’autre que ceci : que ce rapport dit sexuel devenu la rapport de sujet a sujet [/amon - a savoir du sujet
en tant qu’il n’est que P'effet du savoir inconscient - que la facon dont ce rapport de sujet a sujet cesse de ne pas s 'écrire.

Ce « cesser de ne pas s'écrire », vous le voyez, c’est pas formule que j’ai avancée au hasard. Si je me suis complu au #écessaire
comme a « ce qui ne cesse pas de ne pas §'écrire », qui ne cesse pas, ne cesse pas de Sécrire” [lapsus] en P'occasion, « le nécessaire » n’est
pas « Je réel » [ce qui ne cesse pas de ne pas s'erire], 'St « ce qui ne cesse pas de s'écrire ». |le nécessaire ne cesse...)

Le déplacement de cette négation qui pose, qui nous pose au passage la question de ce qu’il en est de la négation,
quand elle vient prendre la place d’une inexistence, si k rapport sexuel répond a ceci dont je dis qu’il - non seulement —
il ne cesse pas de ne pas s'écrire, C’est bien de cela et de lui dans 'occasion qu’il s’agit, gu'il ne cesse pas de ne pas s'écrire,

qu’il y a la mpossibilité, Cest aussi bien que guelgue chose ne peut non plus le dire, c’est a savoir qu’il n’y a pas d’existence
dans le dire de ce rapport.

Mais que veut dire, que veut dire de le nier ? [3X DX maintenir le rapport fantasmé G une Altérité réduite alors an: objets partiels prégénitan]
Y a-t-il d’aucune facon légitimité de substituer une négation a I’appréhension éprouvée de l'inexistence ?
C’est la aussi une question qu’il s’agira pour nous d’amorcer.

Le mot « énterdiction » veut-il plus dire, est-il plus permis, c’est ce qui non plus ne saurait dans I'immédiat, étre tranché.

Mais Pappréhension de /z contingence telle que je I'ai déja incarnée de ce « cesse de ne pas s'éerire », a savoir de ce quelgue chose
qui, par la rencontre |la rencontre heurense (€OTVXI0Y) mais contingente), la rencontre il faut bien le dire de symptomes, d'affects, de ce qui chez
chaque individu marque / frace de son exil, non comme sujet mais comme parlant, de son exil de ce rapport, est-ce que

ce n’est pas dire que c’est seulement par affect qui résulte de cette béance que guelgue chose - dans tout cas ou se produit
I’amour - que guelgue chose, qui peut varier infiniment quant au niveau de ce savoir, que guelgue chose se rencontre qui,
pour un instant, peut donner l'illusion de « cesser de ne pas s'écrire ».

A savoir que
—  quelgue chose non seulement s’articule mais s’inscrive, s’inscrive dans la destinée de chacun, par quoi pendant
un temps, un temps de suspension,
—  ce guelque chose qui serait le rapport,
—  ce guelque chose trouve chez Iétre qui patle,
—  ce guelque chose trouve sa trace et sa voie de mirage.

Qu’est-ce qui nous permettrait - cette implication - de la conforter ? Assurément ceci : que le déplacement de cette
négation, a savoir le passage - a ce que tout a heure j’ai manqué si bien d’un /gpsus, lui-méme bien significatif - a savoir
le passage de /a négation, au « ne cesse pas de s'écrire », a la nécessité substituée a cette contingence, c’est bien la Je point de suspension
a quoi s’attache tout amout. [« ne cesse pas de ne pas s'écrire » (Iimpossible du réel) — « cesse de ne pas s'%crire » (le contingent de la rencontre) . « ne cesse pas de
séerire » (le nécessaire de lamonr)) Tout amour de ne subsister que de « cesser de ne pas s'écrire » tend a faire passer cette négation

au « 71e cesse pas, ne cesse pas, ne cessera pas de s'écrire ». Tel est en effet le substitut qui, par la voie de I’existence, non pas

du rapport sexuel mais de I'inconscient qui en différe, qui par cette voie fait la destinée et aussi le drame de I’amour.

93 Lapsus que Lacan releve et corrige peu apres.

110



Vu I’heutre ou nous sommes arrivés, qui est celle ot normalement je désire prendre conggé, je ne pousserai pas
ici les choses plus loin. Je ne pousserai pas les choses plus loin sauf a indiquer que ce gue j'ai dit de la haine est quelque
chose qui ne reléve pas du méme plan dont s’articule la prise du savoir inconscient, mais qui, dans ce qu’il en est du sujet,
du sujet dont - vous le remarquez - il ne se peut pas qu’il ne désire pas ne pas trop en savoir sur ce qu’il en est de cette
rencontre éminemment contingente, qu’il en sache un peu plus, que de ce sujet il aille a I’étre qui y est pris, le rapport
de I’étre, de I’étre a Iétre, bien loin qu’il soit ce rapport d’harmonie que depuis toujours - on ne sait trop pourquoi —
nous ménage, nous arrange, une tradition dont il est tres curieux de constater la convergence :

— la convergence I’ARISTOTE qui n’y voit que /a jouissance supréme,

— avec ce que la tradition chrétienne nous refléte de cette tradition méme comme béatitude,

montrant par la son empétrement dans quelque chose qui n’est vraiment qu’une appréhension de mirage.

La rencontre de I’étre comme tel, c’est bien la que par la voie du sujet, I'amour vient a aborder.

Quand il aborde, j’ai posé expressément la question, est-ce que ce n’est pas la que surgit ce qui fait de I’étre, précisément
quelque chose qui ne se soutient que de se razer. J’ai parlé de rat tout a Pheure, c’était de ¢ca qu’il sagissait [Rires],

ce n’est pas pour rien qu’on a choisi le rat, c’est parce que /e rat, ¢a se rature [Rires], on en fait facilement une unité.

Et puis que d’un certain co6té j’ai déja vu ¢a, dans un temps comme ¢a, j’avais un concierge quand j’habitais

rue de la Pompe : le rat, il ne le ratait - lui - jamais, il avait pour le rat une haine égale a I’étre du rat.

L’abord de I’étre, est-ce que ce n’est pas la que réside ce qui en somme s’avere étre Pextréme, extréme de 'amour,
la vraie amour, la vraie amour débouche sur la haine, assurément ce n’est pas I'expérience analytique qui en a fait
la découverte : la modulation éternelle des thémes sur ’amour en porte suffisamment le reflet. Voila je vous quitte.

Est-ce que je vous dis a 'année prochaine ? Vous remarquerez que je vous ai jamais, jamais dit ¢a, que je remarque
aujourd’hui car c’est de cela qu’il s’agit, je remarque aujourd’hui que je ne vous ai jamais dit ¢a. Plus exactement je porte
a votre connaissance cette remarque, cat moi je me suis toujours privé de la faire, pout une trés simple raison

C’est que j’ai jamais su, depuis vingt ans que j’articule pour vous des choses, j’ai jamais su si je continuerai

Pannée prochaine [Rires]. Ah, ¢a, ¢a fait partie de mon destin d’obyes(a).

Alors, comme aprés tout ces 20 ans, enfin j’en ai bouclé le cycle :
—  apres 10 ans, on m’avait en somme retiré la parole,
— etil se trouve, comme ¢a, que pour des raisons pour lesquelles il y avait eu une part de destin
et aussi de ma part une part d’inclination a faire plaisir a quelqu’un, j’ai continué pendant 10 ans encore.

Est-ce que je continuerai 'année prochaine ? Pourquoi pas arréter la Pencore ? Ce qu’il y a d’admirable c’est que personne
n’a jamais douté que je continuerai. [Rires] Que je fasse cette remarque en pose pourtant la question.
11 se pourrait apres tout qu’a cet « Encore » ’adjoigne un « ¢'est assez ».

Eh bien ma foi, je vous laisse la chose a votre pari, parce qu’aprés tout, il y en a beaucoup qui croient me connaitre
et qui pensent que je trouve la-dedans une infinie satisfaction narcissique. [Rires] A cOté de la peine que ¢ca me donne,

je dois dire que ¢ca me parait, ca me parait peu de choses. Faites vos patis, et puis quel sera le résultat ?

Est-ce que ¢a voudra dire que ceux qui auront deviné juste, ceux-la m’aiment ? Eh bien c’est justement ¢a le sens que
je viens de vous énoncer aujourd’hui : c’est que de savoir ce que le partenaire va faire, ben c'esz pas une preuve de 'amonr.

[Applaudissements|

Table des séances

111



